
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen und einer
unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott und die Trinitätslehre

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen
und einer unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott

und die Trinitätslehre

Zur Auseinandersetzung westlicher Theologie mit der ostkirchlichen
Lehre von den ungeschaffenen Energien Gottes

1. Einführung

Für den Glauben an Gott ist es wesentlich, dass Gott wirklich in der
Welt wirkt und für uns zugänglich und erkennbar ist, aber ebensosehr,
dass er die Welt übersteigt, deshalb für alles Welthaft-Geschöpfliche
unzugänglich und ein undurchdringliches Geheimnis ist.

Wenn Gott nicht in der besagten Weise in der Welt, ihr immanent
wäre, müsste seine Existenz für uns belanglos sein. Wenn er umgekehrt

nicht in der beschriebenen Weise die Welt überstiege, nicht
absolut transzendent wäre, wäre er nicht Gott, sondern nur ein Wesen

unter anderen, wenn man ihn auch als das höchste unter ihnen denken

mag. Für den Glauben geht es darum, dass Gott wirklich Gott ist und
dass er zugleich ganz in der Welt da ist und wir an ihm, an seinem
Leben teilhaben können.

Die Spannung zwischen Gottes Unzugänglichkeit und Unerkenn-
barkeit einerseits und seiner Zugänglichkeit und Erkennbarkeit
andererseits findet von der christlichen Glaubenserfahrung her in der
Lehre von der Dreifaltigkeit Gottes einen Ausdruck. Gott, der als der

Vater für uns nie direkt zugänglich ist, erschliesst sich uns durch sein

Wort, das Fleisch geworden ist in Jesus Christus, und diese
Selbsterschliessung Gottes geschieht im Heiligen Geist, der uns das Wort
erkennen und aufnehmen lässt. Irenäus von Lyon formuliert: «Das
Unsichtbare des Sohnes ist der Vater, das Sichtbare des Vaters der Sohn»

(adv. haer. IV 6, 6). «Da der Vater des Alls für die Geschöpfe unsichtbar

und unnahbar ist, so bedurfte es für diejenigen, welche zu Gott
gelangen sollten, der Hinführung zum Vater durch den Sohn» (Dem. ap.
praed. 47). In die gleiche Richtung weist es, wenn der genannte
Kirchenvater den Sohn und den Geist wiederholt als die beiden Hände
des Vaters bezeichnet, durch die dieser an und in der Welt wirkt (Adv.
haer. 4 praef.; 4, 20, 1 ; 5, 1, 3; 5, 6, 1 ; 5, 28, 4). Bei anderen Kirchenvätern

findet sich später das Bild vom Sohn als Hand des Vaters und

vom Geist als Finger an der Hand. Dieses zweite Bild ist auf einen be-

214



stimmten Zusammenhang bezogen und daher weniger allgemeingültig
als das erste. Aber auch hier geht es um das Wirken Gottes, der als der
Vater für uns nie direkt, sondern immer nur im Sohn und im Geist
zugänglich ist.

Für die ostkirchliche Tradition ist die Trinitätslehre nicht der
einzige Ausdruck der Spannung zwischen Unzugänglichkeit und Zugänglichkeit

Gottes. Seit den kappadokischen Kirchenvätern des 4.

Jahrhunderts hat der Osten es für nötig gehalten, als zweiten Ausdruck
jener Spannung eine Unterscheidung zwischen der unzugänglichen
Wesenheit (ousia) und den zugänglichen Wirkkräften (energeiai) Gottes

vorzunehmen.
Nachdem diese Lehre besonders von Pseudo-Dionysius Areopagita

weiterentwickelt worden war, fand sie schliesslich bei Gregor Palamas
im 14. Jahrhundert eine gewisse Systematisierung, vor allem durch die
ausdrückliche Bezeichnung der göttlichen Energien als «ungeschaffene»

und durch einen strengeren Gebrauch der Terminologie. Nach
Palamas ist Gott voll und ganz Gott nicht nur in seiner unzugänglichen

Wesenheit, sondern auch in seinen ihn kundtuenden, für uns
zugänglichen und teilhabbaren Energien, wie z.B. seiner Herrlichkeit
und seinem Licht. Die orthodoxe Kirche des Ostens hat diese Lehre
auf mehreren Synoden zu ihrer eigenen gemacht.

Von der abendländischen Scholastik wurde die ostkirchliche
Unterscheidung zwischen unzugänglicher Wesenheit und zugänglichen
Energien Gottes abgelehnt und eine völlige reale Identität zwischen
beiden gelehrt. Auch die spätere und die heutige westliche Theologie
steht der palamitischen Auffassung meist ablehnend gegenüber, wenn
diese auch in neuerer Zeit von anglikanischen und einzelnen evangelischen,

aber auch römisch-katholischen Theologen positiver gewertet
wird. Von altkatholischen Theologen wurde meines Wissens bisher
nichts über diese Frage publiziert, doch gehen einige Bemerkungen
von Bischof Urs Küry über das Taborlicht in seinem Abschiedshirtenbrief

1972 sowie eine beiläufige Bemerkung im gemeinsamen
orthodox-altkatholischen Kommissionstext über die göttliche Offenbarung
(1975) in Richtung der palamitischen Auffassung.

Eines der Hauptargumente der Gegner der palamitischen Theologie
lautet: «ungeschaffene Kräfte» des Vaters sind der Sohn und der Heilige

Geist. Wenn die Trinität theologisch ernstgenommen werde, sei

die palamitische Unterscheidung überflüssig. Man kann das umkehren

und dann sagen: wenn die palamitische Unterscheidung theologische

Bedeutung erhält, wird die Trinitätslehre überflüssig, verliert ihre

215



Funktion. Das ist die These von Dorothea Wendebourg in ihrem Buch
«Geist oder Energie. Zur Frage der innergöttlichen Verankerung des

christlichen Lebens in der byzantinischen Theologie» (München
1980). Die Arbeit dieser evangelischen Theologin ist so charakteristisch

für einen grossen Teil westlicher Theologie, dass man sie trotz
allem Besonderem, das ihr eigen ist, in der Denkweise als repräsentativ

für eine weit verbreitete Art westlicher Theologie betrachten darf.
Das macht die Lektüre der Abhandlung so wertvoll. Gewisse Tendenzen,

die auch sonst im Westen häufig anzutreffen sind, werden bei ihr
deutlicher und systematischer erkennbar, als das gewöhnlich der Fall
ist. Was das für Folgen für das Verständnis der palamitischen Theologie

hat, wird hier zu untersuchen sein.
Es geht bei dem vorliegenden Beitrag nicht in erster Linie um eine

historische, sondern um eine systematische Frage. Die historische
Seite der Erörterung dient nur dazu, die systematische Fragestellung
deutlicher hervortreten zu lassen. Dorothea Wendebourg geht es auch
sehr stark um die systematische Frage, aber die historische Darstellung

und Untersuchung macht doch den Grossteil ihrer Arbeit aus1.

Eine umfassende Auseinandersetzung mit ihr ist hier weder möglich
noch beabsichtigt. Aber die Beschäftigung mit ihrem Buch soll dazu

helfen, an einigen wesentlichen Punkten Neigungen westlicher Theologie

festzustellen und die Bedeutung, die die palamitische Lehre auch
für westliches Denken haben könnte, ein wenig herauszuarbeiten.

2. Grundzüge der ostkirchlichen Energienlehre

Die ostkirchliche Energienlehre setzt die Dreifaltigkeitslehre voraus.
Palamas2 kann Sohn und Geist als hypostatische Energien des Vaters
bezeichnen. Er hält jedoch unter Berufung auf zahlreiche Väterstellen
fest, dass Sohn und Geist ebenso wie der Vater eher Wirkende (ener-
gountes) als Wirkkräfte (energeiai) seien. Kräfte und Energien des
Vaters sind Sohn und Geist nur insofern, als sie selbst Wirkkraft (ener-
geia) haben. Energien im letzteren Sinn sind aber im Unterschied zum

' Eine kurze Zusammenfassung des Inhalts gibt Christoph von Schönborn.
Immanente und ökonomische Trinität. Zur Frage des Funktionsverlustes der
Trinitätslehre in der östlichen und westlichen Theologie, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie, Band 27 (1980) S. 247-264, 249-255.

2 Für jedes eingehendere Studium von Gregor Palamas ist grundlegend Jean

Meyendorff. Introduction à l'étude de Grégoire Palamas. Paris 1959.

216



Sohn und zum Geist keine Hypostasen, sondern ungeschaffene, nicht
hypostatische gemeinsame Energien des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes3.

Dass sie gemeinsame Energien der trinitarischen Hypostasen sind,
ist eine Folge der Wesenseinheit von Vater, Sohn und Geist; andernfalls

wären diese nämlich drei Götter.
Dass die Unterscheidung zwischen unzugänglicher Wesenheit und

zugänglichen Energien Gottes zur älteren Unterscheidung zwischen
dem nicht direkt zugänglichen Vater und dem unmittelbar zugänglichen

Sohn und Geist hinzukommt, hängt ebenfalls mit der Wesenseinheit

von Vater, Sohn und Geist zusammen. Wenn sie wesenseins sind,
müssen sie alle drei sowohl an der unzugänglichen wie an der zugänglichen

Seite Gottes teilhaben, auch wenn die trinitarischen Hypostasen

in verschiedener Weise in Beziehung zu den Geschöpfen stehen:
der Vater indirekt, Sohn und Geist direkt.

Die ungeschaffenen Energien sind Gottes Sein nach aussen, Gottes
Sein, insofern es offen ist für die Beziehung zum Nicht-Göttlichen. In
ihnen wirkt Gott in der Welt, gibt sich kund und kann von uns erkannt
werden, ja, er gibt uns in seinen Energien, z. B. in seiner Herrlichkeit
und seinem ungeschaffenen göttlichen Licht Anteil an sich selbst, an
seinem eigenen Leben. Er geht jedoch nie in seinen Werken und in
dem, was von uns erkannt wird, auf, sondern er zeigt sich als der alle
Erkenntnis Übersteigende.

In westlicher Theologie wird oft gesagt, dass Gott in der Offenbarung

nicht aufhört, Mysterium zu sein, sondern sich, je mehr er
erkannt wird, desto mehr als Geheimnis zeigt. Und das bezieht sich auch
in westlicher Theologie auf Vater, Sohn und Geist gemeinsam.

Das Mysterium Gottes ist nicht bloss eine Folge der Begrenztheit
menschlichen Erkennens, sondern es gehört zum Gott-Sein Gottes, zu
seinem Ganz-anders-Sein als alle Geschöpfe. Dass Gott, je mehr er
erkannt wird, desto mehr auch als Mysterium erkannt wird, hat also
einen ontologischen Grund, einen Grund im Sein Gottes selbst. Gott ist
deshalb auch als der erkannte immer zugleich der geheimnisvoll-unerkennbare,

weil er, wenn er in Beziehung mit den Geschöpfen steht und
in der Welt wirkt, zugleich immer auch der ganz andere als alle Ge-

3 Bes. Gegen Akyndinos VI 16 u. 17 (Die Stellen werden im folgenden
soweit als möglich nach den drei bisher erschienenen Bänden der Ausgabe von
P.Chrestou, Thessaloniki 1962ff, angegeben): III 427-438, insbes. 428, 15-19;
429, 17ff.; 430, 1-12; 435, 15-24; 438, 7-10. Vgl. Brief an Daniel, bes. II 383,
11 ff.; 385, 4ff.

217



schöpfe und deshalb der Unzugängliche ist, der jenseits alles

Geschöpflich-Welthaften und jeder Beziehung zu ihm steht und in
diesem Sinn der absolut Transzendente ist.

Wesentlich für die palamitische Unterscheidung ist, dass die göttliche

Energie nicht ein Zwischenwesen zwischen Gott und Schöpfung,
sondern wirklich und ganz Gott ist, und dass Gott nicht zum Teil
unzugängliche Wesenheit und zum Teil zugängliche Energie, sondern als

ganzer zugänglich und erkennbar und zugleich als ganzer unzugänglich

und unerkennbar ist4. Das heisst aber, dass für Palamas die
Wirklichkeit Gottes ein Paradox ist, das die Kategorien des rationalen Denkens

sprengt. Nur ein solches Gottesverständnis entspricht für Palamas

der Erfahrung des lebendigen Gottes. Das gleiche Anliegen
finden wir ja auch in der abendländischen Mystik, doch wird dort auf
andere Weise als im Osten versucht, ihm gerecht zu werden.

3. Mit der Trinitätslehre in Zusammenhang stehende westliche Einwände

gegen die ostkirchliche Energienlehre

Da das erwähnte Buch von Dorothea Wendebourg diese Einwände in
sehr massierter und für weite Bereiche westlichen Denkens charakterischer

Weise vorbringt, soll es hier als Grundlage für deren Besprechung

dienen.
Die Grundthese von Wendebourg besagt, dass es bei Palamas

zwischen den trinitarischen Hypostasen in ihrer Besonderheit und der

Heilsgeschichte grundsätzlich keine Beziehung geben kann, weil die

Hypostasen «auf die Ebene der Usia gehören: für sie muss gelten, was
für die Usia gilt, nämlich dass sie per definitionem jeglicher Aussenre-
lation überhoben sind» (50f.). Die «Energienkonzeption... bringt als

Ausgangspunkt des Wirkens nur die Wesenseinheit in den Blick, nicht
eine Differenz darin. Was auf die Ebene der Usia im Unterschied zu

den Energien gehört... steht per definitionem den Aussenrelationen
gegenüber; darum kann es nicht innerhalb seiner das die Ökonomie

prägende Gegenüber enthalten. Das drückt sich darin aus, dass Palamas

das Verhältnis von Gabe und Geber nicht zwischen Personen
sehen kann, sondern allein zwischen den Energien und Gott, sofern er
nicht energetisch ist - konsequenterweise der Usia, die allein in ihrer
Einheit als Herkunftspunkt der Energien begreiflich wird» (55). Wenn

4 II 142, 14f.; vgl. II 209, 13-15.

218



aber die trinitarischen Hypostasen nicht in ihrer Besonderheit in die
Heilsökonomie eingehen, dann ist die Trinitätslehre funktionslos.

Zwar weist Wendebourg auch darauf hin, dass Palamas an einigen
Stellen von einer Beziehung der trinitarischen Hypostasen zum Handeln

Gottes spricht (54 f.) und dass er für die kirchliche Lehre von der

Dreifaltigkeit Gottes zwei Begründungen angibt: «Die eine (1) erklärt
die Trinitätslehre als Niederschlag der Art und Weise, in der sich Gott
im ökonomischen Handeln offenbart hat; die andere (2) leistet
Verzicht auf jedes Bemühen, sie von der Heilsgeschichte her einsichtig zu

machen, und nimmt sie als positive göttliche Lehre» (49).
Doch im palamitischen System hat nach Wendebourg nur das letztere

einen Platz. Zu (1) erklärt sie, dass Palamas hier vom zeitlichen
Nacheinander in der Offenbarung der Hypostasen spreche, was natürlich

ungenügend ist. Und wenn Palamas schreibt, die Energien kämen

aus dem Vater durch den Sohn im Geist hervor (46, 53) und der Vater
schaffe durch den Sohn im Geist (54), so meint Wendebourg dazu,
dass es sich zumindest im zweiten Fall «um die Aufnahme einer
traditionellen Wendung ohne systematische Konsequenzen» handelt (54).

Man müsste sich hier doch fragen, ob nicht die zuerst erwähnte
Aussage von Palamas, die sich ganz in seinem Denksystem bewegt, zu
einer anderen Interpretation der zuletzt erwähnten Äusserung führt.
Doch Wendebourg lässt sich bei ihrer Interpretation vor allem von
dem Gedanken leiten, dass für Palamas die Verschiedenheit der
trinitarischen Hypostasen mit der Heilsökonomie nichts zu tun haben
könne, weil die Hypostasen auf die Ebene der Usia gehören, die jeder
Aussenrelation prinzipiell enthoben ist. Dass dieser Gedanke bei

Wendebourg der eigentliche Interpretationsschlüssel ist, zeigt sich
auch äusserlich darin, dass er in verschiedenen Variationen immer
wiederkehrt (50, 53 mehrmals, 55; in der Fassung, dass die Trinität als

«Differenz im Wesen» bezeichnet wird: 52, 55).

Falls für Palamas die Trinität tatsächlich eine Differenz im Wesen,
in der unzugänglichen Usia Gottes bedeutete und die trinitarischen
Hypostasen für ihn ganz auf die Ebene dieser Usia gehörten, wäre die

Interpretation Wendebourgs unausweichlich. Wenn man dann bei
Palamas Aussagen findet, die nicht dazu passen - wir werden sehen, dass

es von ihnen noch mehr gibt, als Wendebourg vermerkt - müssen sie

als Widersprüche gegen das System betrachtet werden.
Aber vertritt Palamas überhaupt die ihm von Wendebourg als

Axiom zugeschriebene These? Es fällt auf, dass Wendebourg die
Behauptung, die Hypostasen gehören auf die Ebene der Usia, nie direkt

219



mit Aussagen von Palamas begründet. In Wirklichkeit gehört für die
östliche Tradition, in der Palamas steht, die Hypostase weder auf die
Ebene der Wesenheit (ousia) noch auf die Ebene der Energien,
sondern sie ist eine sowohl von der Wesenheit als auch von der Energie
radikal verschiedene begriffliche Kategorie, während Wesenheit und
Energie viel enger als zwei Seiten ein- und derselben Kategorie
zusammengehören. «Denn er ist Gott, und sein ist die göttliche Wesenheit
und die göttliche Energie5.» Die Hypostasen wären im Rahmen dieses

Satzes als Differenz (besser: Unterschiedenheit) in «Gott», nicht in
der «göttlichen Wesenheit» zu verstehen.

Wenn Palamas gelegentlich den Ausdruck «dreihypostatische
Wesenheit» (trisypostatos ousia) gebraucht6, so kann das demnach nicht
heissen: «die in drei Hypostasen differenzierte Wesenheit», sondern:
«die den drei Hypostasen gemeinsam eigene Wesenheit». Die Hypostasen

können weder auf die Wesenheit noch auf die Energien zurückgeführt

werden.
Die trinitarischen Personen als Differenz in der göttlichen Wesenheit

zu betrachten, ist eine charakteristische Neigung westlicher Theologie.

Im Gegensatz dazu könnte man bei der radikalen begrifflichen
Verschiedenheit zwischen Hypostase und Wesenheit in der ostkirchlichen

Tradition das obige Zitat aus Palamas interpretierend so erweitern:

«Denn er ist Gott (in drei Hypostasen) und sein ist die göttliche
Wesenheit und die göttliche Energie (nämlich jeder Hypostase in der

für sie besonderen Weise eigen.)» Die Hypostasen gehören also weder
auf die Ebene der Wesenheit noch der Energien, sie stehen aber in
Beziehung zu beiden Ebenen. Wenn man das ernstnimmt, passen die

Aussagen von Palamas, die in der Interpretation von Wendebourg als

systemwidrig erscheinen, ganz in den Zusammenhang seines Denkens.
Den Ansatz für die richtige Interpretation formuliert Wendebourg

selbst, wenn sie schreibt, dass die Hypostasen die ihnen gemeinsamen
Energien auch gemeinsam bewegen. «An dieser Tätigkeit sind sie in
einer bestimmten Ordnung beteiligt: tes gar theias energeias tes ek pa-
tros proïousës di' hyiou en hagiö pneumati» (46)7. Das vermeintliche
palamitische Axiom, dass die Hypostasen auf die Ebene der Wesen-

5 Gegen Gregoras II (nicht ediert, hier zitiert nach Meyendorff [2] 306,
Anm. 121): «autos men gar estin ho theos, kai autou estin hë te theia ousia kai
hë theia energeia».

6 Z.B. Gegen Akindynos I, 7, 31: III 61, 32
7 «der göttlichen Energie, die aus dem Vater durch den Sohn im Heiligen

Geist hervorgeht» (Über göttliche Einigung und Unterscheidung: II 85, 8f.).

220



heit gehören, verbaut Wendebourg aber die Möglichkeit, aus jener
Erkenntnis die Konsequenzen zu ziehen.

Nun bringt Wendebourg allerdings einige Zitate von Palamas, die

zwar nicht direkt das vermeintliche Axiom, aber die Auswirkungen
dieses Axioms und damit Wendebourgs Interpretation zu bestätigen
scheinen. Sie meint, aus den Zitaten schliessen zu können, dass für
Palamas der Heilige Geist weder gesandt noch gegeben wird, sondern

nur die Energien, die Palamas auch als «Geist» (pneuma ohne
Artikel)8, bezeichnen kann (52 f.), während die Hypostase meist als «der
Geist» (to pneuma, also mit Artikel) bezeichnet wird.

Das scheint durch eine grundsätzliche Äusserung von Palamas
bestätigt zu werden: «Nicht die Hypostase Heiliger Geist werde gegeben
und von irgend jemandem empfangen, sondern die göttliche Gnade
und Energie9.» Wendebourg sieht, dass viele Stellen, wörtlich genommen,

doch von einer Sendung des Geistes durch den Sohn vom Vater
her sprechen. Doch ist sie durch ihre Interpretation gezwungen, jene
Aussagen als uneigentliche zu betrachten und zu behaupten, dass

Palamas «zu Unrecht» so spricht, wie er es tatsächlich tut (52 f.).
Man fragt sich da doch, ob nicht das gerade erwähnte Zitat anders

verstanden werden könnte. Da es im Zusammenhang der Filioque-
Frage steht, geht es Palamas vor allem darum, dass aus dem Umstand,
dass der Heilige Geist durch den Sohn gegeben wird, nicht einfach
geschlossen werden könne, dass er auch seinen ewigen Seinsursprung im
Sohn habe93. Deshalb unterscheidet Palamas zwischen dem Geist als

Geber, d.i. als Hypostase, und als Gabe, d.i. als Energie95. Man kann
sich zumindest fragen, ob die zitierte Stelle bei Palamas denn wirklich

8 Gelegentlich bezeichnet aber auch pneuma ohne Artikel eindeutig die
Hypostase, z.B. an der in Anm.7 zitierten Stelle (es kann ja nicht gedacht sein:
«die Energie geht in der Energie hervor»).

'2. Logos apodeiktikos über den Ausgang des Heiligen Geistes 48: I 122,
14-17.

,a Zur Problematik der Schlussfolgerungen aus den gegenseitigen Beziehungen

der Hypostasen in der Heilsgeschichte auf ihre ewigen Ursprungsbeziehungen

vgl. H.Aldenhoven, Der Zusammenhang der Frage des Ausgangs des

Heiligen Geistes mit dem Leben der Kirche, in: Geist Gottes - Geist Christi.
Beiheft zur Ökumenischen Rundschau 39, 1981, S. 134-143, insb. 135f, 139.

,b Die Unterscheidung zwischen Geist als Geber und als Gabe nimmt Palamas

ausdrücklich vor: «Der die vergöttlichende Gnade schenkt, ist der Heilige
Geist, und die geschenkte Gnade ist der Heilige Geist» (Über die gotti. Energien

(Apologie) 32: II 119, 18ff.: «to tën theopoion parechon charin to
pneuma to hagion esti, kai hë parechomenë charis to pneuma to hagion esti»).

221



eine Trennung zwischen Geist als Hypostase (Geber) und als Energie
(Gabe) behaupten wolle oder ob sie nicht eher in die Richtung der in
westlicher Theologie begegnenden Aussage weist, dass der Geist, auch

wenn er gegeben wird, nicht aufhört, Geber und Herr zu sein.
Dass für Palamas die vom Geist ausgegossenen Energien (der Geist

als Gabe) nicht von der Hypostase des Geistes getrennt werden dürfen,

sagt er selbst ausdrücklich: «Alles, was vom Geist auf die aus-

fliesst, die in ihm dem Evangelium der Gnade gemäss getauft wurden
und geistliche Menschen geworden sind, bleibt mit der Quelle verbunden:

es geht aus ihr hervor und bleibt in ihr, in seinem gegenwärtigen
wie in seinem früheren Sein10.» Es liegt nahe, Palamas dann so zu
interpretieren, dass in den vom Geist ausfliessenden Energien, die in der

Hypostase bleiben, auch die Hypostase des Geistes gegeben wird, und
die weiter oben zitierte Stelle nur ausschliesst, dass die Hypostase des

Geistes direkt als Hypostase, abseits der Energien, gegeben würde. Bei

dieser Interpretation gäbe es in den Aussagen des Palamas jedenfalls
nicht die Unstimmigkeiten, die Wendebourg in ihnen findet. Darüber
hinaus bestätigt aber Palamas den bisher nur erschlossenen Sinn seiner

Aussagen fast wörtlich an der folgenden Stelle: «...der Heilige
Geist, der auf die Apostel und die Würdigen nach ihnen ausgegossen
und (ihnen) gegeben wurde, zwar nicht der Wesenheit nach, sondern
der Energie und Gnade nach11». Hier ist es deutlich der Geist als

Hypostase (mit Artikel!), der ausgegossen und gegeben wird, aber der

Energie und Gnade nach. Der Gegensatz ist hier vor allem: «nicht der
Wesenheit nach», doch ist natürlich auch ausgeschlossen, dass die

Hypostase des Geistes ausserhalb der Energie direkt gegeben würde.

10 Br. an Athanasios von Kyzikos26: II 437, 9-12: «Pan gar to ekche-

omenon apo tou pneumatos pros tous en auto kata to euangelion tes charitos
baptizomenous kai pneumatikous ekteloumenous ërtëtai dëpou tés pêgës, ex

autës de esti kai en autë on te kai proon.»
11 A.a.O. [10] 28: II 440, 3ff: «...to pneuma to hagion. to epi tous aposto-

lous kai tous met' autous axious ekchythen te kai dothen, ou mentoi kat'ousian
alla kat' energeian kai charin.» Vgl. auch Üb. d. gotti. Energien 33: II 119,

26-31: «Der Geist ist also der Wesenheit nach nicht teilhabbar, aber dieser

vergöttlichenden Energie nach, ...nach der er, der überall ist und in unbewegter

Identität beständig ruht, auch ausgegossen und gegeben und gesandt wird,
nach ihr ist der Geist also auch teilhabbar für die Würdigen» («Oukoun to

pneuma kat'ousian men amethekton, kata de tën theopoion energeian tauten

kath'hën kai ekcheitai kai didotai kai apostelletai to pantachou on kai

en akinetö tautotëti monimös hidrymenon, kata tauten oun kai methekton to

pneuma tois axiois»).

222



Aber dass der Geist als Hypostase überhaupt nicht gegeben würde,
wie Wendebourg meint, ist nicht die Auffassung von Palamas.

Dass in den Energien, die den drei Hypostasen gemeinsam sind,
doch in besonderer Weise die Hypostase des Geistes gegeben wird,
kommt daher, dass die Weise, wie der Geist als Hypostase die Energien

bewegt, sich gewissermassen unmittelbar beim Empfänger befindet.

Das soll später noch präzisiert werden. Zum Ausdruck kommt es

etwa auch in einer Formulierung wie: «...die wahrhaft göttliche
Gnade, die vom Vater her vom Geist ausfliesst12.»

Das Gesagte erklärt auch, wieso Palamas in gewissen Zusammenhängen

vom Heiligen Geist mit Artikel oder ohne Artikel sprechen
kann, ohne dass es einen Unterschied ausmacht: in der Energie wird
eben die Hypostase des Geistes gegeben. Deshalb sind auch Formulierungen,

wo «Geist» im Griechischen ohne Artikel steht13, echt trinitarisch,

z. B. «gezeugt aus Gott durch das Wort nach der Gnade im
Geist»14 oder «geeint dem einen Gott durch das eine Wort in dem
einen Geist» ". Zu diesen beiden Beispielen wäre etwa als Stelle mit
Artikel bei «pneuma» zu erwähnen: «Der Heilige Geist... auch er ist
Urheber aller der Ereignisse, da sie in ihm zur Vollendung geführt
werden16.»

Es ist jetzt noch zu zeigen, inwiefern von den trinitarischen Hypostasen

der Geist am nächsten beim Empfänger der göttlichen Gnade
steht und inwiefern der Mensch dadurch auch in das Gegenüber der
trinitarischen Hypostasen einbezogen wird. Das scheint mir bei Palamas

am deutlichsten an einer Stelle zum Ausdruck zu kommen, die

von der Schau des göttlichen Lichts durch die Jünger bei der Verklärung

Jesu spricht. «Jenes Licht wurde einst auch mit leiblichen Augen
geschaut, aber nicht durch die geschaffene und ihnen selbst eigene
Sinneskraft; denn es wurde geschaut von denen, die durch den Geist
verwandelt worden waren17.»

12 A.a.O. [10] 27: II 437, 30f: «...tën ontös theian charin, tën para tou pa-
tros apo tou pneumatos ekcheomenën.»

13 Vgl. jedoch auch das in Anm. 8 Gesagte.
14 Üb. d. gotti. Energien 37: II 123, 7f: «ek tou theou dia tou logou kata

charin en pneumati gegennëmenoi.»
15 Br. an Dionysios 11:11 489, 9-11 : «dia tou henos logou en heni pneumati

tö heni theo synaphthentas.»
16 A.a.O. [15], Homologie: II 496, 7f: «to pneuma to hagion aition kai

auto tön gegonotön pantön hös en autö telesiourgoumenön.»
17 A.a.O. [6] III, 2, 3: III 162, 19-22: «öphte men esth' hote kai ophthalmois

sömatos ekeino to phös, all' ouchi të ktistê kai kat' autous aisthëtikë dynamei;

223



Das göttliche Licht ist das Licht des Vaters und des Sohnes und des

Heiligen Geistes. Die Jünger schauen es aber nicht direkt als Licht des

Vaters, sondern sie schauen es im Sohn. Dies aber vermögen sie nur,
weil der Geist sie und auch ihre Sinne verwandelt. Gewiss verwandelt
sie der Geist durch die göttliche Energie, die er mit dem Vater und
Sohn gemeinsam hat. Aber es ist die besondere Wirkweise des Geistes
als Hypostase, dass er unmittelbar im Menschen wirkt, ihn befähigt,
den Sohn zu erkennen und das göttliche Licht im Sohn zu schauen. So

stellt der Geist gewissermassen den Menschen dem Sohn gegenüber
und damit auch dem Vater. Das ist ganz die neutestamentliche Sicht.

Um den Stellenwert dieser Aussage bei Palamas zu beurteilen, muss

man beachten, dass sie im Zusammenhang mit dem zentralen Punkt
der von Palamas vertretenen hesychastischen Frömmigkeit gemacht
wird, nämlich mit der Schau des göttlichen Lichts, wie sie einst den

Jüngern auf dem Berg der Verklärung geschenkt worden war.
Dass die Trinitätslehre bei Palamas durch die Energienlehre nicht

funktionslos gemacht wird, sollte damit genügend deutlich geworden
sein. Es soll aber noch kurz auf einige Einwände eingegangen werden,
die, wie oft in der westlichen Theologie, so auch von Wendebourg
vorgebracht werden und in näherem oder weiterem Zusammenhang mit
der Trinitätslehre stehen.

Wendebourg sieht den Unterschied zwischen westlicher und östlicher

Auffassung nicht zuletzt darin, dass «in westlicher Theologie der

Anspruch auf seiten der Ökonomie weiter (reicht) als nach Palamas,
so weit, dass behauptet wird, es gebe keine Realität Gottes, die sich

aus ihr heraushalte» (61). Während die Bibel von Gott in den Kategorien

von Freiheit und Bindung spreche, «verteile» Palamas «die beiden

Pole Freiheit und Bindung auf zwei Seiten des göttlichen
Seins» «als von Ewigkeit her immer zugleich bestehende Aussenbezie-

hung und Beziehungslosigkeit» (41 f.). «Daraus folgt, dass Gott, auch

wo er sich dem Nichtgöttlichen zuwendet, gleichzeitig immer unbeteiligt

über seiner eigenen Zuwendung steht, und das seinem primären
Sein, dem in sich bestehenden Wesen nach» (42).

Schönborn hat darauf hingewiesen, dass das Denkmodell von Freiheit

und Bindung keineswegs automatisch ein untrinitarisches Denken

metaskeuastheisi gar hypo tou pneumatos optai». Auffälligerweise zitiert
Meyendorff a.a.O. [2] diesen Text ohne «tou» vor «pneumatos» (242,
Anm. 86). In der Ausgabe von Chrestou wird aber ein Fehlen des «tou» von
keinem Manuskript vermerkt. Zum Text vgl. die ganz ähnlichen Zitate von
Maximus Confessor in 2.Triade 2, 3, 22 u. 25: I 558, 17-24 u. 560, 13-16.

224



ausschliesst und dass es das Teilhabemodell nicht ersetzen kann18.

Hier soll auf eine andere Seite der Frage eingegangen werden.
Es geht bei Palamas nicht darum, dass Gott seiner Wesenheit nach

unbeteiligt über seiner eigenen Zuwendung steht, sondern darum, dass

18 A.a.O. [1], 262 f. Schönborn weist sehr zu Recht daraufhin, dass die
Trinitätslehre nicht nur, wie Wendebourg meint, in der östlichen, sondern auch in
der westlichen Theologie einen Funktionsverlust erlitten hat (256-259). Dass
aber gerade bei Palamas kein solcher Funktionsverlust vorliegt, meine ich
gezeigt zu haben.

Für Schönborn ist der Teilhabegedanke wichtig, er meint aber, ihn in der
Form, die er bei Palamas hat, ablehnen zu müssen. Dagegen hält er zwei
andere Weisen der Teilhabe für hilfreich, die bei Palamas fehlen, nämlich a) die
Teilhabe auf Grund der Wirkursächlichkeit, die es allein möglich macht, dass
die Geschöpfe zu freier Zweitursächlichkeit fähig sind, und b) die intentionale
Teilhabe, die den Menschen zu Akten befähigt, die Gott selbst «erreichen» in
einer gnadenhaften «Angleichung» (261). Meines Erachtens sind diese beiden
Weisen der Teilhabe ungenügend, und das scheint sich mir besonders bei der
folgenden Palamasstelle zu zeigen: «Die Heiligen haben an Gott teil; sie
haben nicht nur Anteil an ihm, sondern sie geben auch Anteil... sie leben nicht
nur, sondern sie machen auch lebendig, und das gehört nicht zur Fähigkeit
einer geschaffenen Kraft» (Über die Teilhabe an Gott 16: II 151, 26-30: «...hoi
hagioi metechousi theou, më metechontes monon, alla kai metadidontes...
mede zöntes monon, alla kai zöopoiountes, ha ktistës dynameös ouk esti»).
Denkt man hier nicht sofort an Joh. 7, 37 ff. : «Wer Durst hat, komme zu mir,
und es trinke, wer an mich glaubt... aus seinem Inneren werden Ströme von
lebendigem Wasser fliessen. Damit meinte er den Geist...»? Die hier gemeinte
Teilhabe geht doch weit über Teilhabe auf Grund der Wirkursächlichkeit und
intentionale Teilhabe hinaus.

Anderseits scheint mir der Gedanke von Palamas nicht ganz getreu
wiedergegeben, wenn Schönborn schreibt, «Teilhabe wird von Palamas ausdrücklich
verstanden als <Einen-Teil-von-sich-geben>» (260f.). Da Palamas ausdrücklich
sagt, dass der Teilhabende in jeder einzelnen Energie und auch, wenn er ganz
wenig teilhat, doch an Gott als ganzem teilhat, muss man die geringere oder
grössere Teilhabe als mehr oder weniger vollkommene Weise der Teilhabe
verstehen, nicht als Empfangen eines grösseren oder kleineren Teils. Vgl. die in
Anm.4 angegebenen Stellen und die folgende: «Auf verschiedene Art hat jeder
von denen, die gewürdigt sind, an der grossen Gabe des Geistes Anteil,
entsprechend seiner eigenen Reinheit aber auch wer nur wenig und Undeutliches

hat, im Vergleich zu Menschen, die ihn übertreffen ist dadurch mit
dem ganzen göttlichen Licht geeint, da jenes ungeteilt und nicht wie die Körper

geteilt wird» (G.Akyndinos III 6: III 171, 22-172, 2: «Diaphorös men oun
tön ëxiômenôn hekastos metechei tes megalodöreas tou pneumatos kata tën
tes idias katharotêtos analogian, alla kai ho to mikron kai amydron echön,
hös en synkrisei tön hyperterön dia toutou pros holon henoutai to theiotaton
phös, ameristös ekeinou kai ouch hös ta semata merizomenou»).

225



er, wenn er sich uns zuwendet, gleichzeitig immer jenseits unseres
Denkens und Sprechens, also auch jenseits des für unser Denken
notwendigen und von ihm erfassbaren Gegensatzes von «beteiligt» und

«unbeteiligt» steht. Für Palamas ist es in der areopagitischen Tradition

von entscheidender Bedeutung, dass unser rationales Denken in
dieser Weise von der Wirklichkeit Gottes gesprengt wird. «Das
Überragendsein dessen, der jenseits von allem ist, übersteigt nicht nur jede
Bejahung, sondern auch jede Verneinung und jedes Überragen, das

irgendwie gedacht werden könnte19».
Deshalb entspricht es auch nicht der Auffassung von Palamas,

wenn Wendebourg sagt, dass sich Gottes Usia aus der Ökonomie
heraushält, sondern Gott ist zugleich als ganzer in der Ökonomie und
zugleich als ganzer über dem Gegensatz von Sich-Heraushalten und
Sich-nicht-Heraushalten. Auch das Reden von einer Differenz
zwischen «Beziehung und Beziehungslosigkeit» oder zwischen «Bezüglichkeit

und Vorbezüglichkeit» in Gott kann zumindest sehr leicht
verzerrend wirken. Es wäre wohl besser, von einer Spannung zwischen
Gottes Bezogenheit auf Nichtgöttliches und seiner Nichtbezogenheit
oder noch besser Überlegenheit über den Gegensatz von Bezogenheit
und Nichtbezogenheit zu sprechen.

Zum Abschluss sei hier noch eine Bemerkung zur Auffassung des

Willens als Energie gemacht. Wendebourg stösst sich daran, dass der

Wille unterschiedslos unter die ewigen Energien eingeordnet wird
(25). Es darf nicht übersehen werden, dass «Wille» hier wie überhaupt
in der klassischen theologischen Tradition - z. B. auch in der Christologie

- die Willensfähigkeit bedeutet. Diese kann ohne Schwierigkeit
als Energie verstanden werden. Die Bewegung des Willens auf
einzelne Ziele hin geschieht dagegen durch die Hypostase, bzw. gemeinsam

durch die drei trinitarischen Hypostasen. Wenn der «Wille» im
modernen Sinn verstanden wird, wie es für westliches Denken naheliegt,

muss die unterschiedslose Einordnung des Willens unter die

göttlichen Energien natürlich als Verneinung der personalen
Lebendigkeit und Freiheit Gottes missverstanden werden.

19 2.Triade 3, 8: I 545, 11-14: «...kai më monon hyper pasan thesin estin,
alla kai hyper pasan aphairesin hë hyperochê tou pantön epekeina kai pasan
hyperochen hopösoun epi noun ginomenën hyperbebëken» (Zitat aus Dionysios

Areopagita, Myst. Theologie 1, 1 u. 5).

226



4. Schlussfolgerungen

Die Unterscheidung zwischen zwei Seiten in Gott, einer erkennbar-zugänglichen

und einer unerkennbar-unzugänglichen, ist für den christlichen

Glauben nötig, damit Gott wirklich als Gott geglaubt und gleichzeitig

festgehalten wird, dass er ganz in die Welt eingeht und wir an
ihm und seinem Leben Anteil haben können. Von der besonderen
christlichen Glaubenserfahrung her - der Erfahrung mit Jesus Christus

und mit der Gemeinschaft im Glauben an ihn - wurde jene
Unterscheidung zunächst in der Form der Trinitätslehre vorgenommen
und bleibt in dieser Gestalt unüberholbar und für alle Zeiten
grundlegend.

An einem bestimmten Punkt der Fragestellung genügt diese

Unterscheidung allerdings nicht mehr und muss daher durch eine weitere

ergänzt werden. Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn man sich einerseits

über die Konsequenzen der Wesenseinheit von Vater, Sohn und
Geist voll Rechenschaft ablegt und anderseits die Spannung zwischen
der radikalen Andersartigkeit und daher Unzugänglichkeit Gottes und
seiner vollen Einwohnung in Welt und Mensch lebendig empfindet.

Wenn der Sohn wahrhaft Gott ist wie der Vater, wesenseins mit ihm,
wird man dann auch beim Sohn eine Spannung zwischen seiner
radikal-göttlichen Weltüberlegenheit und seinem vollen Eingehen in die
Welt sehen müssen, desgleichen beim Heiligen Geist. Umgekehrt wird
aber auch im Vater nicht nur die völlig unzugängliche Seite gesehen
werden können, sondern auch eine der Welt zugewandte, die für uns
zwar nicht direkt im Vater, aber eben durch den Sohn im Geist
zugänglich ist.

Die trinitarische Unterscheidung verliert ihre Bedeutung nicht, sie
wird vielmehr vertieft. Wenn etwa die Herrlichkeit als offenbarende
Seite Gottes - also als «ungeschaffene Energie» in der Sprache von
Gregor Palamas - Vater, Sohn und Geist gemeinsam eigen ist, zeigt
sich darin die Einheit der Hypostasen in ihrem Sein wie in ihrem Wirken.

Es ist ja die gleiche Herrlichkeit, die in Christus erscheint als die

Herrlichkeit, die er vom Vater hat, und die der Heilige Geist uns in
Christus erkennen lässt, was er nur tun kann, weil sie auch seine
Herrlichkeit ist. In der verschiedenen Weise, wie Vater, Sohn und Geist bei
der Offenbarung der einen Herrlichkeit wirken, zeigt sich ihre
Verschiedenheit als Hypostasen. Und nur, wenn die Herrlichkeit wirklich
Gott - also «ungeschaffen» - ist, zeigt sich in ihr Gott selbst und gibt
an seinem eigenen Leben Anteil. Wenn man aber in Gott ausser der

227



Herrlichkeit als offenbarend-erscheinender Seite nicht auch eine absolutes

Mysterium bleibende, unzugängliche Seite Gottes anerkennt,
wird weder Gott als Gott ernstgenommen, noch hat es einen Sinn, von
der Herrlichkeit Gottes und nicht bloss von Gott zu sprechen.

Wenn die Herrlichkeit als geschaffene Grösse verstanden wird, wird
damit die Teilhabe des in Christus erlösten Menschen an Gott bestritten.

Wenn aber die teilhabbare Herrlichkeit mit dem alle Weltwirklichkeit

und alles Denken übersteigenden Wesen Gottes in jeder
Beziehung identifiziert wird, wird damit die Spannung zwischen diesen
beiden Polen theoretisch beseitigt und damit keiner von beiden
ernstgenommen. In jener Spannung drückt sich aber ein Paradox der
Glaubenserfahrung aus. Der Versuch, das Paradox theoretisch aufzulösen,
entfremdet den Menschen der echten Gotteserfahrung und macht
Gott zum Gegenstand eines erfahrungsfremden abstrakten Denkens,
das ihn verfehlen muss.

Das gleiche wie von der Herrlichkeit Gottes gilt etwa auch von einer
biblischen Bezeichnung wie «der Name Gottes», im weiteren dann
aber für Gottes wirkende und offenbarende Kräfte ganz allgemein,
also für die «ungeschaffenen Energien» in palamitischer Terminologie.

Wenn nur der Sohn und der Geist als ungeschaffene Kräfte des
Vaters betrachtet würden, hätten Sohn und Geist selbst keine göttliche
Kraft. Sie wären dann bloss Ausführungsorgane, bzw. -kräfte des

Vaters, nicht selbst Hypostasen20. Eine solche Auffassung würde aber

der personhaften Christuserfahrung, wie sie durch das personhafte
Wirken des Heiligen Geistes ermöglicht wird, in keiner Weise gerecht.
So spricht auch das Neue Testament davon, dass Christus nicht nur
Gottes Kraft ist (I.Kor. 1, 24), sondern auch, dass er selbst göttliche

20 Wendebourg meint allerdings, dass schon die Aussage von Palamas, «der
Vater schaffe durch den Sohn im Geist», den Sohn und den Geist zu blossen

Ausführungsorganen des Vaters mache und dass hier von gleicher Souveränität

im Handeln und damit von Homousie schwerlich die Rede sein könne (54).
Das wäre aber nur dann der Fall, wenn Sohn und Geist selbst keine göttliche,
«ungeschaffene» Kraft hätten und selbst zu nicht-hypostatischen Kräften des

Vaters umgedeutet würden. Im Hinblick auf Wendebourgs Interesse an einer
funktionserfüllenden Trinitätslehre überrascht ihr oben erwähnter Einwand,
denn die Aussagestruktur: «der Vater handelt durch den Sohn im Geist» ist
nicht nur neutestamentlich, sondern gehört auch zu jeder Trinitätslehre, die
ihre theologische Funktion erfüllen soll.

22É



Kraft21 und Herrlichkeit22 hat. In gleicher Weise wird auch vom Heiligen

Geist gesprochen23.
Westliche Theologie neigt dazu, alle diese Zusammenhänge wenig

zu bedenken, und wenn sie mit der palamitischen Lehre der Ostkirche
konfrontiert wird, nimmt sie oft eine Gegenposition ein, die alles oben

Gesagte teils explizit, teils implizit verneint. Das Buch von Wendebourg

hat uns einige der Hauptgründe für diese Reaktion gezeigt. Es

darf nicht übersehen werden, dass die palamitische Sprache viel zu
den Missverständnissen beiträgt. Der nicht spezialisierte westliche Leser

versteht sie im Sinn der klassischen Metaphysik und gewinnt so

den Eindruck, dass man im Osten mit Hilfe der Unterscheidung
zwischen Usia und Energien über die innere Struktur des göttlichen Seins

noch besser Bescheid zu wissen meine als in der metaphysischen,
scholastischen Theologie des Westens.

In Wirklichkeit will die Unterscheidung gerade das Gegenteil. Damit

westliches Denken hier nicht in die Irre geht, muss beachtet werden,

dass Palamas sowohl von Unterscheidung wie von Identität
zwischen Wesenheit und Energie spricht24. Hier zeigt sich eben wieder
das rational nicht auflösbare Paradox, das das Bescheidwissen über
Gott gerade ausschliesst. Auch hier ist das Paradox wieder in der
Erfahrung begründet. Dass diese die Unterscheidung fordert, wurde
schon gesagt. Ebenso fordert sie aber unter einem anderen Gesichtspunkt

auch die Identität von Wesenheit und Energien, da nur unter
dieser Voraussetzung die Erfahrung der Energien wahre Erfahrung
des einen Gottes ist. Es geht dabei also um die Möglichkeit und Echtheit

von Gotteserfahrung überhaupt.

21 I.Kor. 5, 4; 2. Kor. 12, 9; Hebr. 1, 3
22 Joh. 1, 14; 2, 11; 17, 24; I.Kor. 2, 8; Jak.2, 1

23Der Geist als Kraft: Luk. 1, 35; 24, 49; Kraft des Geistes: Apg. 1, 8;
Röm. 15, 13. 19; «Geist der Herrlichkeit»; l.Petr. 4, 14

24 Br. an Daniel 4: II 377, 12f.: «In einem gewissen Sinn sind Wesenheit
und Energie in Gott dasselbe, aber in einem gewissen Sinn sind sie auch
voneinander verschieden» («Esti men oun tauton pös ousia kai energeia epi theou,
all' estin hös kai dienënochasin allelön»).

Beachte die Begründung, die Palamas dafür gibt, dass er von der Identität
nicht viel spricht: «Da dies auch von den Gegnern anerkannt wird, spreche ich
von der Identität nur kurz unter anderem» («epei de touto kai tois antilegousi
synômologëtai, brachys hëmin en tois allois ho peri tautotëtos logos») a.a.O.
9 ff.

229



Westliche Theologen neigen oft dazu, bei Palamas nur die
Unterscheidung zu beachten und nicht die Identität. Das ist wohl nur so zu

erklären, dass sie Mühe haben, das Paradox ernstzunehmen und
dadurch die Kategorien des rationalen Denkens sprengen zu lassen.
Orthodoxe Theologen mit mehr scholastischen Neigungen zeigen
bezeichnenderweise die gleiche Tendenz.

Es wurde weiter oben schon gesagt, dass für Palamas wie für Diony-
sius Areopagita Gott nach seiner Wesenheit alle Bejahung wie alle

Verneinung und jedes sonst irgendwie denkbare Überragen überragt.
Das heisst aber, dass die Wesenheit Gottes, die wir denken und
aussprechen können, immer noch nicht wirklich die unerkennbare und

unzugängliche Wesenheit ist. Die Unterscheidung zwischen Wesenheit
und Energien kann deshalb nicht die metaphysisch-analysierende
Beschreibung der inneren Seinsstruktur Gottes sein, wie das im Westen

oft missverstanden wird, sondern jene Unterscheidung kann nur ein

Hinweis darauf sein, dass Gott unser Denken und also auch jene
Unterscheidung immer wieder überragt. Dieses unendliche Überragen
Gottes nötigt zur Apophase, zur verneinenden Aussage über Gott. Alle
Aussagen der palamitischen Theologie müssen unter dem Vorzeichen
dieses unendlichen Überragens Gottes gesehen werden, gewissermas-
sen in einer apophatischen Klammer. Logisches Denken und Sprechen

von Gott ist in einem gewissen Bereich möglich und nötig, aber

dieser Bereich wird von einem anderen Bereich umschlossen, wo die

überragende Wirklichkeit Gottes die Kategorien des Denkens
übersteigt. Auch die Unterscheidung zwischen Wesenheit und Energien
steht als gedankliche Konstruktion unter dieser apophatischen Klammer.

Wenn man die letztere weglässt, wird alles völlig anders, oder,

was dasselbe bedeutet: wenn man die Aussagen von Palamas ohne

diese apophatische Klammer versteht, wird alles falsch.
Zum Schluss soll noch eine Frage gestellt werden, die vielleicht von

einer anderen Seite her zu einem besseren Verständnis verhelfen kann.

Wenn die ungeschaffenen göttlichen Energien wahrhaft Gott sind,
könnte man dann nicht auch in ihnen wieder zwischen einer transzendenten

und einer immanenten Seite unterscheiden? Man könnte das

gewiss und es Hesse sich theoretisch eine unendliche Kette von
solchen Unterscheidungen aufstellen. Aber das wäre sinnlos. Es würde
nämlich nichts dazu beitragen, die Wirklichkeit des uns begegnenden
Gottes besser zu verstehen, ja nicht einmal, eine intellektuell besser

befriedigende Deutung unserer Gotteserfahrung zu geben. Bei der
trinitarischen Unterscheidung und bei der Unterscheidung zwischen We-

230



senheit und Energien ist das anders. Die erstere Unterscheidung
erlaubt uns, unsere Gottesbeziehung als Einbezogensein in innergöttliche

personale Beziehungen der Liebe und Gemeinschaft zu verstehen.
Die letztere Unterscheidung erlaubt es, auch Sohn und Geist als Träger

göttlicher Kraft und damit als personale Hypostasen zu verstehen,
die uns vom Vater her Anteil am göttlichen Leben selbst geben, ohne
dass dadurch das alles Geschöpfliche unendlich überschreitende
Mysterium des völlig andersartigen Gottes beeinträchtigt würde. Die beiden

genannten Unterscheidungen sind also ein gedanklich-sprachliches

Mittel, um Gott auch im Denken sowohl in seinem radikal
nichtweltlichen und deshalb unzugänglichen Gottsein ernstzunehmen als

auch in seiner Liebe, die uns in sein eigenes Leben und seine
innergöttliche Gemeinschaft einbezieht und uns daran Anteil gibt.

Eine weitere Unterscheidung würde demgegenüber nichts Neues

bringen: es könnte sich doch nur um eine Unterscheidung der
gleichen nicht-hypostatischen Art handeln wie die zwischen Wesenheit
und Energien bei Palamas. Das heisst, sie mag logisch möglich sein,
hat aber als sinnlos zu unterbleiben.

Die bisherigen Ausführungen sprechen dafür, dass westliche Theologie

von Palamas Wesentliches zu lernen hat. Ähnliche Intentionen
wie bei ihm finden sich - allerdings in anderer Weise - auch in der
abendländischen Mystik, wobei meines Erachtens die neuplatonischen

Elemente der mystischen Tradition bei Palamas radikaler christlich

umgebildet sind. Anderseits bereitet die Sprache der palamitischen

Theologie für die westliche Welt grosse Schwierigkeiten. Und
natürlich kann Palamas nicht als ein absoluter Endpunkt theologischer

Einsicht betrachtet werden. Die Theologie hat hier noch grosse
Arbeit zu leisten.

Es scheint mir für die heutige Theologie auch im Westen von gröss-
ter Bedeutung zu sein, dass sie die Anstösse, die von Palamas wie von
der abendländischen Mystik herkommen, aufnimmt und sie in einer

unserer Zeit angemessenen Weise verarbeitet. Die Aktualität dieser

Aufgabe wird nicht zuletzt durch die Anziehungskraft bewiesen, die

ostasiatische, besonders buddhistische Religiosität und speziell Zen
auch für viele ernsthaft suchende Menschen im traditionell christlichen

Westen gewonnen haben. Der eigentliche Grund dieser
Anziehungskraft liegt wohl im Bedürfnis, religiöse Erfahrung zu machen
und das Unaussprechliche dieser Erfahrung gleichermassen wie das in
die Welt Hineinführende an ihr ernstzunehmen. Dieses Bedürfnis ist

vom christlichen Standpunkt höchst legitim und müsste im christli-

231



chen Glauben seine vollste Befriedigung finden. Die Theologie muss
sich aber fragen, ob sie eine Hilfe dazu ist, wie es ihre Aufgabe wäre,
oder ein Hindernis. Die Anstösse von Palamas und anderen können
dazu beitragen, dass sie eine solche Hilfe wird, aber nur wenn es ihr
gelingt, eine besser zugängliche Sprache zu finden als die der palamitischen

Tradition.

Bern Herwig Aldenhoven

232


	Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen und einer unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott und die Trinitätslehre

