Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugéanglichen und einer
unerkennbar-unzuganglichen Seite in Gott und die Trinitatslehre

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zuginglichen
und einer unerkennbar-unzuginglichen Seite in Gott
und die Trinititslehre

Zur Auseinandersetzung westlicher Theologie mit der ostkirchlichen
Lehre von den ungeschaffenen Energien Gottes

1. Einfiithrung

Fiir den Glauben an Gott ist es wesentlich, dass Gott wirklich in der
Welt wirkt und fiir uns zugédnglich und erkennbar ist, aber ebensosehr,
dass er die Welt iibersteigt, deshalb fiir alles Welthaft-Geschopfliche
unzugidnglich und ein undurchdringliches Geheimnis ist.

Wenn Gott nicht in der besagten Weise in der Welt, ihr immanent
wire, miisste seine Existenz fiir uns belanglos sein. Wenn er umge-
kehrt nicht in der beschriebenen Weise die Welt {iberstiege, nicht ab-
solut transzendent wire, wire er nicht Gott, sondern nur ein Wesen
unter anderen, wenn man ihn auch als das hdochste unter ihnen denken
mag. Fiir den Glauben geht es darum, dass Gott wirklich Gott ist und
dass er zugleich ganz in der Welt da ist und wir an ihm, an seinem Le-
ben teilhaben kdnnen.

Die Spannung zwischen Gottes Unzuginglichkeit und Unerkenn-
barkeit einerseits und seiner Zuginglichkeit und Erkennbarkeit ande-
rerseits findet von der christlichen Glaubenserfahrung her in der
Lehre von der Dreifaltigkeit Gottes einen Ausdruck. Gott, der als der
Vater fiir uns nie direkt zuginglich ist, erschliesst sich uns durch sein
Wort, das Fleisch geworden ist in Jesus Christus, und diese Selbster-
schliessung Gottes geschieht im Heiligen Geist, der uns das Wort er-
kennen und aufnehmen ldsst. Irendus von Lyon formuliert: «Das Un-
sichtbare des Sohnes ist der Vater, das Sichtbare des Vaters der Sohn»
(adv. haer. IV 6, 6). «Da der Vater des Alls fiir die Geschodpfe unsicht-
bar und unnahbar ist, so bedurfte es fiir diejenigen, welche zu Gott ge-
langen sollten, der Hinfihrung zum Vater durch den Sohn» (Dem. ap.
praed. 47). In die gleiche Richtung weist es, wenn der genannte Kir-
chenvater den Sohn und den Geist wiederholt als die beiden Hénde
des Vaters bezeichnet, durch die dieser an und in der Welt wirkt (Adv.
haer. 4 praef.; 4,20, 1;5,1,3; 5,6, 1, 5, 28, 4). Bei anderen Kirchenvéi-
tern findet sich spidter das Bild vom Sohn als Hand des Vaters und
vom Geist als Finger an der Hand. Dieses zweite Bild ist auf einen be-

214



stimmten Zusammenhang bezogen und daher weniger allgemeingiiltig
als das erste. Aber auch hier geht es um das Wirken Gottes, der als der
Vater fiir uns nie direkt, sondern immer nur im Sohn und im Geist zu-
gidnglich 1st.

Fir die ostkirchliche Tradition ist die Trinitdtslehre nicht der ein-
zige Ausdruck der Spannung zwischen Unzuginglichkeit und Zugéing-
lichkeit Gottes. Seit den kappadokischen Kirchenvitern des 4.Jahr-
hunderts hat der Osten es fiir notig gehalten, als zweiten Ausdruck
jener Spannung eine Unterscheidung zwischen der unzuginglichen
Wesenheit (ousia) und den zugédnglichen Wirkkriften (energeiai) Got-
tes vorzunehmen.

Nachdem diese Lehre besonders von Pseudo-Dionysius Areopagita
weiterentwickelt worden war, fand sie schliesslich bei Gregor Palamas
im 14.Jahrhundert eine gewisse Systematisierung, vor allem durch die
ausdriickliche Bezeichnung der gottlichen Energien als «ungeschaf-
fene» und durch einen strengeren Gebrauch der Terminologie. Nach
Palamas ist Gott voll und ganz Gott nicht nur in seiner unzugingli-
chen Wesenheit, sondern auch in seinen ihn kundtuenden, fiir uns zu-
gianglichen und teilhabbaren Energien, wie z.B. seiner Herrlichkeit
und seinem Licht. Die orthodoxe Kirche des Ostens hat diese Lehre
auf mehreren Synoden zu ihrer eigenen gemacht.

Von der abendlidndischen Scholastik wurde die ostkirchliche Unter-
scheidung zwischen unzuginglicher Wesenheit und zuginglichen
Energien Gottes abgelehnt und eine vollige reale Identitdt zwischen
beiden gelehrt. Auch die spédtere und die heutige westliche Theologie
steht der palamitischen Auffassung meist ablehnend gegeniiber, wenn
diese auch in neuerer Zeit von anglikanischen und einzelnen evangeli-
schen, aber auch romisch-katholischen Theologen positiver gewertet
wird. Von altkatholischen Theologen wurde meines Wissens bisher
nichts tiber diese Frage publiziert, doch gehen einige Bemerkungen
von Bischof Urs Kiiry tiber das Taborlicht in seinem Abschiedshirten-
brief 1972 sowie eine beildufige Bemerkung im gemeinsamen ortho-
dox-altkatholischen Kommissionstext iiber die gottliche Offenbarung
(1975) in Richtung der palamitischen Auffassung.

Eines der Hauptargumente der Gegner der palamitischen Theologie
lautet: «ungeschaffene Krifte» des Vaters sind der Sohn und der Hei-
lige Geist. Wenn die Trinitidt theologisch ernstgenommen werde, sel
die palamitische Unterscheidung tberfliissig. Man kann das umkeh-
ren und dann sagen: wenn die palamitische Unterscheidung theologi-
sche Bedeutung erhilt, wird die Trinitdtslehre tiberfliissig, verliert ihre

215



Funktion. Das ist die These von Dorothea Wendebourg in ihrem Buch
«Geist oder Energie. Zur Frage der innergéttlichen Verankerung des
christlichen Lebens in der byzantinischen Theologie» (Miinchen
1980). Die Arbeit dieser evanéelischen Theologin ist so charakteri-
stisch fiir einen grossen Teil westlicher Theologie, dass man sie trotz
allem Besonderem, das ihr eigen ist, in der Denkweise als reprédsenta-
tiv fiir eine weit verbreitete Art westlicher Theologie betrachten darf.
Das macht die Lektiire der Abhandlung so wertvoll. Gewisse Tenden-
zen, die auch sonst im Westen hidufig anzutreffen sind, werden bei ihr
deutlicher und systematischer erkennbar, als das gewdhnlich der Fall
ist. Was das fiir Folgen fiir das Verstdndnis der palamitischen Theolo-
gie hat, wird hier zu untersuchen sein.

Es geht bei dem vorliegenden Beitrag nicht in erster Linie um eine
historische, sondern um eine systematische Frage. Die historische
Seite der Erorterung dient nur dazu, die systematische Fragestellung
deutlicher hervortreten zu lassen. Dorothea Wendebourg geht es auch
sehr stark um die systematische Frage, aber die historische Darstel-
lung und Untersuchung macht doch den Grossteil ihrer Arbeit aus'.
Eine umfassende Auseinandersetzung mit ihr ist hier weder moglich
noch beabsichtigt. Aber die Beschiftigung mit ihrem Buch soll dazu
helfen, an einigen wesentlichen Punkten Neigungen westlicher Theo-
logie festzustellen und die Bedeutung, die die palamitische Lehre auch
fiir westliches Denken haben konnte, ein wenig herauszuarbeiten.

2. Grundziige der ostkirchlichen Energienlehre

Die ostkirchliche Energienlehre setzt die Dreifaltigkeitslehre voraus.
Palamas? kann Sohn und Geist als hypostatische Energien des Vaters
bezeichnen. Er hilt jedoch unter Berufung auf zahlreiche Viterstellen
fest, dass Sohn und Geist ebenso wie der Vater eher Wirkende (ener-
gountes) als Wirkkriafte (energeiai) seien. Krafte und Energien des Va-
ters sind Sohn und Geist nur insofern, als sie selbst Wirkkraft (ener-
geia) haben. Energien im letzteren Sinn sind aber im Unterschied zum

' Eine kurze Zusammenfassung des Inhalts gibt Christoph von Schénborn,
Immanente und dkonomische Trinitdt. Zur Frage des Funktionsverlustes der
Trinitédtslehre in der ostlichen und westlichen Theologie, in: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie, Band 27 (1980) S.247-264, 249-255.

? Fiir jedes eingehendere Studium von Gregor Palamas ist grundlegend Jean
Meyendorff, Introduction a I’é¢tude de Grégoire Palamas. Paris 1959.

216



Sohn und zum Geist keine Hypostasen, sondern ungeschaffene, nicht
hypostatische gemeinsame Energien des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes?®.

Dass sie gemeinsame Energien der trinitarischen Hypostasen sind,
ist eine Folge der Wesenseinheit von Vater, Sohn und Geist; andern-
falls wiren diese ndmlich drei Gotter.

Dass die Unterscheidung zwischen unzugéinglicher Wesenheit und
zugdnglichen Energien Gottes zur dlteren Unterscheidung zwischen
dem nicht direkt zugdnglichen Vater und dem unmittelbar zugingli-
chen Sohn und Geist hinzukommt, hingt ebenfalls mit der Wesensein-
heit von Vater, Sohn und Geist zusammen. Wenn sie wesenseins sind,
miissen sie alle drei sowohl an der unzugédnglichen wie an der zugédng-
lichen Seite Gottes teilhaben, auch wenn die trinitarischen Hyposta-
sen in verschiedener Weise in Beziehung zu den Geschdpfen stehen:
der Vater indirekt, Sohn und Geist direkt.

Die ungeschaffenen Energien sind Gottes Sein nach aussen, Gottes
Sein, insofern es offen ist fiir die Beziehung zum Nicht-Goéttlichen. In
ihnen wirkt Gott in der Welt, gibt sich kund und kann von uns erkannt
werden, ja, er gibt uns in seinen Energien, z. B. in seiner Herrlichkeit
und seinem ungeschaffenen gottlichen Licht Anteil an sich selbst, an
seinem eigenen Leben. Er geht jedoch nie in seinen Werken und in
dem, was von uns erkannt wird, auf, sondern er zeigt sich als der alle
Erkenntnis Ubersteigende.

In westlicher Theologie wird oft gesagt, dass Gott in der Offenba-
rung nicht aufhort, Mysterium zu sein, sondern sich, je mehr er er-
kannt wird, desto mehr als Geheimnis zeigt. Und das bezieht sich auch
in westlicher Theologie auf Vater, Sohn und Geist gemeinsam.

Das Mysterium Gottes ist nicht bloss eine Folge der Begrenztheit
menschlichen Erkennens, sondern es gehort zum Gott-Sein Gottes, zu
seinem Ganz-anders-Sein als alle Geschopfe. Dass Gott, je mehr er er-
kannt wird, desto mehr auch als Mysterium erkannt wird, hat also ei-
nen ontologischen Grund, einen Grund im Sein Gottes selbst. Gott ist
deshalb auch als der erkannte immer zugleich der geheimnisvoll-uner-
kennbare, weil er, wenn er in Beziehung mit den Geschopfen steht und
in der Welt wirkt, zugleich immer auch der ganz andere als alle Ge-

3 Bes. Gegen Akyndinos VI 16 u. 17 (Die Stellen werden im folgenden so-
weit als moglich nach den drei bisher erschienenen Binden der Ausgabe von
P.Chrestou, Thessaloniki 1962 ff., angegeben): I11 427-438, insbes. 428, 15-19;
429, 17ff.; 430, 1-12; 435, 15=24; 438, 7-10. Vgl. Brief an Daniel, bes. I1 383,
L1ff.; 385, 4ff.

217



schopfe und deshalb der Unzugéngliche ist, der jenseits alles Ge-
schopflich-Welthaften und jeder Beziehung zu ihm steht und in die-
sem Sinn der absolut Transzendente ist.

Wesentlich fir die palamitisﬁche Unterscheidung ist, dass die gottli-
che Energie nicht ein Zwischenwesen zwischen Gott und Schopfung,
sondern wirklich und ganz Gott ist, und dass Gott nicht zum Teil un-
zugidngliche Wesenheit und zum Teil zugidngliche Energie, sondern als
ganzer zugidnglich und erkennbar und zugleich als ganzer unzuging-
lich und unerkennbar ist*. Das heisst aber, dass fiir Palamas die Wirk-
lichkeit Gottes ein Paradox ist, das die Kategorien des rationalen Den-
kens sprengt. Nur ein solches Gottesverstidndnis entspricht fiir Pala-
mas der Erfahrung des lebendigen Gottes. Das gleiche Anliegen fin-
den wir ja auch in der abendldndischen Mystik, doch wird dort auf
andere Weise als im Osten versucht, ihm gerecht zu werden.

3. Mit der Trinititslehre in Zusammenhang stehende westliche Einwiinde
gegen die ostkirchliche Energienlehre

Da das erwidhnte Buch von Dorothea Wendebourg diese Einwinde in
sehr massierter und fiir weite Bereiche westlichen Denkens charakteri-
scher Weise vorbringt, soll es hier als Grundlage fiir deren Bespre-
chung dienen.

Die Grundthese von Wendebourg besagt, dass es bei Palamas zwi-
schen den trinitarischen Hypostasen in ihrer Besonderheit und der
Heilsgeschichte grundsitzlich keine Beziehung geben kann, weil die
Hypostasen «auf die Ebene der Usia gehdren: fiir sie muss gelten, was
flir die Usia gilt, nimlich dass sie per definitionem jeglicher Aussenre-
lation iiberhoben sind» (50f.). Die «Energienkonzeption... bringt als
Ausgangspunkt des Wirkens nur die Wesenseinheit in den Blick, nicht
eine Differenz darin. Was auf die Ebene der Usia im Unterschied zu
den Energien gehort... steht per definitionem den Aussenrelationen
gegeniiber; darum kann es nicht innerhalb seiner das die Okonomie
prigende Gegeniiber enthalten. Das driickt sich darin aus, dass Pala-
mas das Verhéltnis von Gabe und Geber nicht zwischen Personen se-
hen kann, sondern allein zwischen den Energien und Gott, sofern er
nicht energetisch ist — konsequenterweise der Usia, die allein in ihrer
Einheit als Herkunftspunkt der Energien begreiflich wird» (55). Wenn

Y11 142, 14f.; vgl. 11 209, 13-15.

218



aber die trinitarischen Hypostasen nicht in ihrer Besonderheit in die
Heilsokonomie eingehen, dann ist die Trinitdtslehre funktionslos.

Zwar weist Wendebourg auch darauf hin, dass Palamas an einigen
Stellen von einer Beziehung der trinitarischen Hypostasen zum Han-
deln Gottes spricht (54f.) und dass er fiir die kirchliche Lehre von der
Dreifaltigkeit Gottes zwel Begriindungen angibt: «Die eine (1) erklart
die Trinitdtslehre als Niederschlag der Art und Weise, in der sich Gott
im dkonomischen Handeln offenbart hat; die andere (2) leistet Ver-
zicht auf jedes Bemiihen, sie von der Heilsgeschichte her einsichtig zu
machen, und nimmt sie als positive gottliche Lehre» (49).

Doch im palamitischen System hat nach Wendebourg nur das letz-
tere einen Platz. Zu (1) erkldrt sie, dass Palamas hier vom zeitlichen
Nacheinander in der Offenbarung der Hypostasen spreche, was natiir-
lich ungeniigend ist. Und wenn Palamas schreibt, die Energien kimen
aus dem Vater durch den Sohn im Geist hervor (46, 53) und der Vater
schaffe durch den Sohn im Geist (54), so meint Wendebourg dazu,
dass es sich zumindest im zweiten Fall «um die Aufnahme einer tradi-
tionellen Wendung ohne systematische Konsequenzen» handelt (54).

Man miisste sich hier doch fragen, ob nicht die zuerst erwédhnte
Aussage von Palamas, die sich ganz in seinem Denksystem bewegt, zu
einer anderen Interpretation der zuletzt erwidhnten Ausserung fiihrt.
Doch Wendebourg ldasst sich bei ihrer Interpretation vor allem von
dem Gedanken leiten, dass fiir Palamas die Verschiedenheit der trini-
tarischen Hypostasen mit der Heilsokonomie nichts zu tun haben
konne, weil die Hypostasen auf die Ebene der Usia gehoéren, die jeder
Aussenrelation prinzipiell enthoben ist. Dass dieser Gedanke bei
Wendebourg der eigentliche Interpretationsschliissel ist, zeigt sich
auch &dusserlich darin, dass er in verschiedenen Variationen immer
wiederkehrt (50, 53 mehrmals, 55; in der Fassung, dass die Trinitét als
«Differenz im Wesen» bezeichnet wird: 52, 55).

Falls fiir Palamas die Trinitédt tatsdchlich eine Differenz im Wesen,
in der unzugédnglichen Usia Gottes bedeutete und die trinitarischen
Hypostasen fiir ihn ganz auf die Ebene dieser Usia gehorten, wire die
Interpretation Wendebourgs unausweichlich. Wenn man dann bei Pa-
lamas Aussagen findet, die nicht dazu passen — wir werden sehen, dass
es von ihnen noch mehr gibt, als Wendebourg vermerkt — miissen sie
als Widerspriiche gegen das System betrachtet werden.

Aber vertritt Palamas iiberhaupt die ithm von Wendebourg als
Axiom zugeschriebene These? Es fillt auf, dass Wendebourg die Be-
hauptung, die Hypostasen gehoren auf die Ebene der Usia, nie direkt

219



mit Aussagen von Palamas begriindet. In Wirklichkeit gehort fir die
Ostliche Tradition, in der Palamas steht, die Hypostase weder auf die
Ebene der Wesenheit (ousia) noch auf die Ebene der Energien, son-
dern sie ist eine sowohl von der Wesenheit als auch von der Energie
radikal verschiedene begriffliche Kategorie, wihrend Wesenheit und
Energie viel enger als zwei Seiten ein- und derselben Kategorie zusam-
mengehoren. «Denn er ist Gott, und sein ist die gottliche Wesenheit
und die gottliche Energie’.» Die Hypostasen wiren im Rahmen dieses
Satzes als Differenz (besser: Unterschiedenheit) in «Gott», nicht in
der «gottlichen Wesenheit» zu verstehen.

Wenn Palamas gelegentlich den Ausdruck «dreihypostatische We-
senheit» (trisypostatos ousia) gebraucht®, so kann das demnach nicht
heissen: «die in drei Hypostasen differenzierte Wesenheit», sondern:
«die den drei Hypostasen gemeinsam eigene Wesenheit». Die Hypo-
stasen konnen weder auf die Wesenheit noch auf die Energien zuriick-
gefiihrt werden.

Die trinitarischen Personen als Differenz in der gottlichen Wesen-
heit zu betrachten, ist eine charakteristische Neigung westlicher Theo-
logie. Im Gegensatz dazu kénnte man bei der radikalen begrifflichen
Verschiedenheit zwischen Hypostase und Wesenheit in der ostkirchli-
chen Tradition das obige Zitat aus Palamas interpretierend so erwei-
tern: «Denn er 1st Gott (in drei Hypostasen) und sein ist die gottliche
Wesenheit und die gottliche Energie (ndmlich jeder Hypostase in der
fiir sie besonderen Weise eigen.)» Die Hypostasen gehoren also weder
auf die Ebene der Wesenheit noch der Energien, sie stehen aber in Be-
ziechung zu beiden Ebenen. Wenn man das ernstnimmt, passen die
Aussagen von Palamas, die in der Interpretation von Wendebourg als
systemwidrig erscheinen, ganz in den Zusammenhang seines Denkens.

Den Ansatz fiir die richtige Interpretation formuliert Wendebourg
selbst, wenn sie schreibt, dass die Hypostasen die ithnen gemeinsamen
Energien auch gemeinsam bewegen. «An dieser Téatigkeit sind sie in
einer bestimmten Ordnung beteiligt: tés gar theias energeias tés ek pa-
tros proiousés di’ hyiou en hagido pneumati» (46)7. Das vermeintliche
palamitische Axiom, dass die Hypostasen auf die Ebene der Wesen-

5 Gegen Gregoras I1 (nicht ediert, hier zitiert nach Meyendorff [2] 306,
Anm. [21): «autos men gar estin ho theos, kai autou estin hé te theia ousia kai
hé theia energeia».

¢ Z.B. Gegen Akindynos I, 7, 31: 111 61, 32

7 «der gottlichen Energie, die aus dem Vater durch den Sohn im Heiligen
Geist hervorgeht» (Uber géttliche Einigung und Unterscheidung: IT 85, 8f.).

220



heit gehoren, verbaut Wendebourg aber die Moglichkeit, aus jener Er-
kenntnis die Konsequenzen zu ziehen.

Nun bringt Wendebourg allerdings einige Zitate von Palamas, die
zwar nicht direkt das vermeintliche Axiom, aber die Auswirkungen
dieses Axioms und damit Wendebourgs Interpretation zu bestitigen
scheinen. Sie meint, aus den Zitaten schliessen zu konnen, dass fir Pa-
lamas der Heilige Geist weder gesandt noch gegeben wird, sondern
nur die Energien, die Palamas auch als «Geist» (pneuma ohne Arti-
kel)®, bezeichnen kann (52f.), wihrend die Hypostase meist als «der
Geist» (to pneuma, also mit Artikel) bezeichnet wird.

Das scheint durch eine grundsitzliche Ausserung von Palamas be-
statigt zu werden: «Nicht die Hypostase Heiliger Geist werde gegeben
und von irgend jemandem empfangen, sondern die gottliche Gnade
und Energie®.» Wendebourg sieht, dass viele Stellen, wortlich genom-
men, doch von einer Sendung des Geistes durch den Sohn vom Vater
her sprechen. Doch ist sie durch ihre Interpretation gezwungen, jene
Aussagen als uneigentliche zu betrachten und zu behaupten, dass Pa-
lamas «zu Unrecht» so spricht, wie er es tatsidchlich tut (52f1.).

Man fragt sich da doch, ob nicht das gerade erwidhnte Zitat anders
verstanden werden konnte. Da es im Zusammenhang der Filioque-
Frage steht, geht es Palamas vor allem darum, dass aus dem Umstand,
dass der Heilige Geist durch den Sohn gegeben wird, nicht einfach ge-
schlossen werden kénne, dass er auch seinen ewigen Seinsursprung im
Sohn habe®?. Deshalb unterscheidet Palamas zwischen dem Geist als
Geber, d.i. als Hypostase, und als Gabe, d.i. als Energie®. Man kann
sich zumindest fragen, ob die zitierte Stelle bei Palamas denn wirklich

8 Gelegentlich bezeichnet aber auch pneuma ohne Artikel eindeutig die Hy-
postase, z. B. an der in Anm.7 zitierten Stelle (es kann ja nicht gedacht sein:
«die Energie geht in der Energie hervor»).

2. Logos apodeiktikos tiber den Ausgang des Heiligen Geistes 48: 1 122,
14-17.

2 Zur Problematik der Schlussfolgerungen aus den gegenseitigen Beziehun-
gen der Hypostasen in der Heilsgeschichte auf ihre ewigen Ursprungsbezie-
hungen vgl. H. Aldenhoven, Der Zusammenhang der Frage des Ausgangs des
Heiligen Geistes mit dem Leben der Kirche, in: Geist Gottes — Geist Christi.
Beiheft zur Okumenischen Rundschau 39, 1981, S.134-143, insb. 135f., 139.

*® Die Unterscheidung zwischen Geist als Geber und als Gabe nimmt Pala-
mas ausdriicklich vor: «Der die vergottlichende Gnade schenkt, ist der Heilige
Geist, und die geschenkte Gnade ist der Heilige Geist» (Uber die gottl. Ener-
gien (Apologie) 32: 11 119, 18ff.: «to tén theopoion parechon charin to
pneuma to hagion esti, kai hé parechomené charis to pneuma to hagion esti»).

221



eine Trennung zwischen Geist als Hypostase (Geber) und als Energie
(Gabe) behaupten wolle oder ob sie nicht eher in die Richtung der in
westlicher Theologie begegnenden Aussage weist, dass der Geist, auch
wenn er gegeben wird, nicht authért, Geber und Herr zu sein.

Dass fiir Palamas die vom Geist ausgegossenen Energien (der Geist
als Gabe) nicht von der Hypostase des Geistes getrennt werden diir-
fen, sagt er selbst ausdriicklich: «Alles, was vom Geist auf die aus-
fliesst, die in ihm dem Evangelium der Gnade geméss getauft wurden
und geistliche Menschen geworden sind, bleibt mit der Quelle verbun-
den: es geht aus ihr hervor und bleibt in ihr, in seinem gegenwirtigen
wie in seinem fritheren Sein'%.» Es liegt nahe, Palamas dann so zu in-
terpretieren, dass in den vom Geist ausfliessenden Energien, die in der
Hypostase bleiben, auch die Hypostase des Geistes gegeben wird, und
die weiter oben zitierte Stelle nur ausschliesst, dass die Hypostase des
Geistes direkt als Hypostase, abseits der Energien, gegeben wiirde. Bei
dieser Interpretation gidbe es in den Aussagen des Palamas jedenfalls
nicht die Unstimmigkeiten, die Wendebourg in ihnen findet. Dariiber
hinaus bestitigt aber Palamas den bisher nur erschlossenen Sinn sei-
ner Aussagen fast wortlich an der folgenden Stelle: «...der Heilige
Geist, der auf die Apostel und die Wiirdigen nach ihnen ausgegossen
und (ihnen) gegeben wurde, zwar nicht der Wesenheit nach, sondern
der Energie und Gnade nach''». Hier ist es deutlich der Geist als Hy-
postase (mit Artikel!), der ausgegossen und gegeben wird, aber der
Energie und Gnade nach. Der Gegensatz ist hier vor allem: «nicht der
Wesenheit nach», doch ist natiirlich auch ausgeschlossen, dass die Hy-
postase des Geistes ausserhalb der Energie direkt gegeben wiirde.

19 Br. an Athanasios von Kyzikos 26: II 437, 9-12: «Pan gar to ekche-
omenon apo tou pneumatos pros tous en auto kata to euangelion tés charitos
baptizomenous kai pneumatikous ekteloumenous értétai dépou t&s peges, ex
autés de esti kai en auté on te kai proon.»

""A.a.0. [10] 28: II 440, 3ff.: «...to pneuma to hagion, to epi tous aposto-
lous kai tous met’ autous axious ekchythen te kai dothen, ou mentoi kat’ousian
alla kat’ energeian kai charin.» Vgl. auch Ub. d. gottl. Energien 33: I1 119,
26-31: «Der Geist ist also der Wesenheit nach nicht teilhabbar, aber dieser
vergottlichenden Energie nach, ...nach der er, der iiberall ist und in unbeweg-
ter Identitiit bestindig ruht, auch ausgegossen und gegeben und gesandt wird,
nach ihr ist der Geist also auch teilhabbar fiir die Wiirdigen» («Oukoun to
pneuma kat’ousian men amethekton, kata de tén theopoion energeian tau-
tén ..., kath’hén kai ekcheitai kai didotai kai apostelletai to pantachou on kai
en akinétd tautotéti monimos hidrymenon, kata tautén oun kai methekton to
pneuma tois axiois»).

222



Aber dass der Geist als Hypostase tiberhaupt nicht gegeben wiirde,
wie Wendebourg meint, ist nicht die Auffassung von Palamas.

Dass in den Energien, die den drei Hypostasen gemeinsam sind,
doch in besonderer Weise die Hypostase des Geistes gegeben wird,
kommt daher, dass die Weise, wie der Geist als Hypostase die Ener-
gien bewegt, sich gewissermassen unmittelbar beim Empfianger befin-
det. Das soll spiter noch prizisiert werden. Zum Ausdruck kommt es
etwa auch in einer Formulierung wie: «...die wahrhaft gottliche
Gnade, die vom Vater her vom Geist ausfliesst2.»

Das Gesagte erklédrt auch, wieso Palamas in gewissen Zusammen-
hiangen vom Heiligen Geist mit Artikel oder ohne Artikel sprechen
kann, ohne dass es einen Unterschied ausmacht: in der Energie wird
eben die Hypostase des Geistes gegeben. Deshalb sind auch Formulie-
rungen, wo «Geist» im Griechischen ohne Artikel steht!?, echt trinita-
risch, z. B. «gezeugt aus Gott durch das Wort nach der Gnade im
Geist» '* oder «geeint dem einen Gott durch das eine Wort in dem ei-
nen Geist» 15, Zu diesen beiden Beispielen wire etwa als Stelle mit Ar-
tikel bei «pneuma» zu erwihnen: «Der Heilige Geist ... auch er ist Ur-
heber aller der Ereignisse, da sie in ihm zur Vollendung gefiihrt wer-
den'.»

Es ist jetzt noch zu zeigen, inwiefern von den trinitarischen Hypo-
stasen der Geist am nédchsten beim Empfinger der gottlichen Gnade
steht und inwiefern der Mensch dadurch auch in das Gegeniiber der
trinitarischen Hypostasen einbezogen wird. Das scheint mir bei Pala-
mas am deutlichsten an einer Stelle zum Ausdruck zu kommen, die
von der Schau des gottlichen Lichts durch die Jiinger bei der Verkli-
rung Jesu spricht. «Jenes Licht wurde einst auch mit leiblichen Augen
geschaut, aber nicht durch die geschaffene und ihnen selbst eigene
Sinneskraft; denn es wurde geschaut von denen, die durch den Geist
verwandelt worden waren!’.»

2 A.a.0.[10] 27: 11 437, 30f.: «...tén ontds theian charin, tén para tou pa-
tros apo tou pneumatos ekcheomenén.»

" Vgl. jedoch auch das in Anm.8 Gesagte.

14 Ub. d. gottl. Energien 37: 11 123, 7f.: «ek tou theou dia tou logou kata
charin en pneumati gegennémenoi.»

'* Br. an Dionysios 11: 1T 489, 9-11: «dia tou henos logou en heni pneumati
to heni theo synaphthentas.»

'* A.a.0. [15], Homologie: 11 496, 7f.: «to pneuma to hagion ... aition kai
auto ton gegonoton pantdon hos en auto telesiourgoumenon.»

"A.a.0.[6] 111, 2, 3: 111 162, 19-22: «dphté men esth’ hote kai ophthalmois
somatos ekeino to phos, all’ ouchi té ktisté kai kat” autous aisthé&tiké dynamei;

223



Das gottliche Licht ist das Licht des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes. Die Jiinger schauen es aber nicht direkt als Licht des
Vaters, sondern sie schauen es im Sohn. Dies aber vermdgen sie nur,
weil der Geist sie und auch ihre Sinne verwandelt. Gewiss verwandelt
sie der Geist durch die gottliche Energie, die er mit dem Vater und
Sohn gemeinsam hat. Aber es ist die besondere Wirkweise des Geistes
als Hypostase, dass er unmittélbar im Menschen wirkt, ihn befdhigt,
den Sohn zu erkennen und das gottliche Licht im Sohn zu schauen. So
stellt der Geist gewissermassen den Menschen dem Sohn gegeniiber
und damit auch dem Vater. Das ist ganz die neutestamentliche Sicht.
Um den Stellenwert dieser Aussage bei Palamas zu beurteilen, muss
man beachten, dass sie im Zusammenhang mit dem zentralen Punkt
der von Palamas vertretenen hesychastischen Frommigkeit gemacht
wird, ndmlich mit der Schau des gottlichen Lichts, wie sie einst den
Jingern auf dem Berg der Verkldrung geschenkt worden war.

Dass die Trinitdtslehre bei Palamas durch die Energienlehre nicht
funktionslos gemacht wird, sollte damit geniigend deutlich geworden
sein. Es soll aber noch kurz auf einige Einwédnde eingegangen werden,
die, wie oft in der westlichen Theologie, so auch von Wendebourg vor-
gebracht werden und in ndherem oder weiterem Zusammenhang mit
der Trinitdtslehre stehen.

Wendebourg sieht den Unterschied zwischen westlicher und 0stli-
cher Auffassung nicht zuletzt darin, dass «in westlicher Theologie der
Anspruch auf seiten der Okonomie ... weiter (reicht) als nach Palamas,
so weit, dass behauptet wird, es gebe keine Realitdt Gottes, die sich
aus ihr heraushalte» (61). Wiahrend die Bibel von Gott in den Katego-
rien von Freiheit und Bindung spreche, «verteile» Palamas «die bei-
den Pole Freiheit und Bindung ... auf zwei Seiten des géttlichen
Seins» «als von Ewigkeit her immer zugleich bestehende Aussenbezie-
hung und Beziehungslosigkeit» (41f.). «Daraus folgt, dass Gott, auch
wo er sich dem Nichtgottlichen zuwendet, gleichzeitig immer unbetei-
ligt tiber seiner eigenen Zuwendung steht, und das seinem priméren
Sein, dem in sich bestehenden Wesen nach» (42).

Schénborn hat darauf hingewiesen, dass das Denkmodell von Frei-
heit und Bindung keineswegs automatisch ein untrinitarisches Denken

metaskeuastheisi gar hypo tou pneumatos optai». Auffilligerweise zitiert
Meyendorff a.a.O. [2] diesen Text ohne «tou» vor «pneumatos» (242,
Anm. 86). In der Ausgabe von Chrestou wird aber ein Fehlen des «tou» von
keinem Manuskript vermerkt. Zum Text vgl. die ganz dhnlichen Zitate von
Maximus Confessor in 2. Triade 2, 3, 22 u. 25: 1 558, 17-24 u. 560, 13-16.

224



ausschliesst und dass es das Teilhabemodell nicht ersetzen kann!'®,
Hier soll auf eine andere Seite der Frage eingegangen werden.

Es geht bei Palamas nicht darum, dass Gott seiner Wesenheit nach
unbeteiligt iiber seiner eigenen Zuwendung steht, sondern darum, dass

18 A a.0.[1], 262f. Schénborn weist sehr zu Recht darauf hin, dass die Trini-
titslehre nicht nur, wie Wendebourg meint, in der 6stlichen, sondern auch in
der westlichen Theologie einen Funktionsverlust erlitten hat (256-259). Dass
aber gerade bei Palamas kein solcher Funktionsverlust vorliegt, meine ich ge-
zeigt zu haben.

Fiir Schénborn ist der Teilhabegedanke wichtig, er meint aber, ihn in der
Form, die er bei Palamas hat, ablehnen zu miissen. Dagegen hélt er zwei an-
dere Weisen der Teilhabe fiir hilfreich, die bei Palamas fehlen, ndmlich a) die
Teilhabe auf Grund der Wirkursdchlichkeit, die es allein méglich macht, dass
die Geschopfe zu freier Zweitursdchlichkeit fahig sind, und b) die intentionale
Teilhabe, die den Menschen zu Akten befdhigt, die Gott selbst «erreichen» in
einer gnadenhaften «Angleichung» (261). Meines Erachtens sind diese beiden
Weisen der Teilhabe ungeniigend, und das scheint sich mir besonders bei der
folgenden Palamasstelle zu zeigen: «Die Heiligen haben an Gott teil; sie ha-
ben nicht nur Anteil an ihm, sondern sie geben auch Anteil... sie leben nicht
nur, sondern sie machen auch lebendig, und das gehort nicht zur Fahigkeit ei-
ner geschaffenen Kraft» (Uber die Teilhabe an Gott 16: 11 151, 26-30: «... hoi
hagioi metechousi theou, mé metechontes monon, alla kai metadidontes...
méde zontes monon, alla kai zoopoiountes, ha ktistés dynameds ouk esti»).
Denkt man hier nicht sofort an Joh.7, 37 ff.: « Wer Durst hat, komme zu mir,
und es trinke, wer an mich glaubt ... aus seinem Inneren werden Stréme von le-
bendigem Wasser fliessen. Damit meinte er den Geist...»? Die hier gemeinte
Teilhabe geht doch weit liber Teilhabe auf Grund der Wirkursidchlichkeit und
intentionale Teilhabe hinaus.

Anderseits scheint mir der Gedanke von Palamas nicht ganz getreu wieder-
gegeben, wenn Schonborn schreibt, «Teilhabe wird von Palamas ausdriicklich
verstanden als «Einen-Teil-von-sich-geben>» (260f.). Da Palamas ausdriicklich
sagt, dass der Teilhabende in jeder einzelnen Energie und auch, wenn er ganz
wenig teilhat, doch an Gott als ganzem teilhat, muss man die geringere oder
grossere Teilhabe als mehr oder weniger vollkommene Weise der Teilhabe ver-
stehen, nicht als Empfangen eines grosseren oder kleineren Teils. Vgl. die in
Anm. 4 angegebenen Stellen und die folgende: «Auf verschiedene Art hat jeder
von denen, die gewiirdigt sind, an der grossen Gabe des Geistes Anteil, ent-
sprechend seiner eigenen Reinheit ... aber auch wer nur wenig und Undeutli-
ches hat, im Vergleich zu Menschen, die ihn iibertreffen ..., ist dadurch mit
dem ganzen gottlichen Licht geeint, da jenes ungeteilt und nicht wie die Kor-
per geteilt wird» (G. Akyndinos III 6: IIT 171, 22-172, 2: «Diaphoros men oun
ton €xiomendn hekastos metechei tés megalodoreas tou pneumatos kata tén
tés 1dias katharotétos analogian, ... alla kai ho to mikron kai amydron echon,
hos en synkrisei ton hyperteron ... dia toutou pros holon henoutai to theiotaton
phos, ameristds ekeinou kai ouch hos ta somata merizomenou»).

223



er, wenn er sich uns zuwendet, gleichzeitig immer jenseits unseres
Denkens und Sprechens, also auch jenseits des fiir unser Denken not-
wendigen und von ihm erfassbaren Gegensatzes von «beteiligt» und
«unbeteiligt» steht. Fiir Palamas ist es in der areopagitischen Tradi-
tion von entscheidender Bedeutung, dass unser rationales Denken in
dieser Weise von der Wirklichkeit Gottes gesprengt wird. «Das Uber-
ragendsein dessen, der jenseits von allem ist, ibersteigt nicht nur jede
Bejahung, sondern auch jede Verneinung und jedes Uberragen, das ir-
gendwie gedacht werden konnte '%».

Deshalb entspricht es auch nicht der Auffassung von Palamas,
wenn Wendebourg sagt, dass sich Gottes Usia aus der Okonomie her-
aushilt, sondern Gott ist zugleich als ganzer in der Okonomie und zu-
gleich als ganzer iiber dem Gegensatz von Sich-Heraushalten und
Sich-nicht-Heraushalten. Auch das Reden von einer Differenz zwi-
schen «Beziehung und Beziehungslosigkeit» oder zwischen «Beziig-
lichkeit und Vorbeziiglichkeit» in Gott kann zumindest sehr leicht ver-
zerrend wirken. Es wére wohl besser, von einer Spannung zwischen
Gottes Bezogenheit auf Nichtgottliches und seiner Nichtbezogenheit
oder noch besser Uberlegenheit iiber den Gegensatz von Bezogenheit
und Nichtbezogenheit zu sprechen.

Zum Abschluss sei hier noch eine Bemerkung zur Auffassung des
Willens als Energie gemacht. Wendebourg stosst sich daran, dass der
Wille unterschiedslos unter die ewigen Energien eingeordnet wird
(25). Es darf nicht iibersehen werden, dass « Wille» hier wie tiberhaupt
in der klassischen theologischen Tradition — z. B. auch in der Christo-
logie — die Willensfdhigkeit bedeutet. Diese kann ohne Schwierigkeit
als Energie verstanden werden. Die Bewegung des Willens auf ein-
zelne Ziele hin geschieht dagegen durch die Hypostase, bzw. gemein-
sam durch die drei trinitarischen Hypostasen. Wenn der «Wille» im
modernen Sinn verstanden wird, wie es fiir westliches Denken nahe-
liegt, muss die unterschiedslose Einordnung des Willens unter die
gottlichen Energien natiirlich als Verneinung der personalen Leben-
digkeit und Freiheit Gottes missverstanden werden.

192 Triade 3, 8: 1 545, 11-14: «...kai m& monon hyper pasan thesin estin,
alla kai hyper pasan aphairesin hé hyperoché tou panton epekeina kai pasan
hyperochén hoposoun epi noun ginomenén hyperbebéken» (Zitat aus Diony-
sios Areopagita, Myst. Theologie [, | u. 5).

226



4. Schlussfolgerungen

Die Unterscheidung zwischen zwei Seiten in Gott, einer erkennbar-zu-
ginglichen und einer unerkennbar-unzuginglichen, ist fiir den christli-
chen Glauben notig, damit Gott wirklich als Gott geglaubt und gleich-
zeitig festgehalten wird, dass er ganz in die Welt eingeht und wir an
ihm und seinem Leben Anteil haben kdnnen. Von der besonderen
christlichen Glaubenserfahrung her — der Erfahrung mit Jesus Chri-
stus und mit der Gemeinschaft im Glauben an ihn — wurde jene Unter-
scheidung zunidchst in der Form der Trinitdtslehre vorgenommen
und bleibt in dieser Gestalt uniiberholbar und fiir alle Zeiten grund-
legend.

An einem bestimmten Punkt der Fragestellung geniigt diese Unter-
scheidung allerdings nicht mehr und muss daher durch eine weitere
ergidnzt werden. Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn man sich einer-
seits {iber die Konsequenzen der Wesenseinheit von Vater, Sohn und
Geist voll Rechenschaft ablegt und anderseits die Spannung zwischen
der radikalen Andersartigkeit und daher Unzugidnglichkeit Gottes und
seiner vollen Einwohnung in Welt und Mensch lebendig empfindet.

Wenn der Sohn wahrhaft Gott ist wie der Vater, wesenseins mit ihm,
wird man dann auch beim Sohn eine Spannung zwischen seiner radi-
kal-gottlichen Weltiiberlegenheit und seinem vollen Eingehen in die
Welt sehen miissen, desgleichen beim Heiligen Geist. Umgekehrt wird
aber auch im Vater nicht nur die vo6llig unzugiangliche Seite gesehen
werden kdénnen, sondern auch eine der Welt zugewandte, die fiir uns
zwar nicht direkt im Vater, aber eben durch den Sohn im Geist zu-
gdnglich ist.

Die trinitarische Unterscheidung verliert ihre Bedeutung nicht, sie
wird vielmehr vertieft. Wenn etwa die Herrlichkeit als offenbarende
Seite Gottes — also als «ungeschaffene Energie» in der Sprache von
Gregor Palamas — Vater, Sohn und Geist gemeinsam eigen ist, zeigt
sich darin die Einheit der Hypostasen in ihrem Sein wie in ihrem Wir-
ken. Es ist ja die gleiche Herrlichkeit, die in Christus erscheint als die
Herrlichkeit, die er vom Vater hat, und die der Heilige Geist uns in
Christus erkennen lidsst, was er nur tun kann, weil sie auch seine Herr-
lichkeit ist. In der verschiedenen Weise, wie Vater, Sohn und Geist bei
der Offenbarung der einen Herrlichkeit wirken, zeigt sich ihre Ver-
schiedenheit als Hypostasen. Und nur, wenn die Herrlichkeit wirklich
Gott — also «ungeschaffen» — ist, zeigt sich in ihr Gott selbst und gibt
an seinem eigenen Leben Anteil. Wenn man aber in Gott ausser der

224



Herrlichkeit als offenbarend-erscheinender Seite nicht auch eine abso-
lutes Mysterium bleibende, unzugingliche Seite Gottes anerkennt,
wird weder Gott als Gott ernstgenommen, noch hat es einen Sinn, von
der Herrlichkeit Gottes und nicht bloss von Gott zu sprechen.

Wenn die Herrlichkeit als geschaffene Grosse verstanden wird, wird
damit die Teilhabe des in Christus erlésten Menschen an Gott bestrit-
ten. Wenn aber die teilhabbare Herrlichkeit mit dem alle Weltwirk-
lichkeit und alles Denken {ibersteigenden Wesen Gottes in jeder Be-
ziehung identifiziert wird, wird damit die Spannung zwischen diesen
beiden Polen theoretisch beseitigt und damit keiner von beiden ernst-
genommen. In jener Spannung driickt sich aber ein Paradox der Glau-
benserfahrung aus. Der Versuch, das Paradox theoretisch aufzultsen,
entfremdet den Menschen der echten Gotteserfahrung und macht
Gott zum Gegenstand eines erfahrungsfremden abstrakten Denkens,
das ihn verfehlen muss.

Das gleiche wie von der Herrlichkeit Gottes gilt etwa auch von einer
biblischen Bezeichnung wie «der Name Gottes», im weiteren dann
aber fir Gottes wirkende und offenbarende Krifte ganz allgemein,
also fiir die «ungeschaffenen Energien» in palamitischer Terminolo-
gie.

Wenn nur der Sohn und der Geist als ungeschaffene Kréfte des Va-
ters betrachtet wiirden, hitten Sohn und Geist selbst keine gottliche
Kraft. Sie wiren dann bloss Ausfithrungsorgane, bzw. -krifte des Va-
ters, nicht selbst Hypostasen?’. Eine solche Auffassung wiirde aber
der personhaften Christuserfahrung, wie sie durch das personhafte
Wirken des Heiligen Geistes ermoéglicht wird, in keiner Weise gerecht.
So spricht auch das Neue Testament davon, dass Christus nicht nur
Gottes Kraft ist (1. Kor. 1, 24), sondern auch, dass er selbst gottliche

20 Wendebourg meint allerdings, dass schon die Aussage von Palamas, «der
Vater schaffe durch den Sohn im Geist», den Sohn und den Geist zu blossen
Ausfiihrungsorganen des Vaters mache und dass hier von gleicher Souverdni-
tdt im Handeln und damit von Homousie schwerlich die Rede sein konne (54).
Das wire aber nur dann der Fall, wenn Sohn und Geist selbst keine gottliche,
«ungeschaffene» Kraft hitten und selbst zu nicht-hypostatischen Kriften des
Vaters umgedeutet wiirden. Im Hinblick auf Wendebourgs Interesse an einer
funktionserfiillenden Trinitédtslehre iiberrascht ihr oben erwdhnter Einwand,
denn die Aussagestruktur: «der Vater handelt durch den Sohn im Geist» ist
nicht nur neutestamentlich, sondern gehort auch zu jeder Trinitdtslehre, die
ihre theologische Funktion erfiillen soll.

228



Kraft?' und Herrlichkeit?? hat. In gleicher Weise wird auch vom Heili-
gen Geist gesprochen*.

Westliche Theologie neigt dazu, alle diese Zusammenhinge wenig
zu bedenken, und wenn sie mit der palamitischen Lehre der Ostkirche
konfrontiert wird, nimmt sie oft eine Gegenposition ein, die alles oben
Gesagte teils explizit, teils implizit verneint. Das Buch von Wende-
bourg hat uns einige der Hauptgriinde fiir diese Reaktion gezeigt. Es
darf nicht Uibersehen werden, dass die palamitische Sprache viel zu
den Missverstindnissen beitrdgt. Der nicht spezialisierte westliche Le-
ser versteht sie im Sinn der klassischen Metaphysik und gewinnt so
den Eindruck, dass man im Osten mit Hilfe der Unterscheidung zwi-
schen Usia und Energien liber die innere Struktur des gottlichen Seins
noch besser Bescheid zu wissen meine als in der metaphysischen,
scholastischen Theologie des Westens.

In Wirklichkeit will die Unterscheidung gerade das Gegenteil. Da-
mit westliches Denken hier nicht in die Irre geht, muss beachtet wer-
den, dass Palamas sowohl von Unterscheidung wie von Identitdt zwi-
schen Wesenheit und Energie spricht?*. Hier zeigt sich eben wieder
das rational nicht auflésbare Paradox, das das Bescheidwissen iiber
Gott gerade ausschliesst. Auch hier ist das Paradox wieder in der Er-
fahrung begriindet. Dass diese die Unterscheidung fordert, wurde
schon gesagt. Ebenso fordert sie aber unter einem anderen Gesichts-
punkt auch die Identitdt von Wesenheit und Energien, da nur unter
dieser Voraussetzung die Erfahrung der Energien wahre Erfahrung
des einen Gottes ist. Es geht dabei also um die Moglichkeit und Echt-
heit von Gotteserfahrung tiberhaupt.

211.Kor. 5, 4; 2.Kor. 12, 9; Hebr. 1, 3

“ZYol 1. 14: 2, 11 17, 24; 1. Kor: 2, 8: Jak2, |

3 Der Geist als Kraft: Luk.1, 35; 24, 49; Kraft des Geistes: Apg.1, 8;
Roém. 15, 13. 19:; «Geist der Herrlichkeit»: 1.Petr. 4, 14

% Br. an Daniel 4: 1T 377, 12f.: «In einem gewissen Sinn sind Wesenheit
und Energie in Gott dasselbe, aber in einem gewissen Sinn sind sie auch von-
einander verschieden» («Esti men oun tauton pos ousia kai energeia epi theou,
all’ estin hos kai dienénochasin allelon»).

Beachte die Begriindung, die Palamas dafiir gibt, dass er von der Identitét
nicht viel spricht: «Da dies auch von den Gegnern anerkannt wird, spreche ich
von der Identitit nur kurz unter anderem» («epei de touto kai tois antilegousi

synomologgtai, brachys hémin en tois allois ho peri tautotétos logos») a.a.O.
9 ff.

2249



Westliche Theologen neigen oft dazu, bei Palamas nur die Unter-
scheidung zu beachten und nicht die Identitit. Das ist wohl nur so zu
erklaren, dass sie Miihe haben, das Paradox ernstzunehmen und da-
durch die Kategorien des rationalen Denkens sprengen zu lassen. Or-
thodoxe Theologen mit mehr scholastischen Neigungen zeigen be-
zeichnenderweise die gleiche Tendenz.

Es wurde weiter oben schon gesagt, dass fiir Palamas wie fiir Diony-
sius Areopagita Gott nach seiner Wesenheit alle Bejahung wie alle
Verneinung und jedes sonst irgendwie denkbare Uberragen iiberragt.
Das heisst aber, dass die Wesenheit Gottes, die wir denken und aus-
sprechen kénnen, immer noch nicht wirklich die unerkennbare und
unzugéngliche Wesenheit ist. Die Unterscheidung zwischen Wesenheit
und Energien kann deshalb nicht die metaphysisch-analysierende Be-
schreibung der inneren Seinsstruktur Gottes sein, wie das im Westen
oft missverstanden wird, sondern jene Unterscheidung kann nur ein
Hinweis darauf sein, dass Gott unser Denken und also auch jene Un-
terscheidung immer wieder iiberragt. Dieses unendliche Uberragen
Gottes notigt zur Apophase, zur verneinenden Aussage iiber Gott. Alle
Aussagen der palamitischen Theologie miissen unter dem Vorzeichen
dieses unendlichen Uberragens Gottes gesehen werden, gewissermas-
sen in einer apophatischen Klammer. Logisches Denken und Spre-
chen von Gott ist in einem gewissen Bereich mdoglich und nétig, aber
dieser Bereich wird von einem anderen Bereich umschlossen, wo die
iiberragende Wirklichkeit Gottes die Kategorien des Denkens liber-
steigt. Auch die Unterscheidung zwischen Wesenheit und Energien
steht als gedankliche Konstruktion unter dieser apophatischen Klam-
mer. Wenn man die letztere weglisst, wird alles vollig anders, oder,
was dasselbe bedeutet: wenn man die Aussagen von Palamas ohne
diese apophatische Klammer versteht, wird alles falsch.

Zum Schluss soll noch eine Frage gestellt werden, die vielleicht von
einer anderen Seite her zu einem besseren Verstindnis verhelfen kann.
Wenn die ungeschaffenen gottlichen Energien wahrhaft Gott sind,
konnte man dann nicht auch in ihnen wieder zwischen einer transzen-
denten und einer immanenten Seite unterscheiden? Man konnte das
gewiss und es liesse sich theoretisch eine unendliche Kette von sol-
chen Unterscheidungen aufstellen. Aber das wire sinnlos. Es wiirde
niamlich nichts dazu beitragen, die Wirklichkeit des uns begegnenden
Gottes besser zu verstehen, ja nicht einmal, eine intellektuell besser
befriedigende Deutung unserer Gotteserfahrung zu geben. Bei der tri-
nitarischen Unterscheidung und bei der Unterscheidung zwischen We-

230



senheit und Energien ist das anders. Die erstere Unterscheidung er-
laubt uns, unsere Gottesbeziehung als Einbezogensein in innergottli-
che personale Beziehungen der Liebe und Gemeinschaft zu verstehen.
Die letztere Unterscheidung erlaubt es, auch Sohn und Geist als Tri-
ger gottlicher Kraft und damit als personale Hypostasen zu verstehen,
die uns vom Vater her Anteil am gottlichen Leben selbst geben, ohne
dass dadurch das alles Geschopfliche unendlich iiberschreitende My-
sterium des vollig andersartigen Gottes beeintrdchtigt wiirde. Die bei-
den genannten Unterscheidungen sind also ein gedanklich-sprachli-
ches Mittel, um Gott auch im Denken sowohl in seinem radikal nicht-
weltlichen und deshalb unzugénglichen Gottsein ernstzunehmen als
auch in seiner Liebe, die uns in sein eigenes Leben und seine inner-
gottliche Gemeinschaft einbezieht und uns daran Anteil gibt.

Eine weitere Unterscheidung wiirde demgegeniiber nichts Neues
bringen: es konnte sich doch nur um eine Unterscheidung der glei-
chen nicht-hypostatischen Art handeln wie die zwischen Wesenheit
und Energien bei Palamas. Das heisst, sie mag logisch moglich sein,
hat aber als sinnlos zu unterbleiben.

Die bisherigen Ausfithrungen sprechen dafiir, dass westliche Theo-
logie von Palamas Wesentliches zu lernen hat. Ahnliche Intentionen
wie bei ihm finden sich — allerdings in anderer Weise — auch in der
abendlandischen Mystik, wobei meines Erachtens die neuplatoni-
schen Elemente der mystischen Tradition bei Palamas radikaler christ-
lich umgebildet sind. Anderseits bereitet die Sprache der palamiti-
schen Theologie fiir die westliche Welt grosse Schwierigkeiten. Und
natiirlich kann Palamas nicht als ein absoluter Endpunkt theologi-
scher Einsicht betrachtet werden. Die Theologie hat hier noch grosse
Arbeit zu leisten.

Es scheint mir fiir die heutige Theologie auch im Westen von gross-
ter Bedeutung zu sein, dass sie die Anstdsse, die von Palamas wie von
der abendlidndischen Mystik herkommen, aufnimmt und sie in einer
unserer Zeit angemessenen Weise verarbeitet. Die Aktualitdt dieser
Aufgabe wird nicht zuletzt durch die Anziehungskraft bewiesen, die
ostasiatische, besonders buddhistische Religiositdit und speziell Zen
auch fiir viele ernsthaft suchende Menschen im traditionell christli-
chen Westen gewonnen haben. Der eigentliche Grund dieser Anzie-
hungskraft liegt wohl im Bediirfnis, religiése Erfahrung zu machen
und das Unaussprechliche dieser Erfahrung gleichermassen wie das in
die Welt Hineinfithrende an ihr ernstzunehmen. Dieses Bediirfnis ist
vom christlichen Standpunkt hochst legitim und miisste im christli-

231



chen Glauben seine vollste Befriedigung finden. Die Theologie muss
sich aber fragen, ob sie eine Hilfe dazu ist, wie es ihre Aufgabe wire,
oder ein Hindernis. Die Anstdsse von Palamas und anderen kdénnen
dazu beitragen, dass sie eine solche Hilfe wird, aber nur wenn es ihr
gelingt, eine besser zugdngliche Sprache zu finden als die der palamiti-
schen Tradition.

Bern Herwig Aldenhoven

232



	Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen und einer unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott und die Trinitätslehre

