Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende Heiligenverehrung
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende
Heiligenverehrung

Hochwiirdigster Herr Bischof, «unser Leben wihret siebzig Jahre, und
wenn’s hoch kommt, so sind’s achtzig Jahre, und wenn’s kostlich ge-
wesen ist, so ist es Milhe und Arbeit gewesen...» Sie werden es also
verstehen, wenn ein theologischer Lehrer aus Anlass Thres Ehrentages
und in Achtung und Liebe zu Ihrer Person nachdenkt iiber Amt und
Wiirde, die Sie fiir unsere Kirche in Gottes Namen zu tragen haben.
Es liegt nahe, die Aufmerksamkeit bei dieser Gelegenheit jener Friih-
zeit zuzuwenden, die den altkatholischen Vitern stets ein hervorragen-
des Anliegen war, weil damals in grossartiger Freiheit der Uberliefe-
rung jene Katholizitdt zum Vorschein kam, die ithnen der Grundzug
des christlichen Glaubens schlichthin war. Wir halten uns dazu an die
Gestalt des Polykarp von Smyrna. Was wir von ihm Gesichertes wis-
sen, ist in aller Kiirze folgendes: Er muss nach der Stelle Martyrium
Polycarpi 9, 3 um 85 geboren sein, wohl als Sohn christlicher Eltern,
der schon in jugendlichem Alter getauft scheint. Von seinem Werde-
gang wissen wir nichts. Doch bezeugt sein Schiiler Irendus von Lyon
(Adversus haereses 3, 3 und 4), dass Polykarp Schiiler der Apostel,
zumal des Johannes gewesen sei. Nach Tertullian (De praescriptione
haereticorum 22, 2) hitte Johannes selbst den Polykarp zum Episko-
pen von Smyrna eingesetzt. Nach dem genannten Zeugnis des Irendus
reiste Polykarp um 155 zum rémischen Episkopen Anizet, um mit ihm
iiber die Frage des Ostertermins zu sprechen. Das Gesprich erzielte
keine Einigung, zeigt aber die urchristliche Weite, indem jeder bereit
war, des andern Brauch zu ehren und gelten zu lassen. Am gleichen
Ort vernehmen wir ferner, dass Polykarp auch mit Marzion zusam-
mentraf. Erhalten ist endlich ein Brief des Ignatius von Antiochien,
der auf seiner Reise zum Martyrium in Rom seine hirtenlos gewor-
dene Gemeinde dem Episkopen von Smyrna zu Schutz und Aufsicht
befiehlt und den treuen Diener standhaft zu bleiben ermahnt. Euse-
bius tiberliefert in seiner Kirchengeschichte (5, 20, 5-8) einen Brief des
Irendus an den Gnostiker Florin, aus dem hervorgeht, dass Polykarp
mehrere Briefe an Gemeinden und einzelne Christen schrieb, von de-
nen jedoch nur der an die Philipper erhalten ist. Am 23. Februar 177
ist Polykarp den Mirtyrertod gestorben, den das Martyrium Polycarpi
erzdhlt. Im Gegensatz zur Vita Polycarpi des Pionius, die eine dem
4.Jh. angehorende Legende ist, besteht kein Zweifel an der Echtheit
der Martyrerakten. Sie sind als Augenzeugenbericht in Briefform von

207



der Gemeinde in Smyrna an die von Philomelium geschrieben und
gelten als die dltesten auf uns gekommenen Mirtyrerakten. Wihrend
sie in neuester Zeit mehr und mehr nur noch der kirchenhistorischen
Forschung als Quelle dienten und das sich erbauende Lesen sie verlor,
hat in einem sehr ernsten Sinn und mit Nachdruck Ernst Jiinger auf
sie aufmerksam gemacht im Zusammenhang mit der von ihm beschrie-
benen Gestalt «des Waldgingers». Die Erbauung im Martyrium Poly-
carpi besteht zunéchst gewiss darin, dass die Christen zu Geduld und
Standhaftigkeit im Leiden aufgerufen sind. Aber das eigentlich Auf-
richtende ist die Einsicht, dass das Martyrium die entscheidende
Nachfolge Christi ist. Das geht so weit, dass die Darstellung sich sicht-
lich bemiiht zeigt, darauf hinzuweisen, wie Polykarp nicht nur fir
Christus stirbt, sondern inwiefern in diesem Sterben Ereignisse, die
sich beim Tode Jesu zugetragen haben, hier gnadenhaft wiederholt
sind. Es ist nicht ausgeschlossen, dass bereits die wohl auch miindlich
iiberlieferte Erzédhlung vom Tod des Protomirtyrers Stephanus, aufbe-
halten in Apostelgeschichte 6, 8-7, 60, nachwirkt. Aber auch Ignatius
von Antiochien bittet die Gemeinde in Rom, «ihn die Passion seines
Gottes nachahmen zu lassen» (Rémer 6, 3). Und dhnliche Gedanken
finden sich in Polykarps Philipperbrief (7 und 8): «Jeder ndmlich, der
nicht <bekennt>, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, ist ein
Widerchrist; und wer nicht das Martyrium des Kreuzes <bekennt> ist
aus dem Teufel... Werden wir also Nachahmer seiner Geduld und
wenn wir fiir seinen Namen leiden, verherrlichen wir seinen Namen.»

Versuchen wir diese Stelle im Hinblick auf das Martyrium Polycarpi
zu verstehen, hingt alles daran, ob wir aus der herkdmmlichen Uber-
setzung mit «bekennen» in das gelangen, was im griechischen Wort
damit gesagt ist. Dieses spricht zunédchst von einem Legen als einem
Vorliegen-Lassen. Um eine Sache vorliegen zu lassen, miissen wir sel-
ber zuvor in dieser Sache gesammelt sein. Erreicht unsere Sammlung
die vorzulegende Sache nicht, zerfdhrt sie ins Vielerlei. Gelingt es da-
gegen, sie gesammelt vorliegen zu lassen, so legen wir sie so vor, wie
sie von ihr selber her ist. Wir legen sie nicht unversehens als eine an-
dere hin, als sie ist, sondern im gesammelten Vorliegen-Lassen ist die
Sache erst sie selbst. Das Legen ldsst nicht ein Zweites neben oder gar
vor der Sache vorliegen, sondern legt Eins und das Selbe vor. Eines als
Selbes vorliegen lassen, es also nicht zu einem miindlich nachschwatz-
baren Bekenntnis zu entwiirdigen, sondern im gesammelten Vorliegen-
Lassen die Sache als sie selber zu errichten — das ist der griechische
Sinn des Wortes, fiir das uns im Deutschen ein entsprechendes fehlt.

208



Aber wenn wir verstanden haben, worum es geht, dann ist uns auch
klar, dass «das Kommen Jesu Christi im Fleisch» nicht bloss ein Un-
terscheidungsmerkmal der spéter sogenannten Rechtgldubigkeit gegen
die Irrlehre sein kann, noch auch der Grundsatz, «von dem alles theo-
logische Reden auszugehen hat» — sondern im schlichten Sagen des
Glaubens die Sache in der gesammelten Wucht ihres Vorliegens. Und
weil es in diesem letzt Einfachen gesagt ist, weckt es zwar Fragen,
zieht jedoch nicht wie ein zu kurz gefasstes Bekennen nur Behauptun-
gen nach sich. Warum ist das Kommen im Fleisch die Sache? Antwort
gibt das folgende Wort: Einzig das Kommen im Fleisch gewéhrt das
Martyrium des Kreuzes. Wie jenes ist auch dieses nicht zu missdeuten
zur «objektiven Heilstatsache»; denn etwas Objektives gibt es erst und
nur in der Metaphysik des Descartes; und Tatsachen gibt es nur fiir
die, die das Geschichtliche einzig in der aufkldrerischen Abschirmung
zum bloss Historischen erfahren. Dem allem gegeniiber und zuvor ist
fiir Polykarp, wie sein Ende erweist, das Martyrium des Kreuzes die
Wahrheit des gottlichen Anwesens im Leid, das ihn reifen ldsst fiir das
Freudigste des kommenden Gottes. Dies ist gemeint, wenn es gleich
im Eingang des Martyrium Polycarpi (1, 1) heisst: «Sozusagen alles
Vorgefallene ist geschehen, damit der Herr uns erneut das Martyrium
gemidss dem Evangelium zeige» — oder wenn in 2, 2 erklédrt wird, dass
das standhafte Ertragen der Qual moglich geworden sei, weil die Mir-
tyrer nicht nur ausser Leibes gewesen, sondern weil «sich der Herr in
seiner Gegenwart mit ihnen zur Erbauung besprochen habe». Diese
Gegenwart Christi bei und in den Martyrern ist in allen, besonders
aber in den frithchristlichen Mirtyrerakten das, worauf es einzig an-
kommt; das, was verdeutlichen soll, inwiefern jedes Martyrium fiir
Christus letztlich immer wieder sein Werk ist, das sich an den glorrei-
chen Blutzeugen erfillt.

Getreu gegen die Weisung Mt. 10, 23 hatte sich Polykarp vor dem
Martyrium zu bewahren gesucht, hat dann aber, festgenommen, jede
Versuchung zum Abfall bestanden und den Scheiterhaufen bestiegen.
Die Augenzeugen berichten, dass sich die Flammen um den Greis wie
Segel gewolbt hiitten, so dass er nicht verbrannte, sondern wie Brot im
Ofen war, eine Aussage, die aus der Symbolik der Eucharistie zu ver-
stehen ist. Als die Heiden das sahen, liessen sie ihn erdolchen, wobei
der Blutstrahl so méchtig hervordrang, dass das Feuer geloscht wurde.
Im 17.Kapitel heisst es dann: «Der neidische, eifersiichtige und ver-
derbliche Feind des Geschlechts der Gerechten, als er die Grosse sei-
nes Blutzeugnisses sah und seine von Anfang her unstréfliche Biirger-

209



schaft, als er ihn gekront sah mit seiner unsterblichen Krone und wie
er eine unwidersprechbare Vergeltung davontrug — versuchte er uns zu
verhindern, dass wir seinen Leichnam aufhében, da viele von uns dies
tun wollten, um seines heiligen Leibes teilhaftig zu werden. Er befahl
deshalb dem Niketas, dem Vater des Herodes und dem Bruder der
Alke, zum Archonten zu gehen, dass er den Korper nicht ausliefere,
damit sie nicht, wie er sagte, den Gekreuzigten verliessen und diesen
zu verehren anfingen. Er sagte das unter dem michtigen Einfluss der
Juden, die uns beobachteten, als wir ihn aus dem Feuer holen wollten.
Sie wussten nicht, dass wir weder Christus jemals verlassen konnen,
der gelitten hat um des Heiles all derer willen, die auf dieser ganzen
Welt gerettet sind, noch dass wir irgendeinen andern je verehren. Thn
beten wir an als den Sohn Gottes; die Miértyrer aber lieben wir als
Jiinger und Nachfolger des Herrn, und das ist wiirdig wegen ihrer un-
vergleichlichen Wohlgesonnenheit gegeniiber ihrem Koénig und Lehr-
meister. Diirften auch wir ihrer teilhaftig und ihre Schiiler werden.»
Darauf liess der Zenturio die Leiche verbrennen, und die Christen
sammelten spéiter die Asche, um sie geziemend beizusetzen. An jener
Stétte, so wird noch gesagt, hoffen die Gemeindeglieder kiinftig den
Jahrestag seines Todes zu feiern.

Was bedeuten nun die Mértyrer und spiter die Heiligen in der Ka-
tholizitdt der frithen Uberlieferung? Wir bedenken zuerst das Bemii-
hen der Gemeinde um die sterblichen Reste, die Reliquien des Marty-
rers. Gewiss steht dahinter zunéchst eine allgemein menschliche Hal-
tung von Pietdt. Dass dies aber nicht das einzige ist, geht schon daraus
hervor, dass die Stelle mit sehr bezeichnenden Affekten besetzt ist. Die
Verhinderung des Vorhabens wird ndmlich gleich vom Satan betrie-
ben; und das, was der Bose verhindern will, ist, dass die Gemeinde
seines heiligen Leibes teilhaftig werde. Kein Zweifel, dass auch in die-
ser Aussage die Worte des Abendmahles anklingen, wobei allerdings
sehr fein der Leib des Polykarp vom Leib Christi unterschieden ist, in-
dem nicht vom Fleisch, sondern in der Verkleinerungsform gespro-
chen wird, was im allgemeinen ein Stiick Fleisch nennt. Damit ist der
Leib des Polykarp als ein blosser Teil des Leibes Christi aufzufassen;
und zu dieser Wiirde ist Polykarp durch jenes Martyrium gelangt, das
auch bei seinem Freunde und Amtsbruder Ignatius als der Weg der Ei-
nung mit dem Einzigen gedacht ist. Als Martyrer ist Polykarp «Jiinger
und Nachahmer Christi». Mit andern Worten: das Martyrium erhlt
Sinn und Bedeutung einzig aus dem Tod des Herrn. Dieser wird im
Tod des Mirtyrers als so gegenwirtig erfahren, dass das Bemiihen der

214



Gemeinde um die Reliquien des Polykarp als ein Teilhaftig-Werden
an seinem heiligen Leib beschrieben werden kann.

Dieses Miihen soll nun freilich vereitelt werden durch den Bésen,
der dem Niketas eingibt, den Archonten zu veranlassen, dass er den
Leichnam den Christen nicht ausliefere. Die Parallele zum Tod Jesu
ist unverkennbar. Es klingt deshalb geradezu unverstindlich, dass der
Text weiterfahrt, die Auslieferung solle nach dem Willen des Bdsen
nicht stattfinden, damit der Gekreuzigte nicht verlassen werde und die
Gemeinde dem Polykarp die Verehrung zuwende. Unverstindlich
nenne ich das, weil doch der Bose im Gegenteil daran interessiert sein
miisste, dass die Verehrung Christi verschwinde. Es ist, psychoanaly-
tisch gelesen, auffallend, dass sich etwas Derartiges in den Text ein-
geschlichen hat; und diese Beobachtung wird dadurch bestétigt, dass
der Stelle eine breite Kldarung folgt, die das Verhiltnis zwischen Chri-
stus und dem Maértyrer ausfiithrlich klarstellt. Jene auffallende Stelle
wire also zu verstehen als Ausdruck einer unbewussten Unsicherheit
in der Frage der beginnenden Mirtyrerverehrung, die durchaus ver-
standlich ist, und zwar von zwei Seiten her: es gehdrt zur menschli-
chen Natur, dass thr ein Mensch, der fiir Christus das Martyrium erlit-
ten hat, als verehrungswiirdig erscheint — und zugleich ist es ebenso
naheliegend, dass dadurch die Verehrung Christi nicht tangiert wer-
den soll. Dass ein Augenzeuge des Todes von Polykarp dies unbe-
wusst befiirchten mag, ist deshalb sehr verstdndlich, weil schliesslich
jedem Menschen das besonders nahe geht, was er selber erlebt hat.
Von diesem Zwiespalt her erklirt sich, dass der Augenzeuge die drin-
gende Notwendigkeit empfindet, die gebithrenden Verhiltnisse herzu-
stellen, indem er das, was er im Teilhabe-Gedanken gesagt hatte,
nochmals ausdriicklich deutend wiederholt, wobei typischerweise die
Wiederholung zwar ldnger, aber auch blasser ausfillt, indem wir le-
sen: «Sie wussten nicht, dass wir weder Christus jemals verlassen kdn-
nen, der gelitten hat um des Heiles all derer willen, die auf dieser gan-
zen Welt gerettet sind, noch dass wir einen andern je verehren. Thn
beten wir an als den Sohn Gottes; die Mirtyrer aber lieben wir als
Jinger und Nachfolger des Herrn — und das ist wiirdig wegen ihrer
unvergleichlichen Wohlgesonnenheit gegeniiber ithrem Konig und
Lehrmeister.» Der Rationalisierungsvorgang stellt uns vor eine pro-
blemlose Sache; das «Teilhaftig-Werden an seinem heiligen Leib» da-
gegen ldsst uns am einen Geheimnis teilhaben. Diese unmittelbare
Teilhabe fehlt der Rationalisierung, und deshalb muss eine Interpreta-
tion des Problems der Mirtyrerverehrung nachgeholt und mit dem ho-

211



miletisch frommen Wunsch beschlossen werden: «Diirften auch wir
ihrer (der Mértyrer) teilhaftig und ihre Schiiler werden.»

Versuchen wir uns Klarheit zu schaffen, was dieser Text grundsitz-
lich eréffnet. Mit der Ausbreifung des Christentums setzen seit dem
2.Jh. mehr und mehr systematische Verfolgungen ein: Leute, die den
Kaiserkult ablehnten und die Staatsgdtter nicht verehrten, mussten,
wie harmlos sie sonst sein mochten, zunehmend als eine Art Staat im
Staate erscheinen. Ihre Duldung erweckte den Eindruck, als liege dem
Kaiser nichts an der Gesetzgebung iiber die Christen, oder als ver-
moge er nicht mehr, dem Gesetz Nachachtung zu verschaffen. Die In-
konsequenz darin konnte leicht zur Folge haben, dass in rechtlicher
Hinsicht Unordnung einriss. Es ist nicht zu tibersehen, dass gerade die
fahigen Kaiser grossangelegte Christenverfolgungen durchfiihren lies-
sen! Fiir die Gemeinden und den Einzelnen waren sie die Feuerprobe,
und es ist nicht verwunderlich, dass viele sie nicht bestanden haben.
Wer die Schwachheit der menschlichen Natur und die Angstlichkeit
des Herzens kennt, wird sich hiiten, die Abgefallenen zu verurteilen.
Wohl aber wird er mit Achtung, Bewunderung, Verehrung auf die blik-
ken, die fiir ithren Glauben das Blutzeugnis ablegten. Um wie viel
deutlicher und lebendiger miissen diese Empfindungen damals gewe-
sen sein, als jeder Christ unmittelbar in Todesgefahr stand! Wenn Ter-
tullian in seinem Apologeticum (50) ausruft: «Keimhaft ist das Blut
der Christen!» — so zeigt dies mit besonderer Macht, was das Vorbild
der Miértyrer gewirkt hat.

Vor allem aber darf nicht ibersehen werden, dass diese ausserge-
woOhnlichen Umstinde mit einem menschlichen Vorgang zusammen-
fallen, der schon im Bereich des alltiglich Gewohnten mit stirksten
Affekten ausgezeichnet ist. Ich meine das Todesgeschehen als solches.
Schon wo wir dem Tod eines Nahestehenden begegnen, bricht all das
Unabgeschlossene auf und damit jene andere Dimension, die uns un-
vermittelt zeigt, wie leicht wir dem Verstorbenen gegeniiber in man-
chen, ja in vielen Fillen auch anders hétten handeln kénnen; und das
16st in uns jene Schuldgefiihle aus, die den Heimgegangenen unverse-
hens in einem ganz andern, bessern Licht zeigen. Es ist ein Trost fiir
die Hinterbliebenen, den Toten mit einem milden Schein zu verkldren,
auch wo er dazu keinen andern Anlass gab als den, dass er ein rechter
Mensch war. Wie kann es uns iiberraschen, wenn im Tod der Blutzeu-
gen dieser Trauervorgang den milden Schein der Verkldrung — zum
Heiligenschein werden ldsst. Und wer unter den damaligen Zeitgenos-
sen hitte sich einfallen lassen, in diesem normalen Ablauf der Trauer

212



plotzlich vollig abartig zu reagieren? Erst nachtriglich setzt das Ge-
wissen ein und hilt es fiir noétig, eine natiirliche Verehrung rationali-
sierend zu rechtfertigen. Die Rationalisierung urspriinglicher seeli-
scher Vorgénge wird freilich nur dort als vordringende Aufgabe erfah-
ren, wo der Mensch von seinem Unbewussten dermassen geritten
wird, dass er kaum mehr unterscheiden kann, was Gedanke und was
Denkzwang ist. Wer aber die seelischen Vorginge aus echter Erfah-
rung kennt, wird sich fragen: Wo anders soll denn die gottliche Gnade
wirken, wenn sie nicht Zauberwerk sein soll — als in den schlicht
menschlichen Beziigen? Ist das Martyrium in Christus erfahren in der
Katholizitit jener Einheit mit dem verborgenen Gott, so entspricht es
dieser Katholizitdt im tiefsten, dass sie es nicht nétig hat, die schlicht
menschlichen Beziige theologisch zu vermiesen. Sie gehéren ihr zum
«Kommen im Fleisch». Je deutlicher wir dies erfahren, desto heller
vermdgen wir zu erkennen, dass der Méartyrer nur aus Christi Gnaden
ist, was er ist; und also ist das, was ihn ehrwiirdig macht, einzig diese
huldvolle Zuwendung, die in ihm neu Gestalt gewonnen hat, die sich
eben damit lebendig und gegenwirtig erweist, sodass der Mensch fiir
sie zu danken alle Ursache hat. Das wiirde er nicht tun, wenn er den
Menschen Polykarp, statt dessen im Martyrium empfangene Gnade
verehrte. So ist der Sinn der biedern und unbeholfenen Uberlegung,
die der unbekannte Augenzeuge von Polykarps Tod meint einfiigen zu
miissen. Weit sprechender aber fiir die Katholizitit seiner Uberliefe-
rung wirkt der Hinweis, dass die Gemeinde von Smyrna hofft, kiinftig
das Jahresgeddchtnis dieses Todes iiber die engen Grenzen des
menschlichen Daseins hinaus im Gottesdienst zu begehen. Christi Tat
in seinem Blutzeugen soll ins ehrende Andenken gehoben werden.
Sein Werk soll beim Brechen des Brotes gefeiert werden als ein Werk,
das immer neu ins Werk gesetzt werden darf von denen, die im Gros-
sen wie im Kleinen ausersehen sind, es in einer weithin leuchtenden
oder in einer verborgenen Weise fortzusetzen. Aus der kleinen liturgi-
schen Bemerkung spricht die Stimme Christi: als die im Echo der
Uberlieferung je neu horbare Stimme. Es ist bezeichnend, dass der
freien Katholizitdt der nachapostolischen Zeit ein Jahresgedédchtnis
des Mirtyrertodes ganz unbefangen entsteht als eine Feier, in der
Christi Heilstod in seinem fortwihrenden Gedéchtnis besonders sieg-
haft zutage tritt.

Walter Frei

213



	Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende Heiligenverehrung

