
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende Heiligenverehrung

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende
Heiligenverehrung

Hochwürdigster Herr Bischof, «unser Leben währet siebzig Jahre, und
wenn's hoch kommt, so sind's achtzig Jahre, und wenn's köstlich
gewesen ist, so ist es Mühe und Arbeit gewesen...» Sie werden es also

verstehen, wenn ein theologischer Lehrer aus Anlass Ihres Ehrentages
und in Achtung und Liebe zu Ihrer Person nachdenkt über Amt und
Würde, die Sie für unsere Kirche in Gottes Namen zu tragen haben.
Es liegt nahe, die Aufmerksamkeit bei dieser Gelegenheit jener Frühzeit

zuzuwenden, die den altkatholischen Vätern stets ein hervorragendes

Anliegen war, weil damals in grossartiger Freiheit der Überlieferung

jene Katholizität zum Vorschein kam, die ihnen der Grundzug
des christlichen Glaubens schlichthin war. Wir halten uns dazu an die
Gestalt des Polykarp von Smyrna. Was wir von ihm Gesichertes wissen,

ist in aller Kürze folgendes: Er muss nach der Stelle Martyrium
Polycarpi 9, 3 um 85 geboren sein, wohl als Sohn christlicher Eltern,
der schon in jugendlichem Alter getauft scheint. Von seinem Werdegang

wissen wir nichts. Doch bezeugt sein Schüler Irenäus von Lyon
(Adversus haereses 3, 3 und 4), dass Polykarp Schüler der Apostel,
zumal des Johannes gewesen sei. Nach Tertullian (De praescriptione
haereticorum 22, 2) hätte Johannes selbst den Polykarp zum Episkopen

von Smyrna eingesetzt. Nach dem genannten Zeugnis des Irenäus
reiste Polykarp um 155 zum römischen Episkopen Anizet, um mit ihm
über die Frage des Ostertermins zu sprechen. Das Gespräch erzielte
keine Einigung, zeigt aber die urchristliche Weite, indem jeder bereit

war, des andern Brauch zu ehren und gelten zu lassen. Am gleichen
Ort vernehmen wir ferner, dass Polykarp auch mit Marzion
zusammentraf. Erhalten ist endlich ein Brief des Ignatius von Antiochien,
der auf seiner Reise zum Martyrium in Rom seine hirtenlos gewordene

Gemeinde dem Episkopen von Smyrna zu Schutz und Aufsicht
befiehlt und den treuen Diener standhaft zu bleiben ermahnt. Euse-
bius überliefert in seiner Kirchengeschichte (5, 20, 5-8) einen Brief des

Irenäus an den Gnostiker Florin, aus dem hervorgeht, dass Polykarp
mehrere Briefe an Gemeinden und einzelne Christen schrieb, von
denen jedoch nur der an die Philipper erhalten ist. Am 23. Februar 177

ist Polykarp den Märtyrertod gestorben, den das Martyrium Polycarpi
erzählt. Im Gegensatz zur Vita Polycarpi des Pionius, die eine dem
4. Jh. angehörende Legende ist, besteht kein Zweifel an der Echtheit
der Märtyrerakten. Sie sind als Augenzeugenbericht in Briefform von

207



der Gemeinde in Smyrna an die von Philomelium geschrieben und
gelten als die ältesten auf uns gekommenen Märtyrerakten. Während
sie in neuester Zeit mehr und mehr nur noch der kirchenhistorischen
Forschung als Quelle dienten und das sich erbauende Lesen sie verlor,
hat in einem sehr ernsten Sinn und mit Nachdruck Ernst Jünger auf
sie aufmerksam gemacht im Zusammenhang mit der von ihm beschriebenen

Gestalt «des Waldgängers». Die Erbauung im Martyrium
Polycarpi besteht zunächst gewiss darin, dass die Christen zu Geduld und

Standhaftigkeit im Leiden aufgerufen sind. Aber das eigentlich
Aufrichtende ist die Einsicht, dass das Martyrium die entscheidende

Nachfolge Christi ist. Das geht so weit, dass die Darstellung sich sichtlich

bemüht zeigt, darauf hinzuweisen, wie Polykarp nicht nur für
Christus stirbt, sondern inwiefern in diesem Sterben Ereignisse, die
sich beim Tode Jesu zugetragen haben, hier gnadenhaft wiederholt
sind. Es ist nicht ausgeschlossen, dass bereits die wohl auch mündlich
überlieferte Erzählung vom Tod des Protomärtyrers Stephanus,
aufbehalten in Apostelgeschichte 6, 8-7, 60, nachwirkt. Aber auch Ignatius
von Antiochien bittet die Gemeinde in Rom, «ihn die Passion seines

Gottes nachahmen zu lassen» (Römer 6, 3). Und ähnliche Gedanken
finden sich in Polykarps Philipperbrief (7 und 8): «Jeder nämlich, der

nicht <bekennt>, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, ist ein

Widerchrist; und wer nicht das Martyrium des Kreuzes <bekennt> ist

aus dem Teufel... Werden wir also Nachahmer seiner Geduld und

wenn wir für seinen Namen leiden, verherrlichen wir seinen Namen.»
Versuchen wir diese Stelle im Hinblick auf das Martyrium Polycarpi

zu verstehen, hängt alles daran, ob wir aus der herkömmlichen
Übersetzung mit «bekennen» in das gelangen, was im griechischen Wort
damit gesagt ist. Dieses spricht zunächst von einem Legen als einem

Vorliegen-Lassen. Um eine Sache vorliegen zu lassen, müssen wir
selber zuvor in dieser Sache gesammelt sein. Erreicht unsere Sammlung
die vorzulegende Sache nicht, zerfährt sie ins Vielerlei. Gelingt es

dagegen, sie gesammelt vorliegen zu lassen, so legen wir sie so vor, wie

sie von ihr selber her ist. Wir legen sie nicht unversehens als eine
andere hin, als sie ist, sondern im gesammelten Vorliegen-Lassen ist die

Sache erst sie selbst. Das Legen lässt nicht ein Zweites neben oder gar
vor der Sache vorliegen, sondern legt Eins und das Selbe vor. Eines als

Selbes vorliegen lassen, es also nicht zu einem mündlich nachschwatzbaren

Bekenntnis zu entwürdigen, sondern im gesammelten Vorliegen-
Lassen die Sache als sie selber zu errichten - das ist der griechische
Sinn des Wortes, für das uns im Deutschen ein entsprechendes fehlt.

208



Aber wenn wir verstanden haben, worum es geht, dann ist uns auch

klar, dass «das Kommen Jesu Christi im Fleisch» nicht bloss ein
Unterscheidungsmerkmal der später sogenannten Rechtgläubigkeit gegen
die Irrlehre sein kann, noch auch der Grundsatz, «von dem alles
theologische Reden auszugehen hat» - sondern im schlichten Sagen des

Glaubens die Sache in der gesammelten Wucht ihres Vorliegens. Und
weil es in diesem letzt Einfachen gesagt ist, weckt es zwar Fragen,
zieht jedoch nicht wie ein zu kurz gefasstes Bekennen nur Behauptungen

nach sich. Warum ist das Kommen im Fleisch die Sache? Antwort
gibt das folgende Wort: Einzig das Kommen im Fleisch gewährt das

Martyrium des Kreuzes. Wie jenes ist auch dieses nicht zu missdeuten

zur «objektiven Heilstatsache»; denn etwas Objektives gibt es erst und
nur in der Metaphysik des Descartes; und Tatsachen gibt es nur für
die, die das Geschichtliche einzig in der aufklärerischen Abschirmung
zum bloss Historischen erfahren. Dem allem gegenüber und zuvor ist
für Polykarp, wie sein Ende erweist, das Martyrium des Kreuzes die
Wahrheit des göttlichen Anwesens im Leid, das ihn reifen lässt für das

Freudigste des kommenden Gottes. Dies ist gemeint, wenn es gleich
im Eingang des Martyrium Polycarpi (1, 1) heisst: «Sozusagen alles

Vorgefallene ist geschehen, damit der Herr uns erneut das Martyrium
gemäss dem Evangelium zeige» - oder wenn in 2, 2 erklärt wird, dass

das standhafte Ertragen der Qual möglich geworden sei, weil die Märtyrer

nicht nur ausser Leibes gewesen, sondern weil «sich der Herr in
seiner Gegenwart mit ihnen zur Erbauung besprochen habe». Diese

Gegenwart Christi bei und in den Märtyrern ist in allen, besonders
aber in den frühchristlichen Märtyrerakten das, worauf es einzig
ankommt; das, was verdeutlichen soll, inwiefern jedes Martyrium für
Christus letztlich immer wieder sein Werk ist, das sich an den glorreichen

Blutzeugen erfüllt.
Getreu gegen die Weisung Mt. 10, 23 hatte sich Polykarp vor dem

Martyrium zu bewahren gesucht, hat dann aber, festgenommen, jede
Versuchung zum Abfall bestanden und den Scheiterhaufen bestiegen.
Die Augenzeugen berichten, dass sich die Flammen um den Greis wie
Segel gewölbt hätten, so dass er nicht verbrannte, sondern wie Brot im
Ofen war, eine Aussage, die aus der Symbolik der Eucharistie zu
verstehen ist. Als die Heiden das sahen, Hessen sie ihn erdolchen, wobei
der Blutstrahl so mächtig hervordrang, dass das Feuer gelöscht wurde.
Im 17. Kapitel heisst es dann: «Der neidische, eifersüchtige und
verderbliche Feind des Geschlechts der Gerechten, als er die Grösse seines

Blutzeugnisses sah und seine von Anfang her unsträfliche Bürger-

209



schaft, als er ihn gekrönt sah mit seiner unsterblichen Krone und wie

er eine unwidersprechbare Vergeltung davontrug - versuchte er uns zu

verhindern, dass wir seinen Leichnam aufhöben, da viele von uns dies

tun wollten, um seines heiligen Leibes teilhaftig zu werden. Er befahl
deshalb dem Niketas, dem Vater des Herodes und dem Bruder der

Alke, zum Archonten zu gehen, dass er den Körper nicht ausliefere,
damit sie nicht, wie er sagte, den Gekreuzigten verliessen und diesen

zu verehren anfingen. Er sagte das unter dem mächtigen Einfluss der

Juden, die uns beobachteten, als wir ihn aus dem Feuer holen wollten.
Sie wussten nicht, dass wir weder Christus jemals verlassen können,
der gelitten hat um des Heiles all derer willen, die auf dieser ganzen
Welt gerettet sind, noch dass wir irgendeinen andern je verehren. Ihn
beten wir an als den Sohn Gottes; die Märtyrer aber lieben wir als

Jünger und Nachfolger des Herrn, und das ist würdig wegen ihrer
unvergleichlichen Wohlgesonnenheit gegenüber ihrem König und
Lehrmeister. Dürften auch wir ihrer teilhaftig und ihre Schüler werden.»
Darauf liess der Zenturio die Leiche verbrennen, und die Christen
sammelten später die Asche, um sie geziemend beizusetzen. An jener
Stätte, so wird noch gesagt, hoffen die Gemeindeglieder künftig den

Jahrestag seines Todes zu feiern.
Was bedeuten nun die Märtyrer und später die Heiligen in der

Katholizität der frühen Überlieferung? Wir bedenken zuerst das Bemühen

der Gemeinde um die sterblichen Reste, die Reliquien des Märtyrers.

Gewiss steht dahinter zunächst eine allgemein menschliche
Haltung von Pietät. Dass dies aber nicht das einzige ist, geht schon daraus

hervor, dass die Stelle mit sehr bezeichnenden Affekten besetzt ist. Die
Verhinderung des Vorhabens wird nämlich gleich vom Satan betrieben;

und das, was der Böse verhindern will, ist, dass die Gemeinde
seines heiligen Leibes teilhaftig werde. Kein Zweifel, dass auch in dieser

Aussage die Worte des Abendmahles anklingen, wobei allerdings
sehr fein der Leib des Polykarp vom Leib Christi unterschieden ist,
indem nicht vom Fleisch, sondern in der Verkleinerungsform gesprochen

wird, was im allgemeinen ein Stück Fleisch nennt. Damit ist der
Leib des Polykarp als ein blosser Teil des Leibes Christi aufzufassen;
und zu dieser Würde ist Polykarp durch jenes Martyrium gelangt, das

auch bei seinem Freunde und Amtsbruder Ignatius als der Weg der

Einung mit dem Einzigen gedacht ist. Als Märtyrer ist Polykarp «Jünger
und Nachahmer Christi». Mit andern Worten: das Martyrium erhält
Sinn und Bedeutung einzig aus dem Tod des Herrn. Dieser wird im
Tod des Märtyrers als so gegenwärtig erfahren, dass das Bemühen der

210



Gemeinde um die Reliquien des Polykarp als ein Teilhaftig-Werden
an seinem heiligen Leib beschrieben werden kann.

Dieses Mühen soll nun freilich vereitelt werden durch den Bösen,
der dem Niketas eingibt, den Archonten zu veranlassen, dass er den
Leichnam den Christen nicht ausliefere. Die Parallele zum Tod Jesu

ist unverkennbar. Es klingt deshalb geradezu unverständlich, dass der
Text weiterfährt, die Auslieferung solle nach dem Willen des Bösen

nicht stattfinden, damit der Gekreuzigte nicht verlassen werde und die
Gemeinde dem Polykarp die Verehrung zuwende. Unverständlich
nenne ich das, weil doch der Böse im Gegenteil daran interessiert sein

müsste, dass die Verehrung Christi verschwinde. Es ist, psychoanalytisch

gelesen, auffallend, dass sich etwas Derartiges in den Text
eingeschlichen hat; und diese Beobachtung wird dadurch bestätigt, dass

der Stelle eine breite Klärung folgt, die das Verhältnis zwischen Christus

und dem Märtyrer ausführlich klarstellt. Jene auffallende Stelle
wäre also zu verstehen als Ausdruck einer unbewussten Unsicherheit
in der Frage der beginnenden Märtyrerverehrung, die durchaus
verständlich ist, und zwar von zwei Seiten her: es gehört zur menschlichen

Natur, dass ihr ein Mensch, der für Christus das Martyrium erlitten

hat, als verehrungswürdig erscheint - und zugleich ist es ebenso

naheliegend, dass dadurch die Verehrung Christi nicht tangiert werden

soll. Dass ein Augenzeuge des Todes von Polykarp dies unbe-
wusst befürchten mag, ist deshalb sehr verständlich, weil schliesslich
jedem Menschen das besonders nahe geht, was er selber erlebt hat.
Von diesem Zwiespalt her erklärt sich, dass der Augenzeuge die
dringende Notwendigkeit empfindet, die gebührenden Verhältnisse
herzustellen, indem er das, was er im Teilhabe-Gedanken gesagt hatte,
nochmals ausdrücklich deutend wiederholt, wobei typischerweise die

Wiederholung zwar länger, aber auch blasser ausfällt, indem wir
lesen: «Sie wussten nicht, dass wir weder Christus jemals verlassen können,

der gelitten hat um des Heiles all derer willen, die auf dieser ganzen

Welt gerettet sind, noch dass wir einen andern je verehren. Ihn
beten wir an als den Sohn Gottes; die Märtyrer aber lieben wir als

Jünger und Nachfolger des Herrn - und das ist würdig wegen ihrer
unvergleichlichen Wohlgesonnenheit gegenüber ihrem König und
Lehrmeister.» Der Rationalisierungsvorgang stellt uns vor eine
problemlose Sache; das «Teilhaftig-Werden an seinem heiligen Leib»
dagegen lässt uns am einen Geheimnis teilhaben. Diese unmittelbare
Teilhabe fehlt der Rationalisierung, und deshalb muss eine Interpretation

des Problems der Märtyrerverehrung nachgeholt und mit dem ho-



miletisch frommen Wunsch beschlossen werden: «Dürften auch wir
ihrer (der Märtyrer) teilhaftig und ihre Schüler werden.»

Versuchen wir uns Klarheit zu schaffen, was dieser Text grundsätzlich

eröffnet. Mit der Ausbreitung des Christentums setzen seit dem
2.Jh. mehr und mehr systematische Verfolgungen ein: Leute, die den

Kaiserkult ablehnten und die Staatsgötter nicht verehrten, mussten,
wie harmlos sie sonst sein mochten, zunehmend als eine Art Staat im
Staate erscheinen. Ihre Duldung erweckte den Eindruck, als liege dem
Kaiser nichts an der Gesetzgebung über die Christen, oder als

vermöge er nicht mehr, dem Gesetz Nachachtung zu verschaffen. Die
Inkonsequenz darin konnte leicht zur Folge haben, dass in rechtlicher
Hinsicht Unordnung einriss. Es ist nicht zu übersehen, dass gerade die

fähigen Kaiser grossangelegte Christenverfolgungen durchführen
Hessen! Für die Gemeinden und den Einzelnen waren sie die Feuerprobe,
und es ist nicht verwunderlich, dass viele sie nicht bestanden haben.
Wer die Schwachheit der menschlichen Natur und die Ängstlichkeit
des Herzens kennt, wird sich hüten, die Abgefallenen zu verurteilen.
Wohl aber wird er mit Achtung, Bewunderung, Verehrung auf die blik-
ken, die für ihren Glauben das Blutzeugnis ablegten. Um wie viel
deutlicher und lebendiger müssen diese Empfindungen damals gewesen

sein, als jeder Christ unmittelbar in Todesgefahr stand! Wenn
Tertullian in seinem Apologeticum (50) ausruft: «Keimhaft ist das Blut
der Christen!» - so zeigt dies mit besonderer Macht, was das Vorbild
der Märtyrer gewirkt hat.

Vor allem aber darf nicht übersehen werden, dass diese ausserge-
wöhnlichen Umstände mit einem menschlichen Vorgang zusammenfallen,

der schon im Bereich des alltäglich Gewohnten mit stärksten
Affekten ausgezeichnet ist. Ich meine das Todesgeschehen als solches.

Schon wo wir dem Tod eines Nahestehenden begegnen, bricht all das

Unabgeschlossene auf und damit jene andere Dimension, die uns
unvermittelt zeigt, wie leicht wir dem Verstorbenen gegenüber in
manchen, ja in vielen Fällen auch anders hätten handeln können; und das

löst in uns jene Schuldgefühle aus, die den Heimgegangenen unversehens

in einem ganz andern, bessern Licht zeigen. Es ist ein Trost für
die Hinterbliebenen, den Toten mit einem milden Schein zu verklären,
auch wo er dazu keinen andern Anlass gab als den, dass er ein rechter
Mensch war. Wie kann es uns überraschen, wenn im Tod der Blutzeugen

dieser Trauervorgang den milden Schein der Verklärung - zum

Heiligenschein werden lässt. Und wer unter den damaligen Zeitgenossen

hätte sich einfallen lassen, in diesem normalen Ablauf der Trauer

212



plötzlich völlig abartig zu reagieren? Erst nachträglich setzt das

Gewissen ein und hält es für nötig, eine natürliche Verehrung rationalisierend

zu rechtfertigen. Die Rationalisierung ursprünglicher seelischer

Vorgänge wird freilich nur dort als vordringende Aufgabe erfahren,

wo der Mensch von seinem Unbewussten dermassen geritten
wird, dass er kaum mehr unterscheiden kann, was Gedanke und was

Denkzwang ist. Wer aber die seelischen Vorgänge aus echter Erfahrung

kennt, wird sich fragen: Wo anders soll denn die göttliche Gnade

wirken, wenn sie nicht Zauberwerk sein soll - als in den schlicht
menschlichen Bezügen? Ist das Martyrium in Christus erfahren in der
Katholizität jener Einheit mit dem verborgenen Gott, so entspricht es

dieser Katholizität im tiefsten, dass sie es nicht nötig hat, die schlicht
menschlichen Bezüge theologisch zu vermiesen. Sie gehören ihr zum
«Kommen im Fleisch». Je deutlicher wir dies erfahren, desto heller
vermögen wir zu erkennen, dass der Märtyrer nur aus Christi Gnaden
ist, was er ist; und also ist das, was ihn ehrwürdig macht, einzig diese

huldvolle Zuwendung, die in ihm neu Gestalt gewonnen hat, die sich
eben damit lebendig und gegenwärtig erweist, sodass der Mensch für
sie zu danken alle Ursache hat. Das würde er nicht tun, wenn er den
Menschen Polykarp, statt dessen im Martyrium empfangene Gnade
verehrte. So ist der Sinn der biedern und unbeholfenen Überlegung,
die der unbekannte Augenzeuge von Polykarps Tod meint einfügen zu
müssen. Weit sprechender aber für die Katholizität seiner Überlieferung

wirkt der Hinweis, dass die Gemeinde von Smyrna hofft, künftig
das Jahresgedächtnis dieses Todes über die engen Grenzen des

menschlichen Daseins hinaus im Gottesdienst zu begehen. Christi Tat
in seinem Blutzeugen soll ins ehrende Andenken gehoben werden.
Sein Werk soll beim Brechen des Brotes gefeiert werden als ein Werk,
das immer neu ins Werk gesetzt werden darf von denen, die im Grossen

wie im Kleinen ausersehen sind, es in einer weithin leuchtenden
oder in einer verborgenen Weise fortzusetzen. Aus der kleinen liturgischen

Bemerkung spricht die Stimme Christi: als die im Echo der
Überlieferung je neu hörbare Stimme. Es ist bezeichnend, dass der
freien Katholizität der nachapostolischen Zeit ein Jahresgedächtnis
des Märtyrertodes ganz unbefangen entsteht als eine Feier, in der
Christi Heilstod in seinem fortwährenden Gedächtnis besonders sieghaft

zutage tritt.

Walter Frei

213


	Bischof Polykarp von Smyrna und die beginnende Heiligenverehrung

