
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: In ihm ist keine Finsternis

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In ihm ist keine Finsternis

I. Das Problem

Unter den zahlreichen Problemen, die der erste Johannesbrief dem

Exegeten bietet1, soll uns hier dasjenige beschäftigen, das im 9. Vers
des 3.Kapitels seinen stärksten Ausdruck findet. Dort heisst es: «Jeder,

der aus Gott gezeugt ist, tut keine Sünde, weil sein Same in ihm
bleibt, und er kann nicht sündigen, weil er aus Gott gezeugt ist.»

«Aus Gott gezeugt sein» ist ein Ausdruck, der in der Alltagssprache
des deutschsprachigen Christen, sogar des Theologen, kaum oder gar
nicht vorkommt. Er wirkt darum wie ein Fremdwort, d.h.; man meint
zunächst, es sei hier von einer ganz exzeptionellen Gruppe von
Menschen die Rede. Dies trifft aber nicht zu. Der Zusammenhang zeigt
sofort, was denn auch von niemandem bestritten wird, dass sich der
Ausdruck auf Christen beziehen muss. Dies wird dadurch noch akzentuiert,

dass sowohl vorher als nachher, bald implizite, bald ausdrücklich

(z.B. 2, 18ff.; 4, Iff.) von den Auffassungen und Verhaltensweisen

von Irrlehrern gesprochen wird: im Gegensatz zu diesen Irrlehrern

1 Die folgenden Ausführungen sind eine Frucht meiner letzten exegetischen
Vorlesung. Sie zeigen ein wenig die Auswirkung meiner Neigung, mich in der
Exegese u.a. auch von systematischen Überlegungen bestimmen zu lassen, hier
vom Zusammenhang von l.Joh. 1, 5 mit 1. Joh. 3, 9, wobei 1, 5 zur Dominante
wird. Für den Entschluss, die Überlegungen hier zu publizieren, waren zwei
Motive wirksam: Der Umstand, dass diejenigen unter den Studenten, die
persönlich oder durch ihre Umgebung mit dem Perfektionismus zu tun haben, das

Verfahren und die Ergebnisse als überzeugend und befreiend empfunden
haben. Und dann auch der Umstand, dass ich mit dieser Arbeit bei der Arbeit
von Ernst Gaugier, bei dem unser Jubilar zusammen mit mir die Exegese des

Neuen Testaments, die Homiletik und Katechetik studierte, einsetzen konnte,
ein Umstand, der für unsern Weg neben und miteinander von erheblicher
Bedeutung war. Zwar konnte ich mich den Ergebnissen meines Lehrers nicht
anschliessen, aber sein eindringendes Anliegen, der Aussage von 3, 9 gerecht zu
werden, die in seinem Kommentar deutlich genug zu spüren ist, hat mich
immer begleitet und war mir auch bei meiner Vorlesung ein entscheidender
Antrieb.

Aus verschiedenen äussern Gründen blieb mir für die Ausführung der
Arbeit für den Druck keine andere Zeit als die meines Ferienaufenthalts im En-
gadin, wo ich jedoch keine andere Literatur bei mir hatte als die folgenden
Kommentare, die ich gerade noch ins Reisegepäck stecken konnte. Ich gebe
sie in der Reihenfolge der Druckjahre der mir vorliegenden Auflagen an: 1.

191



muss mit dem Ausdruck «aus Gott gezeugt» jeder rechte Christ
gemeint sein, und zwar in der Weise, dass man den Satz auch umkehren
und sagen kann: ein rechter Christ ist ein aus Gott Gezeugter, und wer
nicht aus Gott gezeugt ist, ist eben kein Christ.

Nun wird aber von dem aus Gott Gezeugten behauptet, dass er

keine Sünde tue, sogar, dass er, weil er aus Gott gezeugt ist, nicht
sündigen könne. Ein rechter Christ soll also von sich denken, dass er weder

eine Sünde tue noch tun könne. Ich denke jedoch, es sei kaum nötig,

eine schwierige Volksbefragung durchzuführen, um sagen zu dürfen,

dass unter den Leuten, die sich als Christen betrachten, kaum
solche zu finden sind, die von sich selbst glauben, dass sie weder
Sünde tun noch tun können, höchstens solche, die der Meinung sind,
dass es eigentlich so sein sollte, aber leider nicht so ist. Die meisten
werden aber schon den Glauben an ein solches Ideal als verstiegen,
nicht wenige sogar als unchristlich betrachten, geschweige denn, dass

sie es für möglich hielten, dass es Menschen gebe, die keine Sünde tun
und nicht einmal tun könnten. Der Grund für diese mit höchster
Wahrscheinlichkeit zu erwartenden Auskünfte ist, abgesehen von der
weitverbreiteten Meinung, ein Christ müsse sich auf jeden Fall als

Sünder betrachten und fühlen, die Erfahrung, die wir mit uns selber
und mit andern machen.

Der Tatbestand ist um so merkwürdiger als im selben Brief auch das

Gegenteil behauptet wird. Da heisst es etwa in 1, 10: «Wenn wir
sagen, wir hätten nicht gesündigt, so machen wir ihn (d.h. Christus oder

Windisch Hans. Die katholischen Briefe, Handb. zum NT, J.C.B.Mohr,
Tübingen, Bd. 15 (1. Aufl. 1930), 2, von Herbert Preisker bearbeitete, mit Nachträgen

versehene Aufl. (1951). - 2. Schnackenburg Rudolf. Die Johannesbriefe,
Herders Theolog. Kommentar zum NT, Bd.XIII, Fasz.3, Herder Freiburg,
l.Aufl. (1953). - 3. Gaugier Ernst. Die Johannesbriefe, Auslegung
Neutestamentlicher Schriften Bd. 1, EVZ-Verlag Zürich, einzige Aufl. (1964) (die betreffende

Vorlesung wurde natürlich früher gehalten). - 4. Bultmann Rudolf. Die
drei Johannesbriefe, Kritisch-exegetischer Kommentar über das NT, Vandenhoeck

u. Ruprecht Göttingen, l.Aufl. (1967). - 5. Wengst Klaus. Der erste,
zweite und dritte Brief des Johannes, Ökumenischer Taschenbuch-Kommentar
zum NT, Bd. 16 (GTB Siebenstern 502), Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Echter Verlag, Würzburg, l.Aufl. (1978). - 6. Schunack Gerd, Die Briefe des

Johannes, Zürcher Bibelkommentare: NT 17, Theologischer Verlag Zürich
(TVZ), l.Aufl. (1982). - Wenn im folgenden einer dieser Autoren genannt
wird, ist immer der betreffende, hier aufgeführte Kommentar gemeint. Bei
Angaben von Seitenzahlen ist es möglich, dass sie in neuern Auflagen nicht mehr
stimmen, so dass der gemeinte Passus irgendwo in der Nähe, meist weiter hinten,

gesucht werden muss.

192



Gott) zum Lügner und sein Wort ist nicht in uns.» Dieser Satz könnte
sich freilich auf die Zeit vor der Bekehrung zum Glauben an Christus
und vor der Taufe beziehen. Dies ist bei Aussagen, wie wir sie in 1, 7

finden, nicht möglich und bei 1,9 nicht wahrscheinlich. Es heisst da

(1, 7): «Wenn wir im Licht leben wie er (Gott) im Licht ist, so haben
wir Gemeinschaft miteinander und das Blut Jesu, seines Sohnes,
reinigt uns von jeder Sünde.» Und in 1,9: «Wenn wir unsere Sünden
bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns unsere Sünden erlässt
und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit.» Das «Bekennen» ist etwas,
was im Leben des Glaubens, also nach der Taufe geschieht. Darum
sind wohl auch die Sünden, die bekannt werden sollen, Sünden, die
nach der Taufe geschehen sind.

Die Aussage von 3, 9 stellt uns für sich allein und zusammen mit
den Aussagen von 1, 7-10 vor ein doppeltes Problem, indem sie im

Widerspruch steht einerseits zu unserer Selbsterfahrung, andererseits

zu andern Partien desselben Textes. Beide Probleme sind ernst zu
nehmen. Beginnen wir mit dem zweiten, so ist zu fragen, was von einem
Schriftstück zu halten sei, das so gravierende Widersprüche aufweist.
Man muss sich ja darüber Rechenschaft geben, dass es nicht möglich
ist, einer Reihe von Gedanken zu folgen und sie mitzudenken, sobald
es zwischen den einzelnen Teilen der Reihe Widersprüche von einem
Ausmass gibt, das es nicht mehr erlaubt, sie aus der Sache heraus zu
klären und auszugleichen. Wo dieses Mass überschritten ist, muss man
zugeben, dass man den Text nicht verstehen kann, und dass man
genau genommen gar nicht weiss, was er sagt. Dies wäre bei den
angeführten wesentlichen Stellen des ersten Johannesbriefes der Fall, wenn
es bei dem bleiben müsste, was bisher gesagt wurde. Dann wäre aber
weiter zu fragen, ob dieser Brief, wenn man doch an entscheidender
Stelle gar nicht weiss, was er sagt, im Ernst als Zeugnis von Offenbarung

und als Teil der Heiligen Schrift akzeptiert werden kann.
Man könnte freilich annehmen, die Widersprüche im jetzt bestehenden

Text des ersten Johannesbriefs seien dadurch entstanden, dass

verschiedene, ursprünglich selbständige Schriftstücke später so vereinigt

wurden oder dass ein Späterer einen Grundtext so bearbeitete,
dass bei der Vereinigung bzw. Bearbeitung die problematischen
Widersprüche entstanden2. Wenn sich jedoch nicht zeigen lässt, dass die

2 Dies scheint die Meinung Windischs zu sein, wobei er aber, wenn ich recht
verstehe, die Widersprüche nicht allein aus diesem Umstand erklären will: vgl.
Exkurse S. 122f. und S. 136, 2. Abschnitt. Bultmann dagegen rechnet zwar,
abgesehen von der Bearbeitung einer Vorlage, auch mit redaktionellen Verände-

193



kombinierten Stücke, bzw. Grundtext und Bearbeitung in Wirklichkeit
übereinstimmen und der Widerspruch nur ein durch Missgriffe
verursachter Anschein ist, so ist die im vorigen Abschnitt dargestellte
Schwierigkeit nur verschoben und zugleich vergrössert: die Heilige
Schrift als Ganzes enthält dann zwischen ihren Teilen Widersprüche,
die ihr, zumindest partiell, Verstehbarkeit und Aussagewert rauben
und damit ihren Zeugnischarakter fragwürdig werden lassen.

Ein nicht minder ernsthaftes Problem liegt vor, wenn zugestanden
werden muss, dass die Aussage von 3, 9 in Widerspruch zur Erfahrung
steht; denn man kann nicht etwas glauben, wovon man weiss, dass es

nicht wahr ist. Man kann gegen diese Feststellung nicht einwenden,
dass man eben dem Zeugnis der Schrift und nicht seiner Erfahrung
glauben müsse und als Beleg dafür den Fall der Rechtfertigung aus

Glauben anführen wollen. Denn bei der Rechtfertigung aus Glauben
besteht kein Widerspruch hinsichtlich der Feststellung der Erfahrung.
Im konkreten Fall stellen alle Beteiligten entweder die Anwesenheit
oder das Fehlen von Sünden fest. Aber die Beurteilung des

Erfahrungstatbestandes ist verschieden. Bei Anwesenheit von Sünde sagt
der Glaube: aber der Sühnetod Jesu ist stärker und du bist trotz deinen

Sünden durch ihn von Gott angenommen, während der Unglaube
meint, dass dies unmöglich sei. Sind keine Sünden da, spricht der
Glaube: du bist gleichwohl nur durch Christus von Gott angenommen,

während der Unglaube denkt: ob er angenommen ist oder nicht
und wie und warum, weiss ich nicht: denn ich weiss überhaupt nicht,
was «Angenommen-Sein» bedeuten soll. Der Glaube aber hat bei
seinem Urteil irgendwo eine Erfahrung mit Christus, die ihm genügend
Grund gibt, das Christusgeschehen für stärker zu halten als alle
Sündenerfahrungen. Im Fall von l.Joh. 3, 9 mussten wir, wenn sich die
Sache so verhielte wie oben angenommen, genau das, was wir erfahren

haben, für unwahr, und das, was wir als nicht vorhanden erfahren,
für wahr halten. Und dies ist nicht möglich. So muss man also auch

unter dem Gesichtspunkt der Erfahrung fragen, ob der Text des ersten
Johannesbriefs, der die Aussage von 3, 9 enthält, als Offenbarungszeugnis

akzeptiert werden könne.
Ausser der Frage der Glaubwürdigkeit als Zeugnis von Offenbarung,

sind mit der Aussage von l.Joh. 3, 9 unter Umständen noch zwei
andere, ebenfalls sehr wichtige Problemkomplexe verbunden. Je nach-

rungen. Er versteht aber das, was oben als Widerspruch behandelt wurde,
nicht als Widerspruch, vgl. zu 3, 6 a und zu 3, 9.

194



dem wie man die Stelle und was damit zusammenhängt versteht,
ergibt sie einen wichtigen Beitrag zum Welt- und Lebensverständnis des

christlichen Glaubens und zum Selbstverständnis des Gläubigen.

II. Lösungsversuche

In allen in Anmerkung 1 aufgeführten Kommentaren, ausser demjenigen

von Windisch, wird nun zwar das Verhältnis von l.Joh. 3, 9 zu 1,

7ff. nicht als Widerspruch betrachtet. M.E. wird die
Nicht-Widersprüchlichkeit aber immer dadurch erreicht, dass man die Plerophorie
von 3, 9 irgendwie verkleinert, die Spitze ein wenig «einkürzt». Das
hat man auch früher schon so gemacht. Schnackenburg führt in seinem
letzten Exkurs einige derartige Vorschläge auf. Aber er selbst tut dann
dasselbe. Die entscheidenden Ausdrücke in seinem Lösungsversuch
sind: Sündennachlass und Sündenfreiheit seien für das Urchristentum
zwar noch nicht das gesamte Heil, aber doch der Grundbestand, auf
den alles weitere folgt. So sei, entsprechend jüdischer Erwartung, für
die die Sündenfreiheit zu den eschatologischen Gütern gehöre, l.Joh.
3, 9 eine Hereinholung des Eschatologischen in die Gegenwart. Und
mit dem Verbum «menein» werde sowohl das indikativisch Gegebene,
das schon Realisierte, als auch die Gefährdetheit dieses Indikativischen

und damit Mahnung und Forderung zur Sprache gebracht.
Diese Ausführungen sind an sich wohl zutreffend: nur decken sie sich
weder mit dem paulinischen Indikativ noch mit l.Joh. 3, 9. Rechtfertigung,

Heiligung, Leben, Gabe des Geistes sind wohl Angeld auf die

Vollendungswelt. Aber sie sind es, indem sie und weil sie in der

Gegenwart das, was sie sind, schon ganz sind. So muss auch, wenn diese

Analogie gelten soll, das Nicht-Sündigen und das Nicht-Sündigen-
Können schon ganz da sein. So ist die Sache aber bei Schnackenburg
nicht gemeint, sonst würde er nicht sagen, die «eschatologischen
Aussagen» seien «in gewisser Weise in die Gegenwart hereingeholt»: also

nur die Aussagen und nicht die Wirklichkeit selbst, und nur «in gewisser

Weise». Er scheint zu meinen, dass etwas Anfanghaftes, Andeutendes

mit Ausdrücken belegt werde, die eigentlich die vollendete
Wirklichkeit meinen. Das alles macht klar, dass Schnackenburg den
befürchteten Widerspruch zu 1, 7 ff. nur durch Minderung von 3, 9 zu
erreichen weiss.

Ernst Gaugier, dem es spürbar ein tiefes Anliegen ist, der faktisch
vorliegenden Aussage von 3, 9 und den Anliegen der sogenannten Per-

195



fektionisten in den Erweckungsgruppen gerecht zu werden, sucht die

Lösung zu gewinnen, indem er das Problem von 3, 9 auf 3, 10

verschiebt (vgl. S. 170-178). Er beruft sich (S. 177) auf die Kampfsituation,

darauf, dass die Gotteskindschaft bleibe und auf den Unterschied

von Sünde zum Tode und Sünde nicht zum Tode und meint,
diese Stellen sagten, dass es in der Gemeinde durchaus Sünde gebe,
dass aber der, der im Licht lebt und unter seiner Wirkung und
Erkenntnis steht, «nie die Gesetzlosigkeit bejahen kann». «Wer
grundsätzlich die Sünde bagatellisiert und bejaht, der beweist damit, dass er
Ihn nicht kennt», dass er nicht aus Gott geboren, dass er ein Kind des

Teufels ist. Christen aber, denen ihre Sünde eine Qual ist, so dass sie

an den Fürsprecher appellieren, sind keine Teufelskinder. Der Satz,
dass die aus Gott Gezeugten nicht sündigen, wird also reduziert auf
den Gedanken, dass sie die Sünde nicht bejahen. Und diese Reduktion

wird erleichtert durch Ablehnung perfektionistischer Verurteilungen.

Besonders bemerkenswert ist, dass auch die von Gaugier erwähnten
Perfektionisten, mit denen er sich auseinandersetzt, Pastor J. Paul aus

der Pfingstgemeinde und der Berner Fritz Berger, der Begründer des

Brüdervereins, nach den bei Gaugier gebotenen Zitaten (S. 176) nicht
um Reduktionen herumkommen. Berger will ausdrücklich nicht
bestreiten, dass auch bei Wiedergeborenen «noch manches vorhanden
ist, was nicht sein sollte». Er will aber damit rechnen, dass Christus
uns frei gemacht hat. Und Pastor Paul unterscheidet Nicht-Sündigen
von Sündlosigkeit und meint, das Nicht-Sündigen-Müssen gründe
nicht in einer neuen Natur, sondern in immer erneutem Bleiben in
Jesus. Dabei versteht sich fast von selbst, dass 3, 9, wenn es nicht als

reine Feststellung anerkannt werden kann, aber dennoch durchgehalten

werden soll, sich vom Indikativ in einen Imperativ wandelt, der
dann um so mehr als Druck wirken wird, weil er den Indikativ ersetzen

muss.

Rudolf Bultmann beseitigt den Widerspruch, indem er bei den

Aussagen über Sein zwei Veränderungen vornimmt (vgl. zu 3,6 und zu

3,9): Einerseits erklärt er, dass sie (bei V.6 «jeder, der in ihm bleibt,
sündigt nicht» und bei V. 9 «jeder, der aus Gott gezeugt ist, tut die

Sünde nicht») «grundsätzlich zu verstehen» seien, und das meint

wohl, dem Begriffe nach, im Sinn von: im Gedanken der Zeugung aus

Gott ist enthalten, dass der aus Gott Gezeugte nicht sündigt. Und
andererseits, indem er sie (sc. die Aussagen über Sein) in Aussagen über

Existenzmöglichkeiten verwandelt wie er es schon bei 1, 5 hinsichtlich

196



der Aussagen, dass Gott Licht und keine Finsternis in ihm sei, getan
hat. So gelangt er zu dem Ergebnis: «Das <er kann nicht sündigen)
muss also als die Möglichkeit des Nichtsündigens verstanden werden,
die der Glaubende als das unverlierbare Geschenk der Liebe Gottes

empfangen hat.»
Klaus Wengst lehnt zwar die Umdeutung von Sätzen über Sein in

Sätze über Möglichkeiten ab (z.B. S. 140). Aber sein eigenes Verfahren
kann 3, 9 auch nicht gerecht werden. Weil Sein sich im Tun bekundet,
hat er die Tendenz, Aussagen über Sein in Aussagen über Tun übergehen

zu lassen. Von hier aus gibt es jedoch keine Möglichkeit, der Aussage

von 3, 9 gerecht zu werden. Der entscheidende Ausdruck, mit
dessen Hilfe er (S. 141 f.) die Lösung in Sicht zu bringen sucht, ist der
Ausdruck «Kampfgeschehen» und die Meinung, dass V.9 nur im
Blick auf ein Kampfgeschehen zu verstehen sei. Es kommt dadurch
zustande, dass in dieser Welt «Gottes andere Wirklichkeit auf unsere
Weltwirklichkeit» trifft und sie «überwindet». Wie die Überwindung
geschieht und was ihr Ergebnis ist, wird nicht ausgeführt. Es ist sicher
kein Zustand, sondern ein «bestimmtes Tun» (S. 141 unten). «Innerhalb

dieses Kampfgeschehens gilt beides zugleich: Dass der aus Gott
Gezeugte keine Sünde tut, weil Gott ihn gegen seinen Widerstand
geändert und neugeschaffen hat und weil er ihn gegen seinen Widerstand

nicht loslässt: und âass er seine Sünden bekennen muss, weil er
sich als Widerstrebenden und Überwundenen erkennt...». Die Überlegung

verläuft offenbar nach dem Modell von simul Justus ac peccator.
Dies ist zwar ein guter Satz: nur geht es hier nicht um diese Frage3.
Wengst berührt denn den Schluss von V.9 («und er kann auch nicht
sündigen») überhaupt nie.

Gerd Schunack will zwar durchaus von Sein reden, und das Wort
kommt auch häufig vor. Aber Sein ist nicht, indem es ist, sondern
indem es sich ereignet. So wird das Gezeugtsein aus Gott im Werk Christi

erfahren. «Die aus Gottes Liebe geschaffene Person sündigt nicht -
und <ich> bin es, indem ich mir sagen lasse und im Glauben an den

Namen Jesu bejahe, dass ich aus der in Jesus erschienenen Liebe Gottes

und also <in ihm> aus Gott gezeugt bin. Das Sündenbekenntnis ist
dann nicht nur kein Widerspruch dazu, sondern Antwort und
Anerkenntnis, dass die Liebe Gottes das Ereignis ist, in dem ich als gewesener

Sünder aus Gott gezeugt bin.» (Hier wäre die Möglichkeit gegeben,

die Aussagen von 1, 7 ff. und die von 3, 9 auf verschiedene Zeiten

3 Vgl. auch die Ausführungen oben zum Lösungsversuch Schnackenburgs.

197



zu beziehen und so den Widerspruch zu beseitigen. Aber Schunack tut
das nicht, sondern lässt das Sein sofort wieder in Ereignis übergehen)
und sagt: «Menschlicher Vollzug dieses Seins ist die Freiheit, in der
Bruderliebe Gottes Wirklichkeit zu bezeugen.» Und zu 9c führt er
dann aus: «Der Schritt vom Nicht-Sündigen zum Nicht-Sündigen-
Können wendet den Gedanken in eine Zusage Das Nicht-Können

verheisst, dass auch in Zukunft um der Wirklichkeit Gottes in der
Welt willen eine Situation unmöglich ist, die zum Sündigen überwältigen

könnte.» - Indem die Aussage von 9 c in eine Aussage über
Zukunft und von einer Aussage über eine Person in eine Aussage über
eine Situation verändert wird, ist zwar der Widerspruch zwischen 1,

7 ff. und 9 c aufgehoben, aber doch wohl auch der Sinn von 3, 9.

Zusammenfassend meine ich sagen zu müssen: alle die geschilderten

Bemühungen erweisen sich als unbefriedigend, als erfolglos.
Eigentlich könnte man dies zum voraus wissen. Wenn man nämlich zwei

Aussagen, die sich formal widersprechen, auf ein und dasselbe Feld
bezieht, so können sie nur immer neu ihre Widersprüchlichkeit
dokumentieren. Das kann sich nur ändern, wenn jede der beiden Aussagen
auf ein anderes Feld bezogen oder die Aussagen verändert werden.
Das Zweite ist bei Aussagen von Texten, die zu interpretieren sind,
nicht erlaubt. Das Erste lässt sich prüfen. Da dies in den behandelten
Versuchen jedoch nicht gemacht wurde und trotzdem die
Nicht-Widersprüchlichkeit bewiesen werden sollte, blieb nichts anderes übrig,
als den sachlichen Gehalt in einer Weise zu ändern, die man selber
nicht als Änderung empfand. Nach meinem Urteil entstanden daraus
verkürzende Umdeutungen der im Zentrum unseres Interesses stehenden

Aussage von 3, 9. Im folgenden wollen wir die andere Möglichkeit
versuchen, d.h. wir wollen prüfen, ob sich alle in Frage stehenden

Aussagen auf dasselbe Feld beziehen.

III. Beitrag zu einem Lösungsvorschlag

Das Gemeinsame an allen im vorigen Abschnitt behandelten
Lösungsversuchen besteht darin, dass sie so verlaufen, wie wenn der Mensch,
auf den sie sich beziehen, eine selbstverständlich vorgegebene Grösse

wäre und die Probleme nur darin bestünden, zu wissen, was für, an, in,
mit diesem Menschen geschieht, was er tut und tun kann oder nicht
tut und nicht tun kann u.s.w. ; m. a. W. : die anthropologischen
Probleme sind nur ganz ungenügend reflektiert, ebenso die Fragen nach

198



Sünde, sündigen, können, nicht können u.a. Auf diese Fragen soll
zumindest so weit eingegangen werden, dass sich mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit beurteilen lässt, ob sich die Aussagen von 1, 7 f.
und 3, 9 auf dasselbe Feld beziehen oder nicht und ob sie sinnvollerweise

ungeschmälert nebeneinander bestehen können und auf welche
Weise.

1.

Ich beginne mit der Frage, ob sich näher angeben lasse, was mit dem
Ausdruck «von Gott gezeugt» gemeint ist. - Als Erstes lässt sich

sagen, dass das Verbum «zeugen» in unserm und andern zeitgenössischen

Texten4 offenbar in viel allgemeinerer Bedeutung gebraucht
wird als in heutigem Deutsch. Im heutigen Deutsch meint «zeugen»:
durch den Sexualakt die Entstehung eines andern, ähnlichen Wesens

in Gang bringen. In den Texten, die Windisch vorlegt, scheint sich die

Bedeutung etwa folgendermassen umschreiben zu lassen: in irgendeiner

Weise die Entstehung eines andern Wesens bewirken, das in
irgendeinem Sinn mit dem bewirkenden zusammengehört. Wie das

Geschehen solcher Zeugung und die Zusammengehörigkeit von Gezeugtem

und Zeugendem näherhin gemeint ist, soll und kann nicht aus

frühern Texten abgeleitet werden - solche Belege haben ihren Wert
darin, dass sie die Spannweite der allgemeinen Bedeutung des
betreffenden Wortes aufweisen5. Es ergibt sich aus der Art des Gott-Welt-
Mensch-Verständnisses, in dem das Wort angewendet wird. So kann
es im Alten Testament (Ps.2, 7) für den Rechtsvorgang von Adoption
oder Einsetzung gebraucht werden. Bei Philo betont es die Beteiligung
Gottes an Schöpfung und Geschöpf, die Zusammengehörigkeit und
gegenseitige Zuordnung von beiden. Bei Mysterien ist m.E. die Schauung

entscheidend. Im Fall des ersten Johannesbriefs denkt man meist

an die Taufe, und ein Vergleich mit Joh. 3, 3 ff. scheint diesem Gedanken

Recht zu geben6. Im ersten Johannesbrief ist jedoch im Unter-

4 Vgl. die Beispiele bei Windisch S. 122 f.
5 Vgl. meinen Aufsatz «Verstehen von Texten» in «Unterwegs zur Einheit»,

Festschrift für Heinrich Stirnimann, hsgg. von J. Brantschen und P. Selvatico,
Universitätsverlag Freiburg/Schweiz, Verlag Herder Freiburg-Wien, 1980,
S.516ff.

6 Mir ist es zwar immer noch fraglich, ob in Joh. 3, 5 wirklich die Taufe
gemeint ist. Im ganzen ersten Teil des Johannesevangeliums meint Wasser immer
Reinigung und die Reinigung wiederum Christus, der die Reinheit bringt.
Darnach besagte Joh. 3, 5, dass die Wiedergeburt durch Christus und den Geist
geschaffen werde.

199



schied zu Joh. 3, 3 ff. und im Gegensatz zu dem, was meist angenommen

wird, nicht von Wiedergeburt die Rede, sondern von Zeugung
aus Gott schlechthin. Und wie das genauer zu verstehen ist, gibt die
Stelle 3, 9 mit der Wendung «weil sein Same in ihm bleibt» selber an.
Die Wendung dient zwar primär und unmittelbar der Begründung des

Satzes, dass der aus Gott Gezeugte nicht sündige. Es ist aber höchst

unwahrscheinlich, dass die Meinung dahin ginge, der aus Gott
Gezeugte sei zuerst einmal auf eine nicht genannte Weise aus Gott
gezeugt worden, und dann sei ihm auch noch sein Same gegeben worden
und in ihm geblieben, damit er nicht sündige. Allein wahrscheinlich ist
die Annahme, der Same wirke zuerst einmal die Zeugung aus Gott
und bleibe dann in dem Gezeugten. Ob mit dem Ausdruck «Same»
das Wort Gottes oder der Heilige Geist gemeint sei, ist in diesem Fall
fast unerheblich7. So oder so geht es um das, was im Menschen ständig

das Gegenüber Gottes zu ihm und des Menschen zu Gott, die

Bewegung zu ihm und die Zusammengehörigkeit mit ihm in Gang hält.
Dies aber ist nicht nur für den Christgewordenen grundlegend, es ist

vielmehr ein fundamentaler anthropologischer Sachverhalt schlechthin.

Der Text unseres Briefes bringt zwar diese Frage nicht zur Sprache.

Doch lässt sich daraus nicht schliessen, dass der Verfasser
darüber keine Meinung gehabt und dass ihm die Sache nicht wichtig
gewesen sei. Er müsste aus der Natur der Dinge heraus eine Meinung
darüber haben, ob alle Menschen aus dem Teufel seien und alle als

Teufelskinder geschaffen wurden. In 3, 12 verrät er diese Meinung
auch, indem er von Abel sagt, dass seine Werke gerecht waren. Somit
ist Abel nach 2, 29 aus Gott gezeugt. Der Verfasser des ersten
Johannesbriefs muss die Dinge etwa wie folgt gesehen haben: Die Erschaffung

des Menschen als des freien Mitverwalters der Welt besagt, dass

Gott sich dem Menschen und den Menschen sich als Gegenüber gibt,
und zwar nicht nur von aussen, sondern auch von innen, durch den

Logos und den Geist. Nur so ist der Mensch ein zugleich gerichtetes,
geordnetes und freies und offenes System. Wenn durch dieses System
Sünde aufkommt - davon später -, ändert dies an dem System insofern

nichts, als Gott trotzdem von aussen und von innen sein Gegenüber

bleibt, sonst zerfiele es in Chaos. Die Sünde schiebt sich in dieses

so bestehende System ein. Sie benützt das bestehende System, also das

7 Vgl. Bultmann S.57 A.5. An sich wäre es nicht gleichgültig, wenn man
genau ausmachen könnte, ob dies oder jenes gemeint sei. Nur weil man dies

nicht kann, ist es unerheblich.

200



Gott-Mensch-Gegenüber, um alles Mögliche als Richtgrösse (als Götzen)

einzuführen und über den wirklichen Sachverhalt zu täuschen,
alles in eine Finsternis zu tauchen, die zugleich als zielloses Lichtermeer
erscheint. Die Versöhnung in Jesus Christus, die Vergebung und
Wegnahme von Sünde und Schuld erweist ihre Wirklichkeit auch vor der
historischen Erscheinung Jesu darin, dass alles, wovon das System
missbraucht und mit Täuschung erfüllt wurde, durchbrochen und
weggeräumt wird und der Mensch wieder als das freie Gegenüber zu
Gott leben kann, das er, verdeckt durch die Täuschung, nie aufgehört
hat zu sein.

Wenn Gott diese Beziehung nicht aufrecht erhielte, bestünde der
Mensch nicht mehr. Der Mensch ist nicht eine neutral-biologisch
vorhandene Grösse, zu der dann auch noch die Gegenüberbeziehung zu
Gott hinzukäme, sondern dieses Gegenüberverhältnis ist der Grund
seiner Existenzmöglichkeit und -Wirklichkeit. Auch die Sünde hat ihre
Ansatzstelle und entfaltet ihr Nichtigkeitswesen auf Grund dieser
begründenden Gott-Mensch-Relation. Wäre es nicht so, würde diese
Relation nicht durchgehalten, so wäre gar kein Subjekt da, dem etwas
vergeben werden kann, das Vergebung zu empfangen vermag. Dass es

dieses Subjekt gibt, beruht nicht darauf, dass es im Menschen einen

von der Sünde unberührten, heilen Rest gibt, sondern darauf, dass

Gott jene Relation durchhält. Unter diesem Gesichtspunkt ist die

Schöpfungsbeziehung der Erlösung und Vergebung vorgeordnet. Unter

dem Gesichtspunkt, dass die Schöpfung auf Christus hin geschah
und nur in diesem Auf-Christus-Hin möglich war, ist es umgekehrt.

2.

So schwierig es ist, für den ersten Johannesbrief Zielstrebigkeit und
klare Disposition festzustellen, kann man doch sagen, dass der Vers 1,

5 die theologische Grund- und Ausgangsthese darstelle. «Theologisch»

ist dabei im engsten Sinn gemeint. Wir brauchen jedoch den
Satz hier nicht näher zu analysieren. Für unsern Zusammenhang genügen

folgende Feststellungen: Dass Gott Licht ist, meint sicher, dass

Gott so ist, dass er und nur er Quelle und Grund des Lebens, allen

Heils, aller Freude, alles Guten ist. Und dass in ihm keine Finsternis
ist, besagt, dass es in Gott keine Zweideutigkeit gibt. Das bedeutet

weiterhin, dass aus ihm Böses nicht hervorgehen kann. Was aus Gott
ist, ist gut, und was gut ist, ist aus Gott. Was seinen Grund nicht in

201



Gott hat, hat überhaupt keinen Grund, ist nicht wirklich, ist nichtig, ist

Lüge.
Dass es Sünde und Böses gibt, ist darum grundlos, unverständlich,

sinnlos, unerklärlich. Erklären lässt sich nur, was Grund, Zusammenhang

und Sinn hat. Bei Sünde ist dies nicht der Fall. Wohl ist die Freiheit

des Menschen der Grund für die Möglichkeit, dass durch ihn die
Sünde in die Welt kommen kann. Dass von dieser Möglichkeit
Gebrauch gemacht wird, ist jedoch völlig unerklärlich. Die Art, die pointierte

Hilflosigkeit, mit der Karl Barth (KD III/3, 356-411) vom Bösen

spricht, ist wohl die adäquateste Art, davon zu reden. Darum kann
man genaugenommen auch nicht sagen, dass die Sünde vom
Menschen komme. Sie kommt durch ihn, aber nicht von ihm. Sie kommt,
obwohl sie nicht kommen kann - «können» im Sinn jeder denkbaren
Wissenschaft verstanden.

Die johanneischen Schriften führen darum das Böse ein, indem sie

es nicht einführen. Einführung wäre nur mit Angabe eines Grundes zu
machen. Angabe von Gründen ist jedoch Erklärung, und Erklärung ist
der Gründe wegen Rechtfertigung. Darum spricht das Johannesevangelium

zuerst allein von Gott, Logos, Werden, Licht, Leben - und
dann erscheint, niemand weiss woher und warum, in V. 5 plötzlich die
Finsternis. In genau gleich unmotivierter Weise erscheint im ersten
Johannesbrief nach 1, 5 in V. 6 die Finsternis. Man muss davon reden,
weil sie auf uns zukommt. Aber mehr kann man darüber nicht sagen.

Einen ähnlichen Bruch, den man immer wieder als äusserst störend
empfunden hat, haben wir auch in 1,7: Nachdem betont ist, dass wir,
wenn wir im Licht leben wie er im Licht ist, Gemeinschaft miteinander
haben, kommt völlig überraschend der Satz «und das Blut Jesu, seines

Sohnes reinigt uns von jeder Sünde». Nachdem vom Leben im Licht
gesprochen und ausdrücklich erklärt ist, dass dies ein Leben ist wie
das Leben Gottes, kann Sünde eigentlich nicht in den Blick kommen.
Sie erscheint aber und zwar durch unsere unbegreifliche Schuld. Aber
Gott will unser Leben im Licht, das er uns gegeben und wieder gegeben

hat, nicht durch unsere Schuld zerstören lassen. Darum reinigt er

uns durch das Blut Jesu. Der erste und der zweite Teil von V. 7 bewegen

sich somit nicht auf der gleichen Ebene. Der erste Teil «wenn wir
im Licht leben wie er im Licht ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander»

ist der theologisch-anthropologische Grund unserer Existenz,
zu dem auch die Gemeinschaft gehört. Der zweite Teil ist im Verhältnis

zum ersten sozusagen eine Hilfskonstruktion zur Erhaltung des

ersten, die Korrektur eines Fehlers, die Behebung eines von Fremden

202



verursachten Unglücksfalls. Es ist also wohl ein Bruch vorhanden, der
durch etwas Unerklärliches verursacht ist, aber kein Widerspruch, der

nur auf einer einzigen Ebene entstehen könnte8.
Einen ähnlichen Fall haben wir auch in 3, 9, der Stelle, aus der das

Problem dieser Arbeit hervorgeht. Der Schluss von V.9 «weil er aus

Gott gezeugt ist» begründet das Nicht-Sündigen-Können ausdrücklich
mit dem Gezeugtsein aus Gott und somit darin, dass Gott Licht und in
ihm keine Finsternis ist. Der Satz bezieht sich nicht nur auf Christen,
sondern auf den Menschen als Geschöpf Gottes schlechthin und dann

allerdings auch auf den Christen, da in ihm die Gottesbeziehung
durch die Befreiung von der Schuld auch von seiner Seite her wieder
deblockiert ist. Alle die «jeder, der»-Sätze von V. 3 an haben diesen

grundsätzlichen Charakter, nur empfinden wir bei Sätzen über das

Sündigen keine Schwierigkeiten. In 6 a bewirkt das Partizip «me-

noon», dass uns die Aussage nicht als so provozierend vorkommt wie
V.9, obwohl der Sachverhalt derselbe ist, wie auch in V.7b. Die Sätze,
die in indikativisch-grundsätzlicher Weise ein Nicht-Sündigen
aussprechen, haben ihren Grund in der Licht-Natur Gottes.

Das «Können» und das «Nicht-Können» ist deshalb von besonderer

Art. Können bzw. Nicht-Können kann im Vorhandensein bzw.

Nicht-Vorhandensein technischer Voraussetzungen oder Hindernisse,
intellektueller Voraussetzungen, ethischer Verpflichtungen, moralischer

und anderer Bindungen usw. begründet sein. Wenn wir aber von
Gott sagen, dass er nicht aufhören könne, Gott zu sein, so ist das wieder

eine andere Art von Können. Es soll damit nicht die Freiheit der
Aseität Gottes bestritten, wohl aber diese Freiheit von Willkür
unterschieden und die Festigkeit der Begründungskraft dieser Freiheit
betont werden. So muss man auch sagen, dass Gott nicht sündigen
könne. Und aus demselben Grund muss auch von jedem, der aus Gott
gezeugt ist, gesagt werden, dass er weder sündige noch sündigen
könne.

Dieser Satz ist also nicht in einem Zuwachs an Kräften oder einer
andern derartigen Veränderung begründet, die sich beim Christen

8 Damit soll der Gedanke, dass hier Teile einer Vorlage miteinander verbunden

werden, wie Bultmann z. St. meint, wie auch seine Vorlagenthese als
solche, nicht bestritten werden. Aus stilistischen Gründen leuchtet mir die These
grundsätzlich ein. Vom ersten Teil von 1, 7 zu 1, 8 gibt es sachlich keinen
Übergang. Aber, ob der zweite Teil von 1, 7 aus der Verbindung von Vorlagenstücken

stammt oder nicht, den Text meine ich auf jeden Fall anders verstehen
zu sollen als Bultmann.

203



durch die Zuwendung zu Jesus oder durch die Taufe vollzogen hätte.
Es ist zwar durchaus von solchen Veränderungen zu reden. Die
Einwohnung des Logos oder des Heiligen Geistes oder beider, die in die

Fülle des göttlichen Lebens und in eine unabsehbare Vielfalt von
Beziehungen hineinnehmen, stellen zweifellos eine wunderbare Veränderung

dar, die überdies fast selbstverständlicherweise noch zahlreiche
weitere Auswirkungen auf Gefühl, Denken und auf das Leibliche
nach sich ziehen oder dies zumindest tun können. Man kann die
Summe und das Ergebnis dieser Veränderungen als neue Natur
bezeichnen. Nur muss man dann auch genau angeben, was mit dem

Wort «Natur» gesagt sein soll. Ich würde lieber sagen, dass die
Beseitigung der Unnatur des Bösen angefangen und die schöpfungsmäs-
sige, von Gott gegebene Natur wieder zum Vorschein komme und wir
wieder ihre Lebensfunktionen vollziehen. So oder so sind nicht diese

Änderungen der Grund für das, was in 3, 9 gesagt wird. Dieser Grund
liegt ausschliesslich in der Herkunft aus Gott und in der Zusammengehörigkeit

mit ihm, letztlich in Gott selbst, wie es ja, es sei nochmals
betont, der Schluss von V.9 ausdrücklich ausspricht. Möchten wir den

Grund in jenen Veränderungen suchen, dann geraten wir unweigerlich
in Widerspruch zu 1, 7 ff. und zu unserer Erfahrung.

Die Realität der Sünde wird mit alledem nicht bestritten. Das Licht
scheint zwar schon und die Finsternis ist schon am Vergehen (2, 8),

aber sie ist doch erst am Vergehen. Doch ist nun klar: die Finsternis,
die Sünde ist nicht aus Gott. Sie ist auch nicht aus uns. Sie geschieht
zwar durch uns, und wir werden schuldig, und durch uns hat sie
Herrschaft in der Welt. Aber durch ihre völlige Unsinnigkeit, Zwecklosig-
keit, Unverständlichkeit kommt an den Tag, dass sie nicht aus uns ist,
dass sie nicht zu uns gehört, etwas Fremdes ist, die Realität des

Unwirklichen und Nichtigen, etwas, das weggenommen werden kann und
durch Christus weggenommen wird. Somit ist der aus Gott Gezeugte
und die Sünde nicht auf gleicher Ebene und folglich ist zwischen
l.Joh. 3, 9 und 1, 7ff. kein Widerspruch. Die Vergebung der Sünden

bestätigt sogar, dass die Sünde dem aus Gott Gezeugten fremd ist.

3.

So lässt sich, wenn an unserm Versuch wenigstens die Grundlinie
stichhaltig ist, folgendes als Ergebnis zusammenfassen:

a) Hinsichtlich der durch das Verhältnis von l.Joh. 3, 9 und 1, 7ff.

aufgeworfenen Frage ist weder im betreffenden Brief selbst noch, im

204



Falle von Uneinheitlichkeit, zwischen den ursprünglich selbständigen
Dokumenten ein Widerspruch.

b) In der oben vorgeschlagenen Interpretation wird sowohl 1, 7 ff.
als auch 3, 9 durch die im Licht des Evangeliums gemachte Welt- und
Lebenserfahrung bestätigt: Wenn wir, was uns begegnet, im Licht des

Evangeliums verstehen", so kommen wir nicht darum herum,
zwischen gut und böse zu unterscheiden. Indem wir das tun, merken wir,
dass das, was wir als Gott zu verstehen lernten, Quelle und Kriterium
alles Guten ist, dass Sünde ihren Grund somit weder aus ihm haben

kann noch aus dem, was von ihm kommt, also auch nicht aus uns, wie

es in l.Joh. 3, 9 gesagt ist. Die Sünde geschieht aber durch uns. Somit
sind wir in Schuld, obschon und weil das Böse nicht aus uns kommt.
Wenn wir trotzdem als die am Leben bleiben, die ihren Grund in Gott
haben und die er sich als sein Gegenüber geschaffen hat, so müssen

wir einsehen und anerkennen, dass sich dies nur dank Versöhnung
und Vergebung ereignen kann.

c) Nicht nur für den Glaubenden, aber jedenfalls gerade auch für
ihn ist es wesentlich, der Welt, dem Leben, den Dingen nicht ohne
Verständnis gegenüber zu stehen. Wer nicht versteht, was ist und
geschieht, kann weder Gott gehorchen noch den Menschen dienen. Aus
dem Verhältnis von l.Joh. 3, 9 und 1, 7ff. kann er entscheidende
Einsicht in die Beziehungen von Gott-Mensch-Leben-Gut-Böse erhalten.

Dabei kann er auch erfahren, dass Verstehen und Erklären nicht
dasselbe sind. Verstehen schliesst auch die Einsicht in die wesenhafte

Nichterklärbarkeit vieler Ereignisse und Tatbestände ein.

d) Besonders wichtig dünkt mich für den Glaubenden, dass er sich
selber verstehen und bejahen kann. Wie soll er sich aber selber bejahen

und daran glauben können, dass er Gottes Geschöpf, aus Gott
gezeugt, von Gott als Mitarbeiter angenommen und geliebt sei, wenn er
sich einmal einreden liess, dass die Sünde aus ihm komme, er also die
Quelle der Sünde sei. Die Quelle der Sünde kann doch keine Vergebung

empfangen. An Rechtfertigung glauben und sich bejahen kann
er nur, wenn er weiss, dass er zwar Schuld hat, dass die Sünde selbst
aber nicht zu ihm gehört, sondern ihm fremd ist.

5 Um das, was hier gemeint ist, einleuchtend und glaubwürdig darzutun,
wäre eine Erörterung der erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Erfahrung

erforderlich. Aus Mangel an Zeit und Raum kann diese Erörterung hier
nicht geboten werden. Ich verweise auf die Arbeit zur Homiletik, die nächstes
Jahr im Sammelband meiner Aufsätze erscheinen soll. Hier muss ich mich mit
einigen bewusst zirkulär gehaltenen Andeutungen begnügen.

205



Das ist keine Verharmlosung der Sünde, wie man vielleicht meinen
könnte. Im Gegenteil: gerade so wird klar, dass die Sünde nichts
Normales und nichts Natürliches, also nichts von vornherein Entschuldbares

ist. Gerade weil sie uns fremd ist, ist es Schuld, ihr zu dienen,
können wir unsere Situation nur als ständige Kampfsituation verstehen,

aber nicht als Situation eines von vornherein aussichtslosen

Kampfes, wie es ja doch sein müsste, wenn wir nicht aus Gott gezeugt,
sondern von Natur Sünder wären.

Bern Kurt Stalder

206


	In ihm ist keine Finsternis

