Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: In ihm ist keine Finsternis

Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In ihm ist keine Finsternis

I. Das Problem

Unter den zahlreichen Problemen, die der erste Johannesbrief dem
Exegeten bietet!, soll uns hier dasjenige beschiftigen, das im 9. Vers
des 3. Kapitels seinen stiarksten Ausdruck findet. Dort heisst es: «Je-
der, der aus Gott gezeugt ist, tut keine Siinde, weil sein Same in ihm
bleibt, und er kann nicht siindigen, weil er aus Gott gezeugt ist.»
«Aus Gott gezeugt sein» ist ein Ausdruck, der in der Alltagssprache
des deutschsprachigen Christen, sogar des Theologen, kaum oder gar
nicht vorkommt. Er wirkt darum wie ein Fremdwort, d.h.: man meint
zunichst, es sei hier von einer ganz exzeptionellen Gruppe von Men-
schen die Rede. Dies trifft aber nicht zu. Der Zusammenhang zeigt so-
fort, was denn auch von niemandem bestritten wird, dass sich der Aus-
druck auf Christen beziehen muss. Dies wird dadurch noch akzen-
tuiert, dass sowohl vorher als nachher, bald implizite, bald ausdriick-
lich (z.B. 2, 18ff.; 4, 1{f.) von den Auffassungen und Verhaltenswei-
sen von Irrlehrern gesprochen wird: im Gegensatz zu diesen Irrlehrern

! Die folgenden Ausfiithrungen sind eine Frucht meiner letzten exegetischen
Vorlesung. Sie zeigen ein wenig die Auswirkung meiner Neigung, mich in der
Exegese u.a. auch von systematischen Uberlegungen bestimmen zu lassen, hier
vom Zusammenhang von 1.Joh. 1, 5 mit 1.Joh. 3, 9, wobei 1, 5 zur Dominante
wird. Fiir den Entschluss, die Uberlegungen hier zu publizieren, waren zwei
Motive wirksam: Der Umstand, dass diejenigen unter den Studenten, die per-
sonlich oder durch ihre Umgebung mit dem Perfektionismus zu tun haben, das
Verfahren und die Ergebnisse als iiberzeugend und befreiend empfunden ha-
ben. Und dann auch der Umstand, dass ich mit dieser Arbeit bei der Arbeit
von Ernst Gaugler, bei dem unser Jubilar zusammen mit mir die Exegese des
Neuen Testaments, die Homiletik und Katechetik studierte, einsetzen konnte,
ein Umstand, der fiir unsern Weg neben und miteinander von erheblicher Be-
deutung war. Zwar konnte ich mich den Ergebnissen meines Lehrers nicht an-
schliessen, aber sein eindringendes Anliegen, der Aussage von 3, 9 gerecht zu
werden, die in seinem Kommentar deutlich genug zu spiiren ist, hat mich im-
mer begleitet und war mir auch bei meiner Vorlesung ein entscheidender An-
trieb.

Aus verschiedenen dussern Griinden blieb mir fiir die Ausfiihrung der Ar-
beit fiir den Druck keine andere Zeit als die meines Ferienaufenthalts im En-
gadin, wo ich jedoch keine andere Literatur bei mir hatte als die folgenden
Kommentare, die ich gerade noch ins Reisegepick stecken konnte. Ich gebe
sie in der Reihenfolge der Druckjahre der mir vorliegenden Auflagen an: 1.

191



muss mit dem Ausdruck «aus Gott gezeugt» jeder rechte Christ ge-
meint sein, und zwar in der Weise, dass man den Satz auch umkehren
und sagen kann: ein rechter Christ ist ein aus Gott Gezeugter, und wer
nicht aus Gott gezeugt ist, ist ebén kein Christ.

Nun wird aber von dem aus Gott Gezeugten behauptet, dass er
keine Siinde tue, sogar, dass er, weil er aus Gott gezeugt ist, nicht siin-
digen kdnne. Ein rechter Christ soll also von sich denken, dass er we-
der eine Siinde tue noch tun kénne. Ich denke jedoch, es sei kaum né-
tig, eine schwierige Volksbefragung durchzufiihren, um sagen zu diir-
fen, dass unter den Leuten, die sich als Christen betrachten, kaum
solche zu finden sind, die von sich selbst glauben, dass sie weder
Siinde tun noch tun kénnen, héchstens solche, die der Meinung sind,
dass es eigentlich so sein sollte, aber leider nicht so ist. Die meisten
werden aber schon den Glauben an ein solches Ideal als verstiegen,
nicht wenige sogar als unchristlich betrachten, geschweige denn, dass
sie es fiir moglich hielten, dass es Menschen gebe, die keine Siinde tun
und nicht einmal tun konnten. Der Grund fiir diese mit hdochster
Wahrscheinlichkeit zu erwartenden Auskiinfte ist, abgesehen von der
weitverbreiteten Meinung, ein Christ miisse sich auf jeden Fall als
Siinder betrachten und fithlen, die Erfahrung, die wir mit uns selber
und mit andern machen.

Der Tatbestand ist um so merkwiirdiger als im selben Brief auch das
- Gegenteil behauptet wird. Da heisst es etwa in 1, 10: «Wenn wir sa-
gen, wir hitten nicht gesiindigt, so machen wir ihn (d.h. Christus oder

Windisch Hans, Die katholischen Briefe, Handb. zum NT, J.C. B. Mohr, Tii-
bingen, Bd. 15 (1. Aufl. 1930), 2., von Herbert Preisker bearbeitete, mit Nachtra-
gen versehene Aufl. (1951). — 2. Schnackenburg Rudolf, Die Johannesbriefe,
Herders Theolog. Kommentar zum NT, Bd.XIII, Fasz.3, Herder Freiburg,
1. Aufl. (1953). — 3. Gaugler Ernst, Die Johannesbriefe, Auslegung Neutesta-
mentlicher Schriften Bd. |, EVZ-Verlag Ziirich, einzige Aufl. (1964) (die betref-
fende Vorlesung wurde natiirlich frither gehalten). — 4. Bultmann Rudolf, Die
drei Johannesbriefe, Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das NT, Vanden-
hoeck u. Ruprecht Gottingen, 1.Aufl. (1967)..— 5. Wengst Klaus, Der erste,
zweite und dritte Brief des Johannes, Okumenischer Taschenbuch-Kommentar
zum NT, Bd. 16 (GTB Siebenstern 502), Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Echter Verlag, Wiirzburg, 1. Aufl. (1978). — 6. Schunack Gerd, Die Briefe des
Johannes, Ziircher Bibelkommentare: NT 17, Theologischer Verlag Ziirich
(TVZ), 1.Aufl. (1982). — Wenn im folgenden einer dieser Autoren genannt
wird, ist immer der betreffende, hier aufgefiihrte Kommentar gemeint. Bei An-
gaben von Seitenzahlen ist es moglich, dass sie in neuern Auflagen nicht mehr
stimmen, so dass der gemeinte Passus irgendwo in der Nihe, meist weiter hin-
ten, gesucht werden muss.

192



Gott) zum Liigner und sein Wort ist nicht in uns.» Dieser Satz konnte
sich freilich auf die Zeit vor der Bekehrung zum Glauben an Christus
und vor der Taufe beziehen. Dies ist bei Aussagen, wie wir sie in 1, 7
finden, nicht moglich und bei 1, 9 nicht wahrscheinlich. Es heisst da
(1, 7): «Wenn wir im Licht leben wie er (Gott) im Licht ist, so haben
wir Gemeinschaft miteinander und das Blut Jesu, seines Sohnes, rei-
nigt uns von jeder Siinde.» Und in 1, 9: « Wenn wir unsere Siinden be-
kennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns unsere Siinden erldsst
und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit.» Das «Bekennen» ist etwas,
was im Leben des Glaubens, also nach der Taufe geschieht. Darum
sind wohl auch die Siinden, die bekannt werden sollen, Siinden, die
nach der Taufe geschehen sind.

Die Aussage von 3, 9 stellt uns fiir sich allein und zusammen mit
den Aussagen von 1, 7-10 vor ein doppeltes Problem, indem sie im
Widerspruch steht einerseits zu unserer Selbsterfahrung, andererseits
zu andern Partien desselben Textes. Beide Probleme sind ernst zu neh-
men. Beginnen wir mit dem zweiten, so ist zu fragen, was von einem
Schriftstiick zu halten sei, das so gravierende Widerspriiche aufweist.
Man muss sich ja dariiber Rechenschaft geben, dass es nicht moglich
ist, einer Reihe von Gedanken zu folgen und sie mitzudenken, sobald
es zwischen den einzelnen Teilen der Reihe Widerspriiche von einem
Ausmass gibt, das es nicht mehr erlaubt, sie aus der Sache heraus zu
klaren und auszugleichen. Wo dieses Mass iiberschritten ist, muss man
zugeben, dass man den Text nicht verstehen kann, und dass man ge-
nau genommen gar nicht weiss, was er sagt. Dies wire bei den ange-
fiihrten wesentlichen Stellen des ersten Johannesbriefes der Fall, wenn
es bei dem bleiben miisste, was bisher gesagt wurde. Dann wire aber
weiter zu fragen, ob dieser Brief, wenn man doch an entscheidender
Stelle gar nicht weiss, was er sagt, im Ernst als Zeugnis von Offenba-
rung und als Teil der Heiligen Schrift akzeptiert werden kann.

Man konnte freilich annehmen, die Widerspriiche im jetzt bestehen-
den Text des ersten Johannesbriefs seien dadurch entstanden, dass
verschiedene, urspriinglich selbstdndige Schriftstiicke spiter so verei-
nigt wurden oder dass ein Spéterer einen Grundtext so bearbeitete,
dass bei der Vereinigung bzw. Bearbeitung die problematischen Wi-
derspriiche entstanden?. Wenn sich jedoch nicht zeigen lédsst, dass die

? Dies scheint die Meinung Windischs zu sein, wobei er aber, wenn ich recht
verstehe, die Widerspriiche nicht allein aus diesem Umstand erkldren will: vgl.
Exkurse S.122f. und S. 136, 2. Abschnitt. Bultmann dagegen rechnet zwar, ab-
gesehen von der Bearbeitung einer Vorlage, auch mit redaktionellen Verdnde-

193



kombinierten Stiicke, bzw. Grundtext und Bearbeitung in Wirklichkeit
iibereinstimmen und der Widerspruch nur ein durch Missgriffe verur-
sachter Anschein ist, so ist die im vorigen Abschnitt dargestellte
Schwierigkeit nur verschoben iind zugleich vergrossert: die Heilige
Schrift als Ganzes enthélt dann zwischen ihren Teilen Widerspriiche,
die thr, zumindest partiell, Verstehbarkeit und Aussagewert rauben
und damit ihren Zeugnischarakter fragwiirdig werden lassen.

Ein nicht minder ernsthaftes Problem liegt vor, wenn zugestanden
werden muss, dass die Aussage von 3, 9 in Widerspruch zur Erfahrung
steht; denn man kann nicht etwas glauben, wovon man weiss, dass es
nicht wahr ist. Man kann gegen diese Feststellung nicht einwenden,
dass man eben dem Zeugnis der Schrift und nicht seiner Erfahrung
glauben miisse und als Beleg dafiir den Fall der Rechtfertigung aus
Glauben anfithren wollen. Denn bei der Rechtfertigung aus Glauben
besteht kein Widerspruch hinsichtlich der Feststellung der Erfahrung.
Im konkreten Fall stellen alle Beteiligten entweder die Anwesenheit
oder das Fehlen von Siinden fest. Aber die Beurteilung des Erfah-
rungstatbestandes ist verschieden. Bei Anwesenheit von Siinde sagt
der Glaube: aber der Siithnetod Jesu ist stirker und du bist trotz dei-
nen Siinden durch ihn von Gott angenommen, wihrend der Unglaube
meint, dass dies unmoglich sei. Sind keine Stinden da, spricht der
Glaube: du bist gleichwohl nur durch Christus von Gott angenom-
men, wihrend der Unglaube denkt: ob er angenommen ist oder nicht
und wie und warum, weiss ich nicht: denn ich weiss iiberhaupt nicht,
was «Angenommen-Sein» bedeuten soll. Der Glaube aber hat bei sei-
nem Urteil irgendwo eine Erfahrung mit Christus, die ihm geniigend
Grund gibt, das Christusgeschehen fiir starker zu halten als alle Siin-
denerfahrungen. Im Fall von 1.Joh. 3, 9 miissten wir, wenn sich die
Sache so verhielte wie oben angenommen, genau das, was wir erfah-
ren haben, fiir unwahr, und das, was wir als nicht vorhanden erfahren,
fiir wahr halten. Und dies ist nicht mdglich. So muss man also auch
unter dem Gesichtspunkt der Erfahrung fragen, ob der Text des ersten
Johannesbriefs, der die Aussage von 3, 9 enthilt, als Offenbarungs-
zeugnis akzeptiert werden konne.

Ausser der Frage der Glaubwiirdigkeit als Zeugnis von Offenba-
rung, sind mit der Aussage von 1.Joh. 3, 9 unter Umstdnden noch zwei
andere, ebenfalls sehr wichtige Problemkomplexe verbunden. Je nach-

rungen. Er versteht aber das, was oben als Widerspruch behandelt wurde,
nicht als Widerspruch, vgl. zu 3, 6a und zu 3, 9.

194



dem wie man die Stelle und was damit zusammenhéingt versteht, er-
gibt sie einen wichtigen Beitrag zum Welt- und Lebensverstidndnis des
christlichen Glaubens und zum Selbstverstdndnis des Glaubigen.

I1. Losungsversuche

In allen in Anmerkung 1 aufgefiihrten Kommentaren, ausser demjeni-
gen von Windisch, wird nun zwar das Verhiltnis von 1.Joh. 3, 9 zu 1,
7ff. nicht als Widerspruch betrachtet. M.E. wird die Nicht-Wider-
spriichlichkeit aber immer dadurch erreicht, dass man die Plerophorie
von 3, 9 irgendwie verkleinert, die Spitze ein wenig «einkiirzt». Das
hat man auch frither schon so gemacht. Schnackenburg fithrt in seinem
letzten Exkurs einige derartige Vorschlidge auf. Aber er selbst tut dann
dasselbe. Die entscheidenden Ausdriicke in seinem Loésungsversuch
sind: Stindennachlass und Siindenfreiheit seien fiir das Urchristentum
zwar noch nicht das gesamte Heil, aber doch der Grundbestand, auf
den alles weitere folgt. So sei, entsprechend jlidischer Erwartung, fiir
die die Siindenfreiheit zu den eschatologischen Giitern gehore, 1.Joh.
3, 9 eine Hereinholung des Eschatologischen in die Gegenwart. Und
mit dem Verbum «menein» werde sowohl das indikativisch Gegebene,
das schon Realisierte, als auch die Gefidhrdetheit dieses Indikativi-
schen und damit Mahnung und Forderung zur Sprache gebracht.
Diese Ausfiihrungen sind an sich wohl zutreffend: nur decken sie sich
weder mit dem paulinischen Indikativ noch mit 1.Joh. 3, 9. Rechtferti-
gung, Heiligung, Leben, Gabe des Geistes sind wohl Angeld auf die
Vollendungswelt. Aber sie sind es, indem sie und weil sie in der Ge-
genwart das, was sie sind, schon ganz sind. So muss auch, wenn diese
Analogie gelten soll, das Nicht-Stindigen und das Nicht-Siindigen-
Konnen schon ganz da sein. So ist die Sache aber bei Schnackenburg
nicht gemeint, sonst wiirde er nicht sagen, die «eschatologischen Aus-
sagen» seien «in gewisser Weise in die Gegenwart hereingeholt»: also
nur die Aussagen und nicht die Wirklichkeit selbst, und nur «in gewis-
ser Weise». Er scheint zu meinen, dass etwas Anfanghaftes, Andeuten-
des mit Ausdriicken belegt werde, die eigentlich die vollendete Wirk-
lichkeit meinen. Das alles macht klar, dass Schnackenburg den be-
fiirchteten Widerspruch zu 1, 7ff. nur durch Minderung von 3, 9 zu
erreichen weiss.

Ernst Gaugler, dem es spiirbar ein tiefes Anliegen ist, der faktisch
vorliegenden Aussage von 3, 9 und den Anliegen der sogenannten Per-

195



fektionisten in den Erweckungsgruppen gerecht zu werden, sucht die
Losung zu gewinnen, indem er das Problem von 3, 9 auf 3, 10 ver-
schiebt (vgl. S.170-178). Er beruft sich (S.177) auf die Kampfsitu-
ation, darauf, dass die Gotteskindschaft bleibe und auf den Unter-
schied von Siinde zum Tode und Siinde nicht zum Tode und meint,
diese Stellen sagten, dass es in der Gemeinde durchaus Siinde gebe,
dass aber der, der im Licht lebt und unter seiner Wirkung und Er-
kenntnis steht, «nie die Gesetzlosigkeit bejahen kann». « Wer grund-
sédtzlich die Siinde bagatellisiert und bejaht, der beweist damit, dass er
[hn nicht kennt», dass er nicht aus Gott geboren, dass er ein Kind des
Teufels ist. Christen aber, denen ihre Siinde eine Qual ist, so dass sie
an den Fiirsprecher appellieren, sind keine Teufelskinder. Der Satz,
dass die aus Gott Gezeugten nicht siindigen, wird also reduziert auf
den Gedanken, dass sie die Stinde nicht bejahen. Und diese Reduk-
tion wird erleichtert durch Ablehnung perfektionistischer Verurteilun-
gen.

Besonders bemerkenswert ist, dass auch die von Gaugler erwdhnten
Perfektionisten, mit denen er sich auseinandersetzt, Pastor J. Paul aus
der Pfingstgemeinde und der Berner Fritz Berger, der Begriinder des
Briidervereins, nach den bei Gaugler gebotenen Zitaten (S. 176) nicht
um Reduktionen herumkommen. Berger will ausdriicklich nicht be-
streiten, dass auch bei Wiedergeborenen «noch manches vorhanden
ist, was nicht sein sollte». Er will aber damit rechnen, dass Christus
uns frei gemacht hat. Und Pastor Paul unterscheidet Nicht-Siindigen
von Siindlosigkeit und meint, das Nicht-Siindigen-Miissen griinde
nicht in einer neuen Natur, sondern in immer erneutem Bleiben in Je-
sus. Dabei versteht sich fast von selbst, dass 3, 9, wenn es nicht als
reine Feststellung anerkannt werden kann, aber dennoch durchgehal-
ten werden soll, sich vom Indikativ in einen Imperativ wandelt, der
dann um so mehr als Druck wirken wird, weil er den Indikativ erset-
Zen muss.

Rudolf Bultmann beseitigt den Widerspruch, indem er bei den Aus-
sagen liber Sein zwei Verdnderungen vornimmt (vgl. zu 3,6 und zu
3,9): Einerseits erklért er, dass sie (bei V.6 «jeder, der in ihm bleibt,
siindigt nicht» und bei V.9 «jeder, der aus Gott gezeugt ist, tut die
Stinde nicht») «grundsétzlich zu verstehen» seien, und das meint
wohl, dem Begriffe nach, im Sinn von: im Gedanken der Zeugung aus
Gott ist enthalten, dass der aus Gott Gezeugte nicht siindigt. Und an-
dererseits, indem er sie (sc. die Aussagen iiber Sein) in Aussagen iiber
Existenzmoglichkeiten verwandelt wie er es schon bei 1, 5 hinsichtlich

196



der Aussagen, dass Gott Licht und keine Finsternis in ihm sei, getan
hat. So gelangt er zu dem Ergebnis: «Das <er kann nicht siindigen>
muss also als die Moglichkeit des Nichtsiindigens verstanden werden,
die der Glaubende als das unverlierbare Geschenk der Liebe Gottes
empfangen hat.»

Klaus Wengst lehnt zwar die Umdeutung von Sitzen iiber Sein in
Sitze iber Moglichkeiten ab (z. B. S. 140). Aber sein eigenes Verfahren
kann 3, 9 auch nicht gerecht werden. Weil Sein sich im Tun bekundet,
hat er die Tendenz, Aussagen iiber Sein in Aussagen {iber Tun {iberge-
hen zu lassen. Von hier aus gibt es jedoch keine Moglichkeit, der Aus-
sage von 3, 9 gerecht zu werden. Der entscheidende Ausdruck, mit
dessen Hilfe er (S.141f.) die Losung in Sicht zu bringen sucht, ist der
Ausdruck «Kampfgeschehen» und die Meinung, dass V.9 nur im
Blick auf ein Kampfgeschehen zu verstehen sei. Es kommt dadurch
zustande, dass in dieser Welt «Gottes andere Wirklichkeit auf unsere
Weltwirklichkeit» trifft und sie «iiberwindet». Wie die Uberwindung
geschieht und was ihr Ergebnis ist, wird nicht ausgefiihrt. Es ist sicher
kein Zustand, sondern ein «bestimmtes Tun» (S. 141 unten). «Inner-
halb dieses Kampfgeschehens gilt beides zugleich: Dass der aus Gott
Gezeugte keine Siinde tut, weil Gott ihn gegen seinen Widerstand ge-
dndert und neugeschaffen hat und weil er ihn gegen seinen Wider-
stand nicht loslédsst: und dass er seine Siinden bekennen muss, weil er
sich als Widerstrebenden und Uberwundenen erkennt...». Die Uberle-
gung verlduft offenbar nach dem Modell von simul justus ac peccator.
Dies ist zwar ein guter Satz: nur geht es hier nicht um diese Frage?.
Wengst berithrt denn den Schluss von V.9 («und er kann auch nicht
siindigen») liberhaupt nie.

Gerd Schunack will zwar durchaus von Sein reden, und das Wort
kommt auch hiufig vor. Aber Sein ist nicht, indem es ist, sondern in-
dem es sich ereignet. So wird das Gezeugtsein aus Gott im Werk Chri-
sti erfahren. « Die aus Gottes Liebe geschaffene Person siindigt nicht —
und «ich> bin es, indem ich mir sagen lasse und im Glauben an den
Namen Jesu bejahe, dass ich aus der in Jesus erschienenen Liebe Got-
tes und also «in ihm> aus Gott gezeugt bin. Das Siindenbekenntnis ist
dann nicht nur kein Widerspruch dazu, sondern Antwort und Aner-
kenntnis, dass die Liebe Gottes das Ereignis ist, in dem ich als gewese-
ner Siinder aus Gott gezeugt bin.» (Hier wére die Mdglichkeit gege-
ben, die Aussagen von 1, 7ff. und die von 3, 9 auf verschiedene Zeiten -

*Vgl. auch die Ausfiihrungen oben zum Losungsversuch Schnackenburgs.

197



zu beziehen und so den Widerspruch zu beseitigen. Aber Schunack tut
das nicht, sondern ldsst das Sein sofort wieder in Ereignis iibergehen)
und sagt: «Menschlicher Vollzug dieses Seins ist die Freiheit, ... in der
Bruderliebe Gottes Wirklichkeit zu bezeugen.» Und zu 9c fiihrt er
dann aus: «Der Schritt vom Nicht-Siindigen zum Nicht-Siindigen-
Konnen ... wendet den Gedanken in eine Zusage ... Das Nicht-Kon-
nen verheisst, dass auch in Zukunft um der Wirklichkeit Gottes in der
Welt willen eine Situation unmdoglich ist, die zum Siindigen iiberwilti-
gen konnte.» — Indem die Aussage von 9¢ in eine Aussage iiber Zu-
kunft und von einer Aussage iiber eine Person in eine Aussage iiber
eine Situation verdndert wird, ist zwar der Widerspruch zwischen 1,
7ff. und 9c aufgehoben, aber doch wohl auch der Sinn von 3, 9.

- Zusammenfassend meine ich sagen zu miissen: alle die geschilder-
ten Bemithungen erweisen sich als unbefriedigend, als erfolglos. Ei-
gentlich konnte man dies zum voraus wissen. Wenn man nidmlich zwei
Aussagen, die sich formal widersprechen, auf ein und dasselbe Feld
bezieht, so kdnnen sie nur immer neu ihre Widerspriichlichkeit doku-
mentieren. Das kann sich nur dndern, wenn jede der beiden Aussagen
auf ein anderes Feld bezogen oder die Aussagen verdndert werden.
Das Zweite ist bei Aussagen von Texten, die zu interpretieren sind,
nicht erlaubt. Das Erste lédsst sich priifen. Da dies in den behandelten
Versuchen jedoch nicht gemacht wurde und trotzdem die Nicht-Wi-
derspriichlichkeit bewiesen werden sollte, blieb nichts anderes iibrig,
als den sachlichen Gehalt in einer Weise zu dndern, die man selber
nicht als Anderung empfand. Nach meinem Urteil entstanden daraus
verkiirzende Umdeutungen der im Zentrum unseres Interesses stehen-
den Aussage von 3, 9. Im folgenden wollen wir die andere Moglichkeit
versuchen, d.h. wir wollen priifen, ob sich alle in Frage stehenden
Aussagen auf dasselbe Feld beziehen.

III. Beitrag zu einem Losungsvorschlag

Das Gemeinsame an allen im vorigen Abschnitt behandelten Losungs-
versuchen besteht darin, dass sie so verlaufen, wie wenn der Mensch,
auf den sie sich beziehen, eine selbstverstdndlich vorgegebene Grosse
wire und die Probleme nur darin bestiinden, zu wissen, was fiir, an, in,
mit diesem Menschen geschieht, was er tut und tun kann oder nicht
tut und nicht tun kann u.s.w.; m.a. W.: die anthropologischen Pro-
bleme sind nur ganz ungeniigend reflektiert, ebenso die Fragen nach

198



Siinde, siindigen, kénnen, nicht kdnnen u.a. Auf diese Fragen soll zu-
mindest so weit eingegangen werden, dass sich mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit beurteilen ldsst, ob sich die Aussagen von 1, 7f.
und 3, 9 auf dasselbe Feld beziehen oder nicht und ob sie sinnvoller-
weise ungeschmaélert nebeneinander bestehen kénnen und auf welche
Weise.

@

Ich beginne mit der Frage, ob sich ndher angeben lasse, was mit dem
Ausdruck «von Gott gezeugt» gemeint ist. — Als Erstes 1dsst sich sa-
gen, dass das Verbum «zeugen» in unserm und andern zeitgendssi-
schen Texten* offenbar in viel allgemeinerer Bedeutung gebraucht
wird als in heutigem Deutsch. Im heutigen Deutsch meint «zeugen»:
durch den Sexualakt die Entstehung eines andern, dhnlichen Wesens
in Gang bringen. In den Texten, die Windisch vorlegt, scheint sich die
Bedeutung etwa folgendermassen umschreiben zu lassen: in irgendei-
ner Weise die Entstehung eines andern Wesens bewirken, das in ir-
gendeinem Sinn mit dem bewirkenden zusammengehort. Wie das Ge-
schehen solcher Zeugung und die Zusammengehorigkeit von Gezeug-
tem und Zeugendem nidherhin gemeint ist, soll und kann nicht aus
friihern Texten abgeleitet werden — solche Belege haben ihren Wert
darin, dass sie die Spannweite der allgemeinen Bedeutung des betref-
fenden Wortes aufweisen’. Es ergibt sich aus der Art des Gott—Welt—
Mensch-Verstdndnisses, in dem das Wort angewendet wird. So kann
es im Alten Testament (Ps.2, 7) fiir den Rechtsvorgang von Adoption
oder Einsetzung gebraucht werden. Bei Philo betont es die Beteiligung
Gottes an Schopfung und Geschopf, die Zusammengehorigkeit und
gegenseitige Zuordnung von beiden. Bei Mysterien ist m. E. die Schau-
ung entscheidend. Im Fall des ersten Johannesbriefs denkt man meist
an die Taufe, und ein Vergleich mit Joh.3, 3 ff. scheint diesem Gedan-
ken Recht zu geben®. Im ersten Johannesbrief ist jedoch im Unter-

* Vgl. die Beispiele bei Windisch S.122f.

> Vgl. meinen Aufsatz «Verstehen von Texten» in «Unterwegs zur Einheit»,
Festschrift fiir Heinrich Stirnimann, hsgg. von J. Brantschen und P. Selvatico,
Universitdtsverlag Freiburg/Schweiz, Verlag Herder Freiburg—Wien, 1980,
S.516ff.

¢ Mir ist es zwar immer noch fraglich, ob in Joh.3, 5 wirklich die Taufe ge-
meint ist. Im ganzen ersten Teil des Johannesevangeliums meint Wasser immer
Reinigung und die Reinigung wiederum Christus, der die Reinheit bringt. Dar-
nach besagte Joh.3, 5, dass die Wiedergeburt durch Christus und den Geist ge-
schaffen werde.

199



schied zu Joh.3, 3ff. und im Gegensatz zu dem, was meist angenom-
men wird, nicht von Wiedergeburt die Rede, sondern von Zeugung
aus Gott schlechthin. Und wie das genauer zu verstehen ist, gibt die
Stelle 3, 9 mit der Wendung «wéil sein Same in ihm bleibt» selber an.
Die Wendung dient zwar primér und unmittelbar der Begriindung des
Satzes, dass der aus Gott Gezeugte nicht siindige. Es ist aber hochst
unwahrscheinlich, dass die Meinung dahin ginge, der aus Gott Ge-
zeugte set zuerst einmal auf eine nicht genannte Weise aus Gott ge-
zeugt worden, und dann sei thm auch noch sein Same gegeben worden
und in ihm geblieben, damit er nicht siindige. Allein wahrscheinlich ist
die Annahme, der Same wirke zuerst einmal die Zeugung aus Gott
und bleibe dann in dem Gezeugten. Ob mit dem Ausdruck «Same»
das Wort Gottes oder der Heilige Geist gemeint sei, ist in diesem Fall
fast unerheblich’. So oder so geht es um das, was im Menschen stin-
dig das Gegeniiber Gottes zu thm und des Menschen zu Gott, die Be-
wegung zu ithm und die Zusammengehorigkeit mit ihm in Gang hélt.

Dies aber ist nicht nur fiir den Christgewordenen grundlegend, es ist
vielmehr ein fundamentaler anthropologischer Sachverhalt schlecht-
hin. Der Text unseres Briefes bringt zwar diese Frage nicht zur Spra-
che. Doch ldsst sich daraus nicht schliessen, dass der Verfasser dar-
tiber keine Meinung gehabt und dass ithm die Sache nicht wichtig
gewesen sei. Er musste aus der Natur der Dinge heraus eine Meinung
dariiber haben, ob alle Menschen aus dem Teufel seien und alle als
Teufelskinder geschaffen wurden. In 3, 12 verridt er diese Meinung
auch, indem er von Abel sagt, dass seine Werke gerecht waren. Somit
ist Abel nach 2, 29 aus Gott gezeugt. Der Verfasser des ersten Johan-
nesbriefs muss die Dinge etwa wie folgt gesehen haben: Die Erschaf-
fung des Menschen als des freien Mitverwalters der Welt besagt, dass
Gott sich dem Menschen und den Menschen sich als Gegeniiber gibt,
und zwar nicht nur von aussen, sondern auch von innen, durch den
Logos und den Geist. Nur so ist der Mensch ein zugleich gerichtetes,
geordnetes und freies und offenes System. Wenn durch dieses System
Stinde aufkommt - davon spéter —, dndert dies an dem System inso-
fern nichts, als Gott trotzdem von aussen und von innen sein Gegen-
tiber bleibt, sonst zerfiele es in Chaos. Die Siinde schiebt sich in dieses
so bestehende System ein. Sie beniitzt das bestehende System, also das

" Vgl. Bultmann S.57 A.5. An sich wire es nicht gleichgiiltig, wenn man ge-
nau ausmachen konnte, ob dies oder jenes gemeint sei. Nur weil man dies
nicht kann, ist es unerheblich.

200



Gott—-Mensch-Gegeniiber, um alles Mdogliche als Richtgrosse (als Got-
zen) einzufiihren und tiber den wirklichen Sachverhalt zu tduschen, al-
les in eine Finsternis zu tauchen, die zugleich als zielloses Lichtermeer
erscheint. Die Versohnung in Jesus Christus, die Vergebung und Weg-
nahme von Siinde und Schuld erweist ihre Wirklichkeit auch vor der
historischen Erscheinung Jesu darin, dass alles, wovon das System
missbraucht und mit Tduschung erfiillt wurde, durchbrochen und
weggerdumt wird und der Mensch wieder als das freie Gegeniiber zu
Gott leben kann, das er, verdeckt durch die Tduschung, nie aufgehort
hat zu sein.

Wenn Gott diese Beziehung nicht aufrecht erhielte, bestiinde der
Mensch nicht mehr. Der Mensch ist nicht eine neutral-biologisch vor-
handene Grdsse, zu der dann auch noch die Gegeniiberbeziehung zu
Gott hinzukdme, sondern dieses Gegeniiberverhiltnis ist der Grund
seiner Existenzmoglichkeit und -wirklichkeit. Auch die Stinde hat ihre
Ansatzstelle und entfaltet ihr Nichtigkeitswesen auf Grund dieser be-
grindenden Gott-Mensch-Relation. Wire es nicht so, wiirde diese Re-
lation nicht durchgehalten, so wiire gar kein Subjekt da, dem etwas
vergeben werden kann, das Vergebung zu empfangen vermag. Dass es
dieses Subjekt gibt, beruht nicht darauf, dass es im Menschen einen
von der Siinde unberiihrten, heilen Rest gibt, sondern darauf, dass
Gott jene Relation durchhilt. Unter diesem Gesichtspunkt ist die
Schopfungsbeziehung der Erlosung und Vergebung vorgeordnet. Un-
ter dem Gesichtspunkt, dass die Schopfung auf Christus hin geschah
und nur in diesem Auf-Christus-Hin moglich war, ist es umgekehrt.

2,

So schwierig es ist, fiir den ersten Johannesbrief Zielstrebigkeit und
klare Disposition festzustellen, kann man doch sagen, dass der Vers 1,
5 die theologische Grund- und Ausgangsthese darstelle. «Theolo-
gisch» ist dabei im engsten Sinn gemeint. Wir brauchen jedoch den
Satz hier nicht ndher zu analysieren. Fiir unsern Zusammenhang genii-
gen folgende Feststellungen: Dass Gott Licht ist, meint sicher, dass
Gott so ist, dass er und nur er Quelle und Grund des Lebens, allen
Heils, aller Freude, alles Guten ist. Und dass in ihm keine Finsternis
ist, besagt, dass es in Gott keine Zweideutigkeit gibt. Das bedeutet
weiterhin, dass aus ihm Boses nicht hervorgehen kann. Was aus Gott
ist, ist gut, und was gut ist, ist aus Gott. Was seinen Grund nicht in

201



Gott hat, hat iiberhaupt keinen Grund, ist nicht wirklich, ist nichtig, ist
Liige.

Dass es Siinde und Boses gibt, ist darum grundlos, unverstandlich,
sinnlos, unerklarlich. Erkldren ldsst sich nur, was Grund, Zusammen-
hang und Sinn hat. Bei Siinde ist dies nicht der Fall. Wohl ist die Frei-
heit des Menschen der Grund fiir die Méglichkeit, dass durch ihn die
Siinde in die Welt kommen kann. Dass von dieser Mdéglichkeit Ge-
brauch gemacht wird, ist jedoch vollig unerklarlich. Die Art, die poin-
tierte Hilflosigkeit, mit der Karl Barth (KD I11/3, 356-411) vom Bdsen
spricht, ist wohl die addquateste Art, davon zu reden. Darum kann
man genaugenommen auch nicht sagen, dass die Siinde vom Men-
schen komme. Sie kommt durch ihn, aber nicht von ihm. Sie kommt,
obwohl sie nicht kommen kann — «konnen» im Sinn jeder denkbaren
Wissenschaft verstanden.

Die johanneischen Schriften fiihren darum das Bose ein, indem sie
es nicht einfithren. Einfithrung wére nur mit Angabe eines Grundes zu
machen. Angabe von Griinden ist jedoch Erklarung, und Erkldrung ist
der Griinde wegen Rechtfertigung. Darum spricht das Johannesevan-
gelium zuerst allein von Gott, Logos, Werden, Licht, Leben — und
dann erscheint, niemand weiss woher und warum, in V.5 plotzlich die
Finsternis. In genau gleich unmotivierter Weise erscheint im ersten
Johannesbrief nach 1, 5 in V.6 die Finsternis. Man muss davon reden,
weil sie auf uns zukommt. Aber mehr kann man dariiber nicht sagen.

Einen dhnlichen Bruch, den man immer wieder als dusserst storend
empfunden hat, haben wir auch in 1, 7: Nachdem betont ist, dass wir,
wenn wir im Licht leben wie er im Licht ist, Gemeinschaft miteinander
haben, kommt vollig iiberraschend der Satz «und das Blut Jesu, seines
Sohnes reinigt uns von jeder Siinde». Nachdem vom Leben im Licht
gesprochen und ausdriicklich erklirt ist, dass dies ein Leben ist wie
das Leben Gottes, kann Siinde eigentlich nicht in den Blick kommen.
Sie erscheint aber und zwar durch unsere unbegreifliche Schuld. Aber
Gott will unser Leben im Licht, das er uns gegeben und wieder gege-
ben hat, nicht durch unsere Schuld zerstoren lassen. Darum reinigt er
uns durch das Blut Jesu. Der erste und der zweite Teil von V.7 bewe-
gen sich somit nicht auf der gleichen Ebene. Der erste Teil «wenn wir
im Licht leben wie er im Licht ist, so haben wir Gemeinschaft mitein-
ander» ist der theologisch-anthropologische Grund unserer Existenz,
zu dem auch die Gemeinschaft gehort. Der zweite Teil ist im Verhilt-
nis zum ersten sozusagen eine Hilfskonstruktion zur Erhaltung des er-
sten, die Korrektur eines Fehlers, die Behebung eines von Fremden

202



verursachten Ungliicksfalls. Es ist also wohl ein Bruch vorhanden, der
durch etwas Unerklérliches verursacht ist, aber kein Widerspruch, der
nur auf einer einzigen Ebene entstehen konnte?.

Einen dhnlichen Fall haben wir auch in 3, 9, der Stelle, aus der das
Problem dieser Arbeit hervorgeht. Der Schluss von V.9 «weil er aus
Gott gezeugt ist» begriindet das Nicht-Stindigen-Konnen ausdriicklich
mit dem Gezeugtsein aus Gott und somit darin, dass Gott Licht und in
ihm keine Finsternis ist. Der Satz bezieht sich nicht nur auf Christen,
sondern auf den Menschen als Geschopf Gottes schlechthin und dann
allerdings auch auf den Christen, da in ihm die Gottesbeziehung
durch die Befreiung von der Schuld auch von seiner Seite her wieder
deblockiert ist. Alle die «jeder, der»-Sitze von V.3 an haben diesen
grundsitzlichen Charakter, nur empfinden wir bei Sdtzen iiber das
Siindigen keine Schwierigkeiten. In 6a bewirkt das Partizip «me-
noon», dass uns die Aussage nicht als so provozierend vorkommt wie
V.9, obwohl der Sachverhalt derselbe ist, wie auch in V.7b. Die Sitze,
die in indikativisch-grundsatzlicher Weise ein Nicht-Siindigen aus-
sprechen, haben ithren Grund in der Licht-Natur Gottes.

Das «Koénnen» und das «Nicht-Konnen» ist deshalb von besonde-
rer Art. Konnen bzw. Nicht-Kdénnen kann im Vorhandensein bzw.
Nicht-Vorhandensein technischer Voraussetzungen oder Hindernisse,
intellektueller Voraussetzungen, ethischer Verpflichtungen, morali-
scher und anderer Bindungen usw. begriindet sein. Wenn wir aber von
Gott sagen, dass er nicht aufhoren kdnne, Gott zu sein, so ist das wie-
der eine andere Art von Koénnen. Es soll damit nicht die Freiheit der
Aséitat Gottes bestritten, wohl aber diese Freiheit von Willkiir unter-
schieden und die Festigkeit der Begriindungskraft dieser Freiheit be-
tont werden. So muss man auch sagen, dass Gott nicht stindigen
konne. Und aus demselben Grund muss auch von jedem, der aus Gott
gezeugt ist, gesagt werden, dass er weder siindige noch siindigen
konne.

Dieser Satz ist also nicht in einem Zuwachs an Kriften oder einer
andern derartigen Verdnderung begriindet, die sich beim Christen

8 Damit soll der Gedanke, dass hier Teile einer Vorlage miteinander verbun-
den werden, wie Bultmann z.St. meint, wie auch seine Vorlagenthese als sol-
che, nicht bestritten werden. Aus stilistischen Griinden leuchtet mir die These
grundsitzlich ein. Yom ersten Teil von 1, 7 zu 1, 8 gibt es sachlich keinen
Ubergang. Aber, ob der zweite Teil von 1, 7 aus der Verbindung von Vorlagen-
stiicken stammt oder nicht, den Text meine ich auf jeden Fall anders verstehen
zu sollen als Bultmann.

203



durch die Zuwendung zu Jesus oder durch die Taufe vollzogen hitte.
Es ist zwar durchaus von solchen Verdnderungen zu reden. Die Ein-
wohnung des Logos oder des Heiligen Geistes oder beider, die in die
Fiille des gottlichen Lebens und in eine unabsehbare Vielfalt von Be-
ziehungen hineinnehmen, stellen zweifellos eine wunderbare Verdnde-
rung dar, die iberdies fast selbstverstdndlicherweise noch zahlreiche
weitere Auswirkungen auf Gefiihl, Denken und auf das Leibliche
nach sich ziehen oder dies zumindest tun kdnnen. Man kann die
Summe und das Ergebnis dieser Verdnderungen als neue Natur be-
zeichnen. Nur muss man dann auch genau angeben, was mit dem
Wort « Natur» gesagt sein soll. Ich wiirde lieber sagen, dass die Besei-
tigung der Unnatur des Bosen angefangen und die schépfungsmis-
sige, von Gott gegebene Natur wieder zum Vorschein komme und wir
wieder ihre Lebensfunktionen vollziehen. So oder so sind nicht diese
Anderungen der Grund fiir das, was in 3, 9 gesagt wird. Dieser Grund
liegt ausschliesslich in der Herkunft aus Gott und in der Zusammen-
gehorigkeit mit ihm, letztlich in Gott selbst, wie es ja, es sei nochmals
betont, der Schluss von V.9 ausdriicklich ausspricht. Mochten wir den
Grund in jenen Verdnderungen suchen, dann geraten wir unweigerlich
in Widerspruch zu 1, 7ff. und zu unserer Erfahrung.

Die Realitdt der Siinde wird mit alledem nicht bestritten. Das Licht
scheint zwar schon und die Finsternis ist schon am Vergehen (2, §),
aber sie ist doch erst am Vergehen. Doch ist nun klar: die Finsternis,
die Siinde ist nicht aus Gott. Sie ist auch nicht aus uns. Sie geschieht
zwar durch uns, und wir werden schuldig, und durch uns hat sie Herr-
schaft in der Welt. Aber durch ihre vollige Unsinnigkeit, Zwecklosig-
keit, Unverstdndlichkeit kommt an den Tag, dass sie nicht aus uns ist,
dass sie nicht zu uns gehort, etwas Fremdes ist, die Realitit des Un-
wirklichen und Nichtigen, etwas, das weggenommen werden kann und
durch Christus weggenommen wird. Somit ist der aus Gott Gezeugte
und die Siinde nicht auf gleicher Ebene und folglich ist zwischen
1.Joh. 3, 9 und 1, 7ff. kein Widerspruch. Die Vergebung der Siinden
bestitigt sogar, dass die Siinde dem aus Gott Gezeugten fremd ist.

&

So ldsst sich, wenn an unserm Versuch wenigstens die Grundlinie
stichhaltig ist, folgendes als Ergebnis zusammenfassen:

a) Hinsichtlich der durch das Verhiltnis von 1.Joh. 3, 9 und 1, 7ff.
aufgeworfenen Frage ist weder im betreffenden Brief selbst noch, im

204



Falle von Uneinheitlichkeit, zwischen den urspriinglich selbstindigen
Dokumenten ein Widerspruch.

b) In der oben vorgeschlagenen Interpretation wird sowohl 1, 7ff.
als auch 3, 9 durch die im Licht des Evangeliums gemachte Welt- und
Lebenserfahrung bestétigt: Wenn wir, was uns begegnet, im Licht des
Evangeliums verstehen®, so kommen wir nicht darum herum, zwi-
schen gut und bdse zu unterscheiden. Indem wir das tun, merken wir,
dass das, was wir als Gott zu verstehen lernten, Quelle und Kriterium
alles Guten ist, dass Siinde ithren Grund somit weder aus ihm haben
kann noch aus dem, was von ithm kommt, also auch nicht aus uns, wie
esin 1.Joh. 3, 9 gesagt ist. Die Siinde geschieht aber durch uns. Somit
sind wir in Schuld, obschon und weil das Bdse nicht aus uns kommt.
Wenn wir trotzdem als die am Leben bleiben, die ihren Grund in Gott
haben und die er sich als sein Gegeniiber geschaffen hat, so miissen
wir einsehen und anerkennen, dass sich dies nur dank Verséhnung
und Vergebung ereignen kann.

¢) Nicht nur fiir den Glaubenden, aber jedenfalls gerade auch fiir
ihn ist es wesentlich, der Welt, dem Leben, den Dingen nicht ohne
Verstdndnis gegeniiber zu stehen. Wer nicht versteht, was ist und ge-
schieht, kann weder Gott gehorchen noch den Menschen dienen. Aus
dem Verhiltnis von 1.Joh. 3, 9 und 1, 7ff. kann er entscheidende Ein-
sicht in die Beziehungen von Gott-Mensch-Leben-Gut-Bose erhal-
ten. Dabei kann er auch erfahren, dass Verstehen und Erkldren nicht
dasselbe sind. Verstehen schliesst auch die Einsicht in die wesenhafte
Nichterkldrbarkeit vieler Ereignisse und Tatbesténde ein.

d) Besonders wichtig diinkt mich fiir den Glaubenden, dass er sich
selber verstehen und bejahen kann. Wie soll er sich aber selber beja-
hen und daran glauben kénnen, dass er Gottes Geschopf, aus Gott ge-
zeugt, von Gott als Mitarbeiter angenommen und geliebt sei, wenn er
sich einmal einreden liess, dass die Siinde aus ihm komme, er also die
Quelle der Siinde sei. Die Quelle der Siinde kann doch keine Verge-
bung empfangen. An Rechtfertigung glauben und sich bejahen kann
er nur, wenn er weiss, dass er zwar Schuld hat, dass die Siinde selbst
aber nicht zu ihm gehort, sondern ihm fremd ist.

*Um das, was hier gemeint ist, einleuchtend und glaubwiirdig darzutun,
wire eine Erorterung der erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Erfah-
rung erforderlich. Aus Mangel an Zeit und Raum kann diese Erorterung hier
nicht geboten werden. Ich verweise auf die Arbeit zur Homiletik, die néchstes
Jahr im Sammelband meiner Aufsitze erscheinen soll. Hier muss ich mich mit
einigen bewusst zirkulidr gehaltenen Andeutungen begniigen.

205



Das ist keine Verharmlosung der Siinde, wie man vielleicht meinen
konnte. Im Gegenteil: gerade so wird klar, dass die Stinde nichts Nor-
males und nichts Natiirliches, also nichts von vornherein Entschuld-
bares ist. Gerade weil sie uns fremd ist, ist es Schuld, ihr zu dienen,
konnen wir unsere Situation nur als stindige Kampfsituation verste-
hen, aber nicht als Situation eines von vornherein aussichtslosen
Kampfes, wie es ja doch sein miisste, wenn wir nicht aus Gott gezeugt,
sondern von Natur Siinder wiren.

Bern Kurt Stalder

206



	In ihm ist keine Finsternis

