Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Hirschers Forderung nach salbungsvollem Reden
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hirschers Forderung nach salbungsvollem Reden

Fiihrende Altkatholiken nach 1870 betonten das Wirken des Heiligen
Geistes in der Kirche. Sie standen damit in einer Tradition, fiir welche
die beiden Tiibinger J.A.Mdhler und Johann Baptist Hirscher
(1788-1865) von zentraler Bedeutung sind. Diese beiden Theologen
stehen sich in vielem, so im «organischen», pneumatologisch be-
stimmten Kirchenbegriff, nahe. Die Akzente werden indes sehr unter-
schiedlich gesetzt.

Bei Hirscher kann man lesen: «Die Meditation geht iiber in freie
Ergiessungen des Gemiites gegen Gott, und die durch die Wahrheit
emporgehobene Seele {iberldsst sich dem Eindrucke, welchen tiefe Be-
herzigung derselben auf sie gemacht hat und macht. Der Geist emp-
fangt jetzt jene innere Weihe, welche sich sofort {iber alle Handlungen
des Menschen ergiesst... Ein Mann nun, welcher weder das Wort Got-
tes studiert noch sonst sich betend im Umgang mit dem Heiligen hilt,
wie wird er dem Dienst des Wortes vorstehen? Welche Salbung mag in
seinem Reden sein'?»

Eine gewisse thematische Berlihrung mit diesen Worten hat das fol-
gende Mohler-Zitat: « Wenn das Christentum frither im Gemiite unse-
res Herrn und im Gemiite seiner vom Heiligen Geist erfiillten Apostel
lebte, als es Begriff, Rede und Buchstabe ward, so werden wir behaup-
ten miissen: Ehe der Buchstabe, war der Geist...2.»

Selbst dieses Zitat, welches das Wort « Gemiit» in einem heute nicht
mehr iiblichen Sinn enthilt, zeigt die Sauberkeit des Mohlerschen
Stils, neben welchem Hirschers Schreibweise kaum bestehen kann.
Auch wenn das Wort «Salbung» im Hirscher-Zitat fehlte, so driangte
sich doch die Charakterisierung seines Stils als eines salbungsvollen
auf.

Mohler will Klarheit der Gedanken und Zusammenhinge. Und weil
sie thm gelingt, ist er auch heute noch gut lesbar. Hirscher aber will
begeistern fiir das, was er vortrdgt. Er braucht zu seinen Aussagen Zu-
sdtze, welche heute eben als salbungsvoll, d.h. nicht nur als {iberfliis-
sig, sondern auch als verunkldrend, empfunden werden. Es gelingt

"Bei Erwin Keller: Joh.B. Hirscher, in der Reihe «Wegbereiter heutiger
Theologie», Graz 1969, S. 158f.

? Paul W.Scheele: Joh. Adam Mohler, Reihe «Wegbereiter...», Graz 1969,
S.99.

152



ihm nicht wie Mdhler, durch die Sache selber zu gewinnen. Er muss
zusitzlich begeistern.

Was meint Hirscher mit der Salbung? Er meint die Wirklichkeit des
Heiligen Geistes im Leben der Kirche und ihrer Glieder. Das Wort
steht nahe beim Salbol als Symbol des Geistes. Hirschers Sehnen geht
danach, dass das geistliche Leben wirklich werde, dass es wirke und
geschehe. Er ist gegen eine distanzierte Reflexion tiber das Wesen und
Sein, sei es des Geistes oder sei es aller drei gottlichen Personen.
Wenn die Neuscholastik solche Reflexion pflegte, so lehnte er dies
klar ab, womit er sich viel Anfeindung zuzog.

Geiselmann schreibt: «Sich mit dem Dogma der Trinitidt beschifti-
gen ist daher (sc. nach Mohlers Ansicht) keineswegs veraltete Schola-
stik und Afterspekulation. Noch viel weniger heisst dies, die Theologie
von den hochsten Interessen der Menschheit und des Herzens auf ent-
ferntere Probleme ablenken. Denn bei dem Dogma vom dreipersonli-
chen Gott geht es letztlich um unser eigenes Dasein: Nostra res agitur.
Das ist deutlich auch gegen J.B. Hirscher gesagt’.» Hirschers Anlie-
gen ist genau wie Mdhlers dieses «nostra res agitur». Vom selben An-
liegen her aber verwirft der eine die «Spekulation» und fordert sie der
andere.

Wenn wir Hirschers wie Mohlers Theologie auf dieses «nostra res
agitur» hin betrachten, so kénnen wir beobachten, dass einerseits der
Stil Mohlers heute noch {iberzeugt, uns nahe ist, dass aber andererseits
Hirscher in vielen praktischen Beziigen moderner ist. Sein konkretes,
wirklichkeitsnahes Verstindnis des Geistes fiihrt ihn zu der Beobach-
tung der Kirche und der Menschen seiner Zeit. Als Beobachter ist es
thm dann nicht méglich, «in dem einzelnen Lebensfalle jemal zu be-
stimmen, was die Gnade und was des Menschen eigene Kraft wirke
oder gewirkt habe... Was da Gott und dem Menschen zukomme, kann
allein der Herzenskenner (d.i. Gott und nicht der Neuscholastiker)
entscheiden*.»

Dieser Einsicht vom In-eins-Gehen des gottlichen und menschli-
chen Wirkens entspricht Hirschers Stil nicht, indem hier die Salbung,
welche die gottliche Seite einer Forderung oder eines Geschehens be-
tont, von der Aussage getrennt werden kann — wobei natiirlich die
Aussage nicht nur menschliche Dinge betrifft.

* Jos. R. Geiselmann: Die theol. Anthropologie J. A. Mohlers, Freiburg 1955,
S.152.
* Joh. B. Hirscher, Die christl. Moral 1851, Bd. 1, S.408.

123



Hirscher weiss, dass der Heilige Geist Christi Wort heute in der Kir-
che wirkt. Dabei kann «die Kirche Christi ... das Wort vom Vater nur
je an einem bestimmten Orte, zu einer gewissen Zeit, vor bestimmten
Hérern ... verkiinden» . Diese Beachtung der Konkretheit fiithrt Hir-
scher zur Forderung verschiedener Reformen wie der Einfithrung der
Landessprache in der Liturgie, der celebratio versus populum, der Ab-
schaffung des Zwangszo6libats — zu den verheirateten Laien gehort ein
verheirateter Priester — der Beachtung einer «Hierarchie der Wahrhei-
ten» (um es modern zu sagen) bei Verkiindigung und Unterricht u.a.
mehr.

Konkret ist Hirscher aber noch in einer ganz besondern Beziehung.
Wenn Mohlers Zuriickweisung Hirschers gelesen wird, kénnte sich die
Vermutung ergeben, es spiele bei Hirscher die Trinitdtstheologie keine
grosse Rolle. Diese Vermutung wére falsch. Vielmehr spielt sie bei thm
eine ungleich grossere Rolle als bei Mohler. Wie Hirscher redet Moh-
ler oft vom Heiligen Geist, im Unterschied zu jenem aber wird bei thm
nur wenig merkbar, dass es sich um die eine Person der Trinitdt han-
delt, welche zu den andern gottlichen Personen in einer bestimmten
Beziehung steht. Bei Mohler spielt die Trinitdtsfrage fast nur eine
Rolle bei der Betrachtung des Menschen, wobei es um den einzelnen
Menschen geht, und dies nicht um den konkreten von Mohler beob-
achteten Menschen, sondern um ein in Philosophie und Theologie tra-
diertes Menschenbild. Nur selten finden sich karge Andeutungen fiir
eine weitere Bedeutung der Trinitdtstheologie, so etwa die Bemerkun-
gen, nach welchen das allgemeine Priestertum christologisch, das be-
sondere pneumatologisch begriindet sei®, ohne dass aber solche An-
deutungen weiter bedacht wiirden. Nicht einmal beim Abschnitt in der
Symbolik, der tiber die Quéker handelt, welche Mo6hler wegen ihres
Ernstnehmens des eigenen Selbsts eines jeden Christen offensichtlich
faszinieren, findet sich eine trinitarische Reflexion, obgleich eine sol-
che hier sehr nahe lage.

Vollig anders ist es bei Hirscher. Spielerisch schlug ich aufs Gerate-
wohl 20 Stellen aus verschiedenen Werken auf. Bei 18 fand sich ent-
weder auf der aufgeschlagenen Seite oder in deren unmittelbarem Zu-
sammenhang eine trinitarische Aussage. (Ein zweiter Versuch war we-
niger iiberzeugend ... entsprechend Hirschers unsystematischer Art sei
hier der erste als massgebend betrachtet. Der allgemeine Eindruck,

S Moral I, S.412.
¢ Geiselmann S.50f.

154



den der Leser gewinnen wird, wenn er Hirscher liest, diirfte mir Recht
geben.)

Ein paar Beispiele mogen zeigen, von welcher Art solche Aussagen
sein konnen: Der historische Christus ist die Sonne, der Heilige Geist
die verborgene, ewig treibende Kraft des Samens’. — Die Stelle
Joh.6,44, niemand komme zum Sohn, es ziehe ihn denn der Vater,
wird so verstanden, dass in diesem «Ziehen» der Heilige Geist gese-
hen wird, da unser Glaube, unsere Liebe, unsere Hoffnung, Kraft und
Tatigkeit aus Gott durch den Heiligen Geist sind®. — Erspare dir die
Selbstpriifung, da du schon gepriift bist durch das Urteil der Mitmen-
schen, auch der Feinde, die ebenfalls unter dem Heiligen Geist ste-
hen?’. — Die Kiche kommt von Christus her und geht auf seine Wieder-
kunft zu. Verbunden ist sie in dieser Spannung mit Christus durch den
Geist %, — Christus hat den Geist entziindet. Dieser bewirkt im Verlauf
der Kirchengeschichte keineswegs zunehmenden Abfall und Distanz,
sondern vielmehr Fortschritt, das Wachsen des Senfkérnleins, da end-
lich der Glaube in das Schauen Christi iibergeht!'. — Das ist das Le-
ben, das ist das hochste Gliick und Gut auf Erden, dass wir das Ge-
fiithl der Gotteskindschaft durch den Heiligen Geist in den Herzen
empfangen haben ... wir sind nicht gering !,

«Wir sind nicht gering», sagt Hirscher. Ohne weiter die Spannung
zu bedenken, kann er auch von der ewigen Ohnmacht des Menschen
vor Gott reden. Dasselbe Wort «Selbstliebe» ist ihm Bezeichnung ei-
ner siindhaften wie einer tugendhaften Haltung. Bei all seiner Unklar-
heit aber kann einen Hirscher beeindrucken, wenn er zeigt, dass unser
Selbst nicht gering ist, sondern gross, und dies in einer reichen Struk-
turierung. Die Darstellung dieser Struktur findet wie von selbst immer
wieder zu trinitarischen Begriffen. Das Selbst ist in sich gemeinschaft-
lich, auf Gemeinschaft hin ist es auch angelegt, wie Gott in sich und
mit den Menschen in Gemeinschaft lebt.

Wenn Hirscher das Ich oder das Selbst betont und will, dass es
ernstgenommen und geliebt wird, dann steht er in einer Zeitstromung,
man denke nur an den Zentralpunkt der Theologie von Georg Hermes

" Hirscher, Nachgelassene kleine Schriften, ed. 1868, S.178, fast umgekehrt
S.176f.

¥A.a.0.S.179.

’ Betrachtungen iiber die Evangelien I, 1849, S.147f,

0 Keller a.a.0. S.374ff.

" Keller a.a. 0. S.374ff.

"2 Hirscher, Betrachtungen iiber siamtliche Episteln II, 1862, S. 161.

153



mit seinem «dubito ergo sum» oder an Franz v. Baaders «cogitor ergo
sum». (Baaders Abwandlung der Formel von Descartes diirfte Hir-
schers Denken ndherstehen, da sie Gott ahnen ldsst, der mich denkt.)

Wie betrachtet nun Hirscher das Selbst? Er schreibt: « Der Mensch
ist Geist und Kind Gottes: er hat als solcher ein heiliges Selbstgefiihl.
Gott ist es, welcher thn mit diesem heiligen Hochgefiithl weiht. Ver-
sinkt nun aber der Mensch eigenliebig in sein Selbst und wendet er
sich darin von Gott, so tiberldsst ihn Gott hinwiederum seinem Selbst-
dienste ... d.i. das Bose, dieser in sich beschlossene ... Stolz. Statt des
nach dem Bilde Gottes geschaffenen, schwunghaft dem Dreieinigen
zugewendeten und liebeseligen Geistes erscheint ein Thier..."3.» Wir
lesen auch: « Wenn die Liebe sich in Gott gegen die Briider wendet, so
stellt sich ein grosser Verein der Herzen und Willen dar. Alle gehoren
Allen in einem unermesslichen Bediirfen, Génnen, Geben, Empfan-
gen und Erwidern. Das ist das Reich Gottes und das Gute. Wo aber
die Selbstsucht herrscht, da ist weder Bediirfen noch Gdnnen noch
Geben noch Empfangen noch Erwidern'4.» Bemerkenswert ist, dass
nach Hirscher der Egoist also auch nicht richtig ein Bediirfen und
Empfangen vermag. Es geht um wechselseitige Beziehungen. Orga-
nisch fiihrt die Gemeinschaft des Menschengeistes mit dem Geist Got-
tes zur Gemeinschaft mit den Mitmenschen: «Endlich steht die Ach-
tung der Briider im engsten Zusammenhange auch mit der Selbstach-
tung und mit Allem, was diese an Bedeutung in sich begreift '>.» Nur
wenn ich das Wertvolle in mir achte, kann ich dasselbe in den Briidern
achten — und nur wenn ich das Wertvolle in den Briidern achte, kann
ich es in mir. Christus hat uns geachtet — und wer ein Kind aufnimmt,
nimmt Christus auf'®. Endlich wird diese Gemeinschaft der Achtung
dazu fiithren, dass wir danach streben, dass auch die andern einander
achten'”, was im engsten Zusammenhang steht mit aller Gerechtigkeit
und Ordnung des biirgerlichen und gesellschaftlichen Lebens. Ich
ehre nicht nur in den Armen Christus, sondern auch im Kénig und in
den Eltern ehre ich Gott'®, Also auch hier wieder finden sich wechsel-
seitige Beziehungen.

13 Moral 11, S.352f.
14 Moral 11, S.354.

13 Moral 111, S.127.
16 Moral III, S.128.
17 Moral III, S.129.
¥ Moral 111, S.127.

156



Der Christ muss zudem die Wiirde seiner «Erhdhung zum Geist»
auch von den andern anerkannt wissen wollen. Er darf nicht von der
Selbstachtung lassen, da er sonst das Selbstgefiihl des Géttlichen in
sich ertotete '°.

Die Gottvereinigung ist vor allem etwas von Gott Gegebenes, aber
zugleich etwas vom Menschen Ergriffenes und Gepflegtes?'. Kurz
nach dieser Aussage allerdings kann der unsystematische Hirscher
ohne Erorterung der Spannung zum Vorigen schreiben, dass die Kir-
che in ihren Segnungen den Menschen als den ewig Ohnmichtigen,
Gott aber als den reichen und alleinigen Geber darstelle.

Trotz dieser oft verwirrenden Unklarheit ist der gemeinschaftliche,
trinitarisch-ekklesiologische Hintergrund des Hirscherschen Denkens
stark. Daher fiihrt auch Hirschers grosses Interesse am Selbst nicht zu
Individualismus. So ist er auch nicht gendétigt, diesen abzuwehren
etwa durch Betonung des Negativen am Interesse fiir das Selbst.
«Selbstliebe» kann zwar auch eine siindige Haltung bezeichnen, ist
aber bei Hirscher vorwiegend als Tugend gesehen. Sein Interesse am
Selbst muss vom erwidhnten Hintergrund her vielmehr zu einer syn-
odalen Sicht der Kirche fiihren. Immer wieder beschiftigt er sich mit
der Forderung nach hdufigen Synoden auf diézesaner, regionaler und
umfassender Ebene?'.

Die hier gemachten Hinweise zeigen zweierlei: Einmal zeigen sie,
dass fiir Hirscher die Trinitdtsfrage nicht eine Sonderfrage der Theolo-
gie ist, sondern dass sie die ganze Theologie beherrschen muss. Dann
aber zeigen sie auch, wie ungleichartig und nicht durchdacht das bet
Hirscher ist. Was mogen die Griinde fiir diesen Mangel sein?

Ein Grund mag im dridngenden, salbungsvollen Stil durchscheinen:
Dass geschehe, was Gott will, denn Gott ist Wille??, das ist das Be-
tonte, nicht etwa die Betrachtung des Seins Gottes. Eine solche gerit
leicht in den Verdacht belangloser Spekulation.

Ein weiterer Grund mag in folgendem liegen: Hirscher kann zwar
sagen, es miisse der Erzieher daraufhin wirken, dass die Kinder zum
Glauben erwachen, dass die Liebe zu Gott in ihnen erbliihe. Er lehnt
es ab, die Kinder gut und nach allen pddagogischen Regeln zu unter-

¥ Moral 111, S.104.

* Hirscher, Erorterungen iiber die grossen religiosen Fragen..., 1847,
S. 130f.

2 Keller, s. Inhaltsverzeichnis.
2 7Z.B. Moral II, S.350.

157



richten, ohne dass darauf geachtet wird, dass aus den Kindern selber
das Entscheidende erwichst. Zugleich aber fordert er, dass der rechte
Geist vom Katecheten auf die Kinder ausgehen solle? — d.i. eben die
Salbung?* —, ohne die Spannung zu bedenken oder auch nur zu mer-
ken (wie so manches Mal nicht). Die Folge ist, dass er oft viel autoriti-
rer ist, als es seiner bewussten Intention entspricht. So kommt das Tri-
nitarische zu kurz, es verkiimmert doch immer wieder zum — leider
weithin im Abendland traditionellen — latent subordinatianischen
Denken in einer dreigestuften Reihenfolge «Vater — Sohn — Geisty,
welche Reihe sich fortsetzt in der Weitergabe des Geistes vom Amts-
~trager auf die Laien. Es ist dann doch eher eine Reihenfolge und nicht
eine Gemeinschaft. Es geschieht z. B. im katechetischen Bereich nicht
dies, dass der Katechet auf den Geist wartet, wie er sich in den Kin-
dern zeigt und von ihnen her den Katecheten bereichert. Es kann sein,
dass Hirscher bloss bei Ansidtzen dazu stehengeblieben ist, weil er
nicht selber aktiv in der Seelsorge und im Unterricht tétig war. So er-
fuhr er nicht, wie real das von ihm Erahnte sein kann. Seine Professo-
rentitigkeit im Stil der Zeit und bei grossen Horerzahlen konnte ihm
das nicht geben.

Die Ungunst der Zeit war gewiss auch ein Grund fiir den erwéhnten
Mangel. Heute wire die Zeit giinstiger. Uberall wird von Teamwork
und Kreativitit, die es zu wecken gelte, geredet. Doch gerade die Art,
wie manchmal Theologen darauf eingehen, schreckt andere wieder ab.
Es konnte sein, dass bei solch «progressiven» Theologen ein dhnlicher
Mangel zu finden wire wie bei Hirscher, ndmlich der, dass das Urbild
aller Gemeinschaft, die Trinitdt, nicht bedacht wird. Interessant ist,
dass der sehr lesenswerte Band iiber Hirscher in der Reihe « Wegberei-
ter heutiger Theologie» das Phdnomen des trinitarischen Denkens bei
Hirscher nicht beachtet. Dieser Mangel ist aber auch bei den Altka-
tholiken zu beobachten, welche Hirscher viel zu verdanken haben.
Wenn wir daran denken, dass im Zusammenhang mit der filioque-
Frage, hinter welcher sich doch ein latenter Subordinationismus ver-
bergen diirfte, die Altkatholiken eigentlich genotigt gewesen wiiren,
vermehrt iber die Trinitdtsfrage und ihre Zusammenhinge nachzu-
denken und sich wohl auch zu fragen, ob das zentrale christliche
Dogma etwas mit der Autorititsfrage, welche 1870 betont Thema war,

» Moral 11, S.43 u.a.
S, Anm. 1.

158



zusammen mit der Frage nach der rechten Kirchenstruktur zu tun
habe, so zeigt das Fehlen dieses Nachdenkens, wie abstrakt die Trini-
titstheologie geworden war, wie dringend also Mohlers Forderung ist,
sie erneut zu bedenken, denn «nostra res agitur». Ja, es geht um die
Frage der Kirche.

Wettingen Peter Amiet

139






	Hirschers Forderung nach salbungsvollem Reden

