Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Uberlieferung und Freiheit zum Ursprung
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberlieferung und Freiheit zum Ursprung

Alles geschichtliche Geschehen ist begrenzt; und das Geschehen der
Geschichte selber hat seinen Anfang und geht zu Ende. Der Mensch
und sein jeweiliges Zeitalter sind im Wandel unterwegs. Es bleibt ihm
nichts anderes, als diese Grundbestimmung seines Daseins zu {iber-
nehmen. Thm ist eine Frist gesetzt — und Auflehnung gegen seine ge-
ringe Spanne, so heroisch sie ihm gelegentlich scheinen mag, bricht
vor dem Weltlauf zusammen und vertut das einzig Gewihrte, die Zeit
seiner moglichen Bewidhrung. Was diese sei, bleibt ihm Frage; und die
Antwort, die er wahrend des Verlaufs seiner persénlichen Geschichte
findet oder verfehlt, griindet immer im Verhiltnis seines geschichtli-
chen Daseins, also darin: ob es gelingt, innerhalb seiner Grenzen das
eigene Herkommen in seiner dauernden Unabgeschlossenheit so zu
tibernehmen, dass ihm tiber Anfang und Ende hinaus in seiner BefTri-
stung Ursprung und Ziel eroffnet werden. Setzt er dagegen selber bei-
des, so wihlt er aus seiner Begrenztheit entweder ein blosses Inner-
halb oder er verfallt einem weitgehenden Ausserhalb und verpasst in
beidem das ihm einzig zugemessene Mass: seinen Ort so zu erfiillen,
dass seine Grenzen sich weiten und ihm aufgehen kann, woher er
kommt und wohin er geht.

Die Geschichte der christlichen Uberlieferung zeigt, welcher Weg
dem abendldndischen Menschentum bestimmt worden ist. Die
schwindende Bedeutung ihres Uberlieferten innerhalb der Weltge-
schichte, iber die sich kein Einsichtiger hinwegtiuscht, weckt die
Frage, was es mit dieser einstigen Bestimmung auf sich habe: ob es
mit ihr an und fiir sich nichts gewesen sei; oder ob sie im Lauf der Ge-
schichte mehr und mehr verfehlt worden, so dass wir sie heute kaum
mehr kennen; oder ob sich die Bestimmung jetzt in der Geschichte
nicht mehr lebendig wandle, sondern grundsitzlich dndere in ein
Neues, das wir noch nicht zu erkennen vermdgen. — Die Geschichte
der christlichen Uberlieferung gibt auf diese Fragen unmittelbar keine
Antwort, wohl aber kommen ihre einzelnen Abschnitte nur unter sol-
chen Fragen zu einem gemdissen Sprechen; denn Ursprung und Ziel
sind bloss historischer Forschung unzuginglich und einzig erfahrbar
fiir eine geschichtliche Einsicht, die entschlossen ist, das Eigenste im-
mer wieder urspriinglicher zu iibernehmen und in solcher Ubernahme
zugleich unentwegt nach dem Ziel Ausschau zu halten. Wenn dieses
Eigenste nichts Historisches ist, darf sich das unablissige Fragen nach
thm nicht hinter dem Feststellen von Daten und Fakten beruhigt ein-

132



richten. Aufgabe ist: zu erkunden, wie im Historischen das Eigenste
der christlichen Uberlieferung jeweils geschichtlich in Erscheinung
tritt. Obgleich ndmlich dieses erfragte Eigenste im Verlauf der Ge-
schichte dasselbe bleiben muss, ist es doch fiir keinen historischen
Zeitpunkt das gleiche. Um so weniger darf sich unser Fragen im Hi-
storischen erschopfen, wenn wir unsere Aufmerksamkeit fritheren Be-
gebenheiten der christlichen Uberlieferung zuwenden. Es gilt, im Ge-
wesenen aufzuweisen, was als Fort-wesendes und das heisst: als Fort-
wihrendes den Weg der Uberlieferung im Geschichtsgang hilt. Die
massgebende Frage nach dem Eigensten der christlichen Uberliefe-
rung erstrebt nicht historische Belehrung. Sie filigt sich geschichtlicher
Besinnung, wie sie sich im notwendenden Gespriach der Gegenwart
mit ihrem Herkommen ereignet. Es gilt demnach, im Gewesenen die
geschichtliche Dimension so freizulegen, dass uns das Bewegte des
Geschehens auf unserem eigenen Weg anzugehen vermag. Offen
bleibt dabei, ob ein geschichtliches Denken jemals so in die Fiille des-
sen gelange, was war. Niemals aber diirfen wir uns einbilden, dass dies
historischer Forschung moglich sei. Diese betreibt die Vielfalt des ihr
Unterschiedslosen, wihrend jenes darauf zu achten versucht, was sich
im Lauf der Geschichte selber erwahrt hat und darum bewahrt geblie-
ben ist, dass wir es dankbar nachdenken. In solchem Nachdenken be-
ruht die zu Ursprung und Ziel befreiende Uberlieferung.

Es ist nicht Zufall, dass sich das wesentliche Gesprich der Uberlie-
ferung mit ithrem Ursprung gleich im nachapostolischen Zeitalter
grundlegend erdrtert. Ja in dieser Erorterung liegt dessen fundamen-
tale Bedeutung fiir die geschichtliche Tragweite des Eigensten in die-
ser Uberlieferung. Von diesem Eigensten gibt allerdings das Neue Te-
stament die fritheste Nachricht. Aber nirgends erweckt es den An-
schein, als wire es selber die Sache. Diese auffallende Zuriickhaltung
ist strengste Entsprechung zu dem, was es berichtet: dass sich Gott in
seiner ewigen Verborgenheit im Mensch gewordenen Wort zeitlich
und das heisst geschichtlich fassbar zu machen geruht hat. Die Entfal-
tung des Geheimnisses, dass das Verborgene fassbar und das Fassbare
verborgen ist, die Entfaltung dieses Geheimnisses in alle Bereiche des
geschichtlichen Daseins hinein, verwehrt uns zu tun, als ob wir wiiss-
ten, was im Neuen Testament als jenes Eigenste der Uberlieferung
aufbehalten bleibt. Wir erfahren von ihm immer nur im Wandel des
Geschichtlichen und also im Ubernehmen des Uberlieferten. Durch es
hindurch wird ein Ausblick frei auf das, was dort als die Sache verbor-
gen und fassbar immer zum Vorschein kommen mdchte. Was gesagt

133



ist, spricht je schon aus Uberlieferung und wird nie an und fiir sich
vernommen. Wir erfahren jedoch einiges, indem wir die Uberlieferung
auf dieses Eigenste hin befragen und so die Schrift zwar nicht ausle-
gen, wohl aber stindig auf das hindenken, was in ihr Geheimnis ist. Da-
zu erhalten wir den wesentlichen Hinweis aus nachapostolischer Zeit.

Unter dem Titel «Patres aevi apostolici» gab erstmal 1672 der Patri-
stiker Cotelier Barnabas, Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien,
Polykarp von Smyrna und den Hirten des Hermas heraus. Spéter
nahm man auch noch den Diognetbrief und die Papiasfragmente
hinzu, in neuester Zeit endlich die 1873 durch den Metropoliten
Bryennios von Nikomedien entdeckte Didache.

Der zeitliche Ansatz dieser Schriften ist mehr oder weniger umstrit-
ten. Selbst wenn man sich mit allen Vorbehalten entscheidet, bleibt ein
Spielraum von nahezu einem Jahrhundert, das heisst: die Abfassung
erstreckt sich vom ausgehenden 1. bis weit in die zweite Hilfte des
2.Jahrhunderts. Weit entscheidender jedoch als die Probleme der
Chronologie sind die zeitlich-geschichtlichen Beziige in anderer Hin-
sicht: es handelt sich um die fritheste Schriftengruppe nachapostoli-
scher Zeit. Der Begriff «nachapostolische Zeit» setzt gewissermassen
eine innere Datierung, die ganz anders als das dusserlich zu ermit-
telnde Datum wesentlich bedacht werden muss.

Im rein zeitlichen Ablauf nennt nachapostolisch jene Generation
oder vielmehr jene Generationen, welche unmittelbar auf die Apostel
gefolgt sind, wobei Jahrzahlen keine erhebliche Rolle spielen. Tradi-
tionsgeschichtlich jedoch grenzt dieser Begriff ab zwischen jenen, die
mit Jesus zeitgendssisch waren, ja in personlichem Umgang mit thm
standen und aus diesem Grund eine Uberlieferung zu begriinden hat-
ten. Nachapostolisch enthdlt demgegeniiber die Aussage des Umstan-
des, dass die nun folgenden Generationen wesentlich auf jene begriin-
dete Uberlieferung angewiesen bleiben und also von jener ersten Zeit
grundsitzlich geschieden sind. Zugleich sagt die Benennung nach dem
traditionsgeschichtlichen Ort, dass jene Generationen in einem ausge-
zeichneten Sinn aus ithrem Verhiltnis zur aufgewiesenen Tradition zu
verstehen seien. Eben dies hat die dltere patristische Forschung akzen-
tuiert, indem sie die genannten Autoren fiir personliche Schiiler der
Apostel hielt, was historisch vielleicht in der Mehrzahl der Fille eher
zu widerlegen als zu beweisen ist. Entscheidender bleibt jedoch, ob es
gelingt, den angedeuteten traditionsgeschichtlichen Ort der apostoli-
schen Viter wesentlich zu erfahren; denn einzig daraus kann ein ech-
tes Verstdndnis threr Schriften folgen.

134



Das innere Gewicht ihrer Aussagen besteht ndamlich darin, dass sie,
gleichgiiltig ob sie nun direkte Apostelschiiler waren oder nicht, jeden-
falls die friitheste Generation in der Nachfolge der Apostel gewesen
sind. Hinter diesen stehen sie damit rangmissig zuriick. Aber noch
sind die Apostel nicht auf das Piedestal des neutestamentlichen Ka-
nons erhoben, noch ist damit den apostolischen Vitern eine Freiheit
der Uberlieferung offen, die sich von dem Augenblick an erheblich
verringern muss, da durch die Sammlung der kanonischen Schriften
und deren Kanonisation die ganze Uberlieferung eingegrenzt wird auf
die richtige Auslegung der Heiligen Schrift. Das Zwiespdltige dieser
friithen Beengung zeigt sich darin, dass mit dieser Enge zugleich in der
Entwicklung des Dogmas sich die Theologie zwar scheinbar um das
gemdsse Verstindnis der biblischen Aussagen miiht, sich aber doch
aus dem metaphysischen Wesensursprung der Theologie bei den friih-
christlichen Apologeten einen gewissen Spielraum offenzuhalten
sucht, der mit allen Stigmen dieser Lage gekennzeichnet bleibt.

Die apostolischen Viter sind insofern von diesen spiteren Proble-
men frei, als sie in threr traditionsgeschichtlichen Stellung noch keine
Theologen sein konnten, weil sie noch keinen Kanon kannten, weil
sich ihnen auch noch in keiner Weise die Auseinandersetzung mit der
philosophischen Fragestellung der Griechen aufndétigte und weil sie
damit noch ungebrochen das Vorbild der apostolischen Zeit befolgen
konnten. Die Bindung der Uberlieferung an das Vorbild der apostoli-
schen Zeit ist zugleich freier und strenger als jene durch Kanon und
Dogma. Strenger ist sie, insofern sie in der lebendigen Begegnung der
nachapostolischen Generation mit Personen der apostolischen Zeit
grindet und in dieser Begegnung iiberzeugt wird vom Vorbild, wo-
durch die Bindung nicht eine solche durch festgelegte Einzelheiten ist,
sondern jene durch das Beispiel befeuerte, die sich austrigt als verant-
wortungsbewusste Daseinsverfassung: die apostolischen Viter neh-
men nicht nur Uberliefertes auf, sondern sie geben es zugleich schop-
ferisch weiter. Und eben durch diese schopferische Weitergabe des
Uberlieferten ist die Bindung der nachapostolischen Zeit zugleich eine
freiere als die der Spitern, insofern die an Kanon und Dogma schein-
bar leicht und genau nachkontrollierbare Tradition stindig von jener
Stagnation bedroht wird, welche aus der Geschichte der Kirche und
des Dogmas nur allzu bekannt ist. Wo sie auftritt, ist sie Symptom der
mangelnden Freiheit in der Uberlieferung, wie sie immer dort nétig
scheinen muss, wo eine zu schwache Bindung an die lebendige Tradi-
tion das Schopferische verkommen lésst.

135



Dass die apostolischen Viter noch keine Theologen waren und in
ihren schriftlichen Ausserungen unmittelbar dem apostolischen Vor-
bild verbunden bleiben, zeigt sich darin, dass sie das ihnen eigene Ver-
stindnis des Glaubens nicht systematisch vortragen, sondern ihre Aus-
sagen stets so machen, wie es der «Sitz im Leben» jeweils von ihnen
fordert. So geben Wirren in der Gemeinde von Korinth Anlass zum
Klemensbrief, der eine konkrete Pardnese in den anstehenden Fragen
darstellt. Die Briefe des Ignatius von Antiochien sind nicht nur Ab-
schieds-, sondern Vermichtnisbriefe eines in Rom zum Kampf mit
wilden Tieren, also zum Tode verurteilten Bischofs an eine Reihe klein-
asiatischer Gemeinden und an Bischof Polykarp von Smyrna, dem er
die Sorge um seine eigene verwaiste Schar tibergibt. Der Brief des Po-
lykarp an die Gemeinde von Philippi ist ein Begleitschreiben zu dem
von den Philippern von ithm erbetenen Corpus Ignatianum, das also
schon frith in einer Sammlung umlief. Der Hirt des Hermas ist der
Form nach eine altchristliche Apokalypse und die Didache eine ver-
mutlich in der syrischen Kirche entstandene Sammlung von Weisun-
gen flir das gldubige Verhalten in dieser Welt und von liturgischen und
rechtlichen Satzungen ihrer Region.

Es wire kurzsichtig, in dieser Ubernahme der Form, wenn wir es
iiberhaupt so sagen diirfen, ein blosses Nachahmen der apostolischen
Tradition sehen zu wollen, und dies aus zwei Griinden: die apostoli-
sche Tradition liegt noch nicht als gesammelter Kanon vor; und es ist
gerade bezeichnend, dass, sobald dies der Fall sein wird, eine derar-
tige «Nachahmung» als pietitlos abgelehnt wird. Die Gestalt der

Schriften der apostolischen Viiter zeigt nicht eine dusserliche Bindung
an ein Vorbild, sondern sie ist das Ergebnis davon, dass diese Doku-
mente noch aus denselben oder nahezu denselben geschichtlichen
Umstdnden hervorgehen wie die neutestamentlichen Schriften und
darum noch voéllig unreflektiert in dem bleiben, was allerdings Uber-
lieferung, und das heisst nun: lebendiges Weitergeben ist. Es geht
nicht um Nachahmung eines Bestehenden, sondern um einen noch le-
benskriftigen Brauch, will sagen: um das Brauchen einer Schreib-
weise, wie sie in dieser Sache zur Zeit noch allgemein {blich ist. Bei-
des: das Fehlen des Kanons und der noch lebendige Brauch zeigen,
dass nicht Nachahmung im Spiel ist, sondern dass die Schreiben be-
dingt sind durch ein sachliches Entsprechen zu Gegebenheiten, die
denjenigen der apostolischen Zeit sehr nahe bleiben. Aus dieser Situa-
tion heraus sprechen die apostolischen Viter zwar in verantwortungs-
bewusster Uberlieferung, aber in einer Verantwortung, die frei ist, weil

136



sie in der Erfahrung der Sache griindet und nicht bloss gemusst ist un-
ter der Autoritdt des Kanons oder gar des Dogmas. Aus dieser Ent-
schiedenheit in der Sache ergibt sich der Rang ihrer eigenen Vorbild-
lichkeit. Sie beschwatzen nicht ins allgemeine eine Theologie, sondern
sie sagen aus der Erfahrung des Glaubens, was an ihrer Stelle und in
ihrer Zeit notwendig ist.

Aus diesem Grunde sind jene Darstellungen des von ihnen Gesag-
ten dusserst problematisch, die zwar scheinbar bloss ein Tatséchliches
feststellen wollen (ohne zu wissen, dass es das Wort «Tatsache» und
damit das so interpretierte geschichtliche Vorkommnis iiberhaupt erst
seit der Aufkldarung gibt!), die also ein «Tatsdchliches» feststellen wol-
len, indem sie fragen, was Ignatius, die Didache, Clemens vom dreige-
stuften kirchlichen Amt zu sagen habe, welche Auffassung des Abend-
mahls vertreten werde usw. Dies alles sind den apostolischen Vitern
fremde Gesichtspunkte, die von einer spéteren Entwicklung her an die
fritheren Autoren auswahlsweise herangetragen werden und die fol-
glich bei aller vermeintlichen «Tatsiachlichkeit» der so ermittelten
Auskiinfte — gerade am eigentlichen Anliegen der Autoren vorbeige-
hen. Das, worauf es ankommt, sind nicht derwege erzwungene «Tatsa-
chen», sondern das Erfassen des einen jeweils alles andere bestim-
menden Grundanliegens eines Autors.

Es kann der weiteren Kldarung diesen, wenn wir die traditionsge-
schichtliche Stellung der apostolischen Viter an einem konkreten Bei-
spiel erortern, am Verhéltnis der Ignatiusbriefe zum 4. Evangelium.
Die Nihe des Ignatius zu Johannes besteht offensichtlich nicht darin,
dass der antiochenische Bischof das 4. Evangelium auffallend hiufig
zitieren wiirde. Von allen als «Zitat» in Frage kommenden Stellen ist
die deutlichste Philadelphier 7, 1, wo er schreibt: « Wenn ndmlich
auch dem Fleische nach einige mich tduschen wollten, so wird doch
der Geist nicht getduscht, da er von Gott ist; denn er weiss, woher er
kommt und wohin er geht.» Es ist kaum zu bestreiten, dass das «wo-
her er kommt und wohin er geht» wortlich mit Joh. 3, 8 ibereinstimmt.
Aber diese Ubereinstimmung macht nur um so erstaunlicher, mit wel-
cher Freiheit Ignatius das Johannesevangelium braucht. Dort wird ja
gerade umgekehrt gesagt, dass der Geist wehe, wo er wolle, und man
nicht wisse, woher er komme und wohin er gehe. Ignatius wendet in
doppelter Hinsicht um. Das Wissen wird nicht mehr vom Menschen
ausgesagt, sondern vom Geist selber; und daher kann nicht iiberra-
schen, dass es vom Geist bei Ignatius heisst: Er weiss, woher er kommt
und wohin er geht. — Ein solches Verhiltnis zum Text ist nicht das des

137



Theologen zum Kanon, sondern das souverdne einer urspriinglichen
Erfahrung des Glaubens, die nicht zitiert, sondern schaffend auch die
biblischen Worte im hochsten Verstande «braucht», das heisst: die Er-
fahrung des Glaubens nimmt das Wort, das sie ndtig hat, brauchend in
ihren Umgang. Und dieser aus Notigung frei brauchende Umgang mit
dem Wort — das ist die eigentliche Uberlieferung, die mit einem alten
Wort unserer Sprache «der Brauch» heisst. Wenn ferner an manchen
Stellen, z.B. in Epheser 17, 1 und 19, 1 im Namen «der Fiirst dieser
Welt» das 4. Evangelium anklingt, so ist kein Zweifel, dass Ignatius
den Namen aus Johannes kennt; aber den Fiirsten dieser Welt selbst
kennt er nicht bloss aus der Bibel, sondern aus der eigensten Erfah-
rung. Er ist ihm so sehr Wirklichkeit, dass er entsprechend den Aussa-
gen des Johannesevangeliums in freier Verantwortung zu formulieren
wagt — was sage ich: wagt! Ignatius muss selber formulieren, weil die
Macht der Erfahrung ihn notigt, ihn braucht. Und wiederum ist sol-
ches Gebrauchtwerden das Hochste einer wahren Uberlieferung, die
niemals ein krampfhaftes Festhalten des Bestehenden ist, sondern der
lebendige Wandel auf das hin, was je eine Zeit aus dem Uberkomme-
nen braucht. Die auffallende Néhe des Ignatius zum johanneischen
Denken besteht demnach nicht darin, dass er hiufig dessen Begriffe
verwendete. Es ist vielmehr eine innere Verwandtschaft in der Bewe-
gung seines Denkens mit Johannes da. Man kann diese am ehesten
umschreiben, indem man hinweist, wie beide ihren einen Grundge-
danken stindig umkreisen und in all diesem Kreisen das Wesentliche
ihres Anliegens miteinbeziehen und es so in bezug bringen zu jener ge-
heimnisvollen Mitte, um die sich ihnen alles dreht. Diese Bindung 1st
es, die dem einen wie dem andern eine geradezu einzigartige Freiheit
schenkt. Und eben im Mass dieser Freiheit unterscheidet sich Ignatius
und unterscheiden sich iiberhaupt die apostolischen Viter von der
nachmaligen Theologie.

Um den Grundzug des ignatianischen Denkens zu erfahren, ist n6-
tig, sich an jene tragenden Grundworte zu halten, in denen sein einer
und einziger Gedanke zum Austrag kommt: Einheit, Einung und
Gleichmut. Es mag dem heutigen Leser erbarmlich scheinen, dass Ig-
natius nicht mehr zu bieten hat als einen einzigen Gedanken. Indessen
kennzeichnet es den Rang und die Wesenhaftigkeit eines Autors — und
dies durch alle Zeiten der Geschichte! — ob er bloss im Vielerlei von
Meinungen herumfihrt, oder ob es ihm gelingt, alles, was er zu sagen
hat, aus seinem ungeteilten Anliegen heraus zu erhellen. Fragen wir
bei Ignatius beliebig herum nach seiner «Christologie» —, die es um

138



jene Zeit noch gar nicht geben kann, nach seiner Lehre von der Kirche —,
die sich erst viel spéter allméhlich zu bilden anhebt, nach seiner «Auf-
fassung von Abendmahl oder Martyrium», so werden wir gerade an
dem vorbeigeraten, was er wesentlich zu {iberliefern hat: an der ge-
sammelten Wucht des Einen, aus der christliches Sein bei ihm einzig
entspringen kann. Wollen wir also ihn und nicht bloss ein Echo der
Forschung auf unsere theologischen Meinungen horen, so gilt es, nach
dem Grundzug seiner Uberlieferung zu fragen, in der bei Ignatius je-
nes Umfassende griindet, das sein frithes Wort «katholisch» nennt.
Doch wie gehen wir vor, um etwas von ihm zu vernehmen? Stellen wir
zur Beantwortung unserer Leitfrage eine Liste tiber das Vorkommen
der drei Vokabeln bei Ignatius auf und verrechnen daraus das Ergeb-
nis, so konnen wir sicher sein, dass wir nichts von ihnen vernehmen
und noch viel weniger etwas von jenem Grundzug erfahren, aus dem
sie sprechen. Denn die drei Worte konnen fiir Ignatius noch nicht Vo-
kabeln sein wie fiir die spitere Theologie. Seine Worte sind Wege, die
zu seinem einen und einzigen Gedanken fithren, und Gedanken wer-
den nicht statistisch verrechnet, sondern gedacht. In das Denken des
[gnatius gelangen wir, indem wir je einem seiner Gedankengénge auf
den Wegen seiner drei Worte folgen. Es ist nicht entscheidend, auf
welchen wir uns dabei einlassen, insofern die schon beim ersten Lesen
beeindruckende Dichte seines Textgewebes sich liberall im Wesentli-
chen hilt.

Setzen wir zum Beispiel mit Epheser 5, | ein: «...um wie viel mehr
~ preise ich euch selig, die ihr mit ihm (dem Episkopen) verbunden seid
wie die berufene Ortsgemeinde mit Jesus Christus und wie Jesus Chri-
stus mit dem Vater, dass alles in Einheit zusammenstimme.» — Ist Ein-
heit demnach ein Zusammenstimmen? Oder muss schon zuvor Einheit
sein, dass etwas zusammenstimmen kann? Oder muss etwas zusam-
menstimmen, dass daraus Einheit wird? Wir fragen nicht nach einer
Definition von Einheit, nach einer «Eingrenzung», die das freie Wal-
ten von Einheit beengt. Wir fragen nach threm Grundzug, der alles be-
wegt. So scheint sich zu kldren, dass das Zusammenstimmen von ihm
selber her auf Einheit einstimmt. Ignatius nennt die einzelnen Stim-
men: den Episkopen und die Gemeindeglieder, die berufene Ortsge-
meinde und Jesus Christus, Jesus Christus und den Vater. Ihr Verhélt-
nis zu Einheit und Zusammenstimmen umschreibt er als ein «Verbun-
den-Sein». Was wir so iibersetzen, war ein Wort, aus dem die grie-
chisch sprechenden Empfinger des Briefes noch vernehmlich ein
«Einrithren» horten. Wird eine Fliissigkeit in eine andere eingeriihrt,

139



entsteht eine Mischung. Freilich ldsst sich nicht alles und jedes mi-
schen. Wird dies nicht beachtet, ergibt sich ein Gemisch aus solchem,
was nicht zusammenstimmt. In der Mischung dagegen sind die einzel-
nen Bestandteile ununterscheidbar aufgehoben in die neue Einheit der
Mischung. In unserem Satz ist die Rede von den angesprochenen Ge-
meindegliedern in Ephesus und ithrem Episkopen. Diese bilden zu-
sammen als je einzelne Stimmen jene Einheit, die in der berufenen
Ortsgemeinde in Erscheinung tritt. Uber die besondere Weise ihres
Zusammenstimmens konnten wir Niheres erfahren, indem wir das
Wort «Episkop/Bischof» von Grund auf beddchten. Das muss jetzt,
damit der Gedanke der Einheit zur nétigen Sammlung gerét, unter-
bleiben. Wesentlich ist, dass die Glaubigen und ihr Bischof so zusam-
menstimmen, dass sie ununterscheidbar sind in jener neuen Einheit,
die ecclesia genannt wird. Wir miissen auch diesen weittragenden Na-
men im Ungedachten lassen und halten nur fest, dass die berufene
Ortsgemeinde mit Jesus Christus wiederum in einer hdheren Einheit
zusammenstimmt. Diese beiden in ihrer Einheit aber stimmen zusam-
men, wie Jesus Christus mit dem Vater. Im Vater endlich kommt die
Einheit ins Gestillte ihres Ursprungs zuriick: «zu dem Ende, dass alles
in Einheit zusammenstimme». Die finale Aussage legt nahe, in diesem
Ende die Einheit zu erschauen. Also wire Einheit die Folge des Zu-
sammenstimmens? Wenn wir so fragten, hidtten wir verkannt, dass das
Zusammenstimmen nicht in Wunsch und Wille der einzelnen Stimmen
gegeben ist. Es beruht in dem, was sie je schon bestimmt. Werden sie
auf das Ende in der Einheit bestimmt, muss Einheit immer schon vor
den einzelnen Stimmen sein. Nur weil im Zusammenstimmen die Ein-
heit waltet, kann es zuletzt eingehen in das, von dem es ausging. Es ist
wohl kaum Zufall, dass Ignatius aus dem Bereich des Musikalischen
spricht: das Zusammenstimmen, die Symphonie, wie er sagt, wird
zwar getragen von den einzelnen Stimmen, dies jedoch nur, sofern sie
sich einen. Thr zusammenstimmendes Sich-Einen setzt notwendig die
Einheit in der Symphonie voraus.

Dies mag sich uns weiter verdeutlichen, indem wir dem Gedanken-
gang in Magnesier 1, 2 folgen: «Gewiirdigt ndmlich eines gottgleich-
gestaltigen Namens besinge ich in den Fesseln, die ich trage, die Ge-
meinden, unter denen ich Einung erflehe mit Fleisch und Geist Jesu
Christi, unserem alles durchstehenden Leben, mit Zuversicht und Hin-
gabe, dem nichts vorgezogen ist, und, was herrlicher, mit Jesus und
dem Vater.» — Damit sich der Gedanke der Einung kldren kann, miis-
sen wir uns auch jetzt wieder auf das Allernotwendigste beschrinken

140



und die Erlduterung dessen, was nicht unmittelbar zum Verstindnis
der Einung fiihrt, auf sich beruhen lassen. Der Name des Ignatius ist
gottgleichgestaltig, weil er als Gebundener wie sein Herr dem Marty-
rium entgegengeht. Aus diesem Eingang in den Heilstod Christi ver-
mag er zu singen, die Gemeinden rithmend zu preisen, unter denen er
Einung erfleht mit Fleisch und Geist Jesu Christi. Wir kommen dem
darin Gedachten vielleicht am ehesten nahe, indem wir «Fleisch»
nach einer alten Redewendung als die sterblichen Hiillen verstehen.
Sterblich ist, was seinem Wesen nach ins Sterben geho6rt. Im wahrhaft
Sterblichen ist der Tod so gegenwirtig, dass er mit seinem Ernst die
Entscheidungen des Lebens gewichtig macht. Indem wir in unserem
Leben aus der Gegenwart des Todes das Sterben einiiben, kann sich
uns das Wort von den sterblichen Hiillen erst in seiner eigentlichen
Bedeutung erdffnen: das Umbhiillte ist das verborgene Sein des Men-
schen, jener Geist, «dessen Brausen wir horen, aber von dem wir doch
nie wissen, woher er kommt und wohin er geht». Die Bitte des Igna-
tius erfleht eine Einung mit dem verborgenen Sein des Menschen im
Geist, wie es Ereignis war in Jesus Christus, der darum «unser alles
durchstehendes Leben» genannt wird, also jenes Leben, das den Tod
aussteht und einsteht fiir den unbegreiflichen Geist, jenes Leben, das
nicht wir leben, sondern das uns lebt, indem es uns eint mit Zuversicht
und Hingabe. Ich iibersetze so, was, bei Ignatius meist in ein Wortpaar
geeint, in der Regel mit den gédnzlich verschliffenen Begriffen Glaube
und Liebe wiedergegeben wird. Ohne dass wir hier deren weiten Be-
reich ausmessen kénnen, erhalten wir doch einen gewissen Einblick in
das, was Ignatius in diesem Wortpaar Anliegen ist, indem wir beden-
ken, dass «ihm nichts vorgezogen ist». Beide sind, so sagt diese Wen-
dung, schon ldngst vorgezogen worden, wenn sie dem Berufenen das
Vorziiglichste werden. Ja: sie kdnnen liberhaupt nur das Vorziiglichste
werden, weil sie und sofern sie vordem vorgezogen sind. Aber von
wem und wohin sind sie vorgezogen? Wir denken der Einung nach.
Einung soll uns zuteil werden mit Zuversicht und Hingabe. Was aber
vermOchte die beiden so vorzuziehen, dass sie uns das Vorziiglichste
werden, wenn nicht die Einung selbst? Solches Vorziehen ist nicht Ei-
nung. Einung ist, was als Vorziehendes verborgen bleibt und nur ins
Unverborgene vorzieht, was das Vorziiglichste heisst. Dieses heisst so,
weil es als von der Einung Vorgezogenes uns am nichsten angeht.
Weil jedoch Ignatius weiss, wie leicht wir das Néchste verfehlen und
uns Fernerem zuwerfen, weil er weiss, wie bald Einung mit Zuversicht
und Hingabe vertan ist, beschliesst er den Satz mit der Bitte um das,

141



was herrlicher ist, die Einung mit Jesus und dem Vater. Diese Einung
wird eine herrlichere genannt, weil sie zum Wesen des Herrn gehort,
dem Herrn wesentlich ist. Warum aber heisst sie nicht bloss eine herr-
liche, warum ist sie herrlicher? Die Einung mit Zuversicht und Hin-
gabe geht uns am nichsten an und ist darum die vorziiglichste. Sie ist
von Einung vorgezogen worden in dem, der Zuversicht und Hingabe
fiir das menschliche Dasein iiberhaupt erschliesst, im Herrn. In die-
sem Sinn ist sie herrliche Einung. Herrlicher aber ist jene mit dem
Herrn selbst als mit dem Sohn und dem Vater. Zuversicht und Hin-
gabe, das ist unser gottliches Teil im irdischen Wandel. Die Einung
aber mit dem Sohn und dem Vater ist in unserem hiesigen Aufenthalt
verborgen. Sie kommt erst ins Unverborgene, wenn wir selber einge-
hen in das verborgene Bergen des Todes. Dies ist Ignatius herrlicher,
weil ihm das bevorstehende Martyrium solch letzte Einung verherr-
lichend aufschliesst.

Doch es wird Zeit, sich grundsétzlich zu besinnen, was sich in den
beiden Gedankengidngen vom Grundzug gezeigt hat. Wir fanden: Ein-
heit ist jenes, was das Zusammenstimmen der einzelnen Stimmen be-
stimmt. Einung aber gibt sich kund als das Walten der Einheit. Einheit
und Einung gehdren zusammen, so zwar, dass das eine durch das an-
dere bestimmt wird. Deutlicher als zuvor wird damit, dass das, was in
beiden in einer Hinsicht zur Sprache kommt, zugleich im Tiefsten ver-
schwiegen ist. Ein Letztes bleibt in ihnen verborgen. Wie aber ver-
mochten wir vom Verborgenen zu sagen, was es sei? Indessen horten
wir doch, dass das Verborgene in Einheit und Einung vorkommt ins
Unverborgene. Die beiden Worte geben uns demnach einen Wink ins
Verborgene. Dieser Wink geht auf das in Einheit und Einung ausge-
sprochene Eine, das einzig Eine einende, das der verborgene Gott ist.
Dieser ist kein anderer neben dem in Christus aus seiner Verborgen-
heit heraustretenden Gott. Aber der in Christus dem Glauben fassbare
Gott ist als ewig Verborgener niemals der Offenbare. Die Vorstellung
des Offenbaren beginnt sich erst durchzusetzen im Kampf der spite-
ren Kirche mit der Geheimnistuerei der Gnostik. Und mit dieser anti-
gnostischen Auseinandersetzung hangt zusammen, dass die Theologie,
die seit den Apologeten eine bestimmte Abart der griechischen Meta-
physik war, nunmehr ithrem Wesen nach Dogmatik wird. Der offen-
bare Gott wird der Schuster und Postbote der Theologie — und kein
Glaubender wird sich wundern, dass die Welt von einem solchen Gott
heute nichts mehr horen will. Aber der Gott Abrahams, Isaaks und Ja-
kobs, der Vater Jesu Christi, nicht der Theologen und Philosophen

142



Gott — bleibt verborgen. In sein Geheimnis findet, wer jenem ein Heim
gewihrt, der als der Verborgene, gelegentlich von der Theologie im
Kleindruck einer Fussnote noch fliichtig vermerkt, grundsitzlich aber
vergessen ist. Glaube jedoch, der dieses Namens wiirdig wiire, ist das
Horen auf den stillen Ruf des Verborgenen, ist Berufung in seine
Heimlichkeit, 1st Andenken an den Vergessenen; in Tagen der Armut
Abkehr von allem Handgreiflichen und Zuversicht zum Geheimnis
des verborgenen Gottes!

So machen wir uns denn ans Zwiegesprich mit dem Schluss von
Magnesier 15: «Seid stark im Gleichmut Gottes, indem euch eigen ist
ein ununterscheidbarer Geist, der Jesus Christus ist.» Wenn ich in der
Ubersetzung, dem Griechisch des Ignatius folgend, aus etymologi-
schen Griinden statt Eintracht oder Einmitigkeit im Deutschen
Gleichmut setzte, so ist wesentlich, diese zugespitzte Wiedergabe um-
sichtig aus dem Text zu bedenken. Mut ist darnach aus der ganzen
Fiille dessen zu verstehen, was das alte deutsche Wort an gemiithaftem
Sinnen des Herzens in sich beschlossen hat: Grossmut und Sanftmut,
Freimut und Langmut, Starkmut und Demut und nicht zuletzt das
Hochgemute des Opfermutes. Gleichmut nennt in diesem Bereich des
Vermogens die Fihigkeit, die an ihn ergehenden Zumutungen im glei-
chen Mut, in dem sie getan sind, aufzunehmen und zu bewahren. Dem
Gleichmut sind bei Ignatius Einheit und Einung zugemutet. Darum
heisst er Gleichmut Gottes. Nur wer in ihm gehalten ist aus der ver-
borgenen Fiille des Einen, findet in jenes Starksein, dem ein ununter-
scheidbarer Geist eigen ist, einer, der sich nicht von Jesus Christus un-
terscheidet, welcher nach Ignatius dieser Geist selber ist. Wihrend die
daraus folgende Eintracht oder Einmiitigkeit doch nur die briiderliche
Gesinnung meint, nennt Gleichmut das aufnehmende Bewahren der
Zumutung von Einheit und Einung und bestimmt damit die Katholizi-
tit des Ignatius in einer Dimension, die der Plattheit des gédngigen
Sprachgebrauches weitgehend abhanden kam.

Wenn Ignatius im Brief an die Smyrnioten (8, 2) erstmals in der Ge-
schichte von der «katholischen Kirche» spricht, so ist doch offensicht-
lich erst in zweiter Hinsicht die iiber den ganzen Erdkreis verbreitete
Gesamtheit der Gldubigen angesprochen: « Wo auch immer der Epi-
skop in Erscheinung trete, da soll die Fiille der Gemeinde sein, so wie
da, wo auch immer Christus Jesus sei, die katholische Kirche ist.» Die
Katholizitit ereignet sich darin, dass sich in Jesus Christus Gott und
die Welt begegnen; und einzig in dieser vertikalen Einheit ist jene ho-
rizontale Einung moglich, als deren Sinnbild und Hiiter der die Auf-

143



sicht iibende erste Presbyter in Erscheinung tritt. Der umfassende Ein-
heitsgedanke des Ignatius sammelt sich in gleichmiitiger Eindringlich-
keit in der ereignishaften Begegnung Gottes im Hiesigen als in jener
Katholizitét, die, weil sie Gott und die Welt umfasst, sich freilich auch
weltweit bekundet. In diesem Einheitsgedanken beruht die Nihe des
Ignatius zum Johannesevangelium, das auch seinerseits das einzig
Eine einende meditierend als seine Mitte umkreist. So weiss sich Igna-
tius in der johanneischen Uberlieferung, ohne dass er es nétig hiitte,
um deren Kontinuitdt dngstlich besorgt zu sein: in der schopferischen
Freiheit seines Nachdenkens griindet die geschichtliche Tragweite sei-
ner Aussagen, die zum Verstindnis der Katholizitdt des Christlichen
Grundlegendes beigetragen hat. Wo sich in der Geschichte sein Den-
ken verliert, erschlafft die Katholizitit in die Machenschaft rechtli-
cher, kultischer, moralischer Ordnungen; es wird verkannt, dass der
Grundgedanke des Ignatius nicht nur ein besonders wichtiger neben
vielen andern auch wichtigen Gedanken ist, sondern dass er die Bewe-
gung seines Denkens schlichthin ausmacht. Darum wird, was er von
zentralen Dingen des christlichen Dasein sagt, je nur verstdndlich, wo
diese aus seinem Gott und die Welt umfassenden Einheitsgedanken
heraus vorgetragen werden. Worauf er auch immer sein Wort richtet,
immer wird es zum stillen Erscheinen des Einen. Dass Ignatius dieses
einzig Eine einende nicht laut ausposaunt, hat seinen Grund darin,
wie er das ihm gleichmiitig entsprechende Verhalten erfidhrt als jenes
Schweigen, aus dem allein das sagende Wort erstehen kann (Magne-
sier 8. 2). Walter Frei

144



	Überlieferung und Freiheit zum Ursprung

