
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Überlieferung und Freiheit zum Ursprung

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlieferung und Freiheit zum Ursprung

Alles geschichtliche Geschehen ist begrenzt; und das Geschehen der
Geschichte selber hat seinen Anfang und geht zu Ende. Der Mensch
und sein jeweiliges Zeitalter sind im Wandel unterwegs. Es bleibt ihm
nichts anderes, als diese Grundbestimmung seines Daseins zu
übernehmen. Ihm ist eine Frist gesetzt - und Auflehnung gegen seine

geringe Spanne, so heroisch sie ihm gelegentlich scheinen mag, bricht
vor dem Weltlauf zusammen und vertut das einzig Gewährte, die Zeit
seiner möglichen Bewährung. Was diese sei, bleibt ihm Frage; und die

Antwort, die er während des Verlaufs seiner persönlichen Geschichte
findet oder verfehlt, gründet immer im Verhältnis seines geschichtlichen

Daseins, also darin: ob es gelingt, innerhalb seiner Grenzen das

eigene Herkommen in seiner dauernden Unabgeschlossenheit so zu

übernehmen, dass ihm über Anfang und Ende hinaus in seiner Befristung

Ursprung und Ziel eröffnet werden. Setzt er dagegen selber
beides, so wählt er aus seiner Begrenztheit entweder ein blosses Innerhalb

oder er verfällt einem weitgehenden Ausserhalb und verpasst in
beidem das ihm einzig zugemessene Mass: seinen Ort so zu erfüllen,
dass seine Grenzen sich weiten und ihm aufgehen kann, woher er
kommt und wohin er geht.

Die Geschichte der christlichen Überlieferung zeigt, welcher Weg
dem abendländischen Menschentum bestimmt worden ist. Die
schwindende Bedeutung ihres Überlieferten innerhalb der
Weltgeschichte, über die sich kein Einsichtiger hinwegtäuscht, weckt die

Frage, was es mit dieser einstigen Bestimmung auf sich habe: ob es

mit ihr an und für sich nichts gewesen sei; oder ob sie im Lauf der
Geschichte mehr und mehr verfehlt worden, so dass wir sie heute kaum
mehr kennen; oder ob sich die Bestimmung jetzt in der Geschichte
nicht mehr lebendig wandle, sondern grundsätzlich ändere in ein

Neues, das wir noch nicht zu erkennen vermögen. - Die Geschichte
der christlichen Überlieferung gibt auf diese Fragen unmittelbar keine

Antwort, wohl aber kommen ihre einzelnen Abschnitte nur unter
solchen Fragen zu einem gemässen Sprechen; denn Ursprung und Ziel
sind bloss historischer Forschung unzugänglich und einzig erfahrbar
für eine geschichtliche Einsicht, die entschlossen ist, das Eigenste
immer wieder ursprünglicher zu übernehmen und in solcher Übernahme
zugleich unentwegt nach dem Ziel Ausschau zu halten. Wenn dieses

Eigenste nichts Historisches ist, darf sich das unablässige Fragen nach
ihm nicht hinter dem Feststellen von Daten und Fakten beruhigt ein-

132



richten. Aufgabe ist: zu erkunden, wie im Historischen das Eigenste
der christlichen Überlieferung jeweils geschichtlich in Erscheinung
tritt. Obgleich nämlich dieses erfragte Eigenste im Verlauf der
Geschichte dasselbe bleiben muss, ist es doch für keinen historischen
Zeitpunkt das gleiche. Um so weniger darf sich unser Fragen im
Historischen erschöpfen, wenn wir unsere Aufmerksamkeit früheren
Begebenheiten der christlichen Überlieferung zuwenden. Es gilt, im
Gewesenen aufzuweisen, was als Fort-wesendes und das heisst: als
Fortwährendes den Weg der Überlieferung im Geschichtsgang hält. Die
massgebende Frage nach dem Eigensten der christlichen Überlieferung

erstrebt nicht historische Belehrung. Sie fügt sich geschichtlicher
Besinnung, wie sie sich im notwendenden Gespräch der Gegenwart
mit ihrem Herkommen ereignet. Es gilt demnach, im Gewesenen die

geschichtliche Dimension so freizulegen, dass uns das Bewegte des

Geschehens auf unserem eigenen Weg anzugehen vermag. Offen
bleibt dabei, ob ein geschichtliches Denken jemals so in die Fülle dessen

gelange, was war. Niemals aber dürfen wir uns einbilden, dass dies
historischer Forschung möglich sei. Diese betreibt die Vielfalt des ihr
Unterschiedslosen, während jenes darauf zu achten versucht, was sich
im Lauf der Geschichte selber erwahrt hat und darum bewahrt geblieben

ist, dass wir es dankbar nachdenken. In solchem Nachdenken
beruht die zu Ursprung und Ziel befreiende Überlieferung.

Es ist nicht Zufall, dass sich das wesentliche Gespräch der Überlieferung

mit ihrem Ursprung gleich im nachapostolischen Zeitalter
grundlegend erörtert. Ja in dieser Erörterung liegt dessen fundamentale

Bedeutung für die geschichtliche Tragweite des Eigensten in dieser

Überlieferung. Von diesem Eigensten gibt allerdings das Neue
Testament die früheste Nachricht. Aber nirgends erweckt es den
Anschein, als wäre es selber die Sache. Diese auffallende Zurückhaltung
ist strengste Entsprechung zu dem, was es berichtet: dass sich Gott in
seiner ewigen Verborgenheit im Mensch gewordenen Wort zeitlich
und das heisst geschichtlich fassbar zu machen geruht hat. Die Entfaltung

des Geheimnisses, dass das Verborgene fassbar und das Fassbare

verborgen ist, die Entfaltung dieses Geheimnisses in alle Bereiche des

geschichtlichen Daseins hinein, verwehrt uns zu tun, als ob wir wüss-

ten, was im Neuen Testament als jenes Eigenste der Überlieferung
aufbehalten bleibt. Wir erfahren von ihm immer nur im Wandel des

Geschichtlichen und also im Übernehmen des Überlieferten. Durch es

hindurch wird ein Ausblick frei auf das, was dort als die Sache verborgen

und fassbar immer zum Vorschein kommen möchte. Was gesagt

133



ist, spricht je schon aus Überlieferung und wird nie an und für sich

vernommen. Wir erfahren jedoch einiges, indem wir die Überlieferung
auf dieses Eigenste hin befragen und so die Schrift zwar nicht auslegen,

wohl aber ständig auf das hindenken, was in ihr Geheimnis ist. Dazu

erhalten wir den wesentlichen Hinweis aus nachapostolischer Zeit.
Unter dem Titel «Patres aevi apostolici» gab erstmal 1672 der Patri-

stiker Cotelier Barnabas, Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien,
Polykarp von Smyrna und den Hirten des Hermas heraus. Später
nahm man auch noch den Diognetbrief und die Papiasfragmente
hinzu, in neuester Zeit endlich die 1873 durch den Metropoliten
Bryennios von Nikomedien entdeckte Didache.

Der zeitliche Ansatz dieser Schriften ist mehr oder weniger umstritten.

Selbst wenn man sich mit allen Vorbehalten entscheidet, bleibt ein

Spielraum von nahezu einem Jahrhundert, das heisst: die Abfassung
erstreckt sich vom ausgehenden 1. bis weit in die zweite Hälfte des

2. Jahrhunderts. Weit entscheidender jedoch als die Probleme der

Chronologie sind die zeitlich-geschichtlichen Bezüge in anderer
Hinsicht: es handelt sich um die früheste Schriftengruppe nachapostolischer

Zeit. Der Begriff «nachapostolische Zeit» setzt gewissermassen
eine innere Datierung, die ganz anders als das äusserlich zu
ermittelnde Datum wesentlich bedacht werden muss.

Im rein zeitlichen Ablauf nennt nachapostolisch jene Generation
oder vielmehr jene Generationen, welche unmittelbar auf die Apostel
gefolgt sind, wobei Jahrzahlen keine erhebliche Rolle spielen.
Traditionsgeschichtlich jedoch grenzt dieser Begriff ab zwischen jenen, die
mit Jesus zeitgenössisch waren, ja in persönlichem Umgang mit ihm
standen und aus diesem Grund eine Überlieferung zu begründen hatten.

Nachapostolisch enthält demgegenüber die Aussage des Umstan-
des, dass die nun folgenden Generationen wesentlich auf jene begründete

Überlieferung angewiesen bleiben und also von jener ersten Zeit
grundsätzlich geschieden sind. Zugleich sagt die Benennung nach dem

traditionsgeschichtlichen Ort, dass jene Generationen in einem
ausgezeichneten Sinn aus ihrem Verhältnis zur aufgewiesenen Tradition zu
verstehen seien. Eben dies hat die ältere patristische Forschung akzentuiert,

indem sie die genannten Autoren für persönliche Schüler der

Apostel hielt, was historisch vielleicht in der Mehrzahl der Fälle eher

zu widerlegen als zu beweisen ist. Entscheidender bleibt jedoch, ob es

gelingt, den angedeuteten traditionsgeschichtlichen Ort der apostolischen

Väter wesentlich zu erfahren; denn einzig daraus kann ein echtes

Verständnis ihrer Schriften folgen.

134



Das innere Gewicht ihrer Aussagen besteht nämlich darin, dass sie,

gleichgültig ob sie nun direkte Apostelschüler waren oder nicht, jedenfalls

die früheste Generation in der Nachfolge der Apostel gewesen
sind. Hinter diesen stehen sie damit rangmässig zurück. Aber noch
sind die Apostel nicht auf das Piédestal des neutestamentlichen
Kanons erhoben, noch ist damit den apostolischen Vätern eine Freiheit
der Überlieferung offen, die sich von dem Augenblick an erheblich
verringern muss, da durch die Sammlung der kanonischen Schriften
und deren Kanonisation die ganze Überlieferung eingegrenzt wird auf
die richtige Auslegung der Heiligen Schrift. Das Zwiespältige dieser
frühen Beengung zeigt sich darin, dass mit dieser Enge zugleich in der

Entwicklung des Dogmas sich die Theologie zwar scheinbar um das

gemässe Verständnis der biblischen Aussagen müht, sich aber doch
aus dem metaphysischen Wesensursprung der Theologie bei den
frühchristlichen Apologeten einen gewissen Spielraum offenzuhalten
sucht, der mit allen Stigmen dieser Lage gekennzeichnet bleibt.

Die apostolischen Väter sind insofern von diesen späteren Problemen

frei, als sie in ihrer traditionsgeschichtlichen Stellung noch keine

Theologen sein konnten, weil sie noch keinen Kanon kannten, weil
sich ihnen auch noch in keiner Weise die Auseinandersetzung mit der

philosophischen Fragestellung der Griechen aufnötigte und weil sie

damit noch ungebrochen das Vorbild der apostolischen Zeit befolgen
konnten. Die Bindung der Überlieferung an das Vorbild der apostolischen

Zeit ist zugleich freier und strenger als jene durch Kanon und

Dogma. Strenger ist sie, insofern sie in der lebendigen Begegnung der

nachapostolischen Generation mit Personen der apostolischen Zeit
gründet und in dieser Begegnung überzeugt wird vom Vorbild,
wodurch die Bindung nicht eine solche durch festgelegte Einzelheiten ist,
sondern jene durch das Beispiel befeuerte, die sich austrägt als verant-
wortungsbewusste Daseinsverfassung: die apostolischen Väter nehmen

nicht nur Überliefertes auf, sondern sie geben es zugleich schöpferisch

weiter. Und eben durch diese schöpferische Weitergabe des

Überlieferten ist die Bindung der nachapostolischen Zeit zugleich eine
freiere als die der Spätem, insofern die an Kanon und Dogma scheinbar

leicht und genau nachkontrollierbare Tradition ständig von jener
Stagnation bedroht wird, welche aus der Geschichte der Kirche und
des Dogmas nur allzu bekannt ist. Wo sie auftritt, ist sie Symptom der

mangelnden Freiheit in der Überlieferung, wie sie immer dort nötig
scheinen muss, wo eine zu schwache Bindung an die lebendige Tradition

das Schöpferische verkommen lässt.

135



Dass die apostolischen Väter noch keine Theologen waren und in
ihren schriftlichen Äusserungen unmittelbar dem apostolischen Vorbild

verbunden bleiben, zeigt sich darin, dass sie das ihnen eigene
Verständnis des Glaubens nicht systematisch vortragen, sondern ihre
Aussagen stets so machen, wie es der «Sitz im Leben» jeweils von ihnen
fordert. So geben Wirren in der Gemeinde von Korinth Anlass zum
Klemensbrief, der eine konkrete Paränese in den anstehenden Fragen
darstellt. Die Briefe des Ignatius von Antiochien sind nicht nur
Abschieds-, sondern Vermächtnisbriefe eines in Rom zum Kampf mit
wilden Tieren, also zum Tode verurteilten Bischofs an eine Reihe
kleinasiatischer Gemeinden und an Bischof Polykarp von Smyrna, dem er
die Sorge um seine eigene verwaiste Schar übergibt. Der Brief des

Polykarp an die Gemeinde von Philippi ist ein Begleitschreiben zu dem

von den Philippern von ihm erbetenen Corpus Ignatianum, das also
schon früh in einer Sammlung umlief. Der Hirt des Hermas ist der
Form nach eine altchristliche Apokalypse und die Didache eine
vermutlich in der syrischen Kirche entstandene Sammlung von Weisungen

für das gläubige Verhalten in dieser Welt und von liturgischen und
rechtlichen Satzungen ihrer Region.

Es wäre kurzsichtig, in dieser Übernahme der Form, wenn wir es

überhaupt so sagen dürfen, ein blosses Nachahmen der apostolischen
Tradition sehen zu wollen, und dies aus zwei Gründen: die apostolische

Tradition liegt noch nicht als gesammelter Kanon vor; und es ist

gerade bezeichnend, dass, sobald dies der Fall sein wird, eine derartige

«Nachahmung» als pietätlos abgelehnt wird. Die Gestalt der
Schriften der apostolischen Väter zeigt nicht eine äusserliche Bindung
an ein Vorbild, sondern sie ist das Ergebnis davon, dass diese Dokumente

noch aus denselben oder nahezu denselben geschichtlichen
Umständen hervorgehen wie die neutestamentlichen Schriften und
darum noch völlig unreflektiert in dem bleiben, was allerdings
Überlieferung, und das heisst nun: lebendiges Weitergeben ist. Es geht
nicht um Nachahmung eines Bestehenden, sondern um einen noch
lebenskräftigen Brauch, will sagen: um das Brauchen einer Schreibweise,

wie sie in dieser Sache zur Zeit noch allgemein üblich ist.
Beides: das Fehlen des Kanons und der noch lebendige Brauch zeigen,
dass nicht Nachahmung im Spiel ist, sondern dass die Schreiben
bedingt sind durch ein sachliches Entsprechen zu Gegebenheiten, die

denjenigen der apostolischen Zeit sehr nahe bleiben. Aus dieser Situation

heraus sprechen die apostolischen Väter zwar in verantwortungs-
bewusster Überlieferung, aber in einer Verantwortung, die frei ist, weil

136



sie in der Erfahrung der Sache gründet und nicht bloss gemusst ist unter

der Autorität des Kanons oder gar des Dogmas. Aus dieser
Entschiedenheit in der Sache ergibt sich der Rang ihrer eigenen Vorbildlichkeit.

Sie beschwatzen nicht ins allgemeine eine Theologie, sondern
sie sagen aus der Erfahrung des Glaubens, was an ihrer Stelle und in
ihrer Zeit notwendig ist.

Aus diesem Grunde sind jene Darstellungen des von ihnen Gesagten

äusserst problematisch, die zwar scheinbar bloss ein Tatsächliches
feststellen wollen (ohne zu wissen, dass es das Wort «Tatsache» und
damit das so interpretierte geschichtliche Vorkommnis überhaupt erst
seit der Aufklärung gibt!), die also ein «Tatsächliches» feststellen wollen,

indem sie fragen, was Ignatius, die Didache, Clemens vom dreigestuften

kirchlichen Amt zu sagen habe, welche Auffassung des Abendmahls

vertreten werde usw. Dies alles sind den apostolischen Vätern
fremde Gesichtspunkte, die von einer späteren Entwicklung her an die
früheren Autoren auswahlsweise herangetragen werden und die
folglich bei aller vermeintlichen «Tatsächlichkeit» der so ermittelten
Auskünfte - gerade am eigentlichen Anliegen der Autoren vorbeigehen.

Das, worauf es ankommt, sind nicht derwege erzwungene «Tatsachen»,

sondern das Erfassen des einen jeweils alles andere
bestimmenden Grundanliegens eines Autors.

Es kann der weiteren Klärung diesen, wenn wir die traditionsgeschichtliche

Stellung der apostolischen Väter an einem konkreten
Beispiel erörtern, am Verhältnis der Ignatiusbriefe zum 4. Evangelium.
Die Nähe des Ignatius zu Johannes besteht offensichtlich nicht darin,
dass der antiochenische Bischof das 4. Evangelium auffallend häufig
zitieren würde. Von allen als «Zitat» in Frage kommenden Stellen ist
die deutlichste Philadelphier 7, 1, wo er schreibt: «Wenn nämlich
auch dem Fleische nach einige mich täuschen wollten, so wird doch
der Geist nicht getäuscht, da er von Gott ist; denn er weiss, woher er
kommt und wohin er geht.» Es ist kaum zu bestreiten, dass das «woher

er kommt und wohin er geht» wörtlich mit Joh. 3, 8 übereinstimmt.
Aber diese Übereinstimmung macht nur um so erstaunlicher, mit
welcher Freiheit Ignatius das Johannesevangelium braucht. Dort wird ja
gerade umgekehrt gesagt, dass der Geist wehe, wo er wolle, und man
nicht wisse, woher er komme und wohin er gehe. Ignatius wendet in
doppelter Hinsicht um. Das Wissen wird nicht mehr vom Menschen

ausgesagt, sondern vom Geist selber; und daher kann nicht überraschen,

dass es vom Geist bei Ignatius heisst: Er weiss, woher er kommt
und wohin er geht. - Ein solches Verhältnis zum Text ist nicht das des

137



Theologen zum Kanon, sondern das souveräne einer ursprünglichen
Erfahrung des Glaubens, die nicht zitiert, sondern schaffend auch die
biblischen Worte im höchsten Verstände «braucht», das heisst: die

Erfahrung des Glaubens nimmt das Wort, das sie nötig hat, brauchend in
ihren Umgang. Und dieser aus Nötigung frei brauchende Umgang mit
dem Wort - das ist die eigentliche Überlieferung, die mit einem alten
Wort unserer Sprache «der Brauch» heisst. Wenn ferner an manchen

Stellen, z.B. in Epheser 17, 1 und 19, 1 im Namen «der Fürst dieser

Welt» das 4. Evangelium anklingt, so ist kein Zweifel, dass Ignatius
den Namen aus Johannes kennt; aber den Fürsten dieser Welt selbst

kennt er nicht bloss aus der Bibel, sondern aus der eigensten Erfahrung.

Er ist ihm so sehr Wirklichkeit, dass er entsprechend den Aussagen

des Johannesevangeliums in freier Verantwortung zu formulieren

wagt - was sage ich: wagt! Ignatius muss selber formulieren, weil die
Macht der Erfahrung ihn nötigt, ihn braucht. Und wiederum ist
solches Gebrauchtwerden das Höchste einer wahren Überlieferung, die
niemals ein krampfhaftes Festhalten des Bestehenden ist, sondern der

lebendige Wandel auf das hin, was je eine Zeit aus dem Überkommenen

braucht. Die auffallende Nähe des Ignatius zum johanneischen
Denken besteht demnach nicht darin, dass er häufig dessen Begriffe
verwendete. Es ist vielmehr eine innere Verwandtschaft in der Bewegung

seines Denkens mit Johannes da. Man kann diese am ehesten

umschreiben, indem man hinweist, wie beide ihren einen Grundgedanken

ständig umkreisen und in all diesem Kreisen das Wesentliche
ihres Anliegens miteinbeziehen und es so in bezug bringen zu jener
geheimnisvollen Mitte, um die sich ihnen alles dreht. Diese Bindung ist

es, die dem einen wie dem andern eine geradezu einzigartige Freiheit
schenkt. Und eben im Mass dieser Freiheit unterscheidet sich Ignatius
und unterscheiden sich überhaupt die apostolischen Väter von der

nachmaligen Theologie.
Um den Grundzug des ignatianischen Denkens zu erfahren, ist nötig,

sich an jene tragenden Grundworte zu halten, in denen sein einer
und einziger Gedanke zum Austrag kommt: Einheit, Einung und
Gleichmut. Es mag dem heutigen Leser erbärmlich scheinen, dass

Ignatius nicht mehr zu bieten hat als einen einzigen Gedanken. Indessen
kennzeichnet es den Rang und die Wesenhaftigkeit eines Autors - und
dies durch alle Zeiten der Geschichte! - ob er bloss im Vielerlei von
Meinungen herumfährt, oder ob es ihm gelingt, alles, was er zu sagen
hat, aus seinem ungeteilten Anliegen heraus zu erhellen. Fragen wir
bei Ignatius beliebig herum nach seiner «Christologie» -, die es um

138



jene Zeit noch gar nicht geben kann, nach seiner Lehre von der Kirche -,
die sich erst viel später allmählich zu bilden anhebt, nach seiner
«Auffassung von Abendmahl oder Martyrium», so werden wir gerade an
dem vorbeigeraten, was er wesentlich zu überliefern hat: an der
gesammelten Wucht des Einen, aus der christliches Sein bei ihm einzig
entspringen kann. Wollen wir also ihn und nicht bloss ein Echo der

Forschung auf unsere theologischen Meinungen hören, so gilt es, nach
dem Grundzug seiner Überlieferung zu fragen, in der bei Ignatius
jenes Umfassende gründet, das sein frühes Wort «katholisch» nennt.
Doch wie gehen wir vor, um etwas von ihm zu vernehmen? Stellen wir
zur Beantwortung unserer Leitfrage eine Liste über das Vorkommen
der drei Vokabeln bei Ignatius auf und verrechnen daraus das Ergebnis,

so können wir sicher sein, dass wir nichts von ihnen vernehmen
und noch viel weniger etwas von jenem Grundzug erfahren, aus dem
sie sprechen. Denn die drei Worte können für Ignatius noch nicht
Vokabeln sein wie für die spätere Theologie. Seine Worte sind Wege, die

zu seinem einen und einzigen Gedanken führen, und Gedanken werden

nicht statistisch verrechnet, sondern gedacht. In das Denken des

Ignatius gelangen wir, indem wir je einem seiner Gedankengänge auf
den Wegen seiner drei Worte folgen. Es ist nicht entscheidend, auf
welchen wir uns dabei einlassen, insofern die schon beim ersten Lesen

beeindruckende Dichte seines Textgewebes sich überall im Wesentlichen

hält.
Setzen wir zum Beispiel mit Epheser 5, 1 ein: «...um wie viel mehr

preise ich euch selig, die ihr mit ihm (dem Episkopen) verbunden seid
wie die berufene Ortsgemeinde mit Jesus Christus und wie Jesus Christus

mit dem Vater, dass alles in Einheit zusammenstimme.» - Ist Einheit

demnach ein Zusammenstimmen? Oder muss schon zuvor Einheit
sein, dass etwas zusammenstimmen kann? Oder muss etwas
zusammenstimmen, dass daraus Einheit wird? Wir fragen nicht nach einer
Definition von Einheit, nach einer «Eingrenzung», die das freie Walten

von Einheit beengt. Wir fragen nach ihrem Grundzug, der alles

bewegt. So scheint sich zu klären, dass das Zusammenstimmen von ihm
selber her auf Einheit einstimmt. Ignatius nennt die einzelnen Stimmen:

den Episkopen und die Gemeindeglieder, die berufene Ortsgemeinde

und Jesus Christus, Jesus Christus und den Vater. Ihr Verhältnis

zu Einheit und Zusammenstimmen umschreibt er als ein «Verbun-
den-Sein». Was wir so übersetzen, war ein Wort, aus dem die
griechisch sprechenden Empfänger des Briefes noch vernehmlich ein

«Einrühren» hörten. Wird eine Flüssigkeit in eine andere eingerührt,

139



entsteht eine Mischung. Freilich lässt sich nicht alles und jedes
mischen. Wird dies nicht beachtet, ergibt sich ein Gemisch aus solchem,
was nicht zusammenstimmt. In der Mischung dagegen sind die einzelnen

Bestandteile ununterscheidbar aufgehoben in die neue Einheit der

Mischung. In unserem Satz ist die Rede von den angesprochenen
Gemeindegliedern in Ephesus und ihrem Episkopen. Diese bilden
zusammen als je einzelne Stimmen jene Einheit, die in der berufenen

Ortsgemeinde in Erscheinung tritt. Über die besondere Weise ihres
Zusammenstimmens könnten wir Näheres erfahren, indem wir das

Wort «Episkop/Bischof» von Grund auf bedächten. Das muss jetzt,
damit der Gedanke der Einheit zur nötigen Sammlung gerät,
unterbleiben. Wesentlich ist, dass die Gläubigen und ihr Bischof so

zusammenstimmen, dass sie ununterscheidbar sind in jener neuen Einheit,
die ecclesia genannt wird. Wir müssen auch diesen weittragenden
Namen im Ungedachten lassen und halten nur fest, dass die berufene

Ortsgemeinde mit Jesus Christus wiederum in einer höheren Einheit
zusammenstimmt. Diese beiden in ihrer Einheit aber stimmen zusammen,

wie Jesus Christus mit dem Vater. Im Vater endlich kommt die
Einheit ins Gestillte ihres Ursprungs zurück: «zu dem Ende, dass alles
in Einheit zusammenstimme». Die finale Aussage legt nahe, in diesem
Ende die Einheit zu erschauen. Also wäre Einheit die Folge des

Zusammenstimmens? Wenn wir so fragten, hätten wir verkannt, dass das

Zusammenstimmen nicht in Wunsch und Wille der einzelnen Stimmen

gegeben ist. Es beruht in dem, was sie je schon bestimmt. Werden sie

auf das Ende in der Einheit bestimmt, muss Einheit immer schon vor
den einzelnen Stimmen sein. Nur weil im Zusammenstimmen die Einheit

waltet, kann es zuletzt eingehen in das, von dem es ausging. Es ist

wohl kaum Zufall, dass Ignatius aus dem Bereich des Musikalischen
spricht: das Zusammenstimmen, die Symphonie, wie er sagt, wird
zwar getragen von den einzelnen Stimmen, dies jedoch nur, sofern sie

sich einen. Ihr zusammenstimmendes Sich-Einen setzt notwendig die

Einheit in der Symphonie voraus.
Dies mag sich uns weiter verdeutlichen, indem wir dem Gedankengang

in Magnesier 1, 2 folgen: «Gewürdigt nämlich eines gottgleich-
gestaltigen Namens besinge ich in den Fesseln, die ich trage, die
Gemeinden, unter denen ich Einung erflehe mit Fleisch und Geist Jesu

Christi, unserem alles durchstehenden Leben, mit Zuversicht und
Hingabe, dem nichts vorgezogen ist, und, was herrlicher, mit Jesus und
dem Vater.» - Damit sich der Gedanke der Einung klären kann, müssen

wir uns auch jetzt wieder auf das Allernotwendigste beschränken

140



und die Erläuterung dessen, was nicht unmittelbar zum Verständnis
der Einung führt, auf sich beruhen lassen. Der Name des Ignatius ist

gottgleichgestaltig, weil er als Gebundener wie sein Herr dem Martyrium

entgegengeht. Aus diesem Eingang in den Heilstod Christi
vermag er zu singen, die Gemeinden rühmend zu preisen, unter denen er
Einung erfleht mit Fleisch und Geist Jesu Christi. Wir kommen dem
darin Gedachten vielleicht am ehesten nahe, indem wir «Fleisch»
nach einer alten Redewendung als die sterblichen Hüllen verstehen.
Sterblich ist, was seinem Wesen nach ins Sterben gehört. Im wahrhaft
Sterblichen ist der Tod so gegenwärtig, dass er mit seinem Ernst die

Entscheidungen des Lebens gewichtig macht. Indem wir in unserem
Leben aus der Gegenwart des Todes das Sterben einüben, kann sich

uns das Wort von den sterblichen Hüllen erst in seiner eigentlichen
Bedeutung eröffnen: das Umhüllte ist das verborgene Sein des

Menschen, jener Geist, «dessen Brausen wir hören, aber von dem wir doch
nie wissen, woher er kommt und wohin er geht». Die Bitte des Ignatius

erfleht eine Einung mit dem verborgenen Sein des Menschen im
Geist, wie es Ereignis war in Jesus Christus, der darum «unser alles
durchstehendes Leben» genannt wird, also jenes Leben, das den Tod
aussteht und einsteht für den unbegreiflichen Geist, jenes Leben, das

nicht wir leben, sondern das uns lebt, indem es uns eint mit Zuversicht
und Hingabe. Ich übersetze so, was, bei Ignatius meist in ein Wortpaar
geeint, in der Regel mit den gänzlich verschliffenen Begriffen Glaube
und Liebe wiedergegeben wird. Ohne dass wir hier deren weiten
Bereich ausmessen können, erhalten wir doch einen gewissen Einblick in
das, was Ignatius in diesem Wortpaar Anliegen ist, indem wir bedenken,

dass «ihm nichts vorgezogen ist». Beide sind, so sagt diese
Wendung, schon längst vorgezogen worden, wenn sie dem Berufenen das

Vorzüglichste werden. Ja: sie können überhaupt nur das Vorzüglichste
werden, weil sie und sofern sie vordem vorgezogen sind. Aber von
wem und wohin sind sie vorgezogen? Wir denken der Einung nach.

Einung soll uns zuteil werden mit Zuversicht und Hingabe. Was aber

vermöchte die beiden so vorzuziehen, dass sie uns das Vorzüglichste
werden, wenn nicht die Einung selbst? Solches Vorziehen ist nicht
Einung. Einung ist, was als Vorziehendes verborgen bleibt und nur ins

Unverborgene vorzieht, was das Vorzüglichste heisst. Dieses heisst so,
weil es als von der Einung Vorgezogenes uns am nächsten angeht.
Weil jedoch Ignatius weiss, wie leicht wir das Nächste verfehlen und
uns Fernerem zuwerfen, weil er weiss, wie bald Einung mit Zuversicht
und Hingabe vertan ist, beschliesst er den Satz mit der Bitte um das,

141



was herrlicher ist, die Einung mit Jesus und dem Vater. Diese Einung
wird eine herrlichere genannt, weil sie zum Wesen des Herrn gehört,
dem Herrn wesentlich ist. Warum aber heisst sie nicht bloss eine
herrliche, warum ist sie herrlicher? Die Einung mit Zuversicht und
Hingabe geht uns am nächsten an und ist darum die vorzüglichste. Sie ist

von Einung vorgezogen worden in dem, der Zuversicht und Hingabe
für das menschliche Dasein überhaupt erschliesst, im Herrn. In
diesem Sinn ist sie herrliche Einung. Herrlicher aber ist jene mit dem

Herrn selbst als mit dem Sohn und dem Vater. Zuversicht und
Hingabe, das ist unser göttliches Teil im irdischen Wandel. Die Einung
aber mit dem Sohn und dem Vater ist in unserem hiesigen Aufenthalt
verborgen. Sie kommt erst ins Unverborgene, wenn wir selber eingehen

in das verborgene Bergen des Todes. Dies ist Ignatius herrlicher,
weil ihm das bevorstehende Martyrium solch letzte Einung verherrlichend

aufschliesst.
Doch es wird Zeit, sich grundsätzlich zu besinnen, was sich in den

beiden Gedankengängen vom Grundzug gezeigt hat. Wir fanden: Einheit

ist jenes, was das Zusammenstimmen der einzelnen Stimmen
bestimmt. Einung aber gibt sich kund als das Walten der Einheit. Einheit
und Einung gehören zusammen, so zwar, dass das eine durch das
andere bestimmt wird. Deutlicher als zuvor wird damit, dass das, was in
beiden in einer Hinsicht zur Sprache kommt, zugleich im Tiefsten
verschwiegen ist. Ein Letztes bleibt in ihnen verborgen. Wie aber
vermöchten wir vom Verborgenen zu sagen, was es sei? Indessen hörten
wir doch, dass das Verborgene in Einheit und Einung vorkommt ins

Unverborgene. Die beiden Worte geben uns demnach einen Wink ins

Verborgene. Dieser Wink geht auf das in Einheit und Einung
ausgesprochene Eine, das einzig Eine einende, das der verborgene Gott ist.

Dieser ist kein anderer neben dem in Christus aus seiner Verborgenheit

heraustretenden Gott. Aber der in Christus dem Glauben fassbare
Gott ist als ewig Verborgener niemals der Offenbare. Die Vorstellung
des Offenbaren beginnt sich erst durchzusetzen im Kampf der späteren

Kirche mit der Geheimnistuerei der Gnostik. Und mit dieser anti-
gnostischen Auseinandersetzung hängt zusammen, dass die Theologie,
die seit den Apologeten eine bestimmte Abart der griechischen
Metaphysik war, nunmehr ihrem Wesen nach Dogmatik wird. Der offenbare

Gott wird der Schuster und Postbote der Theologie - und kein
Glaubender wird sich wundern, dass die Welt von einem solchen Gott
heute nichts mehr hören will. Aber der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs, der Vater Jesu Christi, nicht der Theologen und Philosophen

142



Gott-bleibt verborgen. In sein Geheimnis findet, wer jenem ein Heim
gewährt, der als der Verborgene, gelegentlich von der Theologie im
Kleindruck einer Fussnote noch flüchtig vermerkt, grundsätzlich aber

vergessen ist. Glaube jedoch, der dieses Namens würdig wäre, ist das

Hören auf den stillen Ruf des Verborgenen, ist Berufung in seine

Heimlichkeit, ist Andenken an den Vergessenen; in Tagen der Armut
Abkehr von allem Handgreiflichen und Zuversicht zum Geheimnis
des verborgenen Gottes!

So machen wir uns denn ans Zwiegespräch mit dem Schluss von
Magnesier 15: «Seid stark im Gleichmut Gottes, indem euch eigen ist
ein ununterscheidbarer Geist, der Jesus Christus ist.» Wenn ich in der
Übersetzung, dem Griechisch des Ignatius folgend, aus etymologischen

Gründen statt Eintracht oder Einmütigkeit im Deutschen
Gleichmut setzte, so ist wesentlich, diese zugespitzte Wiedergabe
umsichtig aus dem Text zu bedenken. Mut ist darnach aus der ganzen
Fülle dessen zu verstehen, was das alte deutsche Wort an gemüthaftem
Sinnen des Herzens in sich beschlossen hat: Grossmut und Sanftmut,
Freimut und Langmut, Starkmut und Demut und nicht zuletzt das

Hochgemute des Opfermutes. Gleichmut nennt in diesem Bereich des

Vermögens die Fähigkeit, die an ihn ergehenden Zumutungen im
gleichen Mut, in dem sie getan sind, aufzunehmen und zu bewahren. Dem
Gleichmut sind bei Ignatius Einheit und Einung zugemutet. Darum
heisst er Gleichmut Gottes. Nur wer in ihm gehalten ist aus der
verborgenen Fülle des Einen, findet in jenes Starksein, dem ein
ununterscheidbarer Geist eigen ist, einer, der sich nicht von Jesus Christus
unterscheidet, welcher nach Ignatius dieser Geist selber ist. Während die
daraus folgende Eintracht oder Einmütigkeit doch nur die brüderliche
Gesinnung meint, nennt Gleichmut das aufnehmende Bewahren der

Zumutung von Einheit und Einung und bestimmt damit die Katholizität

des Ignatius in einer Dimension, die der Plattheit des gängigen
Sprachgebrauches weitgehend abhanden kam.

Wenn Ignatius im Brief an die Smyrnioten (8, 2) erstmals in der
Geschichte von der «katholischen Kirche» spricht, so ist doch offensichtlich

erst in zweiter Hinsicht die über den ganzen Erdkreis verbreitete
Gesamtheit der Gläubigen angesprochen: «Wo auch immer der Epi-
skop in Erscheinung trete, da soll die Fülle der Gemeinde sein, so wie
da, wo auch immer Christus Jesus sei, die katholische Kirche ist.» Die
Katholizität ereignet sich darin, dass sich in Jesus Christus Gott und
die Welt begegnen; und einzig in dieser vertikalen Einheit ist jene
horizontale Einung möglich, als deren Sinnbild und Hüter der die Auf-

143



sieht übende erste Presbyter in Erscheinung tritt. Der umfassende

Einheitsgedanke des Ignatius sammelt sich in gleichmütiger Eindringlichkeit

in der ereignishaften Begegnung Gottes im Hiesigen als in jener
Katholizität, die, weil sie Gott und die Welt umfasst, sich freilich auch
weltweit bekundet. In diesem Einheitsgedanken beruht die Nähe des

Ignatius zum Johannesevangelium, das auch seinerseits das einzig
Eine einende meditierend als seine Mitte umkreist. So weiss sich Ignatius

in der johanneischen Überlieferung, ohne dass er es nötig hätte,
um deren Kontinuität ängstlich besorgt zu sein: in der schöpferischen
Freiheit seines Nachdenkens gründet die geschichtliche Tragweite seiner

Aussagen, die zum Verständnis der Katholizität des Christlichen
Grundlegendes beigetragen hat. Wo sich in der Geschichte sein Denken

verliert, erschlafft die Katholizität in die Machenschaft rechtlicher,

kultischer, moralischer Ordnungen; es wird verkannt, dass der

Grundgedanke des Ignatius nicht nur ein besonders wichtiger neben

vielen andern auch wichtigen Gedanken ist, sondern dass er die Bewegung

seines Denkens schlichthin ausmacht. Darum wird, was er von
zentralen Dingen des christlichen Dasein sagt, je nur verständlich, wo
diese aus seinem Gott und die Welt umfassenden Einheitsgedanken
heraus vorgetragen werden. Worauf er auch immer sein Wort richtet,
immer wird es zum stillen Erscheinen des Einen. Dass Ignatius dieses

einzig Eine einende nicht laut ausposaunt, hat seinen Grund darin,
wie er das ihm gleichmütig entsprechende Verhalten erfährt als jenes

Schweigen, aus dem allein das sagende Wort erstehen kann (Magnesier

8, 2). Walter Frei

144


	Überlieferung und Freiheit zum Ursprung

