
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Jahweglaube und Gesellschaftsordnung

Autor: Klopfenstein, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahweglaube und Gesellschaftsordnung

Aspekte der sozial- und wirtschaftsgeschichtlichen Erforschung Israels
und ihre Bedeutung für die Interpretation alttestamentlicher Texte *

I. Fragestellung und Schwierigkeiten

Gegenwärtige Theologie sieht sich vor der Aufgabe, mehr als zuvor
nach der menschlichen Befindlichkeit ihrer Adressaten und nach ihrer
eigenen situativen Bedingtheit, aus der sie je neu herauswächst, zu

fragen. An dieser Problemlage partizipiert die Exegese in mancher
Hinsicht. Einmal führt sie unvermeidbar Fragestellungen an die Texte

heran, von denen, wie heute etwa den sozialen und wirtschaftlichen,
ihre Zeitgenossen bewegt sind. Wiederum hat sie das Ihre zum
Problem beizutragen, wie die Botschaft damaliger Texte mit gegenwärtiger

Lebenssituation zu vermitteln sei. Um aber gerade hierzu
Verantwortbares beisteuern zu können, muss sie das Humanum jener früheren

Zeiten, in denen die mündlichen und später schriftlichen
Überlieferungen der Bibel ihre Gestalt gewonnen haben, möglichst präzise
und plastisch zu erhellen trachten. Dieser Erhellung dient an ihrem
Teil die Erforschung der Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung des

alttestamentlichen Volkes Israel, eine Fragerichtung, die auf die enge
Zusammenarbeit mit Altorientalisten, Sozial- und Wirtschaftshistorikern

und Ethnologen, um jetzt nur einige zu nennen, angewiesen ist.
Das Unterfangen stösst freilich auf erhebliche Schwierigkeiten. Sie

sind einmal subjektiver Art, da selten ein einzelner Exeget alle
angesprochenen Forschungsgebiete und -methoden genügend beherrschen

kann; für dadurch bedingte Mängel meines Versuchs muss ich um
Nachsicht bitten. Zum andern aber sind die Schwierigkeiten objektiver

Art, wie aus der Fülle und Divergenz der Sichtweisen und Ergebnisse

sehr bald deutlich wird. Die Wandelbarkeit sozialer Grössen
macht das Erkennen ihrer Frühformen besonders problemreich.

Im Fall des Alten Testaments verschärft sich die Lage insofern, als

sein dominierendes Interesse der Geschichte Jahwes mit Israel gilt,

* Leicht überarbeiteter Vortrag, gehalten im Rahmen einer Ringvorlesung
der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Bern im Sommersemester

1982 zum Thema «Theologie in der Begegnung mit modernen
Wissenschaften». Mit dieser Arbeit grüsse ich Kurt Stalder zum 70. Geburtstag, mit
herzlichem Dank für seine mir stets Gewinn bringende Freundschaft und
Gesprächsbereitschaft.

118



nicht aber Nachrichten über die Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung.

So muss sich der Forscher mit dem Einfangen von zufällig
notierten oder indirekt aufblitzenden Streiflichtern begnügen, die dann
im Vergleich mit Israels Umwelt, deren Hinterlassenschaft gleicherweise

schwer deutbar ist, da und dort eine deutlichere Kontur ergeben.

Von einer Sozial- und Wirtschaftsgeschichte Altisraels sind wir
indessen noch weit entfernt.

Es ist im Rahmen dieser Arbeit nicht möglich, neuere Beiträge zum
Thema in extenso darzustellen. Ich kann nur, vereinfacht und
verkürzt, meine Sicht, wie sie sich mir aus der Beschäftigung mit dem
Problem vorläufig ergeben hat, skizzieren und an wenigen Punkten
durch Beispiele erläutern1.

II. Über das Gemeinwesen der frühisraelitischen Stämme
in vorstaatlicher Zeit

Ich handle zunächst (1.) ausführlicher über die Zeit beim und nach
dem Sesshaftwerden der frühisraelitischen Gruppen im Kulturland
Kanaans. Anschliessend spüre ich in knapper gehaltenen Erwägungen
und an beispielhaft ausgewählten Punkten der Geschichte Israels den

Auswirkungen dieses frühen Gemeinwesenmodells nach, nämlich (2.)
im Zusammenhang mit der Einführung des Königtums, (3.) im Blick
auf Aspekte der Sozialkritik in vorexilischer Prophétie, schliesslich (4.)
in Hinsicht auf den Wiederaufbau der nachexilischen Gemeinde unter
Nehemia.

1. Zum Gemeinwesen der frühisraelitischen Stämme
in vorstaatlicher Zeit

Modellhaft geworden ist die auf Max Weber fussende2, durch
Albrecht Alt3 und Martin Noth4 klassisch ausgestaltete und neuerdings

' Über die gegenwärtige Problemlage orientiert hilfreich W. Schottroff in VF
19/2. 1974, 46-66 («Soziologie und AT») und in VF 27/1. 1982. 46-68 («Zur
Sozialgeschichte Israels in der Perserzeit»).

2M.Weber, Das antike Judentum Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie

III, 1920 (M976).
3 Albrecht Alt, Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, 3 Bände,

1953-1959.
4 M. Noth, Das System der 12 Stämme Israels, 1930, (1966).

119



durch Winfried Thiel4a im wesentlichen erhärtete Sicht dieser Epoche.
Danach handelt es sich bei der Landnahme der Vorfahren Israels um
ein allmähliches Sesshaftwerden landloser halbnomadischer Sippen
im Zuge des saisonbedingten Weidewechsels. Am Rand des Kulturlandes

mit ihren Zelten, Kleintierherden und Eseln ziehend, suchten
sie, wenn die Grasnarbe der Steppe unter der Sommerglut vollends
verdorrte, im Zug der Transhumanz auf den abgeernteten Feldern der

bodenbesitzenden, ackerbauenden Kulturlandbewohner mit Mensch
und Tier zu überleben. Weide- und Brunnenrechte konnten dabei, wie
etwa das Beispiel Abrahams bei Abimelech in Gen. 21,22 ff. zeigt,
durch Vertrag gesichert werden, wobei solche Verträge, wenn das den
Machtverhältnissen oder den Interessen der Partner entsprach, gewiss
nicht nur für eine Saison, sondern auf Dauer abgeschlossen wurden.
Überhaupt befanden sich Israels Vorfahren bereits im Übergang zur
sesshaften Lebensweise: Schon ziehen sie, wie die Genesis zeigt, in
den wenig besiedelten Berg- und Hügelgebieten Palästinas und nehmen

allmählich Ackerbau und Rinderzucht auf.

Sozial organisieren sich diese Gruppen in die drei bis vier Generationen

umfassende Grossfamilie, welcher der «Vater» vorsteht; sie bildet

die elementare Rechts-, Wirtschafts- und Kultgemeinschaft.
Grossfamilien schliessen sich nach dem Ideal einer Tausendschaft
heerbannfähiger Männer zu einer Sippe zusammen, die kollektiv von den
«Ältesten» geleitet wird. Ein Sippenverband variabler Grösse macht
den Stamm aus; dieser scheint vor allem ein Interessenverband zur
Sicherung grösserer Weidestriche gegen Ansprüche fremder ziehender
Gruppen gewesen zu sein.

Zusammengehalten werden die Gruppen und Gruppenverbindungen
durch das Ethos unbedingter und verlässlicher Solidarität, die

dem Einzelnen Schutz und Recht gewährt. Die Institution der Blutrache

schafft Ausgleich für Verlorenes und dient als Regulativ für das

Gleichgewicht der Machtpotentiale. Andererseits erlaubt die starke

Gruppenbindung das Heilighalten der Gastfreundschaft gegenüber
dem Fremden, der unter Umständen auch in den Verband integriert
werden kann (etwa durch Heirat, vgl. Mose beim Midianiter Jethro
Ex. 2,21). Augenfälligsten Ausdruck findet das Solidaritätsbewusstsein
in den Stammbäumen: Die Genealogie bildet die Einheit der Gruppe
oder des Gruppenverbandes in der Form der Geschichte der
Blutsverwandtschaft ab.

4a W.Thiel, Die soziale Entwicklung Israels in vorstaatlicher Zeit, 1980.

120



Nun ist schon lange bemerkt worden, dass die Genealogien oft
fiktive Züge tragen. Diese Beobachtung hat neuerdings eine beachtenswerte

ethnosoziologische Deutung erhalten im Modell der sog. «seg-
mentären Gesellschaft». In Auseinandersetzung mit Max Weber hat
Christa Schäfer5 eine solche Sicht des vorstaatlichen Israel vorgelegt.
Unter segmentärer Gesellschaft wird ein Gefüge solidarischer Gruppen

- solidarisch intern und zwischen den Gruppen - verstanden, welches

nach Bedarf die Ausdifferenzierung von Untergruppen oder die

Assimilation fremder Elemente erlaubt und zugleich die Integration
der Segmente durch genealogische Systembildung gewährleistet6. Die
Trennung der Lotgruppe aus der Abrahamgruppe Gen. 13,5ff. lässt

sich m.E. gut als Segmentation verstehen, indem hier die Trennung
(Abraham zu Lot: «So trenne dich von mir!») just in der überdauernden

Bruderschaft begründet wird («Wir sind ja Brüder!»). So entsteht
eine Sozietät, die zu kontinuierlicher, beweglicher und relativ konfliktarmer7

Neugliederung fähig ist und keiner Monopolisierung von
Gewalten durch Hierarchisierung oder staatliche Zentralisierung bedarf,
weil die Selbständigkeit der Glieder und ihre Solidarität gegenüber
dem Ganzen im Ausgleich stehen. Damit erklärt sich gut die
Eigentümlichkeit, dass die frühisraelitischen Stämme in Friedenszeiten ihre
partikularen Interessen verfolgen und doch in der Notwehr zu leidlich
solidarischer Wehrgemeinschaft zusammenstehen8.

Eine völlig andere Herleitung der frühisraelitischen Stämme hat der
Amerikaner George Mendenhall vertreten9. Für ihn sind diese Gruppen

nicht ins Kulturland einsickernde Halbnomaden, sondern aus der
kanaanäischen Klassengesellschaft ausgestossene, sozial degradierte
Leute, die als Taglöhner, Freibeuter, Söldner und Maraudeure zu
überleben suchen. Es sind outcasts und outlaws, wie sie unter der
Bezeichnung habiru in altorientalischen Texten der Spätbronzezeit be-

5 Ch. Schäfer, Stadt und Eidgenossenschaft im AT. Eine Auseinandersetzung

mit Max Webers Studie «Das antike Judentum», Diss. Heidelberg 1979

(wird demnächst in der Reihe BZAW erscheinen).
6 S. dazu Ch. Schäfer a. a. O. 260 ff. : Hans G. Kippenberg, Religion und

Klassenbildung im antiken Judäa, 1978, 19 ff. ; F. Crüsemann, Der Widerstand
gegen das Königtum, 1978, 201 ff.

7 Vgl. hierzu M. Klopfenstein, Konflikte und ihre Lösung in biblischer Sicht,
Reformatio 31, 1982, 43 ff. (47-49).

"Ein sprechendes Zeugnis hierfür ist etwa das Deboralied Ri.5!
'Erstmals von G. Mendenhall vorgelegt in dem Aufsatz: The Hebrew

Conquest of Palestine, BA 25, 1962, 66 ff.

121



gegnen. Rotten solche sich zusammen, so werden sie von den kanaa-
näischen Stadtstaaten, deren Fürsten bei den Pharaonen der Amarna-
zeit in bewegten Briefen Alarm schlagen, als Bedrohung empfunden.
Diese These Mendenhalls ist durch den alttestamentlichen Befund
kaum zu begründen und durch W.Thiel erneut überzeugend in Frage

gestellt worden; doch rechnet auch Thiel damit, dass solche habiru-
Leute sich mit einwandernden israelitischen Gruppen solidarisieren
konnten10. Über Thiel hinausgehend, steht m. E. der Annahme nichts
im Wege, dass in einer segmentären Gesellschaft wie der frühisraelitischen

solche blutsfremden Elemente durchaus assimiliert und
integriert werden konnten.

Bei diesen sozialgeschichtlichen Erklärungen haben wir die Frage,
in welcher Beziehung sie zum Jahweglauben der israelitischen Stämme
stehen, ausgeklammert. Die Texte beharren darauf, dass den Stämmen
Israels Jahwe, und zwar Jahwe allein, als der Initiator ihrer Gemeinschaft

galt. Das einigende Bekenntnis zu Jahwe, das in den Berichten
über diese Frühzeit aufbewahrt ist, bildet denn auch den inneren
Grund dafür, dass diese Texte weitergegeben worden sind und eine

Wirkungsgeschichte aus sich entlassen haben, die noch anhält. In
einer nicht mehr restlos aufzuhellenden geschichtlichen Stunde, deren
Reflex das Kapitel Jos. 24 als den Landtag zu Sichern beschreibt, kam
es (etwa um 1100 v.Chr.?) zu einem entscheidenden Akt des

Zusammenschlusses von Stämmen im Namen Jahwes, dem ganz ausschliesslich

zu dienen sich alle Glieder feierlich verpflichteten. Vermutlich
hatten die aus Ägypten befreiten Gruppen unter Mose den Jahweglauben

mitgebracht und in so überzeugender Weise vertreten, dass auch
die übrigen Stämme samt allenfalls hinzutretenden blutsfremden
Gruppen in ebendiesem Jahwe den Grund auch ihrer Hoffnungen und
den eigentlichen Initiator auch ihrer Geschichte erkannten. Im Gott der

Befreiung sahen sie alle ihr Geschick gedeutet und wohl aufgehoben.
Spätestens bei diesem Zusammenschluss war der Glaube an den

Gott der Väter ganz in den Glauben an Jahwe eingegangen, ohne dass

doch dadurch die auch weiterhin verpflichtende Eigentümlichkeit des

Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs verlorengegangen wäre. Diese

Eigentümlichkeit bestand darin, dass dieser Gott sich in einem Akt
freier Zuwendung und zugleich autoritativer Verfügungsgewalt" mit

'"Thiel a.a.O. 90.

"Vgl. die Namen «Schreck Isaaks» Gen. 31,42; «Starker Jakobs»
Gen. 49,24.

122



den Vätern verbunden, ihnen Führung und Schutz zugesagt und ihnen
Nachkommen und Land verheissen hatte. Anders und doch vergleichbar

hatte sich Jahwe am Sinai der aus Ägypten befreiten Moseschar zu
erkennen gegeben: nämlich als der eigentliche Akteur dieser Befreiung

und zugleich als der Geber der Gebote, welche die Freiheit in der
alleinigen Bindung der Befreiten an Jahwe festhalten sollten. Indem
Jahwe sich nun mit dem Gott der Väter verband, wurde er als Gott der

Befreiung und der ausschliesslichen Bindung zugleich zum Gott der
Verheissung, und eben als der Gott dieser Fülle wurde er zur einigenden

Mitte des vorstaatlichen Stämmeverbandes.
Auf der einen Seite ist es mir von den Texten her und von meiner

eigenen Erfahrung, wie Glaube entsteht, her verwehrt, das Bekenntnis
der Stämme zu Jahwe als aus den soziologischen Bedingungen ableitbar,

als Extrapolation von Wünschen und Vorstellungen eines
bestimmten gesellschaftlichen Milieus zu deuten. Die Liebe zu Gott hat
auch nach dem Alten Testament ihren Grund jenseits eines jeden
Warum? und Wozu?, wie beispielhaft Deut.6,4-9, das «Höre, Israel!»
zeigt. Auf der anderen Seite fällt in der weiteren Geschichte Israels der
Umstand auf, dass nicht nur, was zu erwarten ist, der Jahweglaube
normativ blieb, sondern in eigenartiger Parallelität dazu die
gesellschaftliche Frühform normativ nachwirkte, so dass spätere jahwetreue
Kreise wie Königtumsgegner oder Gerichtspropheten ihr entschiedenes

Bekenntnis zu Jahwe mit gesellschaftspolitischen Vorstellungen
aus der vorstaatlichen Zeit verknüpften. W.Thiel resümiert diesen
Vorbildcharakter wie folgt: «Das vorstaatliche Israel wies keine
Klassenstruktur auf. Seine Rechtsformulierungen zeigen keine Einteilung
in voneinander abgesetzte gesellschaftliche Schichten... Es existieren
keine organisierte Fronarbeit, kein Abgabewesen und keine Funktion
staatlicher Art12.» Zwar trüben nach Thiel schon am Ende dieser Epoche

deutliche Anfänge einer sozialen Schichtung dieses Ideal13.
Modellhaft bleibt aber seine noch leidlich intakte Form aus der ersten

Epochenhälfte.
Lässt sich nun das Verhältnis zwischen Jahweglaube und

Gesellschaftsordnung hinsichtlich wichtiger Merkmale verdeutlichen?
Ausgangspunkt für den Versuch einer positiven Beantwortung der Frage
ist m. E. die Beobachtung, dass der alttestamentliche Jahweglaube
seinem ganzen Wesen nach unablässig auf eine ihm entsprechende Le-

l2Thiel a.a.O. 161.

l3Thiel a.a.O. 145ff.

123



bensgestalt des Jahwevolkes drängt. Versucht man, mit einem
Korrelationsmodell an das Problem heranzutreten, darf man vielleicht im
Besonderen die vier folgenden Entsprechungen nennen:

a) Der Glaube an den Gott der Befreiung mag entscheidenden
Anstoss dafür gegeben haben, dass die segmentare Tribalverfassung um
der ihr innewohnenden freiheitlichen und egalitären Potenzen willen
hochgehalten und als das bleibend Eigene und Besondere gegenüber
der sozialen und wirtschaftlichen Umwelt Kanaans festgehalten
wurde.

b) Der Glaube an den Gott der Landverheissung führte dazu, dass

auch das nun schon besiedelte Land als dauernd verheissenes, d.h.
Jahwe allein zugehöriges Heilsgut galt. Der den Sippen zugeteilte Anteil

(heläq) blieb deren unveräusserbarer Erbanteil (nähalä), vererbbar
nur innerhalb der Sippe, ihr zu Wohnung und Nutzung geliehen. Klassisch

hierfür die Formulierung in Lev. 25,23: «Land darf nicht für
immer verkauft werden, weil das Land mir (sc. Jahwe) gehört; ihr seid
nämlich (nur) Aufenthalter (gerîm) und Sassen (tôsabîm) bei mir.»
Wie heftig ein solches Bodenrecht mit dem kanaanäischen zusammenprallen

müsste, lehrt exemplarisch der Konflikt König Ahabs mit dem

freiisraelitischen Bauern Naboth in l.Kön.21.
c) Der Glaube an den Gott des Mitseins, der Solidarität mit Israel,

mag das Solidaritätsbewusstsein der Tribalverfassung und deren

eigentümliche Resistenz gegen eine hierarchisch strukturierte
Klassengesellschaft entscheidend gestützt haben. In ähnliche Richtung weisen
die Grundgebote Jahwes, wie sie z.B. im Dekalog von Ex.20 bzw.
Deut. 5 aufbewahrt sind, die etwa die Abbildung Gottes in kreatürli-
cher und damit auch politischer Gestalt verwerfen sowie die Grundrechte

der Glieder einer auf Gleichheit tendierenden Gesellschaft
schützen.

d) Die Forderung der ausschliesslichen Verehrung Jahwes im 1. Gebot

hat, wie es scheint und worauf schon hingewiesen worden ist, bei
der Bildung des Gesamtstämmeverbandes, der sich im Alten Testament

als das genealogische System der 12 Jakobssöhne abbildet, den
entscheidenden Impuls geliefert und dem Solidaritätsbewusstsein in
Hinsicht auf die neue Ganzheit eine für alle einleuchtende und
verpflichtende Deutlichkeit und Kraft verliehen (vgl. Jos. 24).

Im folgenden soll nun, wie in Aussicht gestellt, das Nachwirken des

sozialen Vorbildes der Frühzeit in seiner Verknüpfung mit dem
Jahweglauben an drei kritischen Punkten der Geschichte Israels kurz
beleuchtet werden.

124



2. Soll über Israel ein König herrschen

In Israel hat sich eine monarchische Zentralgewalt und damit eine

Staatsbildung im engeren Sinn vergleichsweise erst spät und nur
infolge der zunehmenden aussenpolitischen Bedrohung durch die in der

Kriegstechnik überlegenen Philister durchsetzen können. Aufschiebend

wirkte dabei offensichtlich die tiefverwurzelte Furcht vor einer
antiegalitären Klassenbildung kanaanäischer Manier und deren
umstürzenden wirtschaftlichen Folgen. Das zeigt drastisch der in seinem

Kern alte Text ini. Sam. 8,11-17:

«Eure Söhne wird er (sc. der König) nehmen, dass er sie für seinen Wagen
und seine Rosse verwende.., dass er sie zu seinen Obersten über Tausend und
zu Obersten über Fünfzig mache, dass sie seine Äcker pflügen und seine Ernte
schneiden, und dass sie seine Kriegswaffen und seine Wagengeräte machen.
Eure Töchter wird er nehmen, dass sie ihm Salben mischen, ihm kochen und
backen. Eure besten Felder, Weinberge und Ölbäume wird er nehmen und
seinen Dienern geben. Von euren Saaten und Weinbergen wird er den Zehnten
nehmen und seinen Kämmerern und Dienern geben. Eure Knechte und
Mägde und eure schönsten Rinder und Esel wird er nehmen und für seine

Hofhaltung verwenden. Von euren Schafen wird er den Zehnten nehmen, und
ihr selbst müsst seine Sklaven sein.» 14

Aus der zunächst lange aufschiebenden Wirkung dieser Befürchtungen

wurde, als das Königtum sich schliesslich aus den genannten
Gründen doch aufdrängte, eine kräftig korrigierende Wirkung. Dieser
ist Frank Crüsemann in seiner Untersuchung der antiköniglichen
Texte des Alten Testamentes nachgegangen ". «Ist in segmentären
Gesellschaften eine Zentralinstanz entstanden, so ist damit der
antiherrschaftliche Affekt, die Orientierung an Gleichheitsnormen, nicht
verschwunden.» 16 Ein Ergebnis dieser Opposition war, dass die neue
Institution genötigt wurde, sich gerade von der bislang gültigen Ordnung
her zu legitimieren, d.h. es müsste gezeigt werden können, dass nach
der Vorsehung Gottes die Heraushebung des einen Bruders über seine

Brüder das Gebot einer geschichtlichen Stunde sein könne, wie das

z.B. die gerade in diese Zeit hineinerzählte Geschichte von Joseph
und seinen Brüdern in Gen. 37-50 vor Augen stellt17. Ein anderes

Ergebnis des Widerstandes war, dass die Zentralgewalt zugunsten eines

'Zur Interpretation dieses Textes s. Crüsemann (Anm.6) 66ff.
5S. Anm. 6.

'Crüsemann (Anm.6) 215.
'Crüsemann (Anm.6) 143ff.

125



Ausgleichs der Machtverhältnisse im Staat reduziert wurde, einmal
durch die Reichsteilung nach Salomos Tod, sodann vor allem im
nördlichen Teilstaat durch die häufigen Wechsel der Könige und der
kurzlebigen Dynastien. Ohnehin konnte in Israel grundsätzlich, wenn
auch nicht immer tatsächlich, nur König werden, wer durch Jahwe
designiert war und die Akklamation durch das Volk erhielt. Weiter fällt
auf, dass in Israel der König offenbar nie die richterliche Gewalt an
den Hof zu ziehen vermochte, sondern sie den Ortsgerichten im Tor
belassen müsste18. Zudem muss m. E. über Crüsemann hinaus gesehen
werden, dass auch die theologisch positive Legitimation der davidischen

Dynastie (und damit in gewisser Hinsicht einer Staatsverfassung
auf Dauer) in der Nathanverheissung von 2. Sam. 7 eine entschiedene
Indienstnahme der Institution des Königtums darstellt.

Bei allen genannten Tendenzen liefert die Berufung auf Jahwe die
zentrale Motivation. Den Aufschub begründet der Gideonspruch in
Ri. 8,23, wenn auch vielleicht erst im Rückblick formuliert, mit den
Worten: «Nicht ich will über euch herrschen, noch soll mein Sohn
über euch herrschen; Jahwe soll über euch herrschen.» Die Vorrangstellung

des einen Bruders vor den anderen ist für die Josephsgeschichte

eine Notmassnahme Gottes zur Erhaltung von Leben, wie der
elohistische Deutevers in Gen.50,19f. betont: «Da sprach Joseph zu
ihnen (sc. seinen Brüdern): Fürchtet euch nicht! Bin ich denn an Gottes

statt? Ihr zwar gedachtet mir Böses zu tun, Gott aber hat es zum
Guten gewendet, dass er täte, was jetzt am Tag ist: ein grosses Volk am
Leben zu erhalten.» Bei der Reichstrennung lautet der Jahwe gemässe
Rat der erfahreneren Ratgeber an den Kronprätendenten Rehabeam,
er solle gemäss den berechtigten Forderungen der Nordstämme die
Hofmacht zugunsten der Volksmacht reduzieren: «Wenn du heute
diesem Volke zu Willen bist, dich ihnen fügst (sie!), auf sie hörst und
ihnen günstigen Bescheid gibst, werden sie dir allezeit zu Willen sein»

(l.Kön. 12,7). Die Missachtung des Jahwe gemässen Rats führt dann,
wie bekannt, statt zum freiwilligen zum gewaltsamen Machtausgleich.
Schliesslich wird sogar die Erwählung Davids in 2. Sam. 7 in den
Dienst der Landverheissung der Väterzeit gestellt (V. 10: «ich will meinem

Volk Israel eine Stätte bereiten.., dass es ruhig wohnen
bleibe...»), und im Zug der messianischen Hoffnung wurden die kon-

18 G.Ch. Macholz, Die Stellung des Königs in der israelitischen Gerichtsverfassung,

ZAW84, 1972, 157ff.; ders. Zur Geschichte der Justizorganisation in
Juda, ZAW84, 1972, 314 ff.

126



kreten Davididen zunehmend dem kritischen Massstab eines erst noch
kommenden, besseren und gerechteren Königs unterworfen.

3. Zwei Beispiele vorexilisch-prophetischer Sozialkritik

Nach frühisraelitischer Auffassung sind Vollbürger, nach einer Definition

Ludwig Köhlers, «diejenigen Männer, welche auf eigener Scholle
sitzen, keiner Vormundschaft mehr unterstehen und die vier grossen
Rechte zur Ehe, zum Kult, zum Krieg und zur Rechtspflege besitzen»

". Die Gerichtsprophetie zeichnet facettenreich den Zerfall dieser

Vollbürgerschaft in vorexilischer Zeit. Die Gesellschafts- und
Wirtschaftsordnung Kanaans wurde zunehmend dominanter, in welcher
«die stärkere Schichtung der Gesellschaft, der Vorrang des Handels
und des Stadtlebens, aber auch der Grossgrundbesitz längst
gegeben»20 waren. Grundstückhandel oder Latifundienbildung durch
wenige reiche Städter erniedrigten die freien Bauern zu Tagelöhnern und
Schuldsklaven und schmälerten deren Grundrechte bis zur
Bedeutungslosigkeit.

Nun fällt auf, dass die Kritik der Propheten nicht so sehr den König
als viel häufiger die Beamten- und Oberschicht namentlich der beiden

Haupt- und Königsstädte Samaria und Jerusalem im Visier hat. Dem
ist Herbert Donner in einem vielbeachteten Aufsatz nachgegangen21.
Sein Ergebnis: Die Könige haben die entmachtete Aristokratie der
eroberten kanaanäischen Gebiete in ihre Dienste übernommen. Nun
galt nach israelitischer Auffassung der Beamtenstatus als ehrenamtlicher,

so dass ein in die Klientel des Königs übergetretener Israelit
lediglich seinen aufgegebenen Erbanteil am Sippenboden durch Belehnung

mit Land aus dem Krongut ersetzt bekam; Vermögensbildung,
die darüber hinausging, galt als asozial. Das konnte den anders
gewohnten Kanaanäern nicht genügen: War der Spekulation mit Boden,
soweit er israelitisch war, eine Grenze gesetzt, so versuchten sie, sich

durch Naturalien und Geld, die sie den von ihnen administrativ
abhängigen Leuten abpressten, zu bereichern, ebenso durch die Praxis

"L.Köhler, Der hebräische Mensch, 1953, 147.

20W.H.Schmidt, Einführung in das AT, 1979, 36.
21 H.Donner, Die soziale Botschaft der Propheten im Lichte der

Gesellschaftsordnung in Israel, Oriens Antiquus 2, 1963, 229ff; neu abgedruckt in
P.H.A.Neumann (ed.), Das Prophetenverständnis in der deutschen Forschung
seit Heinrich Ewald, 1979, 493 ff.

127



des «Bauernlegens» die Verfügungsgewalt über grosse verpfändete
Ländereien zu erreichen. Das Beispiel wird auch auf israelitischer
Seite Schule gemacht haben, und die alten Dämme gegen die
Käuflichkeit des Bodens vermochten den neuen wirtschaftlichen Machtverhältnissen

nur noch partiell standzuhalten.
Wieder ist hier bedeutsam, dass die Propheten nicht nur im Namen

Jahwes protestieren, sondern sich auch an vorstaatlichen Sozialnormen

orientieren, die sie offenbar für Jahwe gemäss halten. Bekannt ist
die bittere Anklage in Jes. 5,8: «Weh denen, die Haus an Haus fügen,
Landstück an Landstück reihen, bis kein Platz mehr bleibt und ihr
ganz allein im Land als ins Sässenrecht Gesetzte übrigbleibt22». Jesaia

hat hier deutlich die Verleihung von Jahweland an die Israeliten als

die gültige Bodenrechtsordnung vor Augen. Latifundienbildung ist

Usurpation von Jahwerecht und Zerstörung von Jahweordnung.
Arnos tadelt in 2,6 Zeitgenossen, die «den Unschuldigen wegen

Geld(-schulden) verkaufen und den Armen wegen eines Paares Sandalen»,

und er zitiert in 8,6 die Kornhändler: «Wir wollen wegen Geld
(-schulden) die Hilflosen kaufen, wegen eines Paares Sandalen die
Armen.» Bernhard Lang hat eine neue Deutung der hier anvisierten
Vorgänge vertreten23. Danach sind «Geld» und «Sandalen» nicht als
verächtlicher Kaufpreis für Menschen zu verstehen, sondern bilden die
Ursache dafür, dass Arme gekauft bzw. verkauft werden: diese sind
nämlich hoffnungslos verschuldet und werden darum zu Schuldverträgen

gezwungen, bei deren Abschluss nach damaligem Brauch Sandalen

als Unterpfand für abgetretenes Eigentum überreicht wurden

(Ru.4,7f; Ps.60,10). Nach 8,6 «kaufen die Armen beim Händler
Getreide, aber in Wirklichkeit kauft der Händler seine Kunden»24, d.h.
sie geraten wegen Zahlungsunfähigkeit schliesslich in Schuldknechtschaft.

2,6 hingegen hat den Verkauf von Schuldnern ins Ausland vor
Augen, was besonders grausam ist, weil «für Sklaven im Ausland
kaum mehr die Möglichkeit bestand, jemals wieder frei zu werden:
sobald sie auf den Sklavenmarkt geworfen und abtransportiert werden,
sind eventuell bestehende Loskaufsrechte gegenstandslos»25. Arnos

begründet seine Anklage mit dem Hinweis auf die Gabe des Landes

22So ist das Hoptfal hosäbtäm hier präzise wiederzugeben.
23 B. Lang, Sklaven und Unfreie im Buch Arnos, VT 31. 1981,482-88. Die

gebotenen Übersetzungen sind diejenigen von Lang.
24Lang a.a.O. 483.

"Lang a.a.O. 485.

128



(2,9) oder erinnert an die Zeit des Erzvaters Jakob (8,7), und in 2,10
ist noch die Erinnerung an die Befreiung aus Ägypten nachgetragen
worden. Damit steht auch hier das frühe, auf Egalität ausgerichtete
Gemeinwesen vor Augen, dessen freiheitliche Impulse zwar nicht zur
Abschaffung der Sklaverei, aber doch zu einer gewissen Vermenschlichung

des Sklavenrechts in Israel geführt hatten26.

4. Zur Neuordnung der nachexilischen Gemeinde unter Nehemia

Nach Neh. 5,1-12 stösst Nehemia, der aus der Schicht der Rückwanderer

aus dem babylonischen Exil einerseits und aus der Schicht der
im Land Juda Zurückgebliebenen andererseits eine neue Gemeinde
bauen soll, auf massive Unterdrückung der einen gegen die anderen.
Um Korn kaufen zu können, müssen wirtschaftlich Schwache ihre
Häuser, Felder und Weinberge, andere gar ihre Söhne und Töchter
verpfänden. Noch andere vermögen das Surplus nicht mehr zu
erwirtschaften, das sie für die Fiskalabgaben an den persischen Hof brauchten,

und so müssen sie Kinder als Sklaven verkaufen. Ihre Anklagen
begründen die Benachteiligten mit der im Alten Testament gängigen
Verwandtschaftsformel: «Dabei ist doch unser Fleisch wie das Fleisch

unserer Brüder, und unsere Kinder sind wie ihre Kinder.» Nehemia,
der eben einen grossangelegten Rückkauf jüdischer Sklaven aus
heidnischem Besitz eingeleitet hat, stellt in begreiflicher Empörung und
offenbar mit Erfolg die Unterdrücker zur Rede: «Und nun verkauft
ausgerechnet ihr selbst eure Brüder, so dass sie von uns (auch noch)
zurückgekauft werden müssen!» Bemerkenswert ist hier das

durchgängige Insistieren auf der grundlegenden Norm der Bruderschaft,
wobei die Verwandtschaftsformel den denkbar stärksten Ausdruck der
Solidarität darstellt: «Unser Fleisch wie das Fleisch unserer Brüder.»
Zusätzlich wird diese Solidarität von Nehemia ausdrücklich im
Jahweglauben verwurzelt, indem er die Schuldigen auffordert, «in der
Furcht unseres Gottes (zu) wandeln». In diesem «unser» werden
gezielt die Mächtigen und die Benachteiligten zusammengebunden und
an ihre Gleichheit vor Gott erinnert. Wie Hans G. Kippenberg gezeigt
hat, sind hier noch einmal verwandtschaftliche Vorstellungen einer

segmentären Gesellschaft und die Norm des göttlichen Landeigentums

geschichtswirksam geworden27. Darf man sagen, dass die hier

26Vgl. dazu H.W.Wolff, Anthropologie des AT, 1973, 289ff.
27 H.G. Kippenberg (Anm. 6) 54-77.

129



von Nehemia einberufene Volksversammlung, der qähal28, in der
neutestamentlichen Versammlung der ekklèsia, die eine universale
Pfingstgemeinde aus allen Völkern darstellt, eine neue Gestalt gefunden

hat? Dann hätte die Frage «Jahweglaube und Gesellschaftsordnung»

auch für die Gestalt der Kirche, deren Wurzel dann weit ins

Alte Testament zurückreichte, ihre Bedeutung.

III. Was bringen sozial- und wirtschaftgeschichtliche Einsichten fiir die

Interpretation alttestamentlicher Texte?

Ich denke, der Ertrag kann in dreifacher Hinsicht gesehen und festgehalten

werden:
1. Nach dem Zeugnis des Alten Testamentes ist Jahwes Selbstenthüllung

und Selbstmitteilung an geschichtlich konkrete, in eine
bestimmte Sozialverfassung eingebundene, durch ihre Zeitumstände
begrenzte, ihren Lebensunterhalt unter gegebenen Rahmenbedingungen
erwirtschaftende Menschen ergangen und von ihnen als ersten
vernommen worden. Zu den Vornehmen nach dem Fleisch scheinen sie

nicht gehört zu haben. Je plastischer ich mir ihre Gestalt, auch ihre
Sozialgestalt, vorzustellen vermag, desto überraschter entdecke ich ihren
Abstand und ihre Nähe zu meiner Zeit zugleich. Die Aufklärung der

situativen Bedingtheit menschlicher Existenz, die für heutiges
kirchlich-theologisches Handeln gefordert wird29, gilt auch für
geschichtliches Wahrnehmen. Sozial- und wirtschaftsgeschichtliche
Forschung entfremdet mir die alttestamentlichen Menschen nicht,
sondern fördert meine Sympatheia, die besseres Verstehen ermöglicht.
Die typologische Vergleichbarkeit geschichtlicher Erfahrungen
verschiedener Zeiten, ohne die historische Rückfrage erst gar nicht möglich

wäre30, gewinnt dadurch an Konturen. Für den Entwurf christlicher

Theologie, die auf die biblische Tradition unverzichtbar angewiesen

bleibt, ist jede Konturierung dieser Tradition von Bedeutung.
Zwar ist damit die hermeneutische Aufgabe noch nicht geleistet, aber
doch wesentlich erleichtert.

2. Aus zeitlicher und räumlicher Nähe zu den ältesten Überlieferungen

aus der Patriarchenzeit stammen die Texte aus der nordwestsyri-

28 In Neh. 5,7 die Form qehillä, gleichbedeutend mit qahal. Zum Begriffs.
H.-P. Müller in THAT II 609ff.

29 So Klaus Wegenast in der genannten Ringvorlesung.
30 So die Voten von Alfred Schindler und Hermann Ringeling in der genannten

Ringvorlesung.

130



sehen Stadt Ugarit, die 1928 wiederentdeckt und dann ausgegraben
wurde. Diese Texte, aus der Zeit zwischen 1500 und 1200 v.Chr. datierend,

sind in der Geschichte verstummt, während die alttestamentlichen

weitererzählt worden sind und schliesslich in den Kanon, die
Richtschnur jüdischer und christlicher Glaubensgestalt, Eingang
gefunden haben. Ihre Wahrheit erweist sich selber durch die Geschichte
hindurch als evident und innovativ31. Das zeigt sich auch daran, dass

das in ihnen geborgene Zeugnis von Gott schon immer nicht als
abstraktes Ideengefüge vermittelt wurde, sondern durch Trägergruppen,
die in der eigenen sozialen Lebensgestaltung diesem Zeugnis konkrete
Leiblichkeit zu geben versuchten. So kann und wird auch heute biblische

Botschaft glaubwürdig bezeugt. Wenn Sozial- und Wirtschaftsgeschichte

helfen, in den alttestamentlichen Überlieferungen soziale
Konkretionen des Jahweglaubens im Streit um ihre Angemessenheit

genauer zu erkennen, so kann sich daraus ein exegetisch verantwortbarer

Orientierungsgewinn für unser heutiges Ringen um eine
angemessene Gesellschafts- und Wirtschaftsform ergeben.

3. Die Bescheidenheit, die dem Historiker ganz allgemein geziemt32,
ist für den Exegeten noch mehr am Platz. Er stösst nicht nur immer
wieder an der Sperrigkeit der Texte an. Er begegnet in ihnen vielmehr,
wenn er sich ihrem Anspruch aussetzt, jener menschlichen Erfahrung,
in welcher der Mensch sich durch Gott begrenzt weiss. Dieser Gott
wirkt in der Geschichte, auch in der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte,

ist aber nicht ihr Produkt. Jede Spur der Weltlichkeit dieses

Gottes, die der Exeget kraft neuer Fragestellungen und Forschungsbemühungen

mit Entdeckerfreude wahrnimmt, verdeutlicht zugleich das

Unfassbare dessen, der das Ganze der Wirklichkeit umgreift. Als
solchen vermögen ihn menschliche Erkenntnisbemühungen, seien sie

historischer, humanwissenschaftlicher oder theologischer Art, nie im
Ganzen zu begreifen. Sein Geheimnis ist vielmehr, dass er, wie gerade
auch das Alte Testament lehrt, nach Menschen greift und ihnen eine

gerechte menschliche Gemeinschaft zur bleibenden Aufgabe macht.
Martin Klopfenstein

31 So ein Votum von Andreas Lindt in der genannten Ringvorlesung.
"Stark betont von Andreas Lindt in seinem Beitrag zur genannten Ringvorlesung.

- Die hier unter 29-32 gemachten Anmerkungen möchten den Leser
noch etwas spüren lassen von der Diskussionssituation, aus der die Themastellung

meines Vortrages erwachsen ist und in die hinein er ursprünglich gesprochen

wurde. Der Streit um die Wirklichkeit und um die Erfahrbarkeit dessen,
was die Bibel bezeugt, in der Wirklichkeit ist von Kurt Stalder immer wieder
höchst anregend in Gang gesetzt und ausgefochten worden.

131


	Jahweglaube und Gesellschaftsordnung

