
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Entdeckelungen

Autor: Zogg, Lisbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entdeckelungen

«Überhaupt beschloss Anna (das fünfjährige Mädchen), die gesamte
Sprache aufzuteilen in eine Fragehälfte und eine Antworthälfte. Die
Fragehälfte war die wichtige. Denn hatte man sie nicht, entfiel die
andere Hälfte sowieso. Fragen waren manchmal aufregend und manchmal

riskant. Man wusste nie genau, wohin sie einen führten'.»
Liegt hier auch für mich eine Möglichkeit, den unabsehbaren Wust

von Antworten in Schule, Universität, Zeitungen, Büchern, Gesprächen

und Selbstgesprächen zu übersehen und Klarheit zu bringen in
die vielen täglichen Selbstverständlichkeiten?

Nicht Antworten sammeln, sortieren und integrieren, bevor man
weiss, wie Fragen zu stellen, um immer Neues und Grösseres zu sehen

- weil Antworten nicht einfach sind, sondern immer schon Fragen
enthalten und deshalb Fragen den Vorrang haben.

Also Fragen stellen - nur wie? So einfach ist das gar nicht, mir fällt
nur das ein, was ich schon kenne Bekanntes, Gelerntes, Gewusstes,
Antworten. Das ist kein Grund zu resignieren - im Gegenteil, hier
kann man wunderbar die erste Frage stellen: welches sind überhaupt
die Fragen, die zu diesen Antworten führten - und wie sind sie

beschaffen?

Und beim Überlegen zeigt es sich plötzlich, dass jede Frage in einer
Schachtel drin liegt «und die Antworten, die die Menschen kriegen,
sind immer ganz genau so gross wie die Schachtel, wo die Frage drin
ist - die Antwort ist immer so gross wie die Schachtel. Mehr kriegt
man nicht. Wie im Gefängnis2.»

Auf eine kleine Frage kriegt man eine kleine Antwort, und so fort:
grosse weite enge falsche staunende verachtende spaltende vereinigende

Fragen - und für jede eine Antwort, die spiegelbildlich wiedergibt,

was in ihr drin war, nicht mehr und nicht weniger. Ist das schon
das Gefängnis? Nein, wenn bewusst ist, dass eine Frage immer nur
einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit erfasst, und in ihr «drin»
auch schon Antworten enthalten sind, die zeigen, wo man steht und
was einen interessiert - und diese Antworten wieder Fragen voraussetzen

usw. Das Gefängnis beginnt erst da, wo vergessen wird, dass die

1 Fynn: Hallo, Mister Gott, hier spricht Anna, Scherz, München/Bern
198014, S.134.

2 Ebd. S.l 50 f.

111



Fragen Schachteln sind; wo deshalb auch darauf verzichtet wird, nach
oben zu gucken, um über dem Schachtelrand den weiten Horizont der
Welt zu sehen. Dann erscheinen die Schachteln plötzlich als eng und

abgeschlossen - wie ein Gefängnis; nur - «wir sperren uns selber
ein3.»

Wir setzen den Schachteln Deckel drauf - fragen so, als wenn
unsere Fragen schon die ganze Wirklichkeit wären, und richten uns in
den engen Schachteln ein, deren Horizont mit der weiten Welt
verwechselnd.

Doch angenommen, es wird zu eng und man hält es nicht mehr aus:
Wie bringt man es fertig, die Deckel der Schachteln anzuheben, in die

nächstgrössere zu springen, wieder anzuheben und so fort, bis es

einem absurd vorkommt, die Schachteln zuzudecken mit Fragen, in
denen die Weite der Welt vergessen wird?

Was sind das überhaupt für Fragen, mit denen die Schachteln
zugedeckt werden?

Die Mehr-als-nur-Fragen

Was man einmal erkannt und gelernt hat, weiss - in Form der vielen
Antworten -, wird zu einem grossen Nur, zu etwas Geringzuachtendem,

das Geheimnis und Faszination verloren hat. Die Fragen, die
daraus entstehen und in denen lauter wertlos gewordene Antworten
vorausgesetzt sind, heissen dann etwa (bei Theologen): wie müssen
wir von Gott reden, dass sich Gott wirklich als Gott zeigt? Oder: Ist
das jetzt nicht nur Psychologie, Naturgesetzlichkeit was du da mit
Gott in Beziehung bringst?

In diesen Sätzen ist das Bekannte nicht viel wert. Um so formulieren

zu können, muss man vergessen haben, dass es ja Fragen waren,
die zu diesen Antworten (dem Bekannten) führten, und dass in jenen
Fragen schon Antworten und wieder Fragen und so weiter drin waren,
und dass auf diese Weise das Geheimnis ganz nahe ist.

Wenn das aber vergessen wird, werden die Dinge (wie sie in den
Antworten zum Ausdruck kommen) zum Selbstverständlichen,
Uninteressanten, fraglos Gegebenen - geheimnisvoll, wertvoll bleibt nur
das Unbekannte, Seltene, noch nicht Besessene, das über dem
Konkreten (Fühlen, Sehen, Betasten...) Schwebende.

Die Schachtel wird so über dem Seltenen zugemacht. Draussen ist

'Ebd. S. 151.

112



alles, was normal ist: Menschen, Strukturen, Natur, Gesetze,
Alltäglich-Einmaliges, das Strickzeug der Oma. Und vor allem: innerhalb
der Schachtel haben nur wenige Platz, um nach dem Geheimnis zu
suchen, das «wirklich» eines ist. Denn wie sollten zu etwas so
Delikatem, dem Banal-Alltäglichen Entzogenen viele, alle Zugang
haben können? Dann wäre das Geheimnis ja kein Geheimnis mehr,
sondern wäre Nur... und darüber wird die Schachtel immer kleiner.

Die Entweder-oder-Fragen

Der Ausgangspunkt ist Konflikt, Spannung, Streit, eine Spaltung der
Wirklichkeit in zwei Hälften. Links-Rechts. Entweder-Oder. Für
Theologen: Gesetz-Evangelium; Glaube-Werk; Gesetz-Ethik;
Naturwissenschaft-Geisteswissenschaft.

Und die Entweder-Oder-Frage lautet: Wie macht man das wieder
heil? Wie findet man in diesem Entweder-Oder die Einheit, Synthese?
Gesucht ist der Friede, und meist sind sehr viele Friedensstifter am
Werk, die verschiedene Lösungsmöglichkeiten erarbeitet haben: neutrale

und parteiische, doch gemeinsam ist ihnen allen, dass sie wegen
der zerstrittenen Ausgangslage sehr kompliziert und schwer zu verstehen

sind - gerade deshalb aber auch viel Respektabilität verlangen.
Doch wie sind die Gegensätze überhaupt entstanden? Sie sind ja

nicht einfach, ihre Feststellung ist selbst schon eine Antwort auf eine

Frage - und eine Antwort zeigt doch spiegelbildlich wieder, was in der

Frage schon enthalten war. Der Streit ist also schon in der Frage drin

- vielleicht lässt er sich schlichten, indem man einfach die Frage
ändert?

In den Entweder-oder-Fragen ist dies vergessen, und die Schachtel
wird über dem Streit der Gegensätze und der komplizierten Suche

nach ihrer Einheit zugemacht. Draussen bleibt die Möglichkeit der
kritischen Prüfung, inwieweit dieser Streit nicht durch die eigene
Frage verursacht wurde.

Die Machthaber-Fragen

Sie sind den Fragen des Pharisäers an Jesus ähnlich: «Ist's recht, dass

man dem Kaiser Zins gebe, oder nicht?» (Mk 12, 14). Sie sind unbe-

antwortbar, weil nur gestellt, um dem Fragenden Recht, Macht, Bei-

113



fall, Anerkennung zu geben - und den Antwortenden klein zu machen,
denn jede Antwort lässt ihn in eine Falle tappen. Um so fragen zu
können, muss man vorher alles als nur qualifizieren und in klägliche
Gegensätze einteilen, um für sich (dem einzigen als wertvoll Erachteten)

möglichst viel Profit schlagen zu können. Jesus aber «merkte ihre
Heuchelei» und antwortete so, dass er die Schachteln sprengte.

Was das alles mit K. Stalder zu tun hat? Viel, denn bei ihm habe ich

gelernt, so meine Antworten und Fragen zum Gegenstand meines

Fragens zu machen. Was denke ich eigentlich? Welche Fragen habe ich,
und welche Antworten sind mir selbstverständlich? Oder aus der

Anna-Perspektive: in welchen Schachteln lebe ich, und wo setze ich
mir selber Deckel auf? Von wo gehe ich aus, wo knüpfe ich an, wie
ändert und öffnet sich mein Blickwinkel? Und was setzen denn eigentlich

die anderen voraus, wenn sie etwas sagen, tun, denken, fragen?
Denn das ist aufregend, dass K. Stalder selbst so viele Fragen und

entsprechend viele Antworten hat - z. B. zu Paulus, Frauenordination,
Ökumene, Ehe, Apostolat, Mündigkeit, Wahrheit, Erkenntnis, Sexualität,

Macht, Universität, Silvio Gesell, Geist, Teufel, Dosto'iewski,
Selbstmord, Enkel, Wein, Sprachlosigkeit, signifié, Verstehen, Atomkraft,

Wirtschaft, Gesetz, Recht, Ortsgemeinde, Trinität, Tempel,
Rumänien, Ikonen, Autorität, Höflichkeit.

Die ansteckende Lust am Fragen wird noch gefördert durch seine

Theorien, die in irgendeiner Form immer damit zu tun haben,
eingesperrte Schachtelfragen erkennen und selber vermeiden zu lernen.
Dies ist vor allem möglich durch die Sprachtheorie, weil in ihr eine

Klärung des Verhältnisses zwischen Sprache und Wirklichkeit
geschieht (welches dem Verhältnis zwischen Frage/Antwort und
Wirklichkeit entspricht): die Sprache ist unabhängig vom Wirklichen und
kann gerade darum zum Instrument der menschlichen Freiheit werden,

indem sie dem Menschen die Möglichkeit gibt, jede denkbare
Frage und Antwort zu formulieren. Die Sätze und Wörter sind nicht
das Wirkliche, sondern zeigen, wie jemand die Wirklichkeit sieht. Die
Wörter müssen deshalb in ihrer Bedeutung so offen, unabhängig und
variabel sein, dass es möglich ist, sie auf sehr viele verschiedene Arten
zu gebrauchen. Die konkrete Bedeutung der Wörter wird erst durch
den Zusammenhang in einer Frage, einer Antwort, einem Text klar.

Diese Unterscheidung zwischen Sprache und Wirklichkeit macht
frei, Menschen und Texte zu befragen: wie sehen sie die Welt? Welche

Fragen, Probleme, Antworten kommen bei ihnen vor?

114



Und so kommen die Entdeckelungen zustande, die Entrümpelungen,

die Erfahrungen des Heiligen Geistes, denn plötzlich gibt es

nichts mehr fest Gegebenes und fraglos zu Akzeptierendes, und das,

was wir sind - Bundespartner, soviel besprochen und beschrieben, ist

plötzlich wirklich: wir übernehmen für alles Verantwortung - es gibt
keine Nurentwederodermachthaberperspektive mehr (höchstens in
schwachen Momenten, und auch für die bin ich verantwortlich) und
weil nichts mehr «wrist, ist plötzlich alles ein Zeichen für das Geheimnis

- denn die Welt ist nicht untergegangen, sie ist aufgegangen, das

Geheimnis ist plötzlich nicht mehr fern und wenigen vorbehalten und
schwer zu erfeilschen, weil in Schachteln eingesperrt, ich entdecke es

überall, offen zugänglich für alle, tagtäglich greifbar. Alles ist erstaunlich

und geht ins Unendliche, so wie die Kette von Fragen und
Antworten. Entdeckelungen - und so ist es auch möglich, sich überhaupt
miteinander zu verständigen.

Und dies alles durch den winziggrossen Schritt, die Deckel der
Schachteln zu heben, den Blickwinkel zu ändern, von einem Nurent-
wederoder in ein: Das ist alles von Gott, und darum in Verantwortung
zu hegen. Wie das geschieht? Gnade. Keine billige Gnade aber, für die

man nichts «tun» müsste. Tun im Sinne von Entdeckein, Entrümpeln,
den Schutt wegkarren: fraglose Antworten und Deckelfragen,
Mystizismen und Geheimniskrämerei, Machtterritorien in Form von
Ländern, Ideologien, Beziehungen; Besitzansprüche auf Menschen,
Dinge, Macht, Boden.

Und wo man dieses entdeckelnde «Tun» lernt? Überall, nicht
zuletzt aber ist die Bibel voll, randvoll davon, das zu beschreiben und
darüber zu sprechen. Ausser man packt seine Fragen an sie - und an
die Gegenwart - in Schachteln mit verschlossenen Deckeln.

Lisbeth Zogg

115


	Entdeckelungen

