Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Entdeckelungen

Autor: Z0gg, Lisbeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entdeckelungen

«Uberhaupt beschloss Anna (das fiinfjahrige Mddchen), die gesamte
Sprache aufzuteilen in eine Fragehilfte und eine Antworthilfte. Die
Fragehilfte war die wichtige. Denn hatte man sie nicht, entfiel die an-
dere Hilfte sowieso. Fragen waren manchmal aufregend und manch-
mal riskant. Man wusste nie genau, wohin sie einen fihrten'.»

Liegt hier auch fiir mich eine Mdoglichkeit, den unabsehbaren Wust
von Antworten in Schule, Universitit, Zeitungen, Bilichern, Gespri-
chen und Selbstgespriachen zu iibersehen und Klarheit zu bringen in
die vielen tdglichen Selbstverstindlichkeiten?

Nicht Antworten sammeln, sortieren und integrieren, bevor man
weiss, wie Fragen zu stellen, um immer Neues und Grosseres zu sehen
— weil Antworten nicht einfach sind, sondern immer schon Fragen ent-
halten und deshalb Fragen den Vorrang haben.

Also Fragen stellen — nur wie? So einfach ist das gar nicht, mir fallt
nur das ein, was ich schon kenne ... Bekanntes, Gelerntes, Gewusstes,
Antworten. Das ist kein Grund zu resignieren — im Gegenteil, hier
kann man wunderbar die erste Frage stellen: welches sind tiberhaupt
die Fragen, die zu diesen Antworten fiihrten — und wie sind sie be-
schaffen?

Und beim Uberlegen zeigt es sich plotzlich, dass jede Frage in einer
Schachtel drin liegt «und die Antworten, die die Menschen kriegen,
sind immer ganz genau so gross wie die Schachtel, wo die Frage drin
ist — die Antwort ist immer so gross wie die Schachtel. Mehr kriegt
man nicht. Wie im Gefiangnis?.»

Auf eine kleine Frage kriegt man eine kleine Antwort, und so fort:
grosse weite enge falsche staunende verachtende spaltende vereini-
gende Fragen — und fiir jede eine Antwort, die spiegelbildlich wieder-
gibt, was in ihr drin war, nicht mehr und nicht weniger. Ist das schon
das Gefidngnis? Nein, wenn bewusst ist, dass eine Frage immer nur ei-
nen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit erfasst, und in ihr «drin»
auch schon Antworten enthalten sind, die zeigen, wo man steht und
was einen interessiert — und diese Antworten wieder Fragen vorausset-
zen usw. ... Das Gefdangnis beginnt erst da, wo vergessen wird, dass die

' Fynn: Hallo, Mister Gott, hier spricht Anna, Scherz, Miinchen/Bern
19807, 8. 134,
»Ebd. S.150f.

111



Fragen Schachteln sind; wo deshalb auch darauf verzichtet wird, nach
oben zu gucken, um tiber dem Schachtelrand den weiten Horizont der
Welt zu sehen. Dann erscheinen die Schachteln plotzlich als eng und
abgeschlossen — wie ein Gefdngnis; nur — «wir sperren uns ... selber
ein’.»

Wir setzen den Schachteln Deckel drauf — fragen so, als wenn un-
sere Fragen schon die ganze Wirklichkeit wiren, und richten uns in
den engen Schachteln ein, deren Horizont mit der weiten Welt ver-
wechselnd.

Doch angenommen, es wird zu eng und man hélt es nicht mehr aus:
Wie bringt man es fertig, die Deckel der Schachteln anzuheben, in die
ndchstgrossere zu springen, wieder anzuheben und so fort, bis es ei-
nem absurd vorkommt, die Schachteln zuzudecken mit Fragen, in de-
nen die Weite der Welt vergessen wird?

Was sind das tiberhaupt fiir Fragen, mit denen die Schachteln zuge-
deckt werden?

Die Mehr-als-nur-Fragen

Was man einmal erkannt und gelernt hat, weiss — in Form der vielen
Antworten —, wird zu einem grossen Nur, zu etwas Geringzuachten-
dem, das Geheimnis und Faszination verloren hat. Die Fragen, die
daraus entstehen und in denen lauter wertlos gewordene Antworten
vorausgesetzt sind, heissen dann etwa (bei Theologen): wie miissen
wir von Gott reden, dass sich Gott wirklich als Gott zeigt? Oder: Ist
das jetzt nicht nur Psychologie, Naturgesetzlichkeit ... was du da mit
Gott in Beziehung bringst?

In diesen Sétzen ist das Bekannte nicht viel wert. Um so formulie-
ren zu kdnnen, muss man vergessen haben, dass es ja Fragen waren,
die zu diesen Antworten (dem Bekannten) fiihrten, und dass in jenen
Fragen schon Antworten und wieder Fragen und so weiter drin waren,
und dass auf diese Weise das Geheimnis ganz nahe ist.

Wenn das aber vergessen wird, werden die Dinge (wie sie in den
Antworten zum Ausdruck kommen) zum Selbstverstindlichen, Un-
interessanten, fraglos Gegebenen — geheimnisvoll, wertvoll bleibt nur
das Unbekannte, Seltene, noch nicht Besessene, das iiber dem Kon-
kreten (Fiithlen, Sehen, Betasten...) Schwebende.

Die Schachtel wird so iiber dem Seltenen zugemacht. Draussen ist

3 Ebd. S.151.

112



alles, was normal ist: Menschen, Strukturen, Natur, Gesetze, Alltig-
lich-Einmaliges, das Strickzeug der Oma. Und vor allem: innerhalb
der Schachtel haben nur wenige Platz, um nach dem Geheimnis zu su-
chen, das «wirklich» eines ist. Denn wie sollten zu etwas so Deli-
katem, dem Banal-Alltdglichen Entzogenen viele, alle (!) Zugang ha-
ben kénnen? Dann wire das Geheimnis ja kein Geheimnis mehr, son-
dern ware Nur ... und dariiber wird die Schachtel immer kleiner.

Die Entweder-oder-Fragen

Der Ausgangspunkt ist Konflikt, Spannung, Streit, eine Spaltung der
Wirklichkeit in zwei Haélften. Links—Rechts. Entweder-Oder. Fiir
Theologen: Gesetz—Evangelium; Glaube—-Werk; Gesetz—Ethik; Natur-
wissenschaft-Geisteswissenschaft.

Und die Entweder—Oder—Frage lautet: Wie macht man das wieder
heil? Wie findet man in diesem Entweder-Oder die Einheit, Synthese?
Gesucht ist der Friede, und meist sind sehr viele Friedensstifter am
Werk, die verschiedene Losungsmoglichkeiten erarbeitet haben: neu-
trale und parteiische, doch gemeinsam ist ihnen allen, dass sie wegen
der zerstrittenen Ausgangslage sehr kompliziert und schwer zu verste-
hen sind — gerade deshalb aber auch viel Respektabilitit verlangen.

Doch wie sind die Gegensitze iiberhaupt entstanden? Sie sind ja
nicht einfach, ihre Feststellung ist selbst schon eine Antwort auf eine
Frage — und eine Antwort zeigt doch spiegelbildlich wieder, was in der
Frage schon enthalten war. Der Streit ist also schon in der Frage drin
- vielleicht ldsst er sich schlichten, indem man einfach die Frage dn-
dert?

In den Entweder-oder—Fragen ist dies vergessen, und die Schachtel
wird iiber dem Streit der Gegensidtze und der komplizierten Suche
nach ihrer Einheit zugemacht. Draussen bleibt die Moglichkeit der
kritischen Priifung, inwieweit dieser Streit nicht durch die eigene
Frage verursacht wurde.

Die Machthaber-Fragen
Sie sind den Fragen des Pharisders an Jesus dhnlich: «Ist’s recht, dass

man dem Kaiser Zins gebe, oder nicht?» (Mk 12, 14). Sie sind unbe-
antwortbar, weil nur gestellt, um dem Fragenden Recht, Macht, Bei-

113



fall, Anerkennung zu geben — und den Antwortenden klein zu machen,
denn jede Antwort ldsst ihn in eine Falle tappen. Um so fragen zu
konnen, muss man vorher alles als nur qualifizieren und in kldgliche
Gegensitze einteilen, um fiir sich (dem einzigen als wertvoll Erachte-
ten) moglichst viel Profit schlagen zu kénnen. Jesus aber «merkte thre
Heuchelei» und antwortete so, dass er die Schachteln sprengte.

Was das alles mit K. Stalder zu tun hat? Viel, denn bei ihm habe ich
gelernt, so meine Antworten und Fragen zum Gegenstand meines Fra-
gens zu machen. Was denke ich eigentlich? Welche Fragen habe ich,
und welche Antworten sind mir selbstverstindlich? Oder aus der
Anna-Perspektive: in welchen Schachteln lebe ich, und wo setze ich
mir selber Deckel auf? Von wo gehe ich aus, wo kniipfe ich an, wie dn-
dert und 6ffnet sich mein Blickwinkel? Und was setzen denn eigent-
lich die anderen voraus, wenn sie etwas sagen, tun, denken, fragen?

Denn das ist aufregend, dass K.Stalder selbst so viele Fragen und
entsprechend viele Antworten hat — z. B. zu Paulus, Frauenordination,
Okumene, Ehe, Apostolat, Miindigkeit, Wahrheit, Erkenntnis, Sexua-
litdt, Macht, Universitat, Silvio Gesell, Geist, Teufel, Dostoiewski,
Selbstmord, Enkel, Wein, Sprachlosigkeit, signifi¢, Verstehen, Atom-
kraft, Wirtschaft, Gesetz, Recht, Ortsgemeinde, Trinitdt, Tempel, Ru-
minien, Ikonen, Autoritit, Hoflichkeit.

Die ansteckende Lust am Fragen wird noch geférdert durch seine
Theorien, die in irgendeiner Form immer damit zu tun haben, einge-
sperrte Schachtelfragen erkennen und selber vermeiden zu lernen.
Dies ist vor allem moglich durch die Sprachtheorie, weil in ihr eine
Kldrung des Verhiltnisses zwischen Sprache und Wirklichkeit ge-
schieht (welches dem Verhiltnis zwischen Frage/Antwort und Wirk-
lichkeit entspricht): die Sprache ist unabhidngig vom Wirklichen und
kann gerade darum zum Instrument der menschlichen Freiheit wer-
den, indem sie dem Menschen die Mdglichkeit gibt, jede denkbare
Frage und Antwort zu formulieren. Die Sdtze und Worter sind nicht
das Wirkliche, sondern zeigen, wie jemand die Wirklichkeit sieht. Die
Worter miissen deshalb in ihrer Bedeutung so offen, unabhéngig und
variabel sein, dass es moglich ist, sie auf sehr viele verschiedene Arten
zu gebrauchen. Die konkrete Bedeutung der Worter wird erst durch
den Zusammenhang in einer Frage, einer Antwort, einem Text klar.

Diese Unterscheidung zwischen Sprache und Wirklichkeit macht
frei, Menschen und Texte zu befragen: wie sehen sie die Welt? Welche
Fragen, Probleme, Antworten kommen bei ithnen vor?

114



Und so kommen die Entdeckelungen zustande, die Entriimpelun-
gen, die Erfahrungen des Heiligen Geistes, denn plétzlich gibt es
nichts mehr fest Gegebenes und fraglos zu Akzeptierendes, und das,
was wir sind — Bundespartner, soviel besprochen und beschrieben, ist
plotzlich wirklich: wir iibernehmen fiir alles Verantwortung — es gibt
keine Nurentwederodermachthaberperspektive mehr (hochstens in
schwachen Momenten, und auch fiir die bin ich verantwortlich) und
weil nichts mehr nurist, ist plotzlich alles ein Zeichen fiir das Geheim-
nis — denn die Welt ist nicht untergegangen, sie ist aufgegangen, das
Geheimnis ist plotzlich nicht mehr fern und wenigen vorbehalten und
schwer zu erfeilschen, weil in Schachteln eingesperrt, ich entdecke es
tiberall, offen zugiéinglich fiir alle, tagtdglich greifbar. Alles ist erstaun-
lich und geht ins Unendliche, so wie die Kette von Fragen und Ant-
worten. Entdeckelungen — und so ist es auch moglich, sich {iberhaupt
miteinander zu verstindigen.

Und dies alles durch den winziggrossen Schritt, die Deckel der
Schachteln zu heben, den Blickwinkel zu dndern, von einem Nurent-
wederoder in ein: Das ist alles von Gott, und darum in Verantwortung
zu hegen. Wie das geschieht? Gnade. Keine billige Gnade aber, fiir die
man nichts «tun» miisste. Tun im Sinne von Entdeckeln, Entriimpeln,
den Schutt wegkarren: fraglose Antworten und Deckelfragen, Mysti-
zismen und Geheimniskridmerei, Machtterritorien in Form von Lin-
dern, Ideologien, Beziehungen; Besitzanspriiche auf Menschen,
Dinge, Macht, Boden.

Und wo man dieses entdeckelnde «Tun» lernt? Uberall, nicht zu-
letzt aber ist die Bibel voll, randvoll davon, das zu beschreiben und
dariiber zu sprechen. Ausser man packt seine Fragen an sie — und an
die Gegenwart — in Schachteln mit verschlossenen Deckeln.

Lisbeth Zogg

115



	Entdeckelungen

