
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Œcuménisme et confessions

Autor: Leuba, Jean-Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Œcuménisme et confessions

Dans les quelques lignes mises à ma disposition, je voudrais dire
comment m'apparaissent les questions principales - ou, plus précisément,
la question principale - qui se posent actuellement à la recherche de la

manifestation de l'unité chrétienne. L'espace étant mesuré, je m'en
tiendrai à deux textes, à vrai dire essentiels, l'un émanant de la
Troisième Assemblée du Conseil œcuménique (La Nouvelle-Delhi, 1961),

l'autre de sa Cinquième Assemblée (Nairobi, 1975).

I. L'unité selon la Nouvelle-Delhi

«Nous croyons que l'unité, qui est à la fois le don de Dieu et sa volonté

pour son Eglise, est rendue visible lorsque, en un même lieu, tous ceux

qui sont baptisés en Jésus-Christ et le confessent comme Seigneur et

Sauveur, sont conduits par le Saint-Esprit à former une communauté

pleinement engagée, confessant la même foi apostolique, prêchant le

même Evangile, rompant le même pain, s'unissant dans une prière
commune, et vivant d'une vie communautaire qui rayonne dans le témoignage

et le service de tous; et lorsque, en outre, ils se trouvent en communion

avec l'ensemble de la communauté chrétienne en tous lieux et dans

tous les temps, en sorte que le ministère et la qualité de membre sont
reconnus par tous, que tous peuvent, selon que les circonstances l'exigent,
agir et parler d'un commun accord en vue des tâches auxquelles Dieu
appelle son peuple '.»

Quatre mots caractérisent l'intention fondamentale de ce texte: en

un même lieu.

Mais que signifient ces quatre mots? Il me paraît difficile, dans une

première lecture, de ne pas les comprendre dans le sens suivant:
l'unité chrétienne doit se faire par la réunion, sur un territoire donné,
de tous les baptisés - avec toutes les notes qui, selon le texte, les

caractérisent-, quelles que soient leur confession respective. Au-delà
de la communauté locale ainsi conçue, le texte envisage une communauté

universelle semblablement constituée, c'est-à-dire abstraction
faite de l'existence de confessions distinctes.

' La Nouvelle-Delhi 1961. Conseil œcuménique des Eglises, Rapport de la
Troisième Assemblée publié sous la direction de W.A. Visser't Hooft. Neuchâtel,
Delachaux & Niestlé, 1962, p. 113-114. Italiques dans le texte.

96



Si, dans les circonstances du monde présent, je veux dire dans l'histoire

de l'Eglise depuis ses débuts, jusqu'à aujourd'hui, il est impossible

de concevoir en quoi cette communauté chrétienne universelle peut
bien consister, il est parfaitement possible, en revanche d'imaginer ce

que peut être une communauté locale de tous les baptisés: le

rassemblement, dans un espace géographique délimité - village, quartier de

ville, district, canton, etc. - de tous ceux qui, baptisés en Jésus-Christ,
le confessent comme Seigneur et Sauveur, qu'ils soient catholiques
romains, vieux-catholiques, orthodoxes ou membres d'une des dénominations

rattachées, directement ou indirectement, à l'une des réformations
du XVIe siècle, pourvu qu'ils acceptent les critères, somme toute assez

généraux, énumérés dans le texte du Rapport de la Nouvelle-Delhi.
C'est ainsi d'ailleurs qu'un nombre non négligeable de chrétiens

appartenant à des confessions différentes, mais qui se croient et se veulent

engagés dans la même foi, comprennent ce texte et vont même,
dans des cas dont la fréquence semble augmenter, jusqu'à le mettre en

pratique, y compris la célébration d'eucharisties entièrement
communes ou, à tout le moins, d'eucharisties conjointes, selon toutes les

formes qu'une telle célébration peut revêtir.
Si c'est à cela que le texte veut inviter, on ne manquera pas de signaler

ici un certain nombre de difficultés qui, à mon avis, sont insurmontables

si l'on s'en tient à la lecture obvie du texte.
En effet, il paraît impossible de ne pas admettre:

- que, s'agissant des catholiques, d'Orient comme d'Occident, leur
intégration à une communauté locale non rattachée à leur évêque
implique une infidélité à leur propre foi ou, à tout le moins une interprétation

de la foi catholique contraire à l'Eglise dont ils prétendent par
ailleurs continuer à être des membres fidèles;

- que, s'agissant des protestants, ils considèrent que le catholicisme
de leurs frères romains, vieux-catholiques ou orthodoxes, n'est somme
toute pas différent de leur propre foi ce qui, dialectiquement, peut
aussi signifier que cette dernière n'est rien d'autre qu'une forme de

catholicisme, comme si le rapport entre catholicisme et protestantisme
était déjà élucidé;

- que les différences confessionnelles sont considérées comme des

oppositions fautives dont on n'entend plus se rendre coupable;

- que, privilégiant indûment le lieu par rapport au temps, l'on coupe
les Eglises et leurs membres de leur tradition propre pour les situer
arbitrairement dans un espace sans tradition, comme si l'Evangile pouvait

surgir sur place de quelque néant temporel;

97



- somme toute, qu'une telle lecture du texte de la Nouvelle Delhi et

la pratique qui s'en déduit signifient en fait la constitution d'une
nouvelle confession, qui vient s'ajouter à celles qui existent déjà et avec

lesquelles elle ne se trouve pas dans une communion plus étroite que
celle qui peut exister entre les communions déjà existantes.

S'il fallait comprendre ainsi la déclaration de la Nouvelle-Delhi, il
est évident qu'elle ne ferait qu'accroître la confusion et que, finalement,

elle donnerait raison à ceux pour qui l'œcuménisme n'est qu'une
entreprise illusoire et donc dangereuse pour la foi des uns et des

autres.
Il me paraîtrait abusif d'admettre que les théologiens qui ont rédigé

et signé ce texte l'aient compris et en aient recommandé l'étude et

l'usage dans le sens obvie que je viens de signaler.
A mon avis, il s'agit en fait d'autre chose: d'un but que l'on souhaite

atteindre, mais non des moyens d'y parvenir.
Aussi bien le rapport poursuit-il en déclarant: «Cette brève description

de notre objectif laisse sans réponse de nombreuses questions.
Nous ne sommes encore parvenus à un accord ni sur la signification
exacte de cet objectif, ni sur les moyens de l'atteindre2.»

A cet égard, le rapport de la section II de la Cinquième Assemblée
du Conseil œcuménique apporte des précisions qu'il faut examiner
soigneusement.

H. L'unité selon Nairobi

S'inspirant des travaux de la Commission de Foi et Constitution (Sala-

manque, 1973), l'Assemblée de Nairobi a entrepris de préciser le

moyen d'atteindre l'objectif posé à la Nouvelle-Delhi. Ce moyen, c'est

ce qu'elle a appelé la communauté conciliaire.
Le place me manque pour citer le texte in extenso. Le lecteur voudra

bien se reporter à l'ensemble du rapport. Qu'il me suffise de noter les

passages suivants:

«L'Eglise doit être envisagée comme une communauté conciliaire
d'Eglise locales elles-mêmes authentiquement unies. Elles sont unies

par le commun engagement qu'elles ont pris de confesser l'Evangile du
Christ, en assurant sa proclamation et le service au monde. A cette fin,

Id. ibid. p. 114. Les italiques sont de moi.



les différentes Eglises cherchent à maintenir des relations solides et

dynamiques avec les autres Eglises dans le cadre de réunions conciliaires

convoquées selon les exigences de l'accomplissement de leur vocation
commune3.»

Le rapport poursuit en précisant:
«Le terme communauté conciliaire a souvent été mal compris. Il ne

désigne pas une conception de l'unité différente de cette unité complète

et organique esquissée dans la déclaration de la Nouvelle-Delhi,
mais plutôt un développement de cette notion. Ce terme doit décrire

un aspect de la vie de l'Eglise une, non divisée, à tous ses niveaux. En

premier lieu, il exprime l'unité d'Eglises que séparent la distance, la
culture et le temps, unité qui se manifeste au grand jour lorsque les

représentants de ces Eglises locales se réunissent. La même expression
désigne encore une certaine qualité de la vie à l'intérieur de chaque
Eglise locale; elle souligne le fait que la véritable unité de l'Eglise
n'est pas monolithique, et que, loin de fouler aux pieds les dons
particuliers impartis à chacun des membres de l'Eglise et à chacune des

Eglises locales, elle les entretient et les protège4.»
Au premier abord, il semble qu'un tel texte ne diffère guère de la

déclaration de la Nouvelle-Delhi et que le «développement» qu'il
prétend apporter se borne à peu de chose. Car enfin, on continue ici,
apparemment, à affirmer une unité à venir que l'on n'articule pas sur
l'existence concrète des Eglises, telles qu'elles sont constituées
historiquement, dans le temps et dans l'espace. On répète qu'il s'agit
d'Eglises locales, rassemblant apparemment des chrétiens de toute
confession. Il semble que l'on se meut encore et toujours dans l'aire
abstraite d'une unité de propos et non dans la réalité d'un modèle

concret, tenant compte de l'existence de confessions diverses. Il semble

que l'on traite, par prétérition, les confessions comme des

grandeurs historiques contingentes, n'ayant somme toute aucune signification

théologique5.

3 Briser les barrières. Rapport officiel de la cinquième Assemblée du Conseil
œcuménique des Eglises. Nairobi. 23 novembre au 10 décembre 1975. Paris, Idoc
France, 1976, p. 168. Italiques dans le texte. Ce texte est repris du rapport de la
Commission de Foi et Constitution, Salamanque 1973.

4 Id. ibid. p. 168. Italiques dans le texte.
5 II est - peut-être - significatif à cet égard que les termes de «confession»

ou de «dénomination» (pas plus d'ailleurs que ceux de «Réformation» ou de

«protestantisme») ne figurent nulle part dans les Index des deux rapports
cités.

99



Toutefois, on remarquera qu'une certaine ambiguïté d'expression
permet de comprendre que les diverses Eglises dont il est ici question
ne sont pas seulement des Eglises locales, constituées par tous les

chrétiens d'un lieu donné, mais bien des Eglises confessionnellement
différentes. Les allusions aux différences de lieu (la «distance»), de

culture, de temps, pourraient être interprétées comme un signe, à vrai
dire assez mince, que l'on fait droit à certaines différences qui
commandent - en partie seulement d'ailleurs - les différences confessionnelles.

L'on pourrait interpréter dans le même sens le rejet de toute
conception monolithique de l'Eglise et la déclaration selon laquelle la

véritable unité «entretient et protège» les «dons particuliers impartis à

chacun des membres de l'Eglise et à chacune des Eglises locales»6. Il
est vrai que ce dernier mot restreint singulièrement la portée de la
déclaration. Il n'en demeure pas moins que, selon toute apparence, on
vise néanmoins à accorder aux Eglises une existence propre, appelée
sans doute à la communauté conciliaire, mais à partir de ce qu'elles
sont effectivement, actuellement, concrètement, historiquement.

Pourtant, on ne saurait nier que l'effort de «développement» dans

ce texte, par rapport à celui de la Nouvelle-Delhi, est encore bien
timide. Il ne prend pas à bras le corps la question, pourtant centrale,
des différences confessionnelles et de la pluralité des institutions
ecclésiales.

Je ne voudrais pourtant pas renoncer à l'hypothèse selon laquelle il
n'est pas impossible d'admettre que le texte de Nairobi n'empêche pas
absolument de prendre en considération théologiquement l'existence
des confessions chrétiennes diverses et je voudrais terminer par quelques

remarques critiques et prospectives.

III. Essai de clarification. Lequel des deux modèles?

Au point où nous en sommes, deux modèles de recherche œcuménique

se proposent. Deux, et seulement deux.
L'un considère que les confessions sont imputables aux hasards

malheureux et contingents de l'histoire humaine, qu'elles n'existaient

pas dans l'Eglise apostolique - et même, selon certains, dans l'Eglise
des premiers siècles -, qu'elles sont somme toute le signe et la

conséquence du péché des hommes.

6 Cf. Briser les barrières, p. 168.

100



L'autre considère que les confessions représentent un aspects
particulier de la confession de la foi, une exigence spécifique issue de

l'Evangile lui-même, qu'ainsi elles ont existé, sous une forme ou sous

une autre, dès les débuts de l'Eglise, que le Nouveau Testament lui-
même en témoigne, que l'erreur, lorsqu'erreur il y a, consiste non pas
dans l'existence des confessions comme telles, mais dans la prétention
d'une seule à être la seule vraie, ou du moins la seule intégralement
conforme à l'Evangile.

Dans le premier cas, l'œcuménisme consisterait à considérer l'histoire

de l'Eglise tout entière comme une erreur, comme une décadence

puisqu'elle aurait abouti à une multiplicité d'institutions témoignant
chacune d'une «vérité» exclusive des «vérités» affirmée par les autres,
ou du moins partielle par rapport à elles. Ici, l'on s'imaginerait pouvoir

faire abstraction de l'histoire de l'Eglise, des Eglises, pour
commencer et recommencer sans cesse ab ovo à rassembler les croyants
sans tenir compte des rassemblements et des institutions dans lesquels
ils se trouvent déjà.

Dans le second cas, l'œcuménisme consistera à examiner comment-
et cela dès le début! - l'existence d'institutions différentes a sauvegardé

la diversité des charismes donnés aux croyants par le Seigneur
de l'Eglise et comment ces charismes, loin d'être nécessairement
exclusifs les uns des autres, sont au contraire complémentaires. Ici, l'on
prendra au sérieux que, nonobstant leurs différences dans la confession

de la foi, les croyants et leurs Eglises sont néanmoins unis par la
volonté de confession que - Providentia Dei. hominum confusione - ils

ont été amenés à faire de leur foi. Dans l'entreprise de réunion des

chrétiens, l'on prendra donc son point de départ dans les formes de foi
qui existent déjà, qui sont déjà historiquement liées à une institution et

non dans l'abstraction de quelque no man's land ecclésial subitement

peuplé de fidèles rassemblés au nom d'une foi à venir surgie en dehors
de toute tradition.

Je ne pense pas que le Conseil œcuménique ait déjà choisi entre les

deux termes de cette alternative. Me trompé-je en estimant qu'il oscille
entre les deux? Mais je doute que l'on puisse osciller perpétuellement.
Il faudra bien choisir un jour ou l'autre. Ou bien un modèle fondé sur
un témoignage de foi à venir, mais qui, parce qu'il est à venir, ne saurait

constituer un point de départ saisissable et peut difficilement
échapper au soupçon d'être issu de quelque docétisme ecclésiologi-

que. Ou bien un modèle fondé sur la richesse de témoignages saisissa-

bles, dont la diversité peut certes conduire - et a conduit souvent en

101



effet - à des exclusives mutuelles, mais n'y conduit pas nécessairement,

parce que tous ceux qui se réclament de l'Evangile ont une
référence commune.

Dans de telles conditions, la communauté conciliaire ne se constituera

pas à partir d'Eglises à constituer d'abord, mais bien d'Eglises,
d'institutions, de confessions existant déjà.

On n'attendra pas de ces lignes qu'elles développent le modèle

qu'elles voudraient proposer. Il m'aurait suffi de mettre en évidence la
nécessité, en premier lieu d'apercevoir l'alternative entre les deux
modèles, en second lieu d'opter pour le second7.

Comment de telles considérations ne seraient-elles pas particulièrement

indiquées à l'occasion d'un signe d'amitié et de communion
adressé au professeur Kurt Stalder, représentant eminent et fidèle
d'une confession qui, pour minoritaire qu'elle soit et peut-être précisément

parce qu'elle est minoritaire, possède un charisme «donné pour
l'utilité commune»8 du corps entier de l'Eglise. Jean-Louis Leuba

Dans ma contribution à l'hommage rendu au professeur Oscar Cullmann,
à l'occasion de son 80e anniversaire, cf. Ökumenische Amphiktyonie. in
Ökumene. Möglichkeiten und Grenzen heute, hrsg. v. Karlfried Fröhlich, Tübingen,
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1982, p. 86-95 (et bien dans le sens de son propre
travail œcuménique), j'ai esquissé comment il y a lieu de concevoir la communauté

conciliaire: comme une amphictyonie œcuménique, rassemblant des
institutions différentes dans un même témoignage et dans une même foi, à un
niveau supérieur de la hiérarchie des vérités. Il est évident que tout cela devra
être développé. Mon intention, dans cette contribution, comme dans les
présentes lignes n'est que de signaler des pistes de recherche, mais de le faire aussi
nettement que possible.

8 I Cor. 12.7.

102


	Œcuménisme et confessions

