Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Ecuménisme et confessions

Autor: Leuba, Jean-Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(Ecumenisme et confessions

Dans les quelques lignes mises a ma disposition, je voudrais dire com-
ment m’apparaissent les questions principales — ou, plus précisément,
la question principale — qui se posent actuellement a la recherche de la
manifestation de I'unité chrétienne. L’espace étant mesuré, je m’en
tiendrai a deux textes, & vrai dire essentiels, 'un émanant de la Troi-
sieme Assemblée du Conseil cecuménique (La Nouvelle-Delhi, 1961),
I’autre de sa Cinquiéme Assemblée (Nairobi, 1975).

I. L’unite selon la Nouvelle-Delhi

«Nous croyons que ['unité, qui est a la fois le don de Dieu et sa volonté
pour son Eglise, est rendue visible lorsque, en un méme lieu, tous ceux
qui sont baptisés en Jésus-Christ et le confessent comme Seigneur et
Sauveur, sont conduits par le Saint-Esprit a former une communauté
pleinement engagée, confessant la méme foi apostolique, préchant le
méme Evangile, rompant le méme pain, s'unissant dans une priére com-
mune, et vivant d’une vie communautaire qui rayonne dans le témoi-
gnage et le service de tous; et lorsque, en outre, ils se trouvent en commu-
nion avec l'ensemble de la communauté chrétienne en tous lieux et dans
tous les temps, en sorte que le ministere et la qualité de membre sont re-
connus par tous, que tous peuvent, selon que les circonstances ['exigent,
agir et parler d’'un commun accord en vue des taches auxquelles Dieu ap-
pelle son peuple . »

Quatre mots caractérisent I'intention fondamentale de ce texte: en
un méme lieu.

Mais que signifient ces quatre mots? Il me parait difficile, dans une
premiére lecture, de ne pas les comprendre dans le sens suivant:
I’'unité chrétienne doit se faire par la réunion, sur un territoire donné,
de tous les baptisés — avec toutes les notes qui, selon le texte, les
caractérisent —, quelles que soient leur confession respective. Au-dela
de la communaute locale ainsi congue, le texte envisage une commu-
nauté universelle semblablement constituée, c’est-a-dire abstraction
faite de I’existence de confessions distinctes.

' La Nouvelle-Delhi 1961. Conseil cecuménique des FEglises, Rapport de la
Troisieme Assemblée publié sous la direction de W. A. Visser't Hooft. Neuchatel,
Delachaux & Niestlé, 1962, p. 113-114. Italiques dans le texte.

96



Si, dans les circonstances du monde présent, je veux dire dans I’his-
toire de I’Eglise depuis ses déebuts, jusqu’a aujourd’hui, il est impossi-
ble de concevoir en quoi cette communauté chrétienne universelle peut
bien consister, il est parfaitement possible, en revanche d’imaginer ce
que peut étre une communauté /ocale de tous les baptisés: le rassem-
blement, dans un espace géographique délimité — village, quartier de
ville, district, canton, etc. — de tous ceux qui, baptisés en Jésus-Christ,
le confessent comme Seigneur et Sauveur, qu’ils soient catholiques ro-
mains, vieux-catholiques, orthodoxes ou membres d’une des dénomina-
tions rattachées, directement ou indirectement, a I’'une des réformations
du XVI¢ siecle, pourvu qu’ils acceptent les critéres, somme toute assez
généraux, énumeéres dans le texte du Rapport de la Nouvelle-Delhi.

C’est ainsi d’ailleurs qu’un nombre non négligeable de chrétiens ap-
partenant a des confessions différentes, mais qui se croient et se veu-
lent engagés dans la méme foi, comprennent ce texte et vont méme,
dans des cas dont la fréquence semble augmenter, jusqu’a le mettre en
pratique, y compris la célébration d’eucharisties entiérement com-
munes ou, a tout le moins, d’eucharisties conjointes, selon toutes les
formes qu’une telle célébration peut revétir.

Sic’est a cela que le texte veut inviter, on ne manquera pas de signa-
ler ici un certain nombre de difficultés qui, @ mon avis, sont insurmon-
tables si I’on s’en tient a la lecture obvie du texte.

En effet, il parait impossible de ne pas admettre:

— que, s’agissant des catholiques, d’Orient comme d’Occident, leur
intégration a une communauté locale non rattachée a leur évéque im-
plique une infidélité a leur propre foi ou, a tout le moins une interpré-
tation de la foi catholique contraire a I’Eglise dont ils prétendent par
ailleurs continuer a étre des membres fidéles;

— que, s’agissant des protestants, ils considérent que le catholicisme
de leurs freres romains, vieux-catholiques ou orthodoxes, n’est somme
toute pas différent de leur propre foi ce qui, dialectiquement, peut
aussi signifier que cette dernieére n’est rien d’autre qu’une forme de ca-
tholicisme, comme si le rapport entre catholicisme et protestantisme
etait déja elucide;

— que les différences confessionnelles sont considérées comme des
oppositions fautives dont on n’entend plus se rendre coupable;

— que, privilégiant indiment le lieu par rapport au temps, 'on coupe
les Eglises et leurs membres de leur tradition propre pour les situer ar-
bitrairement dans un espace sans tradition, comme si I’Evangile pou-
vait surgir sur place de quelque néant temporel;

97



— somme toute, qu'une telle lecture du texte de la Nouvelle Delhi et
la pratique qui s’en déduit signifient en fait la constitution d’une nou-
velle confession, qui vient s’ajouter a celles qui existent déja et avec
lesquelles elle ne se trouve pas dans une communion plus étroite que
celle qui peut exister entre les communions déja existantes.

S’il fallait comprendre ainsi la déclaration de la Nouvelle-Delhi, il
est évident qu’elle ne ferait qu’élccroitre la confusion et que, finale-
ment, elle donnerait raison a ceux pour qui 'cecuménisme n’est qu'une
entreprise illusoire et donc dangereuse pour la foi des uns et des
autres.

Il me paraitrait abusif d’admettre que les théologiens qui ont redige
et signé ce texte I'aient compris et en aient recommandé 'étude et
I'usage dans le sens obvie que je viens de signaler.

A mon avis, il s’agit en fait d’autre chose: d’un but que ’on souhaite
atteindre, mais non des moyens d’y parvenir.

Aussi bien le rapport poursuit-il en déclarant: «Cette bréve descrip-
tion de notre objectif laisse sans réponse de nombreuses questions.
Nous ne sommes encore parvenus a un accord ni sur la signification
exacte de cet objectif, ni sur les moyens de I’atteindre?.»

A cet égard, le rapport de la section II de la Cinquiéme Assemblée
du Conseil cecuménique apporte des précisions qu’il faut examiner
soigneusement.

II. L’unité selon Nairobi

S’inspirant des travaux de la Commission de Foi et Constitution (Sala-
manque, 1973), I’Assemblée de Nairobi a entrepris de préciser le
moyen d’atteindre 'objectif posé a la Nouvelle-Delhi. Ce moyen, c’est
ce qu’elle a appelé la communauté conciliaire.

Le place me manque pour citer le texte in extenso. Le lecteur voudra
bien se reporter a ’ensemble du rapport. Qu’il me suffise de noter les
passages suivants:

«L'Eglise doit étre envisagée comme une communauté conciliaire
d’Eglise locales elles-mémes authentiquement unies. ... Elles sont unies
par le commun engagement qu’elles ont pris de confesser I'Evangile du
Christ, en assurant sa proclamation et le service au monde. A cette fin,

2 Id. ibid. p.114. Les italiques sont de moi.

98



les différentes Eglises cherchent a maintenir des relations solides et dy-
namiques avec les autres Eglises dans le cadre de réunions conciliaires
convoquées selon les exigences de l'accomplissement de leur vocation
commune . »

Le rapport poursuit en précisant:

«Le terme communauté conciliaire a souvent été mal compris. Il ne
désigne pas une conception de l'unité difféerente de cette unité com-
pléte et organique esquissée dans la déclaration de la Nouvelle-Delhi,
mais plutdt un développement de cette notion. Ce terme doit décrire
un aspect de la vie de I'Eglise une, non divisée, a tous ses niveaux. En
premier lieu, il exprime I'unité d’Eglises que séparent la distance, la
culture et le temps, unité qui se manifeste au grand jour lorsque les re-
présentants de ces Eglises locales se réunissent. La méme expression
désigne encore une certaine qualité de la vie a 'intérieur de chaque
Eglise locale; elle souligne le fait que la véritable unite de ['Eglise
n’est pas monolithique, et que, loin de fouler aux pieds les dons parti-
culiers impartis a chacun des membres de I’Eglise et @ chacune des
Eglises locales, elle les entretient et les protege*.»

Au premier abord, il semble qu’un tel texte ne différe gucre de la
déclaration de la Nouvelle-Delhi et que le «développement» qu’il pré-
tend apporter se borne a peu de chose. Car enfin, on continue ici, ap-
paremment, a affirmer une unité a venir que 'on n’articule pas sur
I'existence concrete des Eglises, telles qu’elles sont constituées histori-
quement, dans le temps et dans l’espace. On répete qu’il s’agit
d’Eglises locales, rassemblant apparemment des chrétiens de toute
confession. Il semble que I'on se meut encore et toujours dans I'aire
abstraite d’une unité de propos et non dans la réalit¢é d’'un modéle
concret, tenant compte de I’existence de confessions diverses. Il sem-
ble que I'on traite, par prétérition, les confessions comme des gran-
deurs historiques contingentes, n’ayant somme toute aucune significa-
tion théologique?.

3 Briser les barriéres. Rapport officiel de la cinquiéeme Assemblée du Conseil
ecumeénique des Eglises. Nairobi, 23 novembre au 10 décembre 1975. Paris, Idoc
France, 1976, p. 168. Italiques dans le texte. Ce texte est repris du rapport de la
Commission de Foi et Constitution, Salamanque 1973.

* Id. ibid. p.168. Italiques dans le texte.

511 est — peut-étre — significatif a cet égard que les termes de «confession»
ou de «dénomination» (pas plus d’ailleurs que ceux de «Réeformation» ou de
«protestantisme») ne figurent nulle part dans les Index des deux rapports ci-
tés.

L



Toutefois, on remarquera qu’une certaine ambiguité d’expression
permet de comprendre que les diverses Eglises dont il est ici question
ne sont pas seulement des Eglises locales, constituées par tous les
chrétiens d’un lieu donné, mais bien des Eglises confessionnellement
différentes. Les allusions aux différences de lieu (la «distance»), de
culture, de temps, pourraient étre interprétées comme un signe, a vrai
dire assez mince, que ’on fait droit a certaines différences qui com-
mandent — en partie seulement d’ailleurs — les différences confession-
nelles. L’on pourrait interpréter dans le méme sens le rejet de toute
conception monolithique de I’Eglise et la déclaration selon laquelle la
véritable unité «entretient et protége» les «dons particuliers impartis a
chacun des membres de I’Eglise et a chacune des Eglises locales»®. 1l
est vrai que ce dernier mot restreint singulierement la portée de la de-
claration. Il n’en demeure pas moins que, selon toute apparence, on
vise néanmoins a accorder aux Eglises une existence propre, appelee
sans doute a la communauté conciliaire, mais a partir de ce qu’elles
sont effectivement, actuellement, concrétement, historiquement.

Pourtant, on ne saurait nier que ’effort de «développement» dans
ce texte, par rapport a celui de la Nouvelle-Delhi, est encore bien ti-
mide. Il ne prend pas a bras le corps la question, pourtant centrale,
des différences confessionnelles et de la pluralité des institutions ec-
clésiales. |

Je ne voudrais pourtant pas renoncer a I’hypothése selon laquelle il
n’est pas impossible d’admettre que le texte de Nairobi n’empéche pas
absolument de prendre en considération théologiquement I’existence
des confessions chrétiennes diverses et je voudrais terminer par quel-
ques remarques critiques et prospectives.

I11. Essai de clarification. Lequel des deux modéles?

Au point ou nous en sommes, deux modeles de recherche cecumeéni-
que se proposent. Deux, et seulement deux.

L’un considere que les confessions sont imputables aux hasards
malheureux et contingents de I'histoire humaine, qu’elles n’existaient
pas dans I’Eglise apostolique — et méme, selon certains, dans I’Eglise
des premiers siecles —, qu’elles sont somme toute le signe et la conseé-
quence du péché des hommes.

8 Cf. Briser les barriéres, p.168.

100



L’autre considére que les confessions représentent un aspects parti-
culier de la confession de la foi, une exigence spécifique issue de
I’Evangile lui-méme, qu’ainsi elles ont existé, sous une forme ou sous
une autre, des les débuts de I’Eglise, que le Nouveau Testament lui-
méme en témoigne, que 'erreur, lorsqu’erreur il y a, consiste non pas
dans ’existence des confessions comme telles, mais dans la prétention
d’une seule a étre la seule vraie, ou du moins la seule intégralement
conforme a I’Evangile.

Dans le premier cas, I’cecumeénisme consisterait a considérer ’his-
toire de I’Eglise tout entiére comme une erreur, comme une décadence
puisqu’elle aurait abouti a une multiplicité d’institutions témoignant
chacune d’une «veérité» exclusive des «verités» affirmée par les autres,
ou du moins partielle par rapport a elles. Ici, I'on s’imaginerait pou-
voir faire abstraction de I'histoire de I’Eglise, des Eglises, pour com-
mencer et recommencer sans cesse ab ovo a rassembler les croyants
sans tenir compte des rassemblements et des institutions dans lesquels
ils se trouvent déja.

Dans le second cas, I’cecuménisme consistera a examiner comment —
et cela des le début! — I'existence d’institutions différentes a sauve-
gardé la diversité des charismes donnés aux croyants par le Seigneur
de I’Eglise et comment ces charismes, loin d’étre nécessairement ex-
clusifs les uns des autres, sont au contraire complémentaires. Ici, I'on
prendra au sérieux que, nonobstant leurs différences dans la confes-
sion de la foi, les croyants et leurs Eglises sont néanmoins unis par la
volonté de confession que — providentia Dei, hominum confusione — ils
ont été amenés a faire de leur foi. Dans I'entreprise de réunion des
chrétiens, I’on prendra donc son point de départ dans les formes de foi
qui existent déja, qui sont déja historiquement liées a une institution et
non dans 'abstraction de quelque no man’s land ecclésial subitement
peuple de fideles rassemblés au nom d’une foi a venir surgie en dehors
de toute tradition.

Je ne pense pas que le Conseil cecuménique ait déja choisi entre les
deux termes de cette alternative. Me trompé-je en estimant qu’il oscille
entre les deux? Mais je doute que I’on puisse osciller perpétuellement.
Il faudra bien choisir un jour ou I'autre. Ou bien un modéle fondé sur
un témoignage de foi a venir, mais qui, parce qu’il est a venir, ne sau-
rait constituer un point de départ saisissable et peut difficilement
échapper au soupgon d’étre issu de quelque docétisme ecclésiologi-
que. Ou bien un modeéle fondé sur la richesse de témoignages saisissa-
bles, dont la diversité peut certes conduire — et a conduit souvent en

101



effet — a des exclusives mutuelles, mais n’y conduit pas nécessaire-
ment, parce que tous ceux qui se réclament de ’Evangile ont une refe-
rence commune.

Dans de telles conditions, la communauté conciliaire ne se consti-
tuera pas a partir d’Eglises a constituer d’abord, mais bien d’Eglises,
d’institutions, de confessions existant déja.

On n’attendra pas de ces lignes qu’elles développent le modéle
qu’elles voudraient proposer. Il m’aurait suffi de mettre en évidence la
nécessiteé, en premier licu d’apercevoir I’alternative entre les deux mo-
deles, en second lieu d’opter pour le second’.

Comment de telles considérations ne seraient-elles pas particuliére-
ment indiquées a l'occasion d’un signe d’amitié et de communion
adress¢ au professeur Kurt Stalder, représentant éminent et fideéle
d’une confession qui, pour minoritaire qu’elle soit et peut-étre précisé-
ment parce qu’elle est minoritaire, possede un charisme «donné pour
I'utilite commune»® du corps entier de I’Eglise. Jean-Louis Leuba

7 Dans ma contribution a I’hommage rendu au professeur Oscar Cullmann,
a loccasion de son 80¢ anniversaire, cf. Okumenische Amphiktyonie, in Oku-
mene. Moglichkeiten und Grenzen heute, hrsg. v. Karlfried Frohlich, Tiibingen,
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1982, p.86-95 (et bien dans le sens de son propre
travail cecumeénique), j’ai esquissé comment il y a lieu de concevoir la commu-
nauté conciliaire: comme une amphictyonie cecuménique, rassemblant des ins-
titutions différentes dans un méme témoignage et dans une méme foi, a un ni-
veau supérieur de la hiérarchie des vérités. Il est évident que tout cela devra
étre developpé. Mon intention, dans cette contribution, comme dans les pré-
sentes lignes n’est que de signaler des pistes de recherche, mais de le faire aussi
nettement que possible.

81 Cor. 12.7.

102



	Œcuménisme et confessions

