Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Ecclesia ab Abel

Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ecclesia ab Abel

Viele gemeinsame Erinnerungen verbinden mich mit Kurt Stalder. Mit
besonderer Dankbarkeit denke ich an die Jahre zuriick, wihrend de-
ren er Mitglied der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
war. Es ist mir erst durch die Auseinandersetzung mit seinem theologi-
schen Denken wirklich bewusst geworden, wieviel die christkatholi-
sche Kirche zur 6kumenischen Bewegung beizutragen hat. Die christ-
katholische Kirche ist gelegentlich eine «Widerstandsbewegung» ge-
nannt worden. Sie hat ihre raison d’étre darin, die urspriingliche Ge-
stalt der Katholizitiat der Kirche gegen alle Deformationen zu bezeu-
gen. Eine raison d’étre, die so sehr mit den Zielen der 6kumenischen
Bewegung iibereinstimmt, dass christkatholische Theologen mit einer
gewissen Selbstverstidndlichkeit in diesem weiteren Rahmen zu denken
vermdégen. Ich sehe die theologische Existenz Kurt Stalders in dieser
Perspektive. Er hat eine Fiille von Themen behandelt, die fiir die 6ku-
menische Bewegung von Bedeutung sind. Die theologische Existenz in
der christkatholischen Kirche mag ja gelegentlich eingeschrinkt er-
scheinen. Die Basis, von der sie getragen wird, erscheint zum minde-
sten auf den ersten Blick so begrenzt. Der christkatholische Theologe
mag sich darum, um mit Christian Morgenstern zu reden, gelegentlich
fiihlen wie «ein Wiesel, auf einem Kiesel, inmitten Bachgeriesel».
Aber das ist nur der Schein. Der «Reim», der sich aus dieser Existenz
ergibt, hat eine Ausstrahlung, die weit iber den Kiesel hinausreicht.
Gut, dass diese kleine Festschrift die Gelegenheit gibt, Kurt Stalder
fiir alles «theologisch Gereimte», das er zur dkumenischen Bewegung
beigetragen hat, ein Wort des Dankes zu sagen.

Ein Thema, das uns in der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung gemeinsam beschéftigt hat, war die Frage nach dem Ver-
héltnis zwischen «Einheit der Kirche» und «Einheit der Menschheit».
Mit der nun folgenden Uberlegung mochte ich jene Diskussion unter
einem bestimmten Aspekt wieder aufnehmen und ein Stiick weiterfiih-
ren.

Augustin spricht gelegentlich davon, dass die Kirche ihren Anfang
in «Abel, dem Gerechten» habe. Was meint er damit? Zunichst geht
es thm dabei einfach darum, deutlich werden zu lassen, dass die Kir-
che die Gldaubigen aller Zeiten in sich schliesse. Die Kirche beginnt
nicht erst, nachdem Christus im Fleische erschienen ist. Sie war schon
immer und umfasst alle, die geglaubt haben. Augustin sagt etwa: «Der

86



Leib dieses Hauptes ist die Kirche; nicht nur die Kirche, die an die-
sem Ort ist, sondern die Kirche, die an diesem Orte und zugleich an
allen Orten tber den ganzen Erdkreis sich findet; nicht nur die Kir-
che, die zu dieser Zeit existiert, sondern die Kirche, die alle umfasst,
die von Abel, dem Gerechten, an bis zum Ende der Zeiten geboren
werden und an Christus glauben, das ganze Volk der Heiligen, die zu
dem einen Reiche (civitas) gehoren'.»

Die Vorstellung ist nicht neu. Sie ist vor Augustin immer wieder ver-
treten worden 2. Sie ist die Antwort auf die fast unausweichliche Frage,
ob denn alle, die vor Christus geboren wurden, keinen Anteil an der
Erlosung haben. Nein, sagen die Viter. So wie Christus existiert auch
die Kirche von Anbeginn der Welt. Gott erwihlt sich sein Volk durch
alle Zeiten. Der Gegensatz von Glaube und Unglaube gehért zu den
Konstanten der menschlichen Geschichte. Gewiss, die Voraussetzun-
gen fiir diesen Gegensatz wandeln sich, weil Gott selbst sich ja auf
eine Geschichte mit seinem Volke eingelassen hat. Die Wirklichkeit
Christi und der Kirche tibergreift aber die Verschiedenheit der Stufen
der Geschichte. Diese Uberzeugung wird nicht nur von den Viitern
vertreten, sondern ist weithin gemeinsames Gut der christlichen Tradi-
tion. Sie findet sich mit besonderem Nachdruck in den Bekenntnissen
der reformierten Tradition. Denken wir etwa an den Heidelberger Ka-
techismus: «Was glaubst Du von der heiligen, allgemeinen, christli-
chen Kirche? Dass der Sohn Gottes aus dem ganzen menschlichen Ge-
schlecht sich eine auserwéhlte Gemeinde zum ewigen Leben durch
seinen Geist und Wort, in Einigkeit des Glaubens, von Anbeginn der
Welt bis ans Ende, versammle, schiitze und erhalte, und dass ich der-
selbigen ein lebendiges Glied bin und ewig bleiben werde» (Frage 54).

Nun bleibt aber Augustin nicht bei dieser allgemeinen Uberlegung
stehen. Er konkretisiert sie, indem er davon spricht, dass die Kirche
thren Anfang mit Abel, dem Gerechten, genommen habe. Ambrosius
hat zwar bereits vor ihm die Geschichte von Kain und Abel ekklesio-
logisch gedeutet; er sieht in den beiden Gestalten den Gegensatz von
Synagoge und Kirche?®. Augustin gibt aber der Interpretation eine
neue Wendung. Er sucht zu zeigen, dass sich in der Auseinanderset-

' Augustin, Enar. in Ps.90, sermo 2, Nr.1 (37, 1159),

*Vgl. zu dem ganzen Thema den Aufsatz von Yves Congar, Ecclesia ab
Abel. Festschrift fiir Karl Adam, Abhandlungen {iber Theologie und Kirche,
1952, S.79-108.

’ Ambrosius, De Cain et Abel, lib. 1, cap.2 (PL 14, 333-375)

87



zung zwischen den beiden Briiddern die Grundgegebenheit der
menschlichen Geschichte iiberhaupt ankiindigt. Es gibt von Anfang an
eine civitas Dei und eine civitas terrena, die miteinander im Konflikt
stehen. «Alle, die sich am Irdischen ausrichten, alle, die der irdischen
Seligkeit gegeniiber Gott den Vorzug geben, alle, die das Thre suchen
und nicht das, was Jesu Christi ist, geh6ren der civitas an, die in mysti-
scher Sprache Babylon genannt wird und den Teufel zu ithrem Herr-
scher hat. Alle hingegen, die suchen, was oben ist, alle, die das Himm-
lische erstreben, alle, die in der Welt leben mit der Sorge, Gott keinen
Anstoss zu geben und keine Siinde zu begehen, gehoren zu jener ande-
ren civitas, die Christus zum Herrscher hat... Jene begann mit Kain,
diese mit Abel. Diese beiden Reiche ... stehen miteinander im Streit
bis zum Ende der Zeit...*.» Kain und Abel sind also der Typus der ge-
schichtlichen Realitit, wie wir sie erfahren, Kain steht fiir die Mensch-
heit, die im Unglauben an Gottes Willen voriibergeht, Abel hingegen
fiir die Kirche, jenen Teil der Menschheit, der sich Gott im Glauben
zuwendet.

Die Uberlegung Augustins ist in mancher Hinsicht einleuchtend.
Die Erzdhlung von Kain und Abel will ja in der Tat eine Grundgege-
benheit der menschlichen Existenz und Geschichte aufzeigen, und es
liegt darum auch nahe, zwischen Abel und der Kirche Jesu eine Bezie-
hung herzustellen. Die Frage stellt sich aber sofort, wie diese Bezie-
hung hergestellt wird. Warum ist Abel der Typus der Kirche? Augu-
stin gibt auf diese Frage verhﬁitnisméssig allgemeine Antworten. Er
weist zundchst auf drei Eigenschaften Abels hin. Abel war gerecht,
Abel war jungfriaulich, Abel erlitt das Martyrium. Abel verkorpert also
in seiner Person die Vollkommenheit, zu der die Kirche berufen ist.
Noch wichtiger ist Augustin der andere Hinweis. Abel ist der Typus
Jesu Christi. Er leidet, wie Christus leiden wird. Sein Tod lidsst etwas
von dem Leiden Christi sichtbar werden, von dem die Kirche aller Zei-
ten lebt. Augustin fiihrt allerdings diesen Gedanken nicht weiter aus.
Er begniigt sich damit, die Affinitdt zwischen dem Leiden Abels und
dem Leiden Christi festzustellen.

Ob aber die Uberlegung nicht gerade an dieser Stelle weitergefiihrt
werden miisste? Was bedeutet es fiir die Kirche, wenn sie sich auf
Abel zuriickfithrt? Abel ist einerseits von Gott angenommen, anderer-
seits von seinem Bruder erschlagen worden. Was heisst es fiir die Kir-
che, sich auf das Opfer eines Zwistes zurlickzufiithren? Das biblische

4 Augustin, Enar. in Ps.61, Nr.6 (36, 733).

88



Zeugnis ist eindeutig. Kains Nachkommen machen Geschichte. Sie
sind die Urheber einer vielgestaltigen menschlichen Gesellschaft. Das
Heil kommt aber nicht iiber die Linie von Kains Nachkommen. Nach-
dem Abel erschlagen ist, erhdlt Adam einen weiteren Sohn. «Er
wohnte seinem Weibe abermals bei, und sie gebar einen Sohn, den
hiess sie Seth, denn Gott hat mir, so sprach sie, einen anderen Spross
gegeben fiir Abel, weil Kain ihn erschlagen hat» (Gen.4, 25). Und spé-
ter heisst es, dass Adam einen Sohn gezeugt habe «ihm selbst dhnlich,
nach seinem Bilde» (5, 3). Die eigentliche Deszendenz lduft also liber
Seth. Jesus stammt nach der Genealogie, die der Evangelist Lukas auf-
stellt, aus dieser Deszendenz (Lk.3, 37). Der Tod Abels ist nach dem
biblischen Zeugnis der Anfang einer Linie, die zu Jesus fiihrt. Lasst
sich das aber auch von der Sache her behaupten?

Die Frage muss bejaht werden. Die Erzdahlung von Kain und Abel
lasst in der Tat einen Sachverhalt aufleuchten, der mit Jesus voll und
ganz ins Licht treten soll. Das wird deutlich, wenn wir die Geschichte
des Briiderpaars mit dhnlichen Geschichten in anderen Traditionen
vergleichen. Denn die Erzdhlung von Kain und Abel steht nicht allein.
Geschichten von zwei Briidern, von denen der eine den anderen er-
schldgt, finden sich auch in anderen Kulturen. Das Motiv ist immer
dasselbe. Der eine ist der Sieger, der andere das verworfene Opfer,
und nachdem das Opfer erschlagen ist, ist der Weg frei fiir die Versoh-
nung und Entfaltung der Gesellschaft. Der Zwist symbolisiert die
Spannung, die in der Gemeinschaft lebendig ist. Sie kann nur dadurch
bewiltigt werden, dass der eine schuldig erklart, unterdriickt, ausge-
stossen oder erschlagen wird?>.

Die vielleicht bekannteste dieser Erzdhlungen ist die Sage von der
Griindung Roms. Die Zwillinge Romulus und Remus, Kinder des
Mars und der Rhea Silvia, werden am Tiber ausgesetzt; sie werden
aber von einer Wolfin grossgezogen. Um eine Stadt zu griinden, holen
die beiden Auspizien ein, Romulus auf dem Palatin, Remus auf dem
Aventin. Romulus zeigt sich die doppelte Zahl von Vdgeln, und er
griindet darauf die dlteste Stadt auf dem Palatin. Remus lehnt sich ge-
gen seinen Bruder auf. Er verhohnt Romulus, indem er iiber die gezo-
gene Mauerlinie springt. Romulus erschldgt ihn. Der Weg zum Aufbau
der Stadt ist damit frei. Der schuldig gewordene Rivale ist ausgeschie-

> Vgl. dazu das Buch von René Girard, Des choses cachées depuis la fonda-
tion du monde, Paris 1978, besonders S. 168-172

89



den. Romulus regiert und wird am Ende seines Lebens wihrend einer
Heeresmusterung in den Himmel entriickt.

Die Ahnlichkeit mit der Geschichte von Kain und Abel ist auffal-
lend: Zwei Briider, der eine, der den anderen erschlédgt, die Griindung
einer Stadt. Die beiden Geschichten unterscheiden sich aber zugleich
zutiefst, und zwar vor allem in ihrer Beurteilung des Siegers und des
Opfers. Romulus ist im Recht, Remus ist schuldig geworden und muss
sterben. Kain ist im Unrecht, Abel ist von Gott angenommen und wird
doch von seinem Bruder erschlagen. Wihrend die Geschichte von Ro-
mulus und Remus fiir den Sieger Partei nimmt, stellt sich die Ge-
schichte von Kain und Abel entschieden auf die Seite des Opfers. Ro-
mulus gibt Rom den Namen, von der Erfiillung seines strafenden Ak-
tes an werden die Jahre gezihlt, Remus, das Opfer, das die Griindung
der Stadt moglich machte, verfillt der Dunkelheit und wird vergessen.
Kain gleicht Romulus insofern, als er oder genauer sein Sohn eine
Stadt griindet. Er wird aber im Gegensatz zu Romulus durch seine Tat
schuldig, und wenn er auch gewaltige Fahigkeiten entwickelt, bleibt er
schuldig. Abel wird als das unschuldige Opfer gepriesen. Er steht am
Anfang einer Linie, die zur Erlosung fiihrt. Der Mechanismus der Ge-
walt, der der Griindung jeder Gesellschaft zugrundeliegt, wird in der
Geschichte von Romulus und Remus gerechtfertigt, in der Geschichte
von Kain und Abel hingegen mit unmissverstindlicher Deutlichkeit
aufgedeckt®.

Die Heilige Schrift steht mit ihrer Interpretation des Brudermords
allein. Andere Erzihlungen bauen auf der Uberzeugung auf, dass die
Gewalt, die der Griindung der Gesellschaft vorausging, notwendig
war, dass das Opfer schuldig war und beseitigt werden musste. Mit der
Geschichte von Kain und Abel hingegen beginnt jene Tradition der
Erkenntnis, die in vollem Umfang durch das Leben und den Tod Chri-
sti enthiillt werden soll. Gott widerspricht der Gewalt. Der Mensch
mag glauben, durch den Mechanismus der Gewalt Neues zu schaffen,
er baut aber in Wirklichkeit auf zerbrechlichem Grund. Die von Ro-

¢ Auch Augustin vergleicht die Geschichten von Kain und Abel und von
Romulus und Remus miteinander (De civitate Dei XV, 5; PL 41, 441-442). Er
sieht aber den Unterschied nicht in der verschiedenen Beurteilung von Sieger
und Opfer, sondern meint, dass Abel im Gegensatz zu Remus gerecht gewesen
sei, d.h. keinerlei Ruhm in der civitas terrena gesucht habe. Kain und Abel
symbolisieren den Gegensatz von Gottesstaat und Weltstaat, wihrend die Ge-
schichte von Romulus und Remus zeigt, wie der Weltstaat in sich gespalten ist.

90



mulus gegriitndete Roma ist gerade nicht aeterna, sondern die Jahre ab
urbe condita sind gezdhlt. Abel, aber in vollem Umfang erst Jesus auf
dem Kreuz, decken diesen Sachverhalt auf.

Hat darum die Bezeichnung ecclesia ab Abel nicht noch eine Be-
deutung, die iiber das hinausgeht, was sich bei Augustin findet? Ge-
wiss, die Bezeichnung kann als Hinweis darauf dienen, dass die Kir-
che von Anbeginn der Welt durch alle Jahrhunderte existierte. Sie
kann in Erinnerung rufen, dass es zu allen Zeiten Gerechte gab, die
um ihrer Gerechtigkeit willen den Tod erlitten. Die Vorstellung weist
aber noch auf etwas Wichtigeres hin. Die ecclesia ab Abel existiert da,
wo Menschen in der Wahrheit leben, die durch die Geschichte von
Kain und Abel aufgedeckt wurde und durch den Tod Christi ins volle
Licht des Bewusstseins trat. Sie ist die Gemeinschaft, die sich im Na-
men des lebendigen Gottes gewaltlos der Gewalt widersetzt, und zwar
nicht nur der offenen Gewalt, sondern auch der Gewalt, von der be-
hauptet wird, dass sie um der Einheit und Ordnung der Menschheit
willen erforderlich sei.

Die ecclesia ab Abel erweist sich zunidchst darin, dass sie den Me-
chanismus der Gewalt ins Bewusstsein hebt und ihm durch ihr Zeug-
nis jede Form der Rechtfertigung entzieht. Sie erweist sich darin, dass
sie in jener aktiven Liebe lebt, die die Gewalt iiberwindet, vor allem
darin, dass sie sich konsequent auf die Seiten der Opfer stellt, die die
Gesellschaft zum Bau ihrer Pyramiden ndétig zu haben glaubt. Sie er-
weist sich schliesslich in der Bereitschaft, selber zum Opfer zu werden.
Ihre Rolle wird in der Perspektive der dynamischen Konstruktion der
Gesellschaft eine Rolle der Schwiche sein. Abel hatte eine ephemere
und auf den ersten Blick wirkungslose Existenz. Und doch hat ihm
Gott eine unerwartete Deszendenz gegeben. Lukas Vischer

91



	Ecclesia ab Abel

