
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 2

Artikel: Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen
Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876

Autor: Frei, H. A. / Herzog, E. / Heykamp, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre

1876

Redaktionelle Vorbemerkung

Zum besseren Verständnis des nachfolgenden Beitrags sei zunächst
kurz die Problematik beleuchtet, mit der sich derselbe auf Grund
erstmaliger Archiv-Forschung befasst. Dass die Beziehungen zwischen der
bereits seit 1723 von Rom getrennten Kirche von Utrecht und den sich
im Gefolge des ersten Vatikanischen Konzils 1869/1870 konstituierenden

altkatholischen Kirchen Deutschlands und insbesondere der
Schweiz, die längst kaum besser sein könnten, nicht ohne anfängliche
Schwierigkeiten sich entwickelten, war nie ein Geheimnis. So konnte
beispielsweise der Biograph des ersten christkatholischen Bischofs der
Schweiz, Walter Herzog, in seinem Buch «Bischof Dr. Eduard Herzog

- Ein Lebensbild» (Laufen 1935) gerade hierüber ganz offen feststellen:

«Schon die allerersten Wochen nach der Wahl stellten die Zuversicht

des Gewählten auf eine harte Probe. Nach der Ordnung der
Bischofswahl sollte die Konsekration <innerhalb dreier Monate> erfolgen.

Sofort reiste Herzog nach Bonn zu Bischof Reinkens, der ihm
riet, sich auch mit den holländischen Bischöfen in Beziehung zu
setzen. Die Verhandlungen führten zu nichts, <da die Holländer durch
den Gang, den die altkatholische Bewegung in der Schweiz genommen

hatte, so ängstlich geworden waren, dass sie fürchteten, die

eigene Kirche zu kompromittieren, wenn sie sich für die Weihe des

Bischofs mitverantwortlich machtem. Sie waren in ihrer stillen Einsamkeit

gegen den lauten Ruf nach Reformen misstrauisch geworden.
Dagegen war Bischof Reinkens sofort bereit, die Weihe vorzunehmen»
(Ebd. S. 84). - Welche Gründe jedoch damals den holländischen
Episkopat der Kirche von Utrecht im einzelnen bewogen, äusserste
Vorsicht und Zurückhaltung walten zu lassen, wurde bis heute nie eindeutig

festgestellt. Es ist deshalb sehr zu begrüssen, dass gerade ein junger
Theologe und Kirchenhistoriker der Kirche von Utrecht es unternommen

hat, auf Grund authentischer Quellen dieser Frage sorgfältig
nachzugehen und die Ergebnisse seiner Nachforschungen auch einer
weiteren Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Es ist übrigens die
Absicht der Redaktion, weitere Dokumente und Studien zu dieser
Thematik jener Zeit zu publizieren.

65



Dass im übrigen dieses Kapitel vorübergehender Spannungen
längst der Geschichte angehört, belegt auch, was Bischof Dr. Urs Küry
in seinem Werk «Die Altkatholische Kirche» (l.Aufl. 1966, 2.Aufl.
1978, S.38) in diesem Zusammenhang schreibt: «Noch wichtiger war,
dass der Bischof von Deventer, H. Heykamp, 1873 dem ersten von
den deutschen Altkatholiken gewählten Bischof, J.H. Reinkens, in
Rotterdam die Bischofsweihe erteilte und so die deutsche und durch
sie später auch die schweizerische und die anderen altkatholischen
Landeskirchen in die apostolische Sukzession der Bischöfe eingliederte.

Allerdings legte dann in den folgenden Jahren die holländische
Kirche ihren Schwesterkirchen gegenüber grössere Zurückhaltung an
den Tag, da ihr diese in ihrem Reformeifer allzu weit zu gehen schienen.

Erst im Jahre 1889 ging die Kirche von Utrecht durch den
Abschluss der sog. Utrechter Konvention eine engere Verbindung mit
ihren Schwesterkirchen ein, mit denen sie heute in engstem Kontakt und
in regem geistigen Verkehr steht. Ihr historisches Verdienst bleibt es,

dass sie als <Mutterkirche> aller heute bestehenden, der Utrechter
Union angehörenden altkatholischen Kirchen diesen durch die
Vermittlung der apostolischen Sukzession den konkret-geschichtlichen
Zusammenhang mit der alten und der ganzen Kirche erhalten hat.»

Dass diese enge Verbindung dann in der Folge sich auch auf die
bedeutend «ältere Schwester» anregend und befruchtend ausgewirkt hat,
wird aus dieser Studie von Drs. Fred Smit ebenfalls ersichtlich.

H. A. Frei

In den Jahren 1875/76 verschärften sich die Meinungsverschiedenheiten

zwischen der altkatholischen Kirche Hollands einerseits und
den altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz anderseits.

Sehr deutlich trat dies 1876 zutage, als die holländischen
Bischöfe meinten, sich nicht an der Weihe Eduard Herzogs zum Bischof
der schweizerischen Kirche beteiligen zu können. Eine Unterredung
zwischen Eduard Herzog und Johannes Heykamp, Erzbischof von
Utrecht, am 7. September 1876 in Utrecht konnte die Schwierigkeiten
nicht ausräumen.

Welcher Art diese grossen Meinungsverschiedenheiten waren, möge
aus nachstehenden Dokumenten1 hervorgehen.

1 Diese Briefe und Dokumente befinden sich im Archiv des Erzbischofs von
Utrecht. Herrn Erzbischof Marinus Kok bin ich zu Dank verpflichtet wegen
seiner Bereitschaft, mir Zugang zu diesem Archiv zu gewähren.

66



An den hochwürdigsten Herrn Erzbischof Heykamp von Utrecht2.
Hochwürdigster Herr Erzbischof!

Getreu dem von den apostolischen Zeiten her überlieferten Gebrauche,

dass diejenigen, welche zum bischöflichen Amte berufen sind,
sich gegenseitig als Vorsteher der Einen Herde des Einen guten Hirten
die Hand reichen, mache ich Ihnen hiemit die Anzeige, dass ich den
7. Juni 1876 von der Synode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz mit 117 gegen 35 Stimmen zum Bischof erwählt worden bin.

Es ist Ihnen bekannt, dass sich ein grosser Teil der schweizerischen
Katholiken gegen die Irrlehren des vatikanischen Konzils erhoben
und zur gemeinsamen Abwehr derselben zuerst einen Verein und
alsdann eine förmliche Kirchengenossenschaft auf katholischer Grundlage

gebildet hat.
Unser Synodalrat wird sich nächstens erlauben, Ihnen unsere

Kirchenverfassung sowie das Protokoll unserer letzten Synode zuzusenden.

Nach der vor einigen Monaten vorgenommenen Zählung umfasst
unsere Kirchengenossenschaft bereits etwa 72000 Seelen, eine Zahl,
die im steten Wachstum begriffen ist.

Herr Bischof Reinkens3, mit dem ich persönlich durch die Bande

2 Nr. 137, E.Herzog am 17.7.1876 an J.Heykamp.
Johannes Heykamp, * 18.6.1824 zu Utrecht, f 8.1.1892 zu Utrecht. Priesterweihe

am 24.6.1849; 1849-1857 Präfekt im Seminar zu Amersfoort; 1857-1875
Pfarrer zu Schiedam. Das Metropolitankapitel von Utrecht wählte ihn am
15.12.1874 zum Erzbischof von Utrecht. Nach langem Zögern nahm er die
Wahl an, worauf die Bischofsweihe am 28.4.1875 stattfand.

Er veröffentlichte u.a. «De onfeilbaarheid van de paus», «Een woord van
drie Nederlandse bisschoppen tegen het wereldlijke gezag van de paus»,
Utrecht 1877, «De leer van zijne heiligheid paus Leo XIII rakende het huwelijk
voor het katholieke volk toegelicht door een roomsch-katholiek priester», Arnhem

1881.
3 Joseph Hubert Reinkens, * 1.3.1821 zu Burtscheid bei Aachen, t 4.1.1896

zu Bonn.
Er wurde am 3.9.1848 als ein Spätberufener Priester, 1850 Privatdozent in

Breslau, 1853 ausserordentlicher Professor, 1857 ordentlicher Professor der
Kirchengeschichte daselbst. Als Gegner des Vatikanums stand er neben
Döllinger im Vordergrund des Kampfes. 1873 wurde er zum Bischof erwählt und
von Hermanus Heykamp, Bischof von Deventer, in Rotterdam konsekriert. Als
Bischof hat er sich besonders dem inneren Ausbau der Kirche und der Erziehung

des Klerus gewidmet. Durch sein massvolles und zugleich energisches
Verhalten konnte er radikalen Reformwünschen erfolgreich entgegentreten.
Vgl. Victor Conzemius, Joseph Reinkens (1821-1896), Rheinische Lebensbilder,

Band 4, Düsseldorf 1970, S. 209-233; Urs Küry, Die Altkatholische Kirche,

2. Auflage 1978, S. 502-503.

67



innigster Liebe und Verehrung verbunden bin, wird mir zum Antritt
meines Amtes die bischöfliche Weihe erteilen. Ort und Zeit derselben
sind noch nicht bestimmt. Wir werden so frei sein, Ihnen hierüber in
kurzer Zeit amtlich Mitteilung zu machen.

Aber auch jetzt schon bitte ich Sie, hochwürdigster Herr Erzbischof,
an dem Konsekrationsakte entweder persönlich oder durch einen
Ihrer Herren Mitbischöfe4 sich beteiligen zu wollen und dadurch zu
bekunden, dass Ihre Kirche, die seit Jahrhunderten mit so bewundernswerter

Standhaftigkeit für Wahrheit und Recht gekämpft und gelitten
hat, mit unserer schweizerischen Kirche in katholischer Gemeinschaft
steht.

Gestatten Sie mir schliesslich die Bitte, von dieser vorläufigen
Anzeige auch Ihren hochwürdigsten Herren Suffraganbischöfen Mitteilung

machen zu wollen.
Genehmigen Sie, hochwürdigster Herr Erzbischof, dem Ausdruck

der ausgezeichneten Hochachtung, mit der ich bin

Ihr in Christo ergebenster
Mitdiener
Ed. Herzog5
Pfarrer der katholischen
Gemeinde in Bern,
erwählter katholischer
Bischof

Bern den 17. Juli 1876

Stempel: Katholische Pfarrgemeinde Bern.

4 Casparus Johannes Rinkel, * 2.5.1826 zu Aalsmeer, t 2.5.1906 zu Haarlem.

Priesterweihe am 15.6.1851; 1852-1874 Pfarrer zu Krommenie;
1874-1904 Pfarrer zu Haarlem; Weihe zum Bischof von Haarlem am
11.8.1873.

Cornelis Diependaal, * 26.10.1829 zu Egmond aan Zee, t 22.11.1893 zu
Schiedam. Priesterweihe am 7.3.1857; 1860-1875 Pfarrer zu Den Helder;
1875-1893 Pfarrer zu Schiedam; Weihe zum Bischof von Deventer am
17.11.1875.

5 Eduard Herzog, * 1.8.1841, t 26.3.1924. Er war ein Schüler von Reusch,
Langen und Hilgers in Bonn und der bedeutendste schweizerische Theologe
der Opposition gegen die vatikanischen Dekrete. Geboren zu Schongau (Kanton

Luzern) besuchte er die Kantonsschule in Luzern, wo er im Hause seines

wessenbergisch gesinnten, wissenschaftlich hochgebildeten Onkels, des

Stiftpropstes J. B. Leu, eine äusserst feine Geistesbildung erhielt. Nach seinen theo-



Utrecht le 2 août 1876

à Monseigneur Ed. Herzog
Curé de la Communauté ancienne cathol. à Bern, évêque élu6.

Monseigneur!

Comme je n'ai pas l'habitude d'écrire en langue étrangère, je
commence par implorer votre indulgence pour le français que je vais vous
mettre sous les yeux.

Plusieurs circonstances ont retardé, malgré moi, la réponse que je
vous dois ensuite de votre honorée lettre du 17 du mois passé. J'en
suis bien fâché, Mgr., et je vous prie de ne pas le prendre en mauvaise

part, mais de vouloir agréer encore l'expression de ma reconnaissance
bien vive de ce que vous avez eu la bonté de me communiquer l'élection

de votre personne à l'épiscopat. J'en ai fait part, selon votre
souhait, à mes vénérables collègues les évêques anciens cathol. de
Hollande. Je ne saurais vous féliciter, Mgr., du fardeau qui vous a été

logischen Studien in Luzern und Tübingen wurde er 1867 zum Priester geweiht
und besuchte dann noch zur Vorbereitung auf eine Professur für neutestamentliche

Exegese, zu der er in Aussicht genommen war, die Vorlesungen in Bonn,
wo er besonders Reusch persönlich nähertrat. 1868 wurde er als Professor an
das Priesterseminar zu Luzern berufen. Zur Bekämpfung der Lehre von der
päpstlichen Infallibilität gab er mit Suppiger und Helfenstein die «Katholische
Stimme, Organ zur Besprechung religiöser Tagesfragen» heraus, von dem
37 Wochennummern erschienen sind. Obschon man von ihm nicht innere
Unterwerfung unter die vatikanischen Dogmen, sondern nur Stillschweigen
verlangte, legte er seine Professur nieder. Er schloss sich dem Altkatholizismus
an, der sich zuerst in Deutschland kirchlich organisierte, während er sich in
der Schweiz anfänglich in Protesten leerzulaufen schien. 1872 nahm er eine
Pfarrstelle an der altkatholischen Gemeinde in Krefeld an, doch konnte er im
folgenden Jahre wieder in die Heimat zurückkehren, da inzwischen auch in
der Schweiz sich Gemeinden gebildet hatten. 1873-1876 betreute er die starke
Gemeinde in Ölten als Pfarrer und bekleidete vom folgenden Jahre an dazu
noch die Professur für neutestamentliche Exegese an der Katholisch-theologischen

Fakultät in Bern. 1876 wurde er von der Synode zu Ölten zum Bischof
gewählt und darauf von Bischof Reinkens in Rheinfelden konsekriert. Als
Bischof mit positiv katholischer Tradition wusste er radikale Reformbestrebungen

klug und kraftvoll abzuwehren. Seine Hauptbemühungen waren auf den
inneren Ausbau der Gemeinden und auf die Heranbildung eines tüchtigen
Klerus gerichtet. Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage,
S.506-507, mit Literaturverzeichnis; Ernst Gaugier, Eduard Herzog als
Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden (1949).

6 Nr. 138, J.Heykamp am 2.8.1876 an E.Herzog, Kopie.

69



imposé. Car, s'il y eut jamais lieu de trembler à la vue de la responsabilité

terrible qu'impose l'épiscopat, c'est bien dans le temps où nous
vivons, qui est un temps d'indifférence tant pour les saintes vérités de

la foi et de la morale, que pour la vénérable discipline qui sert de rempart

contre le relâchement des mœurs et contre les erreurs qui en sont
la suite inévitable. Mais aussi le Seigneur est-il le même, heri, hodie et

in saecula. Il pourra vous remplir du même Esprit dont II a rempli ses

apôtres, l'esprit de sagesse et de charité, de prudence et de force. C'est

ce que je vous souhaite de tout mon cœur, Mgr.: Dominus tecum, et

benedicat introitum tuum et exitum tuum, ut sit Nomen eius benedic-

tum in saecula!
Nous recevrons avec joie les décisions de la dernière Synode, que

vous avez eu la bonté de nous promettre. Quant à la coopération de

l'Eglise de Hollande, comme faisant partie de troupeau de Jésus

Christ, à tout ce qui s'est fait et se fera parmi les anciens catholiques
dans la Suisse, nous vous prions instamment, Mgr., de nous envoyer
aussi les statuts qui font comme le Code des anciens catholiques de la

Suisse, afin que l'Eglise de Hollande puisse juger par là, mieux que

par les communications dans les journaux, de ce que son devoir
exigera d'elle dans une affaire de si haute importance.

Je vous prie, Mgr., de vouloir agréer l'expression des sentiments de

haute considération, avec lesquels j'ai l'honneur d'être

votre tout dévoué serviteur
Jean Heykamp
archev. d'Utr.

Hochwürdigster hochverehrter Herr!7

Eine Angelegenheit von höchst wichtigster Bedeutung veranlasst

mich, diese Zeilen an Sie zu richten.
Vor wenigen Tagen nämlich empfing ich ein geehrtes Schreiben von

hochw. Herrn Pf. Herzog, wobei er mir seine Erwählung zum Bischöfe
der «christkatholischen Kirche» in der Schweiz anzeigt und mich oder
einen der anderen Bischöfe unserer holländischen Kirche zur Beiwohnung

seiner bevorstehenden Konsekration einladet. Für die freundliche

Anzeige nun habe ich ihm meinen Dank dargebracht, mich aber

wegen der Teilnahme an der Konsekrationsfeier den Beschluss
vorbehalten, bis dass die versprochenen Aktenstücke und nebenbei die Sta-

7 Nr. 139, J.Heykamp am 14.8.1876 an LH.Reinkens, Kopie.

70



tuten der Schweizer Alt-Katholiken eingekommen sein werden. Das
scheint mir durch die Wichtigkeit der Sache jedenfalls dringend geboten,

denn es ist doch nicht zu verkennen, dass die holländische Kirche
durch die verlangte Assistenz sich mit der «christkatholischen Kirche»
in der Schweiz einverstanden erkläre und damit eine grosse, unter
Umständen bedenkliche Verantwortlichkeit auf sich laden würde. Dass
wir mit allen denjenigen, welche da in der katholischen Kirche im
alten Glauben der Väter treu verharren und, ohne die gesetzten Grenzsteine

zu versetzen, den Weinberg des Herrn vom Schutte reinigen
wollen und nicht einen Neubau anstreben, sondern am Wiederaufbau
der alten Kirche ernstlich Hand ans Werk legen wollen, in der
Gemeinschaft stehen und auch fernerhin zu stehen wünschen, dass wir
besonders mit deren hochgeehrten Führern, die sich für das Seelenheil
ihrer Brüder willen einer so mühevollen Aufgabe unterziehen, uns
nicht nur innerlich aufs engste verbunden fühlen, sondern dies auch
äusserlich zu bekunden uns für verpflichtet halten, das brauche ich
Ihnen nicht einmal zu sagen. Sie wissen es ja. Allein wir dürfen dabei -
das werden Sie mir zugestehen müssen - nicht ohne Vorsicht vorgehen,

sondern müssen zuvor wohl überlegen, ob die Sache, an der wir
uns anschliessen wollen, den angegebenen Zielen wirklich zustrebe
und nach menschlichem Ermessen sie zu erreichen geeignet sei, und
nicht vielmehr die Gefahr vorhanden, dass sie von der richtigen Bahn
ablenkend den wahren katholischen Charakter verliere, wobei dann
uns der gerechte Vorwurf treffen würde, an der Verteilung des unge-
nähten Rockes Christi mitgewirkt zu haben.

Und da kann ich Ihnen nun nicht verbergen, dass wir in Bezug auf
die Bewegung in der Schweiz seit langem mit Besorgnis erfüllt sind
und ernstliches Bedenken tragen, zu deren Konstituierung so ohne
weiteres beizutragen. Ihnen gegenüber darf ich mich darüber um so
freier aussprechen, als Sie selbst uns diesbezüglich Ihre Befürchtung
zu erkennen gegeben. Ich möchte dann von Ihnen, da Sie doch mit
dem Sachverhältnis besser bekannt sind und es Ihnen doch auch
gewiss nicht gleichgültig sein wird, gemeinschaftlich mit uns handeln zu

können, in dieser Hinsicht aufgeklärt und womöglich beruhigt werden.

Es kommt uns dann vor, Hochw. Herr! dass die Schweizer
«Christkatholiken» nicht nur dem Namen, sondern auch den Wesen nach von
den deutschen Alt-Katholiken sehr verschieden sind. Hauptsächlich
von politischen Rücksichten geleitet, scheinen sie, wenigstens was die

Majorität betrifft, sich nicht so sehr für die Rettung der katholischen

71



Wahrheit und die Wiederherstellung der reinen Idee der Kirche zu
ereifern, als wohl darnach zu streben, dass dieselbe dem sogenannten
liberalen Geiste der Zeit angepasst und dazu in möglichst radikaler
Weise reformiert werde. Haben Sie doch auch selbst bei Gelegenheit
der Weihe des Bischofs von Dev.8 auf diese bedenkliche Strömung in
der Bewegung hingewiesen und als Ihre Meinung angegeben, dass

dort wohl eine Trennung der Parteien eintreten müsste, wobei freilich
noch eine bedeutende Partei von mit den deutschen Alt-Katholiken
Gleichgesinnten übrig bleiben würde. Solch eine Trennung hat sich,

glaube ich, nicht verwirklicht; ist aber sonst etwas geschehen,
wodurch die Besorgnis für gefährliche Abschweifungen beseitigt sein

mag? Sie werden vielleicht auf die Bischofswahl und auf die Person
des Erwählten hinweisen, der für den richtigen Gang der Sache eine

Bürgschaft bieten. Nun halte ich nach dem, was Sie und die anderen
Freunde von ihm gesagt und der Merkur9 von ihm berichtet, den
Hochw. Herrn Herzog allerdings für eine sehr achtungswürdige, tüchtige

und für das Bischofsamt sehr geeignete Person, aber muss mir
dennoch die Frage erlauben, wird er die radikale Partei in den Schranken

halten können, wird er von den schon gefassten Beschlüssen und
den Statuten nicht zu sehr gebunden sein? Haben sich doch die

Schweizer, bevor noch ein Bischof da war, zu einer Synode versammelt,

und sich als Synode gerierend, u. a. bezüglich der Disziplin, nicht
unbedeutende Beschlüsse gefasst. Was hat man von den Beschlüssen

solcher Versammlung, die man schwerlich eine Synode nennen kann,
zu denken, und steht es nicht zu befürchten, dass sie dem Bischöfe
über den Kopf wachsen und sich über ihn hinwegsetzen werde?
Zumal da man in den Statuten bestimmt hat: der Bischof sei nicht per se

Vorsitzender der Synode. Oder ist vielleicht jener Artikel, wovon Sie

bei meiner Weihe10 sagten, dass Sie, falls er nicht gestrichen würde,
den Schweizern keinen Bischof würden weihen, schon zurückgenommen?

8 Die Bischofsweihe Cornelis Diependaals fand am 17.11.1875 statt in der
Kirche S.Laurentius und Maria Magdalena («de Oppert» genannt) zu Rotterdam.

Bischof Reinkens war an der Weihe mitbeteiligt.
9 Deutscher Merkur, Organ für die katholische Reformbewegung, 1876,

24.6.1876, S.229-230; 1.7.1876, S.235-236.
10 Johannes Heykamp wurde am 28.4.1875 zu Utrecht durch Casparus

Johannes Rinkel, den Bischof von Haarlem, zum Bischof geweiht. Mitkonsekra-
tor war Bischof Reinkens.

72



Ferner ist noch unsere Besorgnis erregt durch eine Äusserung in der
öffentlichen Wahlversammlung, wobei, ohne Widerspruch hervor zu
rufen, erklärt wurde, die Handlung, zu der man schreite, sei der Bruch,
ja der unwiderrufliche Bruch mit Rom11. Damit ist man doch unbedingt
zu weit gegangen. Was soll eigentlich der Ausdruck bedeuten? Es

besagt doch mehr als die Unterbrechung der Gemeinschaft mit dem zur
Zeit der Häresie verfallenen Papste12. Wird damit auch etwa eine

Leugnung des Primates ausgesprochen? Würden die Schweizer wohl
gesonnen sein, sich auf den Notstand zu beschränken? Das wäre doch
allerdings wohl der einzig richtige Begriff, woran sie sich bei der
Konstituierung ihrer Kirche zu halten haben, wenn sie nicht zu einer Sekte
verfallen und eine Sonderkirche bilden wollen.

Das sind also im allgemeinen die Bedenken, die ich hinsichtlich der
Schweizer-Alt-Katholiken Ihnen vor Augen zu stellen mir erlaube mit
der Bitte, mich darüber gütigst Ihre Ansicht mitteilen und mich
aufklären zu wollen.

Inzwischen bitte ich Sie den freundlichsten Gruss und den
Ausdruck voller Hochachtung entgegen zu nehmen.

Ihres ganz ergebenen
in Christo
Johann Heykamp
Erzbisch, v. Utr.

Utrecht 14. August 1876

11 Landamman Albert Brosi aus Solothurn eröffnete als Präsident der Synode

am 7. Juni 1876 die Synode mit einer kurzen Ansprache über die Bedeutung

der Bischofswahl. Wenn die Wahl vorgenommen sein sollte, bedeute das
«den Bruch mit Rom, der offen und unwiderruflich vollzogen werden muss».
Vgl. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche

der Schweiz, Solothurn 1910, II. Band, S.464.
12 Erst bei der Einführung der Muttersprache als liturgische Sprache der

holländischen altkatholischen Kirche im Jahre 1909 wurde die namentliche
Erwähnung des Papstes im ersten Kanongebet ausgelassen.

Im bischöflichen Hirtenbrief zur Einführung des neuen Messbuches wurde
u.a. gesagt, dass der geübte Brauch nicht geändert worden wäre, wenn nicht
eine schwerwiegende Erwägung dazu veranlasst hätte. Die Erwägung war
folgende: In diesem Gebet werde dem Papst in diesem Zusammenhang eine
Eigenschaft zuerkannt, auf die er unwidersprüchlich heutzutage keinen
Anspruch mehr erheben könne. Der Wortlaut war eben folgender: «samt deinem
Diener, unserm Papste N. und unserm Bischof N. und allen Rechtgläubigen
und Bekennern des katholischen und apostolischen Glaubens». Die Bischöfe

73



Bonn, 15. August 1876

Hochwürdigster, Hochverehrter Herr und Freund!13

Herzlichen Dank für den freundlichen Brief vom gestrigen Tage.
Die Angelegenheit, welche Sie zur Sprache bringen, beschäftigt auch
mich ernstlich. Von vorne herein bemerke ich aber, dass bis heute hier
ebensowenig die offizielle Eingabe angelangt ist wie bei Ihnen. Auch
mir hat erst der erwählte Bischof, Herr Herzog, geschrieben, das amtliche

Schreiben des Synodalrats vorläufig nur angekündigt. Ehe die
offiziellen Mitteilungen erfolgt sind, lässt sich Entscheidenes nicht
sagen. Indem ich mir also vorbehalte, mit Ihnen auf amtlicher Grundlage

die Sache noch zu erwägen, will ich doch vertraulich schon auf
die angeregten Punkte eingehen, d.h. meine persönliche Meinung
darüber äussern.

Wenn die Schweizer von dem «unwiderruflichen Bruch mit Rom»
reden, so denken sie nur an den internationalen Universal-Episkopat
als Mittel politischer Universal-Herrschaft. Damit haben wir alle
gebrochen. Spricht man mit den eifrigsten Gegnern dieses Primates von
dem in der Bibel und in der alten Kirche grundgelegten Primate,
welcher die Einheit des Geistes repräsentieren soll, nicht die durch einen

Despoten bewirkte äusserliche Einerleiheit, so haben sie dagegen
nichts einzuwenden. Aller Eifer gegen den Primat richtet sich gegen
den faktischen. Mir scheint, so lange nicht eine Synode über diesen

Punkt zu einer dogmatischen Entscheidung schreitet, solle man die
Reden einzelner auf sich beruhen lassen und die Frage als eine praktisch

jetzt völlig unfruchtbare bei Seite lassen.

Die Schweizer haben geglaubt, die Form zu wahren, indem sie die

eigentliche Synode coram electo konstituierten, was eine Konzession

an die konservative Partei war, indem die radikalere vorher in literarischen

Streite behauptet hatte, die Synode sei perfekt ohne den Bi¬

erklärten, dass der Papst, besonders in den Jahren 1854 und 1870, unleugbare
Irrtümer zu Wahrheiten des katholischen Glaubens proklamiert und die Gläubigen

bei Verlust der Seligkeit dazu verpflichtet habe, sie als solche anzunehmen.

Der Papst konnte also nicht mehr in einem Atemzug genannt werden mit
den Rechtgläubigen und Bekennern des katholischen und apostolischen Glaubens,

ohne der Wahrheit und Aufrichtigkeit Gewalt anzutun. Deshalb hielten
sich die Bischöfe für berechtigt und verpflichtet, die Erwähnung des Papstes
am angeführten Ort fallen zu lassen und zwar solange dieser bei seinen Irrtümern

beharrte.
13 Nr. 140, J.H.Reinkens am 15.8.1876 an J. Heykamp.

74



schof. Diese Behauptung nahm sie zurück, indem sie zugab, dass zur
Debatte über Reformen wenigstens ein Electus da sein müsse.

Was ich früher vermutete, dass eine Spaltung eintreten werde, ist
nicht geschehen, der bessere, konservative, d. h. auf katholischem
Boden verharrende Teil hat mit grosser Majorität obgesiegt und der radikale

hat sich untergeordnet.
Der §, wonach der Bischof nicht der geborene Vorsitzende der Synode

sein soll, sondern als solcher nur wählbar sei, ist allerdings nicht
beseitigt, auch nicht diskutiert worden, kann aber auf jeder Synode
geändert werden.

Die Sache steht nun so. Bereits sind 73 000 Seelen der christkath.
altkath.) Gemeinschaft in der Schweiz beigetreten. Diese wollen
katholisch bleiben, weshalb sie auch die Episkopalverfassung beibehalten

und die Konsekration ihres Bischofs erbitten. Hindern wir nun das

Zustandekommen der Episkopalverfassung durch die Verweigerung
der Konsekration, so werden die 73 000 nicht der Einheit der Kirche
bewahrt sondern sie werden zu einer vereinzelten Sekte, die in sich
abermals gespalten wird. Können wir daher die Überzeugung festhalten,

dass zur Stunde das Wesen der Kath. Kirche von den Schweizern
nicht verletzt sei, so erscheint die Gewährung der Konsekration eine

geringere Verantwortung in sich zu tragen als die Verweigerung.
Persönlich bin ich der Ansicht, dass mit der Konsekration Herzog's den

unkatholischen Elementen ein Damm vorgeschoben sein wird. Die
Schweizer sind im Leben viel loyaler als im Reden. Die Autorität eines

Bischofs wird die Bewegung in geordneten Bahnen halten. Mit der

Konsekration übernehmen wir keineswegs die Verantwortung für alles

das, was in Zukunft etwa geschehen könnte. Ich denke auch daran,
wie gross oft die Differenzen in der alten Kirche zwischen den nationalen

Bistumsverbänden waren, ohne dass dadurch die Kirchengemeinschaft

gestört worden wäre.

Doch, wie gesagt, wir wollen erst die amtlichen Eingaben der

Schweizer abwarten.
Genehmigen Sie den Ausdruck meiner ausgezeichnetsten Hochachtung,

mit welcher ich Sie freundlich grüsse, indem ich bleibe,

Monseigneur,
Ihr treu ergebener
Joseph Reinkens.

75



Bonn, 2. September 1876

Hochwürdigster Herr Erzbischof!14
Hochverehrter Herr und Freund!

Die amtliche Eingabe des Schweizer Synodalrates ist heute hier
eingetroffen. In Solothurn hat die Verweigerung der Kathedrale für den

Akt der Konsekration das Interesse des Volkes für die Altkatholiken
gesteigert, so dass in der genannten Bischofsstadt eine neue, grosse
Gemeinde in Bildung begriffen ist15. Man will aus dieser günstigen
Stimmung, die in der ganzen Schweiz weithin Widerhall findet, Nutzen

für die Sache der Wahrheit und Gerechtigkeit so viel als möglich
ziehen und deshalb die Konsekration und Inthronisation (einfach
gesagt: Einführung in's Amt) beschleunigen. Sobald die bischöfliche
Verfassung in dem wirklichen Bischöfe zur vollendeten Tatsache
geworden, der Bischof Herzog Jurisdiktion übt und funktioniert, erwartet

man weitere bedeutende Erfolge. Daher bin ich nun dringend
ersucht worden, die Konsekration des Electus hier in Bonn schon am
10ten September (morgen über 8 Tage) zu vollziehen, damit am 17ten,

d.i. am allgemeinen Bettage in der Schweiz, zu Bern die feierliche
Einführung in's Amt in Gegenwart der Regierungsbehörden stattfinden
könne, wobei man ebenfalls meine Anwesenheit für erwünscht hält.
Da ich nun am 22ten in Breslau sein soll, so bin ich geneigt, auf die

Bitte der Schweizer hinsichtlich der Zeit und des Ortes einzugehen.
Ich erlaube mir daher, Monseigneur, an Sie die ergebene Bitte zu

richten, mir so bald als möglich gütigst mitzuteilen, ob es mir in meinem

Briefe vom 15ten Aug. gelungen ist, Ihre Bedenken gegen die
Vornahme der Konsekration des Herrn Ed. Herzog zu heben, und wenn
dies der Fall, was mich sehr freuen würde, ob Sie dann oder einer der
beiden anderen Herren Bischöfe der Einladung zur Assistenz folgen
werden.

Herr von Schulte16 hält eine Synode coram electo für legitime. Er

14 Nr. 141, J.H.Reinkens am 2.9.1876 an J.Heykamp.
15 Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche

der Schweiz, IL Band, S. 462-463.
16 Johann Friedrich von Schulte, * 23.4.1827 zu Winterberg (Westfalen),

t 19.12.1914 zu Meran. War der grosse Kirchenrechtler, der aus seinem Spe-
zialbereiche die altkatholische Opposition gegen die Vatikanischen Dogmen
wissenschaftlich untermauerte. Studierte Jura, 1854 ausserordentlicher Professor,

1855 ordentlicher Professor in Prag, 1856 daneben Konsistorial- und Ehe-
gerichtsrat, 1868 erblich geadelt, 1872 Professor und geheimer Justizrat in

76



theilte mir mit, Herr v.Döllinger'7 sei vor der Bischofswahl in
Deutschland sogar der Ansicht gewesen, dass die deutschen Altkatholiken

wie sede vacante (damals) eine Synode halten könnten.
Mit der ausgezeichnetsten Hochachtung,

Monseigneur,
Ihr herzlich ergebener
Joseph Reinkens.

P. S. Ich bitte, den Eindruck zu erwägen, den eine gemeinsame
Aktion der altkatholischen Kirchen dreier Nationen auf die römische
Kurie machen muss und auf das Volk. D. C.

Bonn, seit 1906 im Ruhestand. Als die Absicht der Dogmatisierung der Lehre
von der päpstlichen Unfehlbarkeit bekannt wurde, trat er sofort mit seinem

ganzen Feuereifer auf die Seite der Opposition und blieb mit der gleichen
Begeisterung bis zum Ende seines Lebens in der altkatholischen Bewegung tätig.
Er leitete die Kongresse von 1871-1876, verfasste die Synodal- und Gemeindeordnung

der Altkatholischen Kirche Deutschlands, war 1872 Vorsitzender der
Kommission für die Wahl eines Bischofs und seit der Begründung der
altkatholischen Synodalrepräsentanz (1874) nebst dem Bischof ihr Vorsitzender.
1874—1879 war er nationalliberaler Reichtagsabgeordneter.

Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S. 498-499; Amtliches
Altkatholisches Kirchenblatt, Bonn 1915, Nr. 14, Johann Friedrich von
Schulte.

17 Ignaz von Döllinger, * 28.2.1799 zu Bamberg, t 10.1.1890 zu München.
Zweifellos der grösste katholische Kirchenhistoriker des 19. Jahrhunderts. Er
ist der geistige Vater des Altkatholizismus, und zwar nicht nur als Bannerträger
im Kampfe gegen die vatikanischen Dogmen, sondern auch als geistiger
Wegweiser, der dem Altkatholizismus seherisch Richtung und Ziel gewiesen hat.
Studierte in Würzburg und Bamberg, 1822 zum Priester geweiht. 1826 wurde er
ausserordentlicher, 1827 ordentlicher Professor an der neugegründeten
Universität München. Neben Kirchengeschichte und Kirchenrecht dozierte er
noch neutestamentliche Exegese und Religionsphilosophie. 1847 Stiftsprobst
an St. Cajetan in München, verlor er im gleichen Jahre bis 1850 seinen Lehrstuhl

an der Universität, weil er als Abgeordneter der Hochschule im Landtage
sich über die Verhältnisse am Hofe Ludwigs I. unliebsame Kritiken erlaubt
hatte. 1848-1849 spielte er als Katholikenführer im Frankfurter Parlament eine

hervorragende Rolle. Er lehnte die Trennung von Staat und Kirche ab und
forderte für die Kirchen Freiheit und Autonomie in allen innerkirchlichen
Angelegenheiten. Seit 1848 aber stellte er die Forderung nach einer von einem
deutschen Primas in Verbindung mit Synoden geleiteten Nationalkirche auf,
um der zunehmenden Verultramontanisierung der Kirche einen Riegel zu
schieben. Damit wurde er für den Ultramontanismus anrüchig und seine
bisherige Rolle als Berater des deutschen Episkopates war nunmehr ausgespielt.
Nach seinem Traditionsbegriff (quod semper, ubique, ab omnibus...) geriet er

77



Hochwürdigster Herr Erzbischof!18

Bezugnehmend auf ein Schreiben, welches unser erwählter Bischof
Hr. Eduard Herzog unterm 17. Juli 1876 an Sie gerichtet hat, zeigen
wir Ihnen hiermit offiziell an, dass die durch unsere Synode vom 7. &
8. Juni in Ölten vorgenommene Bischofswahl genau nach den

Bestimmungen des beigelegten Réglementes vor sich ging, dass Hr.
Prof. Eduard Herzog an der Universität Bern mit sehr grosser Mehrheit

gewählt wurde & dass derselbe die auf ihn gefallene Wahl
angenommen hat.

Wir haben Herrn Bischof Dr. Joseph Hubertus Reinkens in Bonn
ersucht, unserem erwählten Bischöfe die Weihe zu erteilen. Dieselbe
wird am 10. September in Bonn stattfinden.

Wir nehmen uns nun die Freiheit Sie zu bitten auch Ihrerseits,
entweder persönlich oder durch einen Ihrer Suffraganbischöfe an diesem

für die Entwicklung unserer kirchlichen Verhältnisse so bedeutungsvollen

Akte teilnehmen zu wollen.
Wir fühlen uns zu dieser Bitte nicht bloss durch den Umstand

veranlasst, dass nach gewöhnlichem katholischem Gebrauche drei
Bischöfe an einer bischöflichen Konsekration sich zu beteiligen haben,
sondern vorzüglich durch die Ehrfurcht vor der altkatholischen Kir-

auch in Gegensatz zu der theologischen Lehrmeinung von der persönlichen In-
fallibilität des Papstes und nach seiner kirchenpolitischen Einstellung in
Widerspruch zum Syllabus von 1864 und zu den Forderungen der Ultramontanen
von der Notwendigkeit einer weltlichen Herrschaft des Papstes, die diesen wie
ein Dogma galt. Als vollends der wahre Zweck der Berufung des Vatikanums
bekannt wurde, führte Döllinger den schärfsten geistigen Kampf gegen Rom.
Als nun die neuen Dogmen promulgiert wurden, verweigerte Döllinger um der
Wahrhaftigkeit willen seine äussere Zustimmung und müsste die grosse
Exkommunikation über sich ergehen lassen. Da er diese Strafe als ungerecht
empfand, fühlte sich Döllinger nach wie vor als Katholik. Aber er zog doch die

Konsequenz aus der neuen Lage, indem er nie wieder zelebrierte oder sich
sonst priesterlich betätigte. An der Konstituierung der Altkatholischen Kirche
nahm er lebhaften Anteil und bekannte sich aus voller Überzeugung zu ihr,
aber er war mit manchen ihm zu radikal erscheinenden Reformen, wie der
Abschaffung des Zwangszölibates der Priester, nicht einverstanden. Er setzte sich
besonders für die seit Leibniz-Bossuet in Vergessenheit geratenen
Unionsbestrebungen zunächst der auf dem Boden der katholischen Tradition stehenden
romfreien katholischen Kirchen ein. Er leitete die Bonner Unionskonferenzen
von 1874 und 1875.

Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S. 492-495.
18 Nr. 135, Dr. Augustin Keller am 3.9.1876 an J. Heykamp.

78



che Hollands, die so lange & mit solcher Treue gegen die katholischen
Prinzipien die unberechtigten Zumutungen des römischen Bischofs
zurückgewiesen hat, & die wir deshalb gerne durch die Bande des

Glaubens & der Liebe mit unserer schweizerischen christkatholischen
Nationalkirche schwesterlich verbunden sähen.

Ihrem Wunsche gemäss übersenden wir Ihnen bei diesem Anlasse

einige Exemplare unserer Verfassung, unser Geschäftsreglement sowie
die Beschlüsse unserer ersten Synode, welchen auch diejenigen der
zweiten Synode nachfolgen werden, sobald deren Druck vollendet ist.

Genehmigen Sie, Hochwürdigster Herr Erzbischof, bei diesem
Anlasse die ehrerbietige Versicherung unserer vollkommensten Hochachtung!

Im Namen & Auftrage
des Synodalrates
der Christkatholischen
Kirche der Schweiz,
Der Präsident:
Dr. Augustin Keller19

Aarau am 3. Sept. 1876.

Utrecht le 5 Sept. 1876

Monseigneur!20

En vous remerciant beaucoup des deux lettres21, que vous avez eu la
bonté de m'écrire je vous prie, Mgr., de ne pas prendre en mauvaise

part le retard de ma réponse. Il ne m'a pas été possible de vous
l'adresser plus tôt. Aussitôt que j'eus reçu votre honorée lettre du
2 Sept passé, je suis parti pour avoir un entretien avec Messrs les

évêques de Haarlem et de Deventer, puisque l'affaire dont il s'agit n'est

pas mon affaire à moi seul, mais celle de notre Eglise.

19 Augustin Keller (1805-1883), Landammann, freisinniger aargauischer
Politiker, starker Kulturkämpfer, hervorragender Führer des schweizerischen
Altkatholizismus. Keller ist, gleich anderen, die in der Vorgeschichte und
Geschichte der christkatholischen Gemeinde Luzern ihren Platz haben, vom
geistigen Leben der Sailer- und Pestalozzi-Schüler innerlich erfasst worden.
Erster Synodalratspräsident der christkatholischen Kirche der Schweiz. Er ist es

gerade gewesen, der Eduard Herzog aus tiefster Verehrung zur Annahme des

Bischofsamtes bewegte.
20 Nr. 142, J.Heykamp am 5.9.1876 an LH. Reinkens.
21 Nl. vom 15.8. und 2.9.1876.

79



Mgr. Herzog nous ayant promis de nous envoyer les actes et décrets

de la dernière Synode des anciens catholiques de la Suisse, je lui ai

répondu que nous les recevrions avec joie, mais que nous le prions
instamment de nous envoyer aussi les statuts qui font comme le Code des

anciens catholiques de ce pays-là, afin que l'Eglise de Hollande pût
juger par là, mieux que d'après les communications dans les journaux,
de ce que son devoir exigerait d'elle dans une si importante affaire.
Comme nous attendons toujours encore ces documents, vous pourrez
juger vous-même, Mgr., de la surprise nous a dû causer la nouvelle
dans votre lettre, que le sacre de Mgr Herzog aura lieu dans peu de

jours. Messrs de Haarlem et de Deventer sont comme moi d'avis, que
nous ne saurions prendre une décision sans posséder les documents

qui seuls pourront nous fournir un fondement solide pour y fixer notre

jugement sur une affaire d'une haute importance.
Vous m'aviez écrit, Mgr., «Ehe die offiziellen Mittheilungen erfolgt

sind, lässt sich Entscheidenes nicht sagen.» Ceci m'affermi dans mon
opinion, que vous aussi, Mgr., attendiez les documents nécessaires

pour entrer en conférence avec nous sur ce que nous aurions à faire.
Je suis bien fâché, Mgr., de ne pouvoir vous assurer que nos

difficultés ont été pleinement levées par votre honorée lettre du 15 Août,
dont je vous remercie cependant bien sincèrement. «Der §», m'écri-
viez-vous, «wonach der Bischof nicht der geborene Vorsitzende der

Synode sein soll, kann auf jeder Synode geändert werden.» Mais

que sera-ce, Monseigneur, au cas qu'il ne soit point changé? Aussi
m'écriviez-vous: «Wenn die Schweizer von dem unwiderruflichen
Bruch mit Rom> reden, so denken sie nur an den internationalen Uni-
versal-Episkopat als Mittel politischer Universal-Herrschaft.» Mais,
Mgr., l'expression «Bruch mit Rom», sans définition quelconque, n'a-
t-elle pas une plus grande portée pour la plupart des Catholiques?
L'Universal-Episcopat, disent-ils, n'est pas Rome, n'est pas l'Eglise de

Rome ni le Siège Apostolique.
Vous croyez bien, Mgr., que ce serait un grand sujet de joie pour

l'Eglise de Hollande, que de pouvoir prendre part et coopérer avec les

anciens-catholiques d'Allemagne au sacre d'un évêque pour les

Suisses, comme, au contraire, elle le regretterait beaucoup si son
absence ou abstinence serait regardée comme une marque de division ou
d'une certaine rupture entre vous et nous. C'est pourquoi nous nous
permettions de vous demander: le sacre de Mgr. Herzog pourrait-il
être différé jusqu'à ce que nous ayons pu conférer avec vous, ayant

pour base les documents officiels que nous attendons?

o()



Pour ne pas retarder encore plus l'expédition de cette lettre, je vais y
mettre fin en vous saluant cordialement, Mgr., aussi de la part des

évêques de Haarlem et de Deventer, et en vous priant d'agréer l'expression

des sentiments de respect et d'affection avec lesquels j'ai l'honneur

d'être,
Monseigneur,
Votre tout dévoué
J. Heykamp.

à Monseigneur
J.H.Reinkens,
évêque cathol. à Bonn.

Hochverehrter Herr Erzbischof!22
Bonn, 6. Sept. 1876

Auf Ihren freundlichen Brief von gestern beehre ich mich Folgendes

zu erwidern. Ich habe in meinem Schreiben vom 2' Sept. voraussetzen

müssen, weil die Schweizer mir es schrieben, dass Sie zugleich
mit mir die Akten erhalten hätten. Da ich nun fand, dass die vorgelegte

Verfassung mit der unsrigen, abgesehen von dem Vorsitz der
Synode, wesentlich übereinstimme, so glaubte ich in meinem Briefe
mich kurz fassen zu dürfen, zumal da die deutsche Synodal-Repräsen-
tanz zu Protokoll erklärt hatte, dass gegen die Konsekration des

erwählten Bischofs Herzog prinzipielle Bedenken nicht vorhanden
seien. Ich habe die schweizerische Verfassung in zwei Exemplaren.
Für den Fall, dass Sie auch jetzt noch keines erhalten haben sollten,
sende ich Ihnen das beifolgende Exemplar. Für die Äusserung eines

Einzelnen, und sei er auch der Vorsitzende in einem Provernium (sie!),
ich meine für die Äusserung des Herrn Brosi23 über den Bruch mit
Rom, wie immer er sie gemeint haben mag, kann ich das ganze nicht

22 Nr. 143, J.H.Reinkens am 6.9.1876 an J.Heykamp.
23 Albert Brosi, * 7.4.1836 zu Mümliswil, t 8.4.1911 zu Ölten, Rechtsanwalt,

Regierungsrat, Nationalrat und Ständerat, ein Cousin von Walter Munzi-
ger. Er war einer jener liberalen katholischen Politiker, die sich am Kulturkampf

beteiligten und sich später zur christkatholischen Kirche bekannten. Er
präsidierte die ersten drei Nationalsynoden der Christkatholischen Kirche und
leitete in dieser Eigenschaft auch 1876 die Wahl des ersten Bischofs, Eduard
Herzog. Vgl. Christkatholisch, Die Christkatholische Kirche der Schweiz in
Geschichte und Gegenwart. Schriftleitung: Wilhelm Flückiger und Carlo Jenzer,

Solothurn 1978, S. 48-49.

81



verantwortlich machen. An der Spitze der Beschlüsse der Schweizer
Synode steht die Anerkenntnis der 7 ersten allgemeinen Konzilien in
der ungeteilten Kirche. Wenn es nun darin heisst, Christus sei allein
«der Herr» der Kirche, so schliesst das den Primat des römischen unter

den damals anerkannten apostolischen Stühlen nicht aus.
Ich möchte noch einmal wiederholen, dass ich es für sicherer halte,

die Verantwortung für die Gewährung als für die Verweigerung der
Konsekration zu übernehmen. Am Sonntag wird dieselbe nun jedenfalls

noch nicht stattfinden, wahrscheinlich aber in der nächsten Woche.

Ich werde Ihnen noch Mitteilung machen, sehe aber auch einer
ferneren freundlichen Antwort Ihrerseits entgegen.

Genehmigen Sie, Monseigneur, den erneuerten Ausdruck der
Hochachtung und Verehrung, womit ich die Ehre habe zu verharren,

Ihr treu ergebener
Joseph H. Reinkens.

P.S. Herr Bischof Herzog ist angekommen, um mich zu bitten, die
Konsekration in der Schweiz vorzunehmen, und dann sich nach
Utrecht zu begeben, um sich Ihnen vorzustellen. Er kann am besten Ihre
Bedenken mündlich heben. Diesen Brief wird er die Güte haben,
persönlich Ihnen zu überrreichen. D.C.

Am 7. September 1876 kam Eduard Herzog nach Utrecht. Er wurde

von Erzbischof Heykamp gastlich empfangen. Einer stundenlangen
Unterredung folgte aber nur die Erklärung des Erzbischofs, dass die
holländischen Bischöfe sich nicht an der Bischofsweihe Herzogs beteiligen

könnten. Herzog konnte die Bedenken des Erzbischofs, sich an
der Bischofsweihe mitzubeteiligen, einigermassen verstehen, die sich

hauptsächlich auf die noch ungelösten Fragen der kirchlichen Organisation

bezogen24.

Auszug aus dem Protokoll der IL Session der National-Synode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Sitzungen von 7. und 8. Juni
1876, gehalten in der Pfarrkirche in Ölten25.

24 E. Herzog, Die Utrechter Kirche und der Altkatholizismus, Internationale
Kirchliche Zeitschrift (IKZ), 1923, S.29.

25 Nr. 134, Auszug aus dem Protokoll der IL Session der National-Synode
der Christkatholischen Kirche der Schweiz, 7. und 8. Juni 1876.

Dieser Auszug aus dem Protokoll wurde an dieser Stelle eingereiht, weil
Erzbischof Heykamp denselben zu diesem Zeitpunkt zugestellt erhielt.

82



/. Sitzung
(vom 7. Juni 1876)

Präsidium, Hr. Landammann A. Brosi aus Solothurn.
Sekretäre : I. Hr. W. Gassmann, Redaktor von Biel.

IL Hr. F. A. Stocker, Redaktor & Grossrat von Basel.
Stimmenzähler: I. Hr. A. Gavard von Carouge.

IL A. Favrot, Professor in Bern.
Übersetzer: I. Hr. J. L. Bertrand, Professor in Carouge.

IL Hr. A. Favrot, Professor in Bern.
Suppleanten
der Übersetzer: I. Hr. Alexander Halbeisen, Gerichtsschreiber in

Laufen.
IL Hr. Rud. Philippi, Grossrat in Basel.

Anwesend sind 162 Mitglieder der Synode, nämlich 108 Laien und
54 Geistliche.

Nach der Konstituierung der Synode und Erledigung verschiedener
untergeordneter Gegenstände wird geschritten zur

Wahl des Bischofs

Unter genauer Befolgung der Vorschriften, welche durch die «Ordnung

der Bischofswahl in der christkatholischen Kirche der Schweiz»

vom 14. Juli 1875 aufgestellt sind, wird mit 117 von 158 abgegebenen
Stimmen zum ersten Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz gewählt Herr Eduard Herzog, Pfarrer in Bern. Auf Anfrage
des Präsidiums erklärt der Gewählte unter Verdankung des gewährten
Vertrauens, dass er aus verschiedenen Gründen die Wahl nicht annehmen

könne.
Auf Antrag des Herrn Synodalpräsidenten Hr. A. Keller wird dem

Gewählten die verfassungsmässige 24 stündige Bedenkfrist gewährt,
die derselbe annimmt.

//. Sitzung
(vom 8. Juni 1876)

Bureau wie den 7. Juni.
I. Auf Einladung des Präsidiums, sich über die Annahme der Wahl

definitiv auszusprechen, gibt Hr. Pfarrer Herzog in motivierter
Ansprache an die Versammlung die Erklärung ab, dass er die Wahl an-

83



nehme, worauf derselbe vom Präsidium als erster Bischof der
christkatholischen Kirche der Schweiz proklamiert wird25a

IL Antrag des Synodalrates betr. die Unionsbestrebungen in
Deutschland. Auf Antrag einer gestern zur Vorberatung dieses
Gegenstandes aufgestellten Kommission und des Synodal-Rates wird
beschlossen:

Die National-Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
erklärt:

Sie begrüsst die Bestrebungen der altkatholischen Kirche in
Deutschland, eine Einigung mit den protestantischen, griechischen
und anglikanischen Kirchen herbeizuführen, als ein grosses, bereits

vom Stifter der christlichen Religion vorausgesagtes, mithin im Willen
der göttlichen Vorsehung gelegenes Werk und wird nach Kräften für
dessen Förderung und Vollendung ebenfalls einstehen26.

Sie anerkennt, um diese Einigung praktisch und in Übereinstimmung

mit den Prinzipien der ungeteilten Kirche zu fördern, als einzigen

Herrn der Kirche nur Jesus Christus, unter dem sie sich in Verbindung

mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat autonom regiert,
als ökumenische d. h. allgemeine Konzilien nur jene sieben, und auch

diese nur in ihrem unverfälschten Texte, welche als solche von der
ungeteilten Kirche des Morgen- und Abendlandes angenommen sind, als

katholische Moral nur die Moral des Evangeliums, wie sie nach dem

allgemeinen, beständigen und einstimmigen Zeugnis der christlichen
Einzelkirchen aufgefasst wird, und als katholische Disziplin und
Liturgie nur die Disziplin und Liturgie, wie sie allgemein in der ungeteilten

Kirche gefeiert werden.
Der Synodalrat ist beauftragt, diese Erklärung der Synodal-Reprä-

sentanz der altkatholischen Kirche Deutschlands für sich und zu
weiteren Händen zur Kenntnis zu bringen.

25a Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, IL Band, S.466-467, Walter Herzog: Bischof Dr. Eduard
Herzog, Ein Lebensbild, Laufen 1935, S. 82-84.

26 Vgl. Berichte über die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875,

herausgegeben von Dr. Heinrich Reusch und erschienen in Bonn.

84



///. Reformbeschlüsse

Es werden folgende Beschlüsse gefasst:

A. Landessprache und Kultuskleidung

1) Die Synode anerkennt, dass auch bei der Feier der Messe die

Verwendung der Landessprache zulässig ist und dem christlichen
Altertum entspricht, und gestattet dafür, dort wo es gewünscht wird, die
Übersetzung der Messgebete und Messgesänge in die Landessprache.

2) Sie beauftragt im fernem eine Kommission mit der Herausgabe
eines Rituales und Missales in deutscher und französischer Sprache.
Dieselbe Kommission hat bezüglich der damit zusammenhängenden
Kultusreformen der nächsten Synode entsprechende Anträge zu
unterbreiten.

3) Die Synode empfiehlt einstweilen bei kirchlichen Funktionen die
einfachsten und würdigsten Formen zu wählen.

B. Busssakrament

1) Die erst im Jahr 1216 von der abendländischen zweiten Lateransynode

eingeführte Verpflichtung wenigstens einmal im Jahre zu
beichten, wird nicht als verbindlich anerkannt.

2) Jeder hat nach gewissenhafter Selbstprüfung darüber zu entscheiden,

ob für ihn der Empfang des Busssakraments vor der Kommunion
notwendig oder ratsam sei.

3) An Stelle der vor Austeilung der Kommunion bisher üblichen
lateinischen Gebete (Confiteor, Misereatur) hat vor einer gemeinsamen
Kommunionfeier eine allgemeine Bussandacht zu treten, bestehend in
der Gewissenserforschung, dem Reuegebet und dem Lossprechungs-
gebet.

C. Kultuspersonen

Die Fähigkeit zur Bekleidung geistlicher Amtsstellen ist nicht davon

abhängig, ob der betreffende Priester verheiratet oder unverheiratet
ist.

IV. Religionsunterricht

Es wird beschlossen:
die Nationalsynode betrachtet den Religionsunterricht der Jugend

85



als eine hochwichtige Angelegenheit und beauftragt den Synodalrat,
durch alle ihm zu Gebote stehenden Mittel denselben zu fördern.

V. Finanzorganisation

Es folgen eine Anzahl Beschlüsse, welche die Ordnung der Finanzen,

die innere Verwaltung und das Stipendiumswesen betreffen.

Für getreuen Auszug aus dem Protokoll der IL Session der
schweizerischen National-Synode vom 7. und 8. Juni 1876.

Solothurn, den 4. September 1876

Der Präsident der Synode:
A. Brosi

Utrecht, le 9 Sept. 1876
Monseigneur!27

Mgr. Herzog m'a remis votre honorée lettre et les pièces qui y
étaient jointes. Je vous en fais mes remerciements, Mgr. Quant au Procès

verbal de l'élection (Instrumentum electionis) qui Mgr. Herzog
croyait être déjà dans notre possession, il vous prierait de nous
l'envoyer. J'ai dit à Mgr. Herzog que je ferais part aux évêques de Haarlem

et de Deventer de l'entretien que nous avons eu nous deux. Cet
entretien m'a rassuré beaucoup, ou pour dire mieux, m'a affermi dans

la bonne opinion que j'avais de Mgr. Herzog. Mais quant à la Constitution

de la «Christkatholischen Kirche der Schweiz», il y a bien des

choses qui nous font craindre que les Suisses ne tiennent pas compte
du «Spiritus S. posuit episcopos regere Ecclesiam Dei». C'est la
Synode qui gouverne, à ce qu'il nous paraît, et l'évêque qu'a-t-il à y
opposer? Il pourra être déposé, - sans jugement d'évêques?

Mais il faut l'avouer, Mgr., je n'ait pas une connaissance suffisante
de l'allemand pour juger de tout à moi seul. De plus, comme j'ai dit
déjà, c'est l'affaire de l'Eglise de Hollande dont nous sommes les

évêques, mais c'est aussi l'affaire de l'Eglise Catholique dont celle de

Hollande est une partie, et devant le tribunal de laquelle nous sommes
responsables en tant que nous en sommes les ministres. Il faut donc
absolutement, comme j'ai dit à Mgr. Herzog, que nous ayons une
conférence, les évêques de Haarlem et de Deventer et moi: lundi le

27 Nr. 144, J.Heykamp am 9.9.1876 an J.H.Reinkens.

86



11 Septembre, à ce que j'espère. Je connais déjà les sentiments de

quelques membres de notre clergé, entre autres, de Messs Karsten28 et

van Thiel29, celui-ci est venu me voir hier, pour me témoigner ses

inquiétudes. En général, Mgr., il se manifeste de plus en plus une grande
crainte, parmi les laïques comme parmi les ecclésiastiques, que nous
ne prêtions la main à une œuvre dont nous ne pourrons nous justifier
devant les traditions de notre Eglise. Cette crainte a été excitée et
nourrie par les nouvelles répandues ça et là, aussi dans le «Deutscher
Mercur». Aussi Mr. van Thiel se rappelle-t-il vos discours, Mgr., qui
lui ont dicté que vous n'étiez pas sans crainte vous non plus. Tout cela

nous cause de l'inquiétude. Il faut donc consulter et délibérer. Le

temps presse, il est vrai, l'espace qui nous est laissé est bien court,
mais ce n'est pas notre faute. Il y a longtemps que nous avons prié de

nous envoyer les documents que nous venons de recevoir seulement
ces jours-ci.

Nous espérons pouvoir coopérer, Monseigneur, mais ne voulant pas
que nos peines vous fussent tout-à-fait inconnues, j'ai tâché de vous
les tracer à grands traits. Veuillez me croire, Mgr., avec les sentiments
de la plus haute considération

votre tout dévoué
J. Heijkamp

à Monseigneur Reinkens,
évêque catholique
à Bonn.

28 Christianus Karsten, * 20.3.1810 zu Enkhuizen, t 23.7.1884 zu Amersfoort.

Priesterweihe am 5.6.1830; 1830 Vikar in Den Haag; 1831 Präfekt im
Seminar zu Amersfoort; 1831-1835 Pfarrer zu Amersfoort, der zum Seminar
gehörenden Gemeinde; 1835-1884 Professor am Seminar, 1854-1884 Präsident
des Seminars. Karsten war einer der stärksten Gegner des Erzbischofs Henricus

Loos (t 1873).
29 Jakobus Johannes van Thiel, * 16.4.1843 zu Haarlem, t 16.5.1912 zu

Haarlem. Priesterweihe am 9.11.1862; 1862-1863 Vikar zu Enkhuizen;
1863-1885 Pfarrer zu Enkhuizen; 1885-1906 Präsident des Seminars;
1886-1906 Professor; 1906-1912 Bischof von Haarlem.

Er beteiligte sich energisch an der internationalen Bewegung und nahm seit
1871 an den Altkatholiken-Kongressen teil. 1903 verlieh ihm die
christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern die Würde eines Doctor theo-
logiae honoris causa. Er weilte 1893-1894 in Paris um Père Hyacinthe Loyson
beim Ausbau der Gemeinde zur Seite zu stehen. (De Oud-Katholiek, 1912,
S. 121-129).

87



Utrecht, 10. September 1876

Hochwürdigster, hochverehrter Herr!30

In Erwägung ziehend, dass unsere Teilnahme an Ihrer Konsekration

eine Sache der höchsten Bedeutung ist, wobei man nur mit
grösster Vorsicht vorgehen darf, und wir, um unserer Kirche
gegenüber völlig verantwortet zu sein, uns im Voraus über die Sachlage
nicht genug Klarheit verschaffen können, sehe ich mich genötigt, noch
diese Zeilen an Sie zu richten. Bei unserer Besprechung während Ihres

werten Besuches haben Sie mir allerdings schon einige Aufklärungen
gegeben und mich über viele Punkte beruhigt, aber, abgesehen davon
dass auch meine Bedenken noch nicht alle beseitigt sind, muss ich, mit
Rücksicht auf unsere Kirche, eine schriftliche Erklärung Ihrerseits als

sehr erwünscht erachten. Zwar hat die Ratpflegung mit meinen
Mitbischöfen, von der ich Ihnen bereits gesprochen, noch nicht stattfinden

können, aber die Wünsche und Ansichten des Bischofs von Haarlem

und einiger Geistlichen sind mir doch schon zu Ohren gekommen,
und so will ich denn die wenige Zeit, die uns erübrigt, nicht unbenutzt
lassen.

Je länger je mehr wird es mir deutlich, dass viele sowohl unter den

Geistlichen als unter den Laien die Verhältnisse der Schweizer Kirche
mit mehr oder weniger Misstrauen betrachten, und, von ängstlicher
Besorgnis erfüllt, von unserer Teilnahme schlimme Folgen für die
holländische Kirche befürchten. Um also derer Besorgnissen
entgegenzukommen und möglichen Zerwürfnissen in eigenem Schosse

vorzubeugen, erscheint es mir notwendig, Sie zu bitten, über einiges eine

deutliche Erklärung abgeben zu wollen, damit ich die Ängstlichen
beruhigen und meine eventuelle Handlung auf guten Gründen vor der
Kirche verteidigen könne. Erlauben Sie mir also, verehrtester Herr,
Ihnen einige Punkte vorzulegen, mit der freundlichen und ernstlichen
Bitte, sich darüber klar aussprechen zu wollen.

Zuerst erwähne ich dann Ihre künftige Stellung zur Synode. Diese
scheint uns ihr gegenüber eine sehr untergeordnete zu sein. Wird doch
in den Statuten nirgends von den Rechten und Pflichten eines

Bischofs, gemäss den Prinzipien der alten katholischen Kirche gesprochen,

sondern nur von dem, was die Synode darüber festgesetzt und

von den von ihr diesbezüglich gezogenen Grenzen. Wir fürchten
somit, dass, indem die Synode sich als die gesetzgebende und regierende

30 Nr. 145, J.Heykamp am 10.9.1876 an E.Herzog, nicht unterzeichnet.



Macht gevieren wird, sie Ihnen nur die Ausführung lassen werde31. Wir
möchten deshalb von Ihnen wissen, ob Sie gesonnen seien, die Ihnen
zustehende Rechte, namentlich das des Vorsitzes der Synode zu
behaupten, und nötigenfalls sich das Veto zu reservieren. Gerne erhalten
wir von Ihnen die ausdrückliche Erklärung, dass Sie auf der nächsten

Synodalsitzung Ihr Recht in dieser Hinsicht behaupten, und auf die
Zurücknahme der dem zuwiderlaufenden Beschlüsse bestehen werden.

Zweitens muss ich noch besonders den Beschluss bezüglich des

Zölibates hervorheben. Demzufolge werden Sie in Ihrer Kirche
verheiratete Geistliche schon vorfinden, und diesen die Seelsorge zu
entziehen wird Ihnen wohl nicht möglich und auch wohl nicht geraten
sein, dennoch darf ich Sie wohl ersuchen, um so mehr als Ihre
Meinung über diesen Punkt mit der unsrigen in Übereinstimmung ist, zu
erklären, dass Sie mit allen Ihnen zu Gebote stehenden Mitteln eine

möglichst enge Anschliessung an die deutschen Altkatholiken in dieser

Hinsicht anstreben wollen32.

31 In der holländischen altkatholischen Kirche entwickelte sich gegen Ende
des 19. und im Anfang des 20. Jahrhundert ein neues Denken, das weniger
geprägt war von der Gleichsetzung von katholisch und römisch als vorher.

1919 führten die Bischöfe die Synode ein. In einem Hirtenbrief zur
Einführung beziehen die Bischöfe sich ausdrücklich auf die synodale Ordnung
der alten Kirche. Wir erachten, schreiben die Bischöfe, die Synode notwendig
als «einen Repräsentativkörper, der nach alter christlicher und katholischer
Ordnung unter unserer Führung Mitspracherecht in der Kirchenleitung haben
wird und mitbestimmen soll, in welche Richtung von nun an geführt wird».
Neben den Bischöfen, Priestern und Professoren, die ex officio Mitglieder
waren, sollten für jede Gemeinde zwei Mitglieder gewählt werden, von denen
eines das Stimmrecht ausüben sollte. Frauen waren auch wählbar und seit der
ersten Synodesitzung ist diese Möglichkeit benützt worden, und 1928 wurde
das erste weibliche Mitglied in den Synodalrat gewählt. Nachdem bei den
inoffiziellen Vorbesprechungen Stimmengleichheit bestand über die Frage, ob
die Synode eine beratende oder eine regierende Instanz sein sollte, wählten die
Bischöfe die erste Möglichkeit, wobei aus Obenstehendem hervorgehen mag,
dass das «beratend» bemerkenswert vielumfassend genannt werden darf. Die
Synodalordnung hat sich im Verlaufe der Jahre geändert, die Synode blieb
beratende Instanz.

Vgl. Herderlijk Schrijven bij de invoering van de Synode, 1.Oktober 1919;
J. Visser, F.Smit, P. J.Maan, Onafhankelijk van Rome, toch katholiek, 250 jaar
oud-katholieke geschiedenis, Hilversum 1973, S. 83-84.

32 In der holländischen altkatholischen Kirche wurde der Zwangszölibat
der Priester mittels des Hirtenbriefes vom Oktober 1922 aufgehoben
(veröffentlicht im «Oud-Katholiek», 1922, S. 185-187). Vgl. J. Visser, Ge-

89



Folgt ferner die in der öffentlichen Versammlung laut gewordene
Äusserung von einem «unwiderruflichen Bruch mit Rom». Es ist dies

zwar der Ausdruck einer individuellen Ansicht, weil aber niemand
irgend einen Widerspruch gegen denselben erhoben hat, so muss ich Sie

bitten, dartun zu wollen, damit sei nur der Bruch mit dem der Häresie
verfallenen Papste und der despotischen Kurie gemeint, aber durchaus

nicht mit dem Primate selbst, wie es die alte ungeteilte Kirche
anerkannt hat33.

Was ich weiter von Ihnen zum Ausdruck gebracht sehen möchte, ist
dieses: dass Sie sich als /Vo^wc/jo/betrachten werden und nur innerhalb

der Grenzen des Notstandes Ihr Amt zu verwalten gesonnen
sind, und nebenbei, mit der holländischen Kirche in fortdauernder
Gemeinschaft stehend, in allgemein wichtigen Angelegenheiten mit
ihren Bischöfen im Einverständnis handeln werden34.

Zum Schluss muss ich noch auf die schon von mir gestellte und von
Ihnen ganz befriedigend gelöste Frage der Annahme des Glaubensbekenntnisses

von Pius IV. zurückkommen und, wie Sie sich dazu schon

trouwde pastoors, in «Ter Elfder Ure», Oktober 1968. Zum grössten Teil
wurde der Artikel übernommen in den «Oud-Katholiek», 1969, S. 25-26,
28-29.

33 Nach dem Tode des Papstes Pius IX. am 7. Februar 1878 sandten Johannes

Heykamp, Erzbischof von Utrecht, und Casparus Johannes Rinkel,
Bischof von Haarlem, einen Brief an ihre Geistlichen und weiteren Gläubigen, in
dem diese gebeten wurden, in jeder Gemeinde ein feierliches Requiem für die
Seelenruhe des verstorbenen Papstes zu halten, während 14 Tage als Komme-
moration die üblichen Gebete für Verstorbene den anderen Gebeten beizufügen,

und eine Messe zur Anrufung des hl. Geistes zu feiern angesichts der
Wahl eines Nachfolgers des verstorbenen Papstes. In diesem Brief wurde die
Proklamation der Dogmen von der päpstlichen Unfehlbarkeit und der
Unbefleckten Empfängnis der hl. Maria abgelehnt. Die Bischöfe gingen davon aus,
dass eine schlaue und herrschsüchtige Partei in der Umgebung des Papstes ihn
zu diesen Proklamationen verführt hatte.

Im Juni 1878 wandten die drei Bischöfe sich an den neuen Papst Leo XIII.,
um ihn als den ersten Stellvertreter Christi anzuerkennen und zu ehren. Sie

nannten sich aufrichtige Katholiken. Auch in diesem Brief lehnten sie beide
obengenannten Dogmen ab. NI. Epistola ad Summum Pontificem Leonem
XIII, junii 1878.

34 In Holland nahmen die Bischöfe von alters her bestehende Bischofssitze
ein. Eduard Herzog war nicht auf einen bestimmten Bischofssitz gewählt worden.

90



bereit erwiesen, um eine schriftliche Erklärung diesbezüglich bei
Ihnen anfragen35.

Und hiermit habe ich meine Aufgabe erledigt. Entschuldigen Sie die

Freimütigkeit, mit der ich die angegebenen Aufforderungen an Sie
gestellt habe: es ist nur die Erwägung meiner hohen Verantwortlichkeit
und die Sorge für meine Kirche, die mich dazu veranlassen. Dass ich
nicht das geringste Misstrauen hege gegen Ihre Person, deren Kenntnis

zu machen mir verehrend und angenehm gewesen, und dass für
mich persönlich Ihre Worte genügen, brauche ich Ihnen wohl nicht zu
versicheren. Dass es aber angemessen ist, mich vor den meinigen auf
genaue Belege für die Unangreifbarkeit unserer Anschliessung an Ihre
Kirche stützen zu können, werden Sie mir wohl zugeben wollen.
Indem ich noch erkläre, dass ich auf die kundgegebenen Wünsche bestehen

muss, kann ich doch auch nicht umhin, der Hoffnung Ausdruck
zu geben, es möge bald eine befriedigende Antwort von Ihnen einlaufen.

Seien Sie inzwischen dessen gewiss, dass wir herzlich wünschen,
an Ihrer Konsekration teilnehmen und in der Gemeinschaft mit Ihnen
stehen zu können und es aufs lebhafteste bedauern würden, wenn wir
in der Lage kämen, zurückbleiben zu müssen.

In Erwartung Ihrer geehrten Antwort verharre ich nach freundlichstem

Grüsse und mit besonderer Hochachtung

Ihr ganz ergebener
Utrecht 10 Sept. 1876 e e

Hochwürdigster Herr Erzbischof! Hochgeehrter Herr 136

Obgleich persönlich Ihnen unbekannt, darf ich bei der besonderen

Herzensstellung, in der ich zu Ihrer holländischen Kirche stehe, doch
nicht unterlassen mich an Sie zu wenden. Seit der letzten schweizeri-

35 Darüber werden Heykamp und Herzog während ihrer Unterredung am
7. September zu Utrecht gesprochen haben.

Es handelt sich hier um die Professio fidei Tridentina (Bulla Pii IV
«Iniunctum nobis», B.November 1564), vgl. Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion

Symbolorum, Herder 1967, Nr.994-1000. Hier spielen u.a. die Worte
«Sanetam catholicam et apostolicam Romanam Ecclesiam omnium ecclesia-

rum matrem et magistram agnosco; Romanoque Pontifici, beati PETRI
Apostolorum prineipis successori ac Iesu Christi vicario, veram oboedientiam spondeo

ac iuro» (ebd. Nr. 999) eine Rolle. Vgl. B.A.van Kleef, Das Utrechter
Provinzialkonzil vom Jahre 1763, IKZ 1960, S. 67-70, 77-79, 81-82.

36 Nr. 146, F. Nippold am 10.9.1876 an J. Heykamp.

91



sehen Synode, die den Prof. Herzog zum Bischof gewählt, hatte ich in
Bern dringend auf die Notwendigkeit hingewiesen, diese Gelegenheit
nicht zu versäumen, ohne das Band gemeinsamen Glaubens mit dem

alten Utrechter Stuhl zu bekunden. Soviel ich weiss, hat Bischof Herzog

sich nun auch mit dem Wunsche an Sie gewandt, dass einer der

Vertreter Ihres Episkopats bei seiner Ordination mittätig sein möge.
Bei der geringen Verbindung zwischen Holland und der Schweiz dürften

da nun wohl einige orientierende Worte am Platze sein. Ich will
versuchen, das Wichtigste schriftlich zusammenzufassen. Wünschen
Sie mündlich näheren Bericht, so bitte mir nur nach Emmerich (Adr.
einfach Prof. N.) schreiben zu wollen. Ich würde eventuell zu dem

Ende einen Tag nach Utrecht kommen.
Doch nun zur Sache!

Die altkatholische oder christkatholische Bewegung in der Schweiz
hat einen reichen Fonds kräftigen religiösen Lebens in der Nachwirkung

von Wessenberg37 und seinem Freunde Propst Leu,38 in Luzern

37 Ignaz Heinrich von Wessenberg, * 4.11.1774, t 9.8.1860, in Dillingen,
Schüler Sailers, schloss sich in Würzburg Dalberg an. 1802 Generalvikar, 1812

Priester, 1814 Koadjutor mit dem Recht der Nachfolge, 1817-1827 Bistumsverweser

in Konstanz. Letzter Oberhirt des Bistums Konstanz und Befürworter
kirchlicher Reformen. Er strebte im Geiste des Febronianismus eine
Wiederherstellung der bischöflich-landeskirchlichen Kirchenordnung und in deren
Rahmen eine durchgreifende Reform des geistlichen und gottesdienstlichen
Lebens an. Der Hauptgrund der Verwerfung Wessenbergs von Rom ist
zweifellos in seiner episkopalistischen Einstellung zu suchen. Um Wessenberg zu
stürzen, schrak Rom nicht vor dem Unternehmen zurück, das alte Bistum
Konstanz nach zwölfhundertjährigem Bestand aufzuteilen. Unter Vorgabe eines zu
begründenden schweizerischen Nationalbistums suchte man die Schweiz von
der Diözese Konstanz abzulösen und sie dem Einfluss Wessenbergs zu entziehen.

Der Papst wagte am 7. Oktober 1814 kraft apostolischer Machtvollkommenheit,

den Trennungsstrich zwischen die Schweizer Kantone und Konstanz
zu setzen und am Silvestertag die eidgenössischen Stände durch die Mitteilung
vor das fait accompli zu stellen. Das Bistum Konstanz wurde am 16.8.1821
aufgehoben. Freiburg wurde der Sitz eines neuen deutschen Erzbischofs (seit
1827 besetzt) und Basel 1828 derjenige des neuen schweizerischen Bischofs.

Vgl. Wilhelm Schirmer, Ignaz Heinrich von Wessenberg des Bistums
Konstanz letzter Oberhirt, Konstanz 1910, O.Gilg, Die Seelsorgebedeutung Ignaz
Heinrich von Wessenbergs, IKZ 1960, S. 129-134.

38 Josef Burkard Leu, * 1808, 122.1.1865, Stifstprobst in Luzern; Onkel
und theologischer Lehrer von Eduard Herzog, liberaler Katholik. Vgl.
Christkatholisch, Die christkatholische Kirche der Schweiz in Geschichte und
Gegenwart, Solothurn 1978, S. 26-30, Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern,
Luzern 1946, S. 75-79.

92



dem Ohm unseres jetzigen Bischofs. Andererseits sind die politischen
Verhältnisse der demokratischen Republik von mannigfacher Einwirkung

und machen manche Konzession an die Volkssitte nötig. Soll die
Bewegung ihren konservativen Kern und damit ihre Zukunft nicht
einbüssen, so bedarf es der innigsten Gemeinschaft mit den im Glauben

einigen Kirchen. Von diesem Gesichtspunkt aus habe gerade auch
ich in Bern die Notwendigkeit vertreten, die erwähnte Bitte nach
Utrecht zu richten.

Unser Bischof Herzog ist nun gerade gegenüber einer leidenschaftlichen

Opposition der radikaleren Elemente, die ihn in der Presse aufs
bitterste angriffen, gewählt worden. Dabei ist er eine ähnlich
providentielle Persönlichkeit wie B. Reinkens für Deutschland. Allerseits
als reiner idealer Charakter anerkannt ist er zugleich hervorragender
Gelehrter und (wie Sie in Krefeld von jedem Sachkundigen hören
können) trefflicher Prediger und Seelsorger. Ich darf ausserdem wohl
noch erwähnen, dass er sehr an der Utrechter Kirche hängt. Er gab bei
dem Bericht über die Eröffnung unserer neuen Kath.-theol. Fakultät
in Bern in den von ihm redigierten «Kath. Blättern» einen interessanten

Beleg dafür39. Ich hatte damals namens der Universität die neue
Fakultät zu begrüssen. Und er bemerkte nun hernach, diese Wahl der
Persönlichkeit sei deshalb von den Katholiken begrüsst worden, weil
ich die Ehre der ehrwürdigen, aber fast vergessenen Utrechter Kirche
einer wahren Witwe von Sarepta wissenschaftlich gewahrt habe40.

Zu den Gründen, die um der Schweiz willen die Beteiligung Ihres

Episkopats wünschenswert machen, kommen nun noch andere hinzu,
die sich auf Holland beziehen. Die Firmungsreise von Erzb. Loos41,
die Ordination von B. Reinkens durch Ihren sei. Onkel42 haben vor al-

39 Am 11. Dezember 1874 wurde die Fakultät durch die Erziehungsdirektion,

Hrn. Reg.-Rat Ritschard, in der Aula der Hochschule eingeweiht. Vgl.
Nr. 51/1874, S.402-405.

40 F. Nippold, Die sogenannten Jansenisten im 19. Jahrhundert oder die
Veteranen des alten Katholizismus im Kampfe gegen den Jesuitismus, 1860, in:
F. Nippold, Kleine Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus, Jena
1899.

41 Juli 1872 unternimmt Erzbischof Henricus Loos auf Einladung des durch
den Erzbischof von Augsburg exkommunizierten Pfarrers J. Rentfle von Meh-
ring in Bayern eine Reise nach Bayern und anderen Teilen Deutschlands, um
die hl. Firmung zu spenden.

Vgl. J. Rentfle, Apostolische Reis van den Aartsbisschop van Utrecht, Henricus

Loos, door Duitsland, juli 1872. Herausgegeben 1873.
42 Der Bischof von Deventer, Hermanus Heykamp, weihte am 11.8.1873 Jo-

93



1er Welt die Bedeutung der altkath. Kirche Hollands dokumentiert. Sie

ist dadurch zugleich aus ihrer bisherigen Isolierung herausgetreten.
Der jetzige Anlass ist fast noch wichtiger, wo Bern die einzige
vollständige Kath.-theol. Fakultät hat und dabei Männer von der Bedeutung

eines Herzog, Hirschwälder43 (bisher Redaktor des Deutschen

Merkur), Woker44 (bisher Sekretär Döllinger's) und vor allem
Michaud45, der zugleich das Band mit Frankreich repräsentiert. So ist es

heute die Frage, ob Holland's alte Kirche mit den Gesinnungsgenossen

in der Schweiz, in Deutschland und Frankreich zusammengehen
oder brechen will. Gott behüte uns vor dem letzteren.

Es kommt endlich noch eine persönliche Ursache hinzu die mich
die Bedenken überwinden lässt, Ihnen aufdringlich zu werden. Es ist
nämlich gerade ein grösseres Buch von mir über die römisch-kath.
Kirche in Holland im Druck, wo ich auf die altkath. Kirche
zurückkommen muss46. Ich werde das letztere schon deshalb tun um Herrn
Karstens die Satisfaktion für einen missverständlichen Ausdruck in

seph Hubert Reinkens zum Bischof der Altkatholiken Deutschlands und Ca-

sparus Johannes Rinkel zum Bischof von Haarlem.
43 Franz Hirschwälder (1843-1886), Redaktor des Deutschen Merkur,' 1874-

1886 Professor für Dogmatik und Ethik. Vgl. Hundert Jahre Christkatholisch-
theologische Fakultät der Universität Bern, IKZ 1974, S. 17.

44 Philipp Woker (1848-1924). Aus Döllingers Schule hervorgegangen, 1873

Privatdozent für Geschichte an der Universität München, wo er als Sekretär
und Mitarbeiter Döllingers sich besonders auf dem Gebiete der Kirchengeschichte

betätigte. Auf dessen Veranlassung 1875 an die altkatholische theologische

Fakultät nach Bern berufen, dozierte er hier Kirchengeschichte. Vgl.
Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage 1978, S.498.

45 Eugène Michaud (1839-1917). Geboren in Puilly s/Saône (Côte d'Or).
Langjähriger Mitarbeiter des Bischofs Herzog an der theologischen Fakultät in
Bern. 1862 Priester, promovierte bei Döllinger, Vikar in Paris. Organisierte
nach seinem Austritt aus der römischen Kirche in Paris altkatholischen
Gottesdienst. Seit 1876 wirkte er als Professor für Kirchengeschichte an der
altkatholischen Fakultät in Bern und übernahm auch an der philosophischen
Fakultät daselbst den Lehrstuhl für moderne französische Literatur. 1876-1885
Generalvikar des Bischofs für die Gemeinden der welschen Schweiz. Gründer
der «Revue Internationale de Théologie», deren erster Redaktor und eifriger
Mitarbeiter er war. Für seine vielen Arbeiten, siehe: Urs Küry, Die Altkatholische

Kirche, 2. Auflage, S.508.
46 F. Nippold, Die römisch-katholische Kirche im Königreich der Niederlande.

Ihre geschichtl. Entwicklung seit der Reformation und ihr gegenwärtiger

Zustand, Leipzig/Utrecht 1877 (Holländische Übersetzung von Dr. Her-
derschêe, Arnhem

94



meiner früheren Schrift zu geben47. Nun sind die Eindrücke der letzten

Jahre tief traurige48. Obgleich die langen Streitigkeiten innerhalb
Ihrer Kirche durch Ihre wahrhaft providentielle Wahl einigermassen
beschwichtigt werden, ist doch deren Nachwirkung auf die öffentliche
Stimmung sehr übel. Ich stehe geradezu allein mit meinem günstigen
Urteil und kann den mannigfachen Angriffen in Holland selbst nur
den Hinweis auf die in Deutschland geleistete Hülfe entgegensetzen.
Prof. Moll49 und ich wünschen gewiss von Herzen Ihrer Kirche das

Beste, haben voriges Jahr uns lange, in vollständiger Übereinstim-

47 F. Nippold, Die Alt-katholische Kirche des Erzbistums Utrecht, 1872,
S. VII, u.a. «dass der letzte Präses der Amersfoorter Anstalt, Herr Karsten, von
den Gegnern seiner Kirche gewonnen ist und ein Decennium nach Wahl und
Ordination des gegenwärtigen Erzbischofs dieselbe anzutasten began». In
1877, nach dem Tode des Erzbischofs Loos, schreibt Nippold über die
Bischofsweihe von Reinkens. «Dass auch die persönlichen Gegner des verstorbenen

Erzbischofs dem wichtigen gemeinsamen Werk ihre Zustimmung gaben,
verbürgte die Teilnahme des Amersfoorter Professors Karsten. Und nicht
genug damit, - es wurden auch holländische Studierende nach Bonn gesandt, um
dort ihre theologische Ausbildung zu vollenden -.» «Die Opposition Karsten's
gegen die von ihm bestrittene Rechtmässigkeit der Wahl des Erzbischofs Loos
war so weit gegangen, dass er sogar in München gegen die von ihm zu verrichtende

Firmung Protest eingelegt hatte. Da mit der Person des Erzbischofs die
von ihm vertretene Kirche stand und fiel, war dadurch der Schein erweckt
worden, Karsten habe sich zu den Gegnern seiner Kirche geschlagen. Auch
meine frühere Schrift geht im Vorwort von dieser Voraussetzung aus. Um so
mehr freue ich mich, sie heute als eine irrige bezeichnen und damit auch die
daraus gezogenen Schlussfolgerungen für hinfällig erklären zu können.»
F. Nippold, Die römisch-katholische Kirche im Königreich der Niederlande,
1877, S.483, 535-536.

48 Der Streit zwischen dem Kanoniker und späteren Erzbischof Henricus
Loos und dem Seminarpräsidenten Christian Karsten u.a. über die Oberaufsicht

über das Seminar. Es gab auch noch andere Kontroversen. Der Streit ist
in einer Sammlung von zwanzig teils umfangreichen Schriften enthalten, die in
4 Bänden zusammengebunden den Titel trägt «Het Zwarte Boek» (Das
schwarze Buch). Der Streit spielte sich ab zwischen 1858 und 1873 und hat,
weil er in die Zeit des Vatikanums fiel, auf manche Römisch-Katholiken
abschreckend gewirkt. Vgl. B.A.van Kleef, Die Priesterseminare der Utrechter
Kirche seit dem Konzil von Trient, IKZ 1959, S. 101-104, H.Loos, Chr. Karsten

u.a., «Het Zwarte Boek», 1858-1873.
Der Seminarpräsident Chr. Karsten hatte von Nippold über seinen Streit mit

Erzbischof Loos zu hören bekommen, dass er Karsten in allen Zeitungen
verherrlichen würde, wenn dieser sich mit seinem Bischof versöhnen würde. Vgl.
Archief der Oud-Bisschoppelijke Cleresie (O.B.C.), Nr. 1507 Dagboek van
H.Loos, 16.10.1871.

49 Willem Moll, protestantischer Professor für Kirchengeschichte zu Amster-

95



mung unserer Gedanken darüber unterhalten. Ich selbst habe seit
16 Jahren, seit ich den trefflichen Harderwijk50 in Delft kennenlernte,
wie Einer von Ihnen selbst zu Ihrer Sache gestanden. Gott gebe, dass

ich mich auch jetzt wieder dazu bekennen darf51.

An einem unvergesslich schönen Tage in Utrecht bei Ihrem teuren
Amtsvorgänger habe ich auch die Herren Pastoren Mulder52 und
Rol53 sowie den Amersfoorter van Vlooten54 kennen gelernt. Darf ich
bitten mich allerseits zu empfehlen und Herrn Mulder zu sagen, dass

dam. Er schrieb u.a. «Kerkgeschiedenis van Nederland vòòr de Hervorming»
(1869-1871), welche Arbeit auch heutzutage noch benützt wird.

50 Cornelis Harderwijk, * 30.6.1790 zu Amsterdam, t 12.11.1880 zu Delft.
Priesterweihe am 7.2.1814; 1813-1817 Vikar zu Utrecht (S.Maria); 1817-1829
Pfarrer zu Zaandam, 1829-1849 Pfarrer zu Den Helder; 1850-1878 Pfarrer zu
Delft.

51 In 1877 schrieb Nippold aber über die holländische altkatholische
Kirche: «Auch ein an sich berechtigter Konservatismus trägt die Gefahr der
Erstarrung, der Abschliessung, des Verkennens der Zeitbedürfnisse in sich. Männer

von der allseitigen Bildung des Erzbischofs Loos sind noch nicht wieder
erstanden. Die freieren Elemente in der Kirche selbst stehen in Gefahr, mehr
und mehr brach gelegt zu werden... Eine kirchliche Gemeinschaft mit der
römischen Kurie liegt für die Vertreter der Utrechter Kirche mehr als je ausser
dem Bereiche der Möglichkeit. Aber soll dieselbe ihre klerikale Absperrung
überwinden und diejenigen Kreise in ihren Bereich ziehen, welche ihr innerlich

verwandt sind, so muss zu der konservativen Wahrung des alten
Besitzstandes die wahrhaft weitherzige Gesinnung hinzutreten, die nicht bloss zu
geben, sondern auch zu lernen weiss. Die Zukunft des der gallikanischen Aera
entstammten holländischen Altkatholizismus wird darum von seinem Verhältnisse

zu der deutsch-schweizerischen Entwicklung der Gegenwart abhängig
sein. Vgl. F. Nippold, Die Römisch-katholische Kirche im Königreich der
Niederlande, 1877, S. 483-484.

52 Cornelis Johannes Mulder, * 28.5.1817 zu Haarlem, t 16.6.1886 zu
Utrecht. Priesterweihe am 3.1.1841, 1841 Vikar zu Haarlem, 1842-1852 Pfarrer
zu Krommenie, 1852-1884 Pfarrer zu Utrecht (St. Gertrud).

53 Theodorus Rol, * 18.6.1843 zu Krommenie, t 12.6.1885 zu Utrecht.
Priesterweihe am 23.9.1866, 1866-1870 Vikar zu Utrecht, 1870-1885 Pfarrer zu
Utrecht (S. Maria).

54 Theodorus van Vlooten, * 20.4.1821 zu Utrecht, t 28.5.1899 zu Amersfoort,

Priesterweihe am 28.11.1847; 1847 Vikar zu Den Haag; 1848-1860 Pfarrer

auf Nordstrand; 1860-1898 Pfarrer zu Amersfoort; 1884-1885 stellvertretender

Präsident und Professor am Seminar. Er war ein Bruder des Pfarrers
C.H.van Vlooten, der sich um die Beziehungen zwischen der altkatholischen
Bewegung in Deutschland und der holländischen Kirche besonders bemüht
hat.

96



Pitra's «Hollande Catholique»55 in meinem neuen Buch56 gründlich
berücksichtigt ist. Ich danke ihm das wichtige Buch.

Indem ich Gott bitte, Ihre Kirche wie Sie, ihr ehrwürdiges Haupt,
auch fernerhin hüten und bewahren zu wollen verbleibe ich

in vorzüglicher Hochachtung
Euer Erzbischöflichen Gnaden ergebenster
F. Nippold

Emmerich, ll.Septb. 1876.

Bonn, 12. Sept. 1876.

Hochwürdigster Herr Erzbischof! Monseigneur!57

Ihren Brief an Herrn Herzog, der heute Morgen ankam, habe ich
sofort nach Bern geschickt, wohin der erwählte Schweizer Bischof
gestern wieder abgereist war und wohin ich selbst morgen fahren werde,
um von dort am Sonntag nach Rheinfelden zu gehen.

Gestatten Sie, Monseigneur, dass ich auf zwei Ihrer an ihn gerichtete

Fragen hier zwei Bemerkungen mache. Die eine ist diese, dass in
der alten ungeteilten Kirche allerdings der Schwerpunkt der kirchlichen

Gesetzgebung in der Synode, nicht aber in einer absoluten
Gewalt des Bischofs lag, so war es das erste Jahrtausend hindurch selbst
in Rom. Was aber in der Verfassung der christkath. Kirche der
Schweiz zu weitgehend klingt, das ist nur auf dem Papier so, wird in
der Praxis dagegen ohne Bedeutung sein. Bischof Herzog wird in der

Ausübung seiner wirklich bischöflichen Rechte keineswegs gehindert
sein. Die 2te Bemerkung betrifft die Forma professionis fidei a Pio IV
decreta. Diese ist niemals von einem ökumenischen Konzil
vorgeschrieben worden. Die römische Kurie hat in diesem Symbolum das

erreichen wollen und lange erreicht, womit sie beim Konzil von Trient

55 Jean-Baptiste Pitra, Hollande Catholique, Paris 1850. Jean-Baptiste Pitra
O.S.B. (1812-1889), 1841 in Solesmes, 1843 Prior in Paris, tätigster Mitarbeiter
von Migne, 1858 in Rom, 1863 Kardinal, erforschte den christlichen Orient,
integraler Katholik.

56 F. Nippold, Die römisch-katholische Kirche im Königreich der Niederlande

usw., 1877.
" Nr. 147, J.H.Reinkens am 12.9.1876 an J. Heykamp.

97



durchgefallen war, nämlich die offizielle Vorschrift, an ihre despotische

Gewalt zu glauben.
Ich bin übrigens der Ansicht, dass eher die Welt in Trümmer geht,

als dass Papst und Kurie jemals sich wieder mit demjenigen Primate

begnügen werden, welcher in der ungeteilten Kirche anerkannt war.
Sollte aber ein solches Wunder zu unserer Zeit geschehen, so würde
Bischof Herzog gewiss mit uns freudig den Römern die Hand zur
Kirchengemeinschaft bieten.

In grosser Verehrung, Hochwürdigster Herr,

Ihr treu ergebener
Joseph H. Reinkens.

Bern 13. Sept. 1876

An den höchwürdigsten Herrn Erzbischof Heykamp von Utrecht.

Hochwürdigster Herr Erzbischof!58

Erlauben Sie mir zunächst das offene Geständnis, dass mich nach

den bereits gepflogenen Unterhandlungen die Zusage, dass Sie an

meiner Konsekration teilnehmen werden, noch erfreut haben würde.
Ich weiss indessen die Gewissenhaftigkeit, mit der Sie unsere Angelegenheit

prüfen, sehr wohl zu schätzen und fühle recht gut, wie sehr ich

verpflichtet bin, auf Ihre Fragen offen und unumwunden zu antworten.

Ich halte mich an die Reihenfolge der von Ihnen vorgelegten
Punkte.

1. Unsere Kirchenverfassung (§ 9) erklärt allerdings die Synode als

das oberste «gesetzgebende und entscheidende» Organ der christkathol.
Kirche der Schweiz. Das halte ich für richtig. Wie das Konstanzer
Konzil lehrte, das Konzil stehe über dem Papste59, so glaube ich auch,
es komme einer Diözesansynode eine höhere Autorität zu als dem Bi-

58 Nr. 148, E.Herzog am 13.9.1876 an J.Heykamp.
59 Das berühmte Konstanzer Dekret «Haec sancta» vom 6. April 1415

deklariert die Superiorität der allgemeinen Konzile über das Papsttum: «Haec
sancta synodus Constantiensis primo déclarât, quod ipsa in spiritu saneto
legitime congregata, concüium generale faciens et ecclesiam catholicam militantem

repraesentans, potestatem a Christo immediate habet, cui quilibet cuius-

cumque status vel dignitatis, etiamsi papalis existât, obedire tenetur in his,

quae pertinent ad fidem et exstirpationem dicti schismatis ac generalem refor-
mationem ecclesiae (dei) in capite et in membris.» Vgl. Carl Mirbt, Quellen zur
Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, 4. Auflage,
Tübingen 1924, Nr. 392.

98



schof der Diözese. Aber ich betrachte den Bischof als das erste und
wichtigste Mitglied der Synode und habe darum immer behauptet,
dass ihm der Vorsitz gebühre. Meine republikanischen Landsleute waren

aber durch die bisherigen Erfahrungen gegen die Hierarchie so

misstrauisch geworden, dass sie einer neuen Herrschaft des Bischofs
über die Kirche auf alle Weise wehren wollten60. Auch würde ich
meine Wirksamkeit völlig untergraben, wenn ich dieselbe damit beginnen

wollte, dass ich grössere Befugnisse verlangte. Übrigens schreibt
sich unsere Synode nur in Kultus und Disziplin, nicht in der Glaubenslehre,

die höchste Autorität zu (§ 9, a.O. Verf.), räumt dem Bischof das

Recht ein, auf der Synode über Kultus, Disziplin und Geistlichkeit
Bericht zu erstatten (§ 28 des Réglementes des Synodalrates), anerkennt
also den Bischof als obersten Aufseher - episkopos - der Kirche und
sieht ausser der Synode seine Kirchenverwaltung, insofern sich diese
innerhalb der gegebenen Réglemente bewegt, als eine selbständige an
(§ 24 des Regi, des Synodalrates). Ich habe natürlich das Recht, gegen
alle Beschlüsse, die ich nicht für katholisch halte, zu protestieren, und
würde eher aus der Synode ausscheiden, als dass ich zur Ausführung
von solchen Hand böte.

2. Es wäre mir freilich lieber gewesen, wenn man mit der Aufhebung
des Zölibatszwanges noch zugewartet hätte, allein es wäre nun völlig
fruchtlos, wenn ich einen Geistlichen hindern wollte, von der Freiheit
Gebrauch zu machen, die ihm die Synode gewährt. Die deutschen
Altkatholiken haben den Zölibat bisher aus Gründen der Opportunität
beibehalten, die bei uns in viel geringerem Grade vorhanden sind61.

60 Vom Zentralvorstand des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken»

erhielt Eduard Herzog den Auftrag, einen «Verfassungsentwurf» für die
kirchliche Organisation mit katholischer Verfassung zu machen. Der Entwurf
wurde vom Zentralkomitee so völlig umgearbeitet, dass etwas durchaus Neues
entstand. U.a. heisst es darin: 10. Der Bischof ist Präsident des Oberkirchenrates

(Synodalrates), Vizepräsident ist ein durch den Oberkirchenrat aus seiner
Mitte gewählter Laie. - 19. Der Bischof hat innerhalb der in obigen Paragraphen

ausgesprochenen Bestimmungen alle jene Pflichten und Rechte, welche
das gemeine Recht dem Episkopate beilegt». Man erkennt darauf Herzogs
Festhalten an der katholischen Kirchenverfassung und seine weitgehenden
Zugeständnisse an die herrschende demokratische Strömung. Allein gerade in
letzterer Hinsicht ging er den führenden Männern und der Zeitströmung zu
wenig weit. Vgl. Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, S.76-80.

61 Die Altkatholiken in Deutschland wollten nicht bei der Ablehnung der
vatikanischen Beschlüsse stehen bleiben. Es lag in der Konsequenz der Bewegung,

Kult und Kirchendisziplin von römischen Zutaten, besonders vom
römischen Gesetzeszwang zu reinigen. Reinkens vertrat im Hinblick auf Reformen

99



Im Kanton Genf z.B. haben die Gemeinden förmlich gewünscht, dass

die Pfarrer heiraten.
3. Herr Brosi, Vorsitzender der Synode, hat, wie ich glaube, mit dem

Ausdruck «Bruch mit Rom» nur gegen die Irrtümer und die usurpierte
Gewalt des römischen Bischofs protestieren wollen, nicht aber gegen
die Einheit der Kirche, wie sie in der alten ungeteilten Kirche bestand.
Indem wir die Wiedervereinigung der Konfessionen als ein im Willen
unseres Erlösers gelegenes Ziel bezeichnen, erklären wir ausdrücklich,
die Einheit der Kirche anzustreben. In diesem Streben liegt auch die

Anerkennung der Primatsidee. Allein einen «Universalbischof» im rö-

eher einen konservativen Standpunkt: «Vergessen wir nicht» rief er auf der
ersten Synode im Jahre 1874 aus, «dass der Eifer, welcher urplötzlich und mit
Gewalt reformieren will, eher zerstört als befestigt.» Von diesem Prinzip hat
sich Reinkens auch in der Behandlung der Zölibatsfrage leiten lassen, die seit

Beginn auf der Tagesordnung der altkatholischen Synode stand. Innerlich
lehnte er den Gesetzeszwang zum Zölibat der katholischen Geistlichen ab;
deshalb konnte er positive Schritte zu seiner Aufrechterhaltung ebensowenig
tun, wie er die deutsche Synode zur Abschaffung eines die ganze lateinische
Kirche betreffenden Gesetzes für kompetent hielt. Er war aber auch mit dem
Vorgehen badischer Pfarrer nicht einverstanden, die mit ärgernisserregender
Unüberlegtheit gegen den Zölibat agitierten. Ihr Benehmen liess den altkatholischen

Klerus als Zuflucht für zölibatsmüde Priester erscheinen.
Als 1878 auf der fünften Synode in Bonn die Delegierten mit 75 gegen

22 Stimmen - unter den letzteren war auch die Stimme des Bischofs - für die

Aufhebung des Zölibatsgesetzes votierten, legte Generalvikar Franz Heinrich
Reusch sein Amt nieder; einige andere prominente Geistliche schieden aus
dem aktiven Kirchendienst.

Reinkens Hirtenbrief vom 10. August 1878 will ein versöhnendes und
beruhigendes Wort sagen, nach der einen Seite die Kompetenz der altkath. Synode
zu diesem Beschlüsse klarstellen, nach der anderen Seite aber auch zu «Besonnenheit

in der Beantragung einzelner Reformen und Würde in der Behandlung
derselben» ermahnen.

Genau genommen wurde von der Synode nicht am Satz des Kanonischen
Rechtes gerüttelt, wonach es einem Geistlichen verboten ist, eine Ehe einzugehen.

Die altkatholische Geistlichkeit erhielt dagegen ein für allemal die
Dispensation. Auch Döllinger war kein Befürworter der Aufhebung des Zwangszölibats.

Vgl. Victor Conzemius, Joseph Reinkens (1821-1896), in: Rheinische
Lebensbilder, Band 4., Düsseldorf 1970, S. 227-229; Urs Küry, Die Alt-Katholische

Kirche, 2.Auflage, S.74-75; von Döllinger 10.5. und 1.6.1876, 1.5.1879
an Michelis; Michelis 10.5.1876 an von Döllinger, IKZ 1922, S.69-71, 74-75;
Hirtenbrief «Den im Glauben der Väter verharrenden Katholiken des
Deutschen Reiches von Joseph Hubert Reinkens, katholischer Bischof, Bonn
10.August 1878, in: Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt, 1.Jahrg., Nr. 1,

10.Aug. 1878, S.l-4.

100



mischen Sinne oder auch nur im Sinne des Mittelalters vermöchte ich
ebensowenig anzuerkennen und mit der Lehre der heiligen Schrift und
der Geschichte der ersten christlichen Jahrhunderte zu vereinigen wie
Bischof Reinkens, mit dem ich mich namentlich in diesem Punkte in
voller Übereinstimmung weiss.

4. Als einen blossen «Notbischof» darf ich mich nicht ansehen. Ich
glaube vielmehr, dass ich vermöge meiner Wahl durch eine Synode
berechtigter sei, auf den Namen eines rechtmässigen Bischofs der
Katholischen Kirche Anspruch zu machen als der ehemalige Bischof La-
chat von Solothurn62. Der Bischof der sogenannten Diözese Basel
residierte erst seit 1828 in Solothurn und zwar ist diese Diözese gebildet
worden nach der eigenmächtigen Zertrümmerung der alten Diözese
Konstanz durch den Papst (1814). Genf aber hat erst nach dem
vatikanischen Konzil in Bischof Mermillod durch den Papst eine besondere
bischöfliche Verwaltung bekommen63. Da nun die altkatholischen
Gemeinden fast ausschliesslich im Kanton Genf und den Kantonen der
aufgehobenen Basler oder Solothurner Diözese liegen, so müsste ich
die Allgewalt des römischen Bischofs in der Umschreibung und Besetzung

der Diözesen anerkennen, wenn ich mich als blossen Notbischof
ansehen wollte.

Ich wünsche nichts sehnlicher, als dass ich in allgemeinen
Angelegenheiten mit den Bischöfen der Katholischen Kirche anderer Länder
auf gleichem Boden stehen und mit ihnen handeln kann, aber ich habe
bei meiner Installation zu geloben, dass ich keiner geistlichen oder
weltlichen Behörde einen weitern Treueid leisten wolle; dieses
Gelübde werde ich halten.

5. Es freut mich, dass Sie mir Veranlassung geben, auf das

Glaubensbekenntnis Pius IV. zurück zu kommen. Ich muss Ihnen nämlich
gestehen, dass ich nur den wirklich katholischen Glauben im Auge
hatte, als ich Ihnen erklärte, das genannte Bekenntnis mit Vorbehalt

62 Eugenius Lachat, Bischof von Basel zu Solothurn. Er war ein kräftiger
Befürworter der päpstlichen Unfehlbarkeit.

63 Im Kanton Genf hat der Papst Pfarrer Caspar Mermillod zum Apostolischen

Vikar mit den Vollmachten eines Diözesanbischofs eingesetzt. Das
widersprach den Gesetzen des Landes und wurde in der Stadt Calvins
begreiflicherweise als Herausforderung empfunden. Als Mermillod trotz der Vorstellungen

der Genfer Regierung auf der Ausübung bischöflicher Funktionen
beharrte, wurde er auf Antrag der Genfer Regierung vom Bundesrat aus der
Eidgenossenschaft ausgewiesen. Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche,
2. Auflage, S. 83 ff.

101



der Frage betreffend das «filioque»64 unterschreiben zu wollen. Nun
ist aber dieses Bekenntnis nicht von einem ökumenischen, ja nicht einmal

von einem abendländischen Partikularkonzil, sondern einzig von
einem Papste erlassen, welcher in das Bekenntnis willkürlich Dinge
einschmuggelte, die er auf dem Konzil von Trient nicht durchsetzte.
Erlauben Sie mir, verehrter, hochwürdigster Herr Erzbischof, die
Gegenfrage: Glauben Sie denn, dass Christus die Erteilung von Ablässen

angeordnet habe?65 Ich kenne hiefür keinen Ausspruch des Heilandes.
Oder glauben Sie, dass die Kirche von Rom die Mutter und Lehrerin
aller Kirchen sei?66 Ich glaube, dass das mit weit mehr Recht von der
Kirche von Jerusalem gesagt werden könne. Verurteilen Sie nicht Ihre
eigene hochehrwürdige Kirche, wenn Sie glauben, dass man dem
römischen Papste unter allen Umständen Gehorsam schuldig sei und die

römischen Kanones anerkennen müsse?67 Wenn Sie mich fragen, ob
ich das nizänische Glaubensbekenntnis, das ausser dem apostolischen
einzig in der Liturgie gebraucht wird, unterschreiben wolle, so sage ich
mit Freuden Ja. Wenn Sie mir die Fragen vorlegen, welche der
Konsekrationsritus bezüglich des Christlichen Glaubens stellt, so antworte ich
zustimmend. Aber das Bekenntnis Pius IV. anerkenne ich nicht; denn
es ist nicht durch ein allgemeines Konzil promulgiert und enthält
allerdings Sätze, denen ich nicht zuzustimmen vermag.

64 In der holländischen altkatholischen Kirche verschwand das filioque, als
mit der Einführung der Muttersprache in die Liturgie das Glaubensbekenntnis
in der Messliturgie in der ursprünglichen und einzig zulässigen ökumenischen
Fassung wiederhergestellt wurde. Als die holländischen Bischöfe 1909 das

neue Messbuch in der Muttersprache einführten, begleiteten sie es mit einem
ausführlichen Hirtenbriefe. Durch diesen begründeten sie u.a. die Auslassung
des filioque. Vgl. Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave
van de Mis- en Vesperliturgie, Utrecht 6 januari 1909; A. Rinkel, Filioque, «De
Oud-Katholiek», 1972, S. 57-58, 67-69, mit Literaturverzeichnis.

65 indulgentiarum etiam potestatem a Christo in Ecclesia relictam fuisse, il-
larumque usum christiano populo maxime salutarem esse affirmo. Denzinger
Nr. 998.

66 Denzinger, Nr. 999.
67 Cetera item omnia a sacris canonibus et oecumenicis Conciliis, ac praecipue

a sacrosancte TRIDENTINA Synodo, tradita, definita ac declarata, indu-
bitanter recipio atque profiteor. Denzinger, Nr. 1000. Die Nachträge, die sich
auf das 1. Vatikanische Konzil beziehen, sind hier weggelassen, weil sie erst
1877 in die Professio Piana aufgenommen wurden.

102



Nach der Rückkehr von Utrecht habe ich mit den Herren Bischof
Reinkens, Professor Reusch68 und Knoodt69 offen über die Fragen
besprochen, die Sie mir vorgelegt hatten, und mit denselben eine völlige

Übereinstimmung erzielt. Herr Bischof Reinkens wird mir daher
am nächsten Montag in Rheinfelden die Konsekration erteilen. Wie
ich Ihnen schon sagte, würde es uns im Interesse unserer Kirche
unendlich freuen, wenn Sie, Herr Erzbischof, und einer Ihrer Suffragan-
bischöfe an der Feier sich beteiligen wollten. Für den Fall, dass Sie

hiezu bereit sein sollten, sichere ich Ihnen nochmals Vergütung der
Reisekosten zu.

Indem ich daher meine Bitte erneuere, uns die Hand reichen zu
wollen, versichere ich Sie, hochwürdigster Herr Erzbischof, abermals
meiner hochachtungsvollen Ergebenheit.

Eduard Herzog.

68 Franz Heinrich Reusch (1825-1900). Geboren in Brilon in Westfalen,
1849 Priester, 1854 Privatdozent in Bonn, 1858 ausserordentlicher Professor,
1861 ordentlicher Professor der alttestamentlichen Exegese. Wegen seines
Widerstandes gegen die Vatikanischen Dogmen wurde den Theologiestudenten
der Besuch seiner Vorlesungen untersagt. 1872 exkommuniziert. 1872 altkatholischer

Pfarrer in Bonn. Später Generalvikar des Bischofs und Professor für
altkatholische Theologie. 1878 legte er infolge des Beschlusses der V.Synode
auf Aufhebung des Zölibatsgesetzes seine Ämter nieder. Herausgeber von
«Rituale» und «Gebetbuch des Kath. Bistums für die Altkatholiken im Deutschland».

Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S. 499-500, mit
Literaturverzeichnis.

69 Peter Knoodt (1811-1889). Geboren zu Boppard, in Bonn Schüler des

liberal-katholischen Theologen Georg Hermes, Kaplan und Religionslehrer in
Trier. Ging 1841-1843 nach Wien, um Anton Günther persönlich näherzutreten,

dessen Philosophie er ganz in sich aufnahm. 1845 ausserordentlicher
Professor, 1846 ordentlicher Professor der Philosophie in Bonn. Erzbischof Geissei

von Köln verbot seinen Theologen den Besuch der Knoodtschen Vorlesungen.

Mit der Indizierung von Günthers Schriften kamen auch Knoodts Bücher
auf den Index (Günther und Clemens, offene Briefe, 3. Bände. 1853-1854). Er
unterwarf sich. Schloss sich nach dem Vatikanum der altkatholischen Bewegung

an. Von 1878-1889 war er Generalvikar des Bischofs Reinkens in Bonn.
Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S. 501-502, mit
Literaturverzeichnis.

103



à Mgr. Ed.Herzog, évêque élu des anc. catholiques de la Suisse70

Utrecht le 16 Sept. 1876

Monseigneur!
C'est avec des sentiments de regret et de douleur que je vais vous

adresser ces quelques mots de réponse à votre honorée lettre qui m'a
été remise hier. Je dis «ces quelques mots», car, outre que, pour le

moment, le temps me manque pour vous donner une réponse plus ample,
je veux attendre les avis de mes coévêques avant de vous l'adresser.

Cependant la bienséance, ou disons mieux, la charité exige que je
vous avertisse le plus tôt possible que nous ne pouvons prendre part à

votre sacre. Daignez croire, Monseigneur, que nous le regrettons beaucoup,

d'autant plus, que l'on ne manquera point d'expliquer notre
conduite d'une manière tout-à-fait opposée à notre intention.

Après avois reçu les Statuts «des christcathol. Kirche der Schweiz»,

que nous avions demandé il y a longtemps, nous n'avons pas eu le

temps de consulter notre clergé d'une manière suffisante, et nous ne
voulons pas décider ni agir, dans une affaire d'un si haut intérêt, sans
avoir le consentement de notre clergé; d'autant moins, que nous
connaissons ses craintes par rapport à cette affaire, et que nous ne
voulions pas exposer notre Eglise au péril de voir renaître des démêlées

dans son sein.

Mon intention, en vous demandant la souscription de la Profession
de foi de Pie IV, n'était autre, Mgr., que de connaître quelles seraient

vos réserves à l'égard de ce document. Quand vous auriez répondu: je
l'accepte telle qu'elle a été expliquée par le célèbre théologien Antoine
Pereira71, nous aurions été d'accord, Mgr. Nous ne reconnaissons pas
non plus l'Eglise romaine pour la mère et la maîtresse de toutes les

70 Nr. 149, J.Heykamp am 16.9.1876 an E.Herzog.
71 Antonio Pereira de Figueredo war im 18. Jahrhundert ein einflussreicher

Oratorianer und Theologe, tätig am portugiesischen Hof.
In einer 1759 veröffentlichten Schrift über die Rechte der Metropolitankir-

chen in Portugal trat er energisch für die Rechte jeder Kirchenprovinz ein und
erklärte, dass solche Kirchen vollkommen berechtigt seien, in eigener
Verantwortung Bischöfe zu ernennen, sei es, dass sie nicht in der Lage sind, sich mit
Rom zu verständigen, sei es, dass Rom die Bestätigung einer Bischofswahl
ohne triftige Gründe verweigert. In dieser Schrift nahm er Bezug auf die
Kirche von Utrecht und bezeichnete sie als ein auch für Portugal nachahmenswertes

Beispiel. Er hat wiederholt die Katholizität der Utrechter Kirche und
ihre kanonischen Rechte kräftig verteidigt. Vgl. Nouvelles Ecclésiastiques
(NNEE), 1770, S. 5-8, 59-60.

104



Eglises, à moins qu'on n'entendre par «l'Eglise sainte, catholique et

apostolique romaine» ce que l'illustre Bossuet assure72 que quelques
théologiens entendent par là, c'est-à-dire, l'Eglise universelle, en tant
qu'elle comprend toutes les Eglises particulières, et avec elles l'Eglise
romaine.

Nous croyons que le divin Sauveur a donné à son Eglise le pouvoir
d'accorder des indulgences, mais nullement pour en abuses au détriment

de l'Eglise, comme cela se fait. L'Eglise a exercé ce pouvoir,
même dans les plus anciens temps; l'apôtre S' Paul l'a exercé à l'égard
du Corinthien.

Nous croyons devoir au Pape «une obéissance canonique», obe-

dientiam secundum canones; d'où il résulte que nous ne reconnaissons

pas son «Universal-Episcopat» ni son «Universal-Herrschaft». Nous
voulons demeurer unis, autant qu'il est en nous, à l'Eglise de Rome et

au Siège Apostolique.
«Die National-Synode ist das oberste gesetzgebende und entscheidende

Organ der christkath. Kirche der Schweiz» usw. (§ 9, e und f).
«Der oder ein Stellvertreter desselben führt» usw. (§ 28). Der Bischof
kann wegen Verletzung seiner Pflichten» usw. (§ 24). À Dieu ne plaise

que nous désirions «dominer sur l'héritage du Seigneur», mais, Mgr.,
un pouvoir aussi étendu, accordé à un Synode tel que celui des an-

72 Jacques-Bénigne Bossuet, Bischof von Meaux, * 27.9.1627 zu Dijon,
t 4.1704. In seiner «Exposition de la doctrine de l'Eglise catholique» (1671)
formulierte er die «vier Artikel», die am 19.3.1682 als Magna Charta der
gallikanischen Kirche u.a. von 34 Bischöfen unterschrieben wurden. Bossuet war
dann Bischof von Condom.

Das Utrechter Provinzialkonzil (1763) erklärte, in Glaubensangelegenheiten
auf dem Standpunkte Bossuets zu stehen, wie er diesen in seiner «Exposition»
dargestellt habe, und wie Kanoniker Nicolaas Broedersen denselben 1744 im
Namen der Kirche von Utrecht dem Papste Benedikt XIV. näher begründet
habe. In dieser um des Friedens willen aufgestellten «Expositio doctrinae»
erklärte Broedersen: «Credimus omnia singula dogmata quae filiis suis cre-
denda proponit Ecclesia Romano-Catholica; ac vicissim nos toto animo dam-
namus omnia et singula dogmata quae Ecclesia Catholica damnât...» «Omni
cordis affectu amplectamur omnes et singulas sanctae oecumenicae Synodi
Tridentinae Definitiones, atque omnia et singula dogmata quae in Professione
Pii Papae IV continentur...» Wir anerkennen die Jurisdiktion des Hl.Stuhles
«cujus auctoritas et fundamentum in Evangelio tarn firmum habet et in Tradi-
tione tarn manifestam, tamque continuam omnibus saeculis testificationem...».
Der Primat wird anerkannt «qui catholicae unitatis commune vinculum est».

Vgl. B.A.van Kleef, Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763, IKZ
1960, S. 69-70.

105



ciens catholiques Suisses, qui n'est certainement pas composé des

mêmes éléments, des mêmes principes constituants dont étaient
composés les Synodes des premiers siècles, et qui compte parmi ses membres

beaucoup plus de laïques que d'ecclésiastiques, - un tel pouvoir
a-t-il ses fondements dans la Constitution de l'Eglise Catholique?

Quant au célibat, nous ne croyons pas qu'il soit permis à une Eglise
particulière d'abolir une discipline aussi ancienne et vénérable, et si

universellement reçcue dans toute l'Eglise de l'Occident, que la discipline

du célibat. De plus, la situation de nécessité (Notstand) où se

trouvent les anciens catholiques de l'Allemagne et de la Suisse ne leur
permet pas, à ce qu'il nous semble de faire plus que cette situation
n'exige. Elle exige seulement qu'ils tâchent de se fournir les moyens
de salut, dont ils sont privés par la puissance dominante dans l'Eglise;
il ne leur est pas permis, croyons-nous, d'aller plus loin. L'Eglise de

Hollande connaît par sa propre expérience ce que c'est d'être traitée
injustement, et d'être réduite à un état de souffrance et de misère.
Mais elle a toujours reconnu qu'elle ne devait jamais perdre de vue ce

que son divin Sauveur a dit pour elle aussi: Heureux qui souffrent
persécutions pour la justice etc. (Matth. V, 10 & 11 & I Petr. III, 14). C'est
ce qui l'a retenue dans les bornes, quand des vues humaines l'auraient
portée à les franchir.

En vous demandant, Mgr., si, dans les affaires d'un intérêt commun,
vous voudriez agir de concert avec l'Eglise de Hollande, mon intention

n'était pas de lui attribuer ou de lui reconnaître quelque domination.

Mon unique but était d'unir, autant que possible, les anciens
catholiques de la Suisse à une Eglise constituée, dont la catholicité a été

toujours reconnue de tout ce qu'il y avait de plus eminent dans

l'Eglise, et que les anciens catholiques d'Allemagne auxquels ceux de

la Suisse seront redevables de leur épiscopat, ne laisseront pas de

reconnaître, dans un certain degré, pour leur Eglise-mère.
Voilà, Monseigneur, quelques mots de réponse rapidement tracés,

mais qui vous fourniront la preuve, à ce que j'espère, du haut intérêt

que nous prenons à votre bonheur comme à celui de vos frères dans la
Suisse. Agréez, je vous prie, les vœux ardents que nous formons pour
de bonheur, et que nous supplions le divin Modérateur de l'Eglise de

vouloir excuser. Que le Seigneur soit avec vous!
En vous saluant de tout mon cœur, j'ai l'honneur d'être avec les

sentiments les plus respectueux.

Monseigneur, votre tout dévoué
J. Heykamp.

106



N.B. Deze brief werd geschreven met het oog op den brief van Mgr.
Herzog, dien ik echter reeds verzonden had, en dus niet meer op de

voet kon volgen73.

Amersfoort 18 Sept. 1876
Hoogw. Heer!74

Het lezen van uw antwoord aan de Heeren R. & H. deed mij aarze-
len of ik wel een antwoord zou schrijven op den brief van Hw. Herzog,
dien ik (laat genoeg, maar ik ben een homo tardus) tot U laat terug
keeren. De brief heeft het gras van mijne voeten weggemaaid. Wat ik
geschreven heb, zal ik ten minste thuis houden; maar veroorloof mij
alleen een paar bemerkingen aan te stippen.

De eerste is eene algemeene, die UHw. zal helpen brengen waar het
U de geschikte plaats zal schijnen, maar die ik toch geloof dat die
Heeren, tot een juiste beoordeling van de handelingen onzer Bisschop-

pen, wel mögen voor oogen hebben. Die «Verfassung» en de daarbij
gaande organicke regelementen zijn het gevolg van hunne «Reform»-
beweging, gelijk deze verder niet konde uitblijven, toen zij eenmaal
besloten hadden gemeenten op te richten. Toen de Oud-Katholieken v.
Duitschland bij onze Kerk om hulp vraagden, was daar geen spraak
van. Indien dus onze Kerk in die «Reform»zaken niet meent te mögen
verdergaan, dan verlaat zij haar eenmaal ingenomen standpunt niet;
maar de Duitschers (behalven Döllinger die geene gemeenten opge-
richt wilde hebben, toen er op het Congres van München over gedeli-
bereerd werd) hebben gemeend dat in hunne positie noodgemeenten
eene volstrekte behoefte was75. De Kerk van Utrecht kan dat over

73 Dieser Brief wurde geschrieben im Blick auf den Brief des Bischofs Herzog,

welchen ich aber schon weitergeleitet hatte und deshalb nicht mehr
seinem genauen Wortlaut folgen konnte.

74 Nr. 150, C.Karsten am 18.9.1876 an J.Heykamp.
75 Am Katholikenkongress 1871 zu München stellte von Schulte den

Antrag, der die Gründung selbständiger altkatholischer Gemeinden und eines

eigenen Bistums zum Ziele hatte. Diesem Antrag trat Döllinger entgegen mit
dem Einwand, damit werde die Grenze des Notstandes überschritten. Man
solle nicht «Gemeinde gegen Gemeinde, Altar gegen Altar stellen». Es sei
vielmehr vorzugehen nach dem Grundsatz «reformatio fiat inter ecclesiam» (Die
Reform sei innerhalb der Kirche durchzuführen). Angenommen wurde aber
mit überwältigender Mehrheit der Antrag F.v. Schultes auf die Gründung eigener

Gemeinden. Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage,
S. 68-69; I.von Döllinger, Ein Brief über die Altkatholische Gemeindebildung
(I.von Döllinger 18. Oktober 1874 an den Pfarrer Widmann zu Todtnau),
Revue Internationale de Théologie, 1910, S. 209-212.

107



zien. Zij heeft het niet aangeraaden, en wenscht daar ook nu buiten te

blijven, en niet aansprakelijk te zijn voor de gevolgen. Men kan zieh,

ten bewijze, beroepen op den brief waarin de Vicarissen S.V. aan

Rome rekenschap of verslagen hebben gegeven van haar aandeel in
die geheele zaak76. - Deze Kerk van Utrecht wilde helpen om aan de

gelovigen de ten onregte geweigerde genademiddelen te verschaffen,
zoo als de Appellanten Bisschoppen in de vorige eeuw in Frankrijk
deden, meer niet77. Alleen dààrvan dus mach zij de verantwoordelijkheid

over de Kerk op zieh nemen.
Eene andere aanmerking geldt wat Hr. H. nog al laat gelden, nl., dat

de Synode zieh alleen de hoogste macht toekent ten aanzien van zaken

betreffende den Cultus en de tucht. Het zal toch altijd een zonderlinge
opvatting heeten van het Regere ecclesiam Dei. en van het Euntes,
dùcete omnes gentes enz. - dat over de Apostelen en hunne opvolgers,
niet van den leeken gezegd is. Paulus en Silas leeren te Antiochie dat

men de praeeepta Apostolorum et Seniorum (priesters volgens de

Katholiken, leeken volgens de Protestanten) heeft te onderhouden.
Ten aanzien van het Coelibaat kan men de woorden van Epiphanius

(Haeresis 59 cap. IV) bijbrengen. Bisschop van Salamis, leefde hij in
de eeuw van het 1 Concilie van Niceë en stierf zeer oud in 401 of 402.

Hij spreekt natuurlijk vooral van het Oosten. Na gezegd te hebben dat
de Kerk nauwkeurig gestreng (metà akribeias) den 2 maal gehuwden
weert, voegt hij er bij dat zij zelfs den man van èéne vrouw die nog in 't
huwelijk leeft niet aanneemt tot diaken, priester of bisschop of onder-
diaken, tenzij zieh van zijne vrouw onthoudt of weduwnaar is, vooral
waar de kerkelijke cultus nauwkeurig onderhouden wordt (opou akri-
beis kanones oi ekklèsiastikoì). Wanneer men hem zeggen zou, dat op
sommige plaatsen (en tisi tòpois) priesters, diakenen en onderdiake-
nen toch in het huwelijk leven, dan is dit ou para ton kanona, maar
door verslapping der menschen en omdat er nood was. In nonnullis
lotis, het is dus eene uitzondering op den regel, ook in de Grieksche

76 Schrijven van de Algemeene Vikarissen in het Aartsbisdom van Utrecht
aan Z. H. Paus Pius IX, betreffende de wijding van den Bisschop van Haarlem,
Casparus Johannes Rinkel, en van den Bisschop voor Duitschland, Joseph
Hubert Reinkens, welke den 1 lden Augustus 1873 te Rotterdam door den Hoog
Eerw. Heer Hermanus Heykamp, Bisschop van Deventer, verricht is, Rotterdam

17 September 1873.
77 Während der Jahre 1718-1721 weihten einige Bischöfe in Frankreich

Priester für die holländische Kirche. Vgl. Dupac de Bellegarde, Recueil de
divers témoignages, Utrecht 1763, S. 129-132, 142.

108



Kerk. Deze regel heeft daar bestaan tot aan de Synode Quino-Septa78
toen de tegenwoordige tucht is ingesteld bij de grieken, maar niet aan-

genomen bij de latijnen. 't Is ook geen algemeen Concilie.
En vraagt men wat de Grieksche Kerk denkt van de gehuwde prie-

ster, dan weten wij uit den mond van een voornaam priester uit die
kerk - (in Augustus 1849), dat de pope's over 't algemeen voor onwe-
tende intriganten gehouden worden, wier eenig streeven is de maat-
schappelijke verheffing van hun gezin. Dat zijn zijne eigene woorden
die ik zelf van hem vernomen heb. Dit gevaar dreigt ook de gehuwde
priesters bij ons. - Opmerkelijk is 't ook dat die Leeken Synode deze

maatregel meende te mögen nemen: Want de priesters die er tegen-
woordig waren konden toch moeijelijkjWice.s' in propria causa wezen.

Die Universal-Bischof behoeft niet te worden erkend. Maar opmerkelijk

zijn de woorden in den brief te dier plaatse: «Indem wir die

Wiedervereinigung der Confessionen (enzoo voorts) erklären wir
ausdrücklich, die Einheit der Kirche anzustreben.» De Vaticaniers staan
dus op gelijken lijn met die andere Confessionen naar wier Wiedervereinigung

men streeft, maar die dus nog niet aanwezig is. Ergo zijn die
Heeren in scheuring met de Kerk van Rome.

Over dien titel van Afooûfbisschop, dien Hr. Herzog verwerpt, terwijl
hij zieh als titulair wil beschouwd hebben, zoude ik meenen, dat men
zieh reserveren moet. Wij kennen den toestand te weinig. Maar 't is

toch zeker, dat gelijk de Zwitsersche Christ-Katholieken de wettigheid
van Lachat betwisten, omdat hij door den Paus is aangesteld, zoo zullen

ook de andere Katholieken (in veel grooter getal) de zending van
die Synode niet erkennen.

Over de Professio fide heeft U Hw. het noodige al gezegd. Wat is

dat bekrompen, dat men het «Filioque» in het midden laat! Na al het

gebeurde zou men zeggen, dat dit moeijelijk in een verlicht hoofd kan

opkomen, zoo hij niet erg graecissimum (sic!) is.

Omtrent den noodstand. dat daardoor geene scheuring geboden
werd met Rome leert het ander Praescindendae unitatis nulla unquam

78 Gemeint ist das Concüium Quinisextum im Jahre 692 in Constantinopel.
Es erliess 102 Kanones, die fast ausschliesslich die kirchlichen Verhältnisse
des Ostens berücksichtigen und abendländische Ansprüche (wie den
römischen Primat) und Gewohnheiten (z.B. beim Fasten) missachteten. Sie wurde
von Papst Sergius (687-701) nicht anerkannt, obwohl dieser selbst aus dem
Osten stammte: er war von Geburt Syrer. Vgl. C.Kirch S.L, Encheridion fon-
tium Historiae ecclesiasticae Antiquae, 4. Auflage, Concüium Quinisextum
sive Trullanum II 692, Nr. 1093.

109



juxta nécessitas. Augustinus heeft tegen de Donatisten al gezegd/ge-
leerd: Dat de naleving van het Apostolisch woord aan Timotheus:
Noli communicare sed argue de noodzakelijke maar ook voldoende
voorwaarden bevat om in de gemeenschap der Kerk geen schade te lij-
den door de verkeerdheden van het kaf (naleae), en om met vrijmoe-
digheid zijne handen te wasschen onder de unschuldigen en te mögen
bidden: Ne perdas cum impiis animam meam. Dat hebben de Appellanten

schoon betracht79, en even eens onze Kerk. Zij hebben niet
mede gedaan (noli communicare) en zij hebben door appel of protest
het argue betracht. Dat heeft Döllinger te regt bewonderd, zoo als de

Hr.Liano mij geschreven heeft. Döllinger zeide daarbij tegen hem:

Dat is ons voorbeeld, zoo zullen wij ook moeten doen.

Ziedaar veel te veel, maar ik geef het U, Mgr alleen als blijk van
goeden wil. Ik zal een pakket maken van die papieren, en geven het

met den vrachtman mede of met de post.
Vaarwel Mgr, en ontvang de groete van

Uwen DVDr. en Vr. CK.

(Übersetzung dieses Briefes)

Hochw. Herr!

Amersfoort,
den 18. September 1876

Das Lesen Ihrer Antwort an die Herren Reinkens und Herzog liess

mich zaudern, ob ich überhaupt ein Wort zu dem Brief des Hw. Herzog,

den ich (spät genug, aber ich bin ein homo tardus) zu Ihnen
zurückkehren lasse, schreiben sollte. Ihr Brief ist mir zuvorgekommen.
Was ich geschrieben habe, werde ich immerhin zuhause aufbewahren;
aber erlauben Sie mir, einige wenige Bemerkungen vorzubringen.

Die erste ist eine allgemeine, welche EHw. behilflich sein möge, sie

dort anzubringen, wo Ihnen der geeignete Ort zu sein scheint, welche

79 Am l.März 1717 appellierten vier französische Bischöfe, La Broue von
Mirepoix, Colbert von Montpellier, De Langle von Boulogne und Soanen von
Senez, an ein allgemeines Konzil, indem sie Protest erhoben gegen die
Verurteilung des Pasquier Quesnel durch die Konstitution «Unigenitus». Viele in
Frankreich schlössen sich dem Appell an. Die Utrechter Kirche schloss sich
dem Appell am 9.Mai 1719 an. Siehe auch die «Erklärung der Altkatholischen
Bischöfe zum 18. Juli 1970. Der Primat in der Kirche».

80 S. Anm. 74.

110



aber, wie ich meine, jene Herren sich wohl vor Augen halten sollten,
um das Vorgehen unserer Bischöfe richtig beurteilen zu können. Diese

«Verfassung» und die dazugehörenden entsprechenden Réglemente
sind Folgen ihrer «Reform»-Bewegung, wie sie nicht ausbleiben konnten,

als sie einmal beschlossen hatten, Gemeinden zu gründen. Als die
Alt-Katholiken Deutschlands unsere Kirche um Hilfe angingen, war
davon nicht die Rede. Wenn also unsere Kirche glaubt, in diesen «Re-
form»-Angelegenheiten nicht weiter gehen zu dürfen, verlässt nicht sie

den einmal eingenommenen Standpunkt, sondern die Deutschen

(Döllinger ausgenommen, der keine neuen Gemeinden gegründet
haben wollte, als sich der Münchner-Kongress darüber beriet) meinten,
dass sie in ihrer Lage unbedingt Notgemeinden bedürften81. Die Kirche

von Utrecht kann das nicht beurteilen. Sie hat dazu nicht geraten,
und sie wünscht jetzt auch nicht, sich einzumischen noch für die Folgen

verantwortlich zu sein. Zum Beweis dafür kann man sich auf den
Brief berufen, in dem die Bistumsverweser S.V. Rom Rechenschaft
gegeben beziehungsweise Bericht erstattet haben über ihren Anteil in
jener ganzen Angelegenheit82. - Die Kirche von Utrecht wollte helfen,
den Gläubigen den Empfang der ihnen zu Unrecht verweigerten
Sakramente zu vermitteln, wie es die Appellanten-Bischöfe im vorigen
Jahrhundert in Frankreich getan hatten; sonst nichts83. Nur darum
darf sie also die Verantwortung für die Kirche übernehmen.

Eine andere Bemerkung betrifft das, was Hr. Herzog deutlich gelten
lässt, nämlich dass die Synode sich nur in Sachen des Kultus und der

Disziplin die höchste Gewalt zubilligt. Das wird doch immer eine

merkwürdige Auffassung des «Regere ecclesiam Dei» und des «Eun-
tes, docete omnes gentes etc.» genannt werden - was von den Aposteln

und deren Nachfolgern, nicht von den Laien gesagt worden ist.
Paulus und Silas lehren zu Antiochien, dass man die praecepta
Apostolorum et Seniorum (Priester nach den Katholiken, Laien nach den

Protestanten) zu befolgen hat.
In Bezug auf das Zölibat kann man die Worte des Epiphanius (Hae-

resis 59 cap. IV) anführen. Er war Bischof von Salamis, lebte im
Jahrhundert des ersten Konzils von Nicäa und starb im hohen Alter 401

oder 402. Er spricht natürlich vor allem vom Osten. Nachdem er
gesagt hat, dass die Kirche genau, streng (meta akribeias) den zweimal

81 S. Anm.75.
82 S. Anm. 76.
83 S. Anm. 77.

111



Verheirateten nicht zulässt, fügter^hinzu, dass sie sogar den Gatten
einer Frau, der noch in der Ehe lebt, nicht zum Diakon, Priester oder
Bischof und Subdiakon annimmt, es sei denn, er enthalte sich seiner

Frau oder sei Witwer, vor allem dort, wo der kirchliche Kultus genau
befolgt wird (opou akribeias kanones oi ekklesiastikoi). Wenn man
ihm sagen würde, dass an einigen Orten (en tisi topois) Priester,
Diakone und Subdiakone dennoch in der Ehe leben, dann wäre das «ou

para ton kanona», sondern wegen der Schwachheit des Menschen und
weil Not herrschte. In nonnullis lotis: es ist also eine Ausnahme von
der Regel, auch in der griechischen Kirche. Diese Regel hatte dort
Gültigkeit bis zur Synode Quino-Septa84, als bei den Griechen die

heutige Disziplin eingeführt worden ist, die von den Lateinern jedoch
nicht angenommen wurde. Es ist auch kein allgemeines Konzil.

Und fragt man, was die griechische Kirche von den verheirateten
Priestern hält, dann wissen wir aus dem Munde eines angesehenen
Priesters aus jener Kirche (August 1849), dass die Popen im allgemeinen

für unwissende Ränkeschmiede gehalten werden, deren einziges
Bestreben die gesellschaftliche Hebung ihrer Familie ist. Das sind
seine eigenen Worte, die ich selber von ihm vernommen habe. Diese

Gefahr droht auch den verheirateten Priestern bei uns. - Bemerkenswert

ist auch, dass die La/ensynode diese Massregel glaubte treffen zu

dürfen: Denn die anwesenden Priester konnten eben schwerlich iudi-
ces in propria causa sein.

Jener Universalbischof muss nicht anerkannt werden. Aber
bemerkenswert sind die Worte des Briefes an dieser Stelle: «Indem wir die

Wiedervereinigung der Konfessionen (und so weiter) erklären wir
ausdrücklich, die Einheit der Kirche anzustreben.» Die Vatikanier sind
also den anderen Konfessionen, um deren Wiedervereinigung man
bestrebtist, welche aber noch fehlt, gleichgestellt worden. Folglich befinden

sich die Herren in einem Schisma mit der Kirche von Rom.
Zu dem Titel eines Notbischote, den Hr. Herzog verwirft, indem er

als Titular betrachtet sein möchte, würde ich meinen, dass man sich
zurückhalten sollte. Wir kennen die Sachlage zu wenig. Sicher aber ist,
dass, wie die schweizerischen Christkatholiken die Rechtmässigkeit
des Lachat anzweifeln, weil er vom Papst dort eingesetzt worden ist,
auch die anderen Katholiken (in weit grösserer Zahl) die Sendung
jener Synode nicht anerkennen.

84 S. Anm. 78.

112



Über die Professio fide haben EHw. das nötige bereits gesagt. Wie

engstirnig, dass man das «filioque» dahingestellt sein lässt! Nach
allem, was geschehen ist, würde man meinen, dass solches schwerlich in
einem aufgeklärten Kopf aufkommen könnte, er wäre denn nicht sehr

graecissimum.
In Bezug auf den Notstand, damit ein Schisma mit Rom nicht

notwendig sein sollte, lehrt das andere Praescindendae unitatis nulla un-
quam iuxta nécessitas. Schon Augustin hat den Donatisten gesagt/gelehrt,

dass die Befolgung des apostolischen Wortes an Timotheus
«Noli communicare sed argue» die notwendigen, aber auch ausreichenden

Bedingungen enthält, um innerhalb der Gemeinschaft der Kirche
von den Fehlern der Spreu (paleae) keinen Schaden zu erleiden, und

um mit Freimütigkeit seine Hände in Unschuld waschen und beten zu
dürfen: Neperdas cum impiis animam meam. Das haben die Appellanten

schon befolgt85 und unsere Kirche ebenfalls. Sie haben sich nicht
beteiligt (noli communicare), und sie haben mittels Appell oder Protest

auch das «argue» befolgt. Döllinger sagte ihm: Das ist unser
Beispiel, so werden auch wir handeln müssen.

Sehen Sie, viel zu viel, aber ich gebe es Ihnen, Mgr., nur als Beweis
meines guten Willens.

Ich werde aus diesen Papieren ein Paket machen und es dem Paketboten

oder der Post mitgeben.
Auf Wiedersehen, Mgr., und empfangen Sie den Gruss Ihres dienst-

fertigen Dr.undVr. CK.

Utrecht le 25 Sept. 1876

à Monseigneur
J.H.Reinkens,
évêque cathol. à Bonn.

Monseigneur,86

Votre honorée lettre du 12 de ce mois m'a fait voir de nouveau que,

lorsqu'il faut servir d'une langue étrangère, on donne aisément lieu à

des malentendus. C'est sans doute quelque expression moins correcte,
soit dans ma lettre ou dans mon entretien avec Mgr. Herzog, qui vous

85 S. Anm. 79.
86 Nr. 151, J; Heykamp am 25.9.1876 an J. H. Reinkens.

113



ait donné lieu de croire, Mgr., que nous faisons des difficultés sur ce

que l'autorité d'un Synode Suisse soit supérieure à celle de l'évêque.
De l'assurément votre lere observation: «dass in der alten ungetheilten
Kirche allerdings der Schwerpunkt der kirchlichen Gesetzgebung in
der Synode, nicht aber in der absoluten Gewalt des Bischofs lag». Notre

Eglise qui a toujours soutenu le principe d'une Eglise aussi éclairée

que l'Eglise Gallicane: «Concilium supra Papam», n'a jamais reconnu
à ses évêques, vis-à-vis du Synode, une autorité qu'elle refusait au

Pape. Ce n'est pas le Synode qui nous déplaît, Mgr., mais c'est le
Synode Suisse, tel qu'il est constitué dans la «Verfassung», qui éprouve
une improbation générale dans notre Eglise. En vain cherchera-t-on
dans l'Eglise Latine comme dans l'ancienne Eglise indivisée, un
Synode où l'élément laïque, tout en prédominant par son nombre, ait
néanmoins le droit d'être le législateur suprême: un droit qui, en lui-
même, s'accorde peu avec les principes de l'Eglise Catholique, parce
que, pris à lettre, il exclut tout appel à la décision d'un Concile
œcuménique. Le Synode Suisse, tel qu'il est dans la «Verfassung», rend

possible le cas, que deux tiers de ses membres déposent l'évêque sans

que le clergé y puisse rien. Voilà ce qui ne fournit pas des garanties
équitables, Mgr. Une assemblée de douze évêques, requise dans

l'Eglise Latine encore dans les derniers temps, pour juger un évêque,

nous paraît préférable à une telle «mesure de réforme».
Et quand cette même assemblée de laïques décide qu'il sera permis

au prêtre de se marier, encore qu'il soit et qu'il reste en fonction, cela

nous paraît peu propre à faire croire: «dass der Bischof in der

Ausübung seiner wirklich, bischöflichen Rechten keineswegs gehindert

sein wird». L'évêque, étant le pasteur général et responsable du

troupeau de Jésus-Christ, qui lui est confié, a sans doute le droit de se

choisir ses coopérateurs. Or, si sa conscience lui en fait un devoir de

faire garder par ses coopérateurs la règle qu'il trouve prescrite et
observée, depuis Grégoire I, dans toute l'Eglise Latine, et dans celle de

l'Orient jusqu'au concile Quini-Sextum, du moins dans les Eglises qui
gardaient le plus exactement les préceptes des Apôtres, ce sera donc le

Synode qui l'ait privé du droit de s'acquitter de son devoir et d'agir
selon sa conscience. - Ce sont ces difficultés et d'autres semblables qui
nous empêchent de prendre part à des réformes pour lesquelles le

clergé et les laïques éclairés de notre Eglise ont bien peu de sympathie,
et dont il n'était pas question quand nous fûmes mis en contacte avec
les Anciens Catholiques d'Allemagne.

Aussi par rapport à la Profession de foi de Pie IV notre Eglise a été

114



toujours du même avis que l'Eglise Gallicane. Celle-ci n'a jamais
repoussé cette Profession; mais en même temps elle a soutenu ses droits
et ses libertés, jusqu'à l'époque où elle fut subjugnée par l'esprit du
jésuitisme. Quelles que fussent les vues politiques de la Curie romaine,
celle-ci n'est pas l'Eglise de Rome. Nous détestons la politique de

cette Curie, mais nous n'en conservons pas moins la communion in
sacris avec l'Eglise de Rome. Nous ne voyons pas pourquoi il faudrait
rompre maintenant avec Rome plutôt que depuis deux siècles avec la
Société des Jésuites, tant qu'ils n'abandonnent pas eux-mêmes la
communion, ou qu'ils n'en soient exclus par un jugement légitime. Autant
que nous ayons honoré et observé cette règle dans les temps difficiles
que notre Eglise a dû parcourir selon les décrets de Dieu, autant le

regardons-nous comme funeste de s'en écarter maintenant. Notre devise
était, et elle sera par la grâce de Dieu encore désormais: «Praescinden-
dae unitatis nulla unquam neccessitas».

J'ai l'honneur d'être avec la considération la plus distinguée et dans
la charité de J. Chr.

votre tout dévoué
J. Heykamp.

Amersfoort 3 October 1876

Hoogw. Heer!87

Ik heb de Hirtenbrief88 van den hr. Herzog gelezen, en ik vind, dat
ailes wat daar in staat te lezen, niet onverdeeld kan worden aangeno-
men. Onder andere omstandigheden zou Cyprianus niet geschreven
hebben, wat hij schrijft. Men begrijpt zeer goed, dat toen de Bisdom-
men tot ééne stad beperkt waren, de keuze praesente populi et judicio
cleri gedaan de beste waren. Toch zegt de apostel Paulus niet, bij de

zending van Titus naar Creta, dat hij de gelovigen bij een heeft te roe-

pen om de keuze van een bisschop te doen. Dit bewijst in aile geval-
len, dat het een kerkelijke verordening is, of liever vergt als het gezond
verstand in vervolg van tijd zulke keuzen heeft aangeraden en inge-

87 Nr. 150, C.Karsten am 3.10.1876 an J.Heykamp. Der erste Teil dieses
Briefes ist weggelassen, weil er sich auf zwei holländischen Gemeinden
bezieht.

88 Hirtenbrief, den Bischof Herzog auf den Tage seiner Konsekration den
18. September 1876 an die Katholiken der Schweiz erliess.

115



steld. Daarom behoeft men die andere wijzen van instelling van bis-

schoppen nog niet onvoorwaardelijk te verwerpen, minder nog er eene

grief tot afscheiding in de kerkelijke gemeenschap van te maken. Ik zie

niet in, dat de Synode - waarin het Leeken-element zo zeer de overhand

heeft - de beste waarborg is voor de handhaving zoo wel van de

dogmata als van de exercie en disciplien der H. Kerk. De gebreken die
in de «Herd. Brief» worden aangehaald zijn groot, maar erkend. Non

communicare en vooral daarbij arguere is zeker pligt, maar ook vol-
doende om er niet verantwoordelijk voor te wezen. Door meer te doen,
streeft men den apostel Paulus voorbij, en geeft men aanleiding tot
scheuring. Hr. Herzog vindt in die soort van scheuring niet veel be-

zwaar; maar, waar zoveel andersgezinde katholijken - gelijk in Zwit-
serland - overblijven, dan is het breken van den band der liefde in
alien gevallen bedenkelijk. Zonder liefde is al het andere van weinig
waarde. Het is UHw., als trouw lezer van het blad van J. Enschede
zeker niet ontgaan, wat daarin door den correspondent van het Journal
des Débuts over Zwitserland gezegd is.

H. Karsten.

(Übersetzung des Briefes)

Hochw. Herr!89

Amersfoort,
am 3. Oktober 1876

Ich habe den Hirtenbrief90 des Hr. Herzog gelesen, und ich halte
dafür, dass alles, was darin zu lesen ist, nicht ohne weiteres angenommen

werden kann. Unter anderen Umständen hätte Cyprian nicht
geschrieben, was er schreibt. Man versteht sehr wohl, dass, als die Bistümer

auf eine Stadt beschränkt waren, die Wahl, die praesente populi et

judicio cleri vorgenommen war, die beste war. Aber der Apostel Paulus

sagt bei der Entsendung des Titus nach Kreta nicht, dass er die Gläubigen

einzuberufen hat, um einen Bischof zu wählen. Das beweist
zumindest, dass es eine kirchliche Anordnung ist, oder eher erfordert,
wenn der gesunde Menschenverstand im Verlaufe der Zeit solche

Wahlvorgänge empfohlen und institutionalisiert hat. Deswegen muss

89 S. Anm. 87.
90 S. Anm. 88.

116



man die anderen Arten Bischöfe einzusetzen, noch nicht ohne weiteres
ablehnen, noch weniger sie zu einer die kirchliche Gemeinschaft
trennenden Beschwerde machen. Ich sehe nicht ein, dass die Synode - in
der der Laienanteil so stark überwiegt - die Handhabung sowohl der
dogmata wie der exercia und Disziplinen der hl. Kirche am besten
gewährleistet. Die Fehler, die in dem «Hirtenbrief» angeführt werden,
sind gross, werden aber anerkannt. Non communicare und vor allem
dazu arguere ist gewiss Pflicht, aber auch ausreichend, um dafür nicht
verantwortlich zu sein. Indem man mehr tut, läuft man dem Apostel
Paulus den Rang ab und gibt man zu Trennung Anlass. Hr. Herzog
hat gegen diese Art der Trennung nicht viel Bedenken; aber wenn so
viele andersgesinnte Katholiken - wie in der Schweiz - zurückbleiben,
dann ist das Zerbrechen des Bandes der Liebe in allen Fällen bedenklich.

Ohne die Liebe ist alles andere von geringem Wert. Es wird EHw.
als getreuem Leser des Blattes von J. Enschede, sicher nicht entgangen
sein, was darin vom Korrespondenten des Journal des Débats über die
Schweiz gesagt worden ist.

H. Karsten.

Beilage zu Nr. 15091

Men moet wel opmerken, dat de Utr. Kerke, toen zij aan de Oud-Ka-
tholieken in Duitschland hulp bood, aan verdrukte Geloofsgenooten,
naar de wet der Liefde, de hun van Christus en de H.Kerk geschon-
ken, maar door hunne Bisschoppen en Priesters onregtvaardig toen
geweigerde regten beoogde te bezorgen. Dit heeft zij duidelijk uitges-
proken in haar Schrijven voor de wijding van den Hoogw. Biss. Reinkens

aan Z.H. den Paus Pius IX. Van het aanbrengen van hervormin-

gen was toen geen spraak; te minder, omdat de oprigting van Gemeenten

zelfs niet oorspronkelijk in het plan lag. - De Kerk van Utrecht
heeft die oprigting altijd voor gevaarlijk in hare gevolgen gehouden,
vooral met opzicht tot de eenheid.

De in Duitschland bij de Oud-Katholieken ingevoerde Reformen
binden derhalve de Kerk van Utrecht niet als praecedent ten aanzien

van de Zwitsersche Christelijke Katholieken.
Zij is toeziende bij de Reformbeweging in Z. meer niet. De nieuwig-

heden/Reformen daar ingevoerd komen haar zelfs voor, ten minste

91 Aus der Handschrift zu schliessen, ist der Verfasser Seminarpräsident
Chr. Karsten.

117



gedeeltelijk niet gevorderd te worden door den Stand van zaken en

moeyelijk met de Grondwet der H. Kerk over een te komen.
Het volstrekt noodige in den tegenwoordigen toestand der H. Kerk

is volgens de Utr. Kerk dat de geloovigen die de bepalingen van de

Vaticaansche Bisschops-vereeniging niet aannemen, zoo veel mogelijk
worden bijgestaan opdat hun de H.H.Sacramenten en troostmiddelen
der H. Kerk bij leven en sterven worden gegeven. De groote moeye-
lijkheid in 't bereiken van dit doel moet de geloovigen een reden we-
zen om zieh het Apost. woord te herinneren: Zoo gij nogtans ook iets

lijdt om de regtvaardigheid, zoo zijt Gij wel gelukkig.
Het gevaarlijke van de voorgenomen hervormingen is de oprigting

van Gemeenten.
Het moeyelijke overeen te brengen met de instellingen der H. Kerk

ligt vooral in
1) de Synode en hare attributen, en

2) in de bepalingen omtrent den Bisschop.
3) in de bepaling omtrent het huwen der priesters, ook zoolang zij nog
in bediening zijn.

In het algemeen schijnen kerkelijke en staatkundige zaken niet ge-

noeg van elkander gescheiden.
Of de keuze van den Bisschop wettig is geweest kan niet uit deze ge-

drukte stukken worden uitgemaakt.

Übersetzung der Beilage zu Nr. 150

Man muss beachten, dass die Utrechter Kirche, als sie den
Alt-Katholiken in Deutschland zu Hilfe kam, den unterdrückten Glaubensgenossen

nach dem Gesetze der Liebe die ihnen von Christus und der
hl. Kirche geschenkten, aber damals von ihren Bischöfen und
Priestern zu Unrecht verweigerten Rechte zu verhelfen, vorhatte. Sie hat
das klar zum Ausdruck gebracht in ihrem Schreiben anlässlich der

Weihe des Hochw. Bis. Reinkens an S. H. den Papst Pius IX. Von der

Durchführung von Reformen war damals nicht die Rede; umsoweni-

ger, als die Gründung von Gemeinden ursprünglich sogar nicht vorgesehen

war. - Die Kirche von Utrecht hat diese Gründung immer im
Hinblick auf ihre Folgen für gefährlich gehalten, vor allem in Bezug
auf die Einheit.

Die in Deutschland von den Alt-Katholiken durchgeführten Reformen

stellen folglich für die Kirche von Utrecht keinen verbindlichen
Präcedenzfall iux das Verhältnis zu den schweizerischen Christkatholiken

dar.

118



Sie ist Zuschauer bei der Reformbewegung in der Schweiz, sonst
nichts. Die dort durchgeführten Neuerungen/Reformen, scheinen ihr
sogar, wenigstens zum Teil, nicht vom Stand der Dinge erfordert und
schwerlich mit den Grundsätzen der hl. Kirche vereinbar zu sein.

Das absolut Notwendige in der heutigen Lage der hl. Kirche ist,
nach der Utrechter Kirche, dass den Gläubigen, die die Bestimmungen

der vatikanischen Bischofsvereinigung nicht annehmen, so viel als

möglich geholfen wird, damit ihnen die hl. Sakramente und Tröstungen

der hl. Kirche in Leben und Sterben vermittelt werden. Die grossen

Schwierigkeiten dieses Ziel zu erreichen, sollten den Gläubigen
Anlass sein, sich an das apostolische Wort zu erinnern: Und ob ihr
auch leidet um Gerechtigkeit willen, so seid ihr doch selig.

Das Gefährliche der durchgeführten Reformen ist die Gründung
von Gemeinden.

Das schwer mit den Einrichtungen der hl. Kirche in Einklang zu
Bringende liegt vor allem in:
1. der Synode, und ihren Eigenschaften, und
2. in den Bestimmungen über den Bischof,
3. in den Bestimmungen über die Ehe von Priestern, auch wenn sie ihr
Amt noch ausüben.

Im allgemeinen scheinen kirchliche und politische Angelegenheiten
ungenügend von einander getrennt zu sein.

Ob die Bischofswahl rechtmässig war, kann auf Grund dieser
gedruckten Dokumente nicht entschieden werden.

Aber schon 1887 sollte Dr. Johann Friedrich von Schulte über das

Verhältnis zwischen der holländischen altkatholischen Kirche einerseits

und den altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz
anderseits schreiben: Seit 1875 trat eine gewisse Spannung ein, welche
ihren Grund darin hatte, dass der bedächtigen holländischen Kirche
jede Reform bedenklich schien... Eine nähere Verbindung der drei
Kirchen in Deutschland, Holland und der Schweiz als solcher ist nicht
eingetreten, obwohl es wünschenswert und zweckmässig wäre, dass

dieselben gemeinsame Versammlungen hielten, an denen die 5

Bischöfe, geistliche und weltliche Abgeordnete der Synoden teilzunehmen

hätten. Dies zu bewirken ist Sache der Bischöfe und Synoden,
denen es an's Herz gelegt sein möge. An Stoff würde es nicht fehlen und
für die Selbständigkeit der Einzelkirche keine Gefahr eintreten92.

92 Dr. Joh. Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus. Geschichte seiner

Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung, Giessen 1887,

S.651-652 (Ziffer 227 und 228).

119



Doch, im Laufe der Jahre scheint eine andere Anschauung eingetreten

zu sein, da an dem Kongress zu Krefeld 1884 wieder zwei Pfarrer
aus Holland teilnahmen, der Erzbischof Heykamp aber sein Ausbleiben

warm entschuldigt hatte. «Ohne dass die einen ihre Gefühle den
anderen mitteilten, waren fast gleichzeitig in Holland, Deutschland
und in der Schweiz teils in engeren Kreise, teils in grösseren Versammlungen

mannigfache Stimmen laut, dass die Bischöfe versuchen sollten,

die von ihnen repräsentierten Kirchen in lebendigere Beziehungen
zueinander zu bringen93.

So kam es nach kurzen Vorverhandlungen am 24. September 1889 in
Utrecht zu einer Konferenz, deren Ergebnis eine förmliche Union der
Utrechter Kirche mit den deutschen und schweizerischen Altkatholiken

war94.

IJmuiden F. Smit

93 E.Herzog, Hirtenbriefe II, S.63.
94 J.Visser, F. Smit, P.J.Maan, Onafhankelijk van Rome toch katholiek, 250

jaar oud-katholieke geschiedenis, Hilversum 1973, S.71-75.

120


	Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876

