Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 2

Artikel: Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen
Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876

Autor: Frei, H. A. / Herzog, E. / Heykamp, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre
1876

Redaktionelle Vorbemerkung

Zum besseren Verstdndnis des nachfolgenden Beitrags sei zunéchst
kurz die Problematik beleuchtet, mit der sich derselbe auf Grund erst-
maliger Archiv-Forschung befasst. Dass die Beziehungen zwischen der
bereits seit 1723 von Rom getrennten Kirche von Utrecht und den sich
im Gefolge des ersten Vatikanischen Konzils 1869/1870 konstituieren-
den altkatholischen Kirchen Deutschlands und insbesondere der
Schweiz, die ldngst kaum besser sein kénnten, nicht ohne anfidngliche
Schwierigkeiten sich entwickelten, war nie ein Geheimnis. So konnte
beispielsweise der Biograph des ersten christkatholischen Bischofs der
Schweiz, Walter Herzog, in seinem Buch «Bischof Dr. Eduard Herzog
— Ein Lebensbild» (Laufen 1935) gerade hieriiber ganz offen feststel-
len: «Schon die allerersten Wochen nach der Wahl stellten die Zuver-
sicht des Gewihlten auf eine harte Probe. Nach der Ordnung der Bi-
schofswahl sollte die Konsekration <innerhalb dreier Monate> erfol-
gen. Sofort reiste Herzog nach Bonn zu Bischof Reinkens, der ihm
riet, sich auch mit den hollindischen Bischofen in Beziehung zu set-
zen. Die Verhandlungen fithrten zu nichts, «<da die Holldnder durch
den Gang, den die altkatholische Bewegung in der Schweiz genom-
men hatte, so dngstlich geworden waren, dass sie fiirchteten, die ei-
gene Kirche zu kompromittieren, wenn sie sich fiir die Weihe des Bi-
schofs mitverantwortlich machten>. Sie waren in ihrer stillen Einsam-
keit gegen den lauten Ruf nach Reformen misstrauisch geworden. Da-
gegen war Bischof Reinkens sofort bereit, die Weihe vorzunehmen»
(Ebd. S.84). — Welche Griinde jedoch damals den holldndischen Epi-
skopat der Kirche von Utrecht im einzelnen bewogen, dusserste Vor-
sicht und Zuriickhaltung walten zu lassen, wurde bis heute nie eindeu-
tig festgestellt. Es ist deshalb sehr zu begriissen, dass gerade ein junger
Theologe und Kirchenhistoriker der Kirche von Utrecht es unternom-
men hat, auf Grund authentischer Quellen dieser Frage sorgfiltig
nachzugehen und die Ergebnisse seiner Nachforschungen auch einer
weiteren Offentlichkeit zugénglich zu machen. Es ist iibrigens die Ab-
sicht der Redaktion, weitere Dokumente und Studien zu dieser The-
matik jener Zeit zu publizieren.

65



Dass im {ibrigen dieses Kapitel voriibergehender Spannungen
lingst der Geschichte angehort, belegt auch, was Bischof Dr. Urs Kiiry
in seinem Werk «Die Altkatholische Kirche» (1.Aufl. 1966, 2. Aufl.
1978, S.38) in diesem Zusammenhang schreibt: « Noch wichtiger war,
dass ... der Bischof von Deventer, H. Heykamp, 1873 dem ersten von
den deutschen Altkatholiken gewdhlten Bischof, J. H.Reinkens, in
Rotterdam die Bischofsweihe erteilte und so die deutsche und durch
sie spiter auch die schweizerische und die anderen altkatholischen
Landeskirchen in die apostolische Sukzession der Bischéfe einglie-
derte. Allerdings legte dann in den folgenden Jahren die holldndische
Kirche ihren Schwesterkirchen gegeniiber grossere Zuriickhaltung an
den Tag, da ihr diese in ihrem Reformeifer allzu weit zu gehen schie-
nen. Erst im Jahre 1889 ging die Kirche von Utrecht durch den Ab-
schluss der sog. Utrechter Konvention eine engere Verbindung mit ih-
ren Schwesterkirchen ein, mit denen sie heute in engstem Kontakt und
in regem geistigen Verkehr steht. Ihr historisches Verdienst bleibt es,
dass sie als <Mutterkirche> aller heute bestehenden, der Utrechter
Union angehorenden altkatholischen Kirchen diesen durch die Ver-
mittlung der apostolischen Sukzession den konkret-geschichtlichen
Zusammenhang mit der alten und der ganzen Kirche erhalten hat.»

Dass diese enge Verbindung dann in der Folge sich auch auf die be-
deutend «iltere Schwester» anregend und befruchtend ausgewirkt hat,
wird aus dieser Studie von Drs. Fred Smit ebenfalls ersichtlich.

H.A. Frei

In den Jahren 1875/76 verschirften sich die Meinungsverschieden-
heiten zwischen der altkatholischen Kirche Hollands einerseits und
den altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz ander-
seits. Sehr deutlich trat dies 1876 zutage, als die hollindischen Bi-
schofe meinten, sich nicht an der Weihe Eduard Herzogs zum Bischof
der schweizerischen Kirche beteiligen zu kénnen. Eine Unterredung
zwischen Eduard Herzog und Johannes Heykamp, Erzbischof von
Utrecht, am 7.September 1876 in Utrecht konnte die Schwierigkeiten
nicht ausrdumen.

Welcher Art diese grossen Meinungsverschiedenheiten waren, moge
aus nachstehenden Dokumenten?® hervorgehen.

! Diese Briefe und Dokumente befinden sich im Archiv des Erzbischofs von
Utrecht. Herrn Erzbischof Marinus Kok bin ich zu Dank verpflichtet wegen
seiner Bereitschaft, mir Zugang zu diesem Archiv zu gewéhren.

66



An den hochwiirdigsten Herrn Erzbischof Heykamp von Utrecht?2.
Hochwiirdigster Herr Erzbischof!

Getreu dem von den apostolischen Zeiten her iiberlieferten Gebrau-
che, dass diejenigen, welche zum bischo6flichen Amte berufen sind,
sich gegenseitig als Vorsteher der Einen Herde des Einen guten Hirten
die Hand reichen, mache ich IThnen hiemit die Anzeige, dass ich den
7.Juni 1876 von der Synode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz mit 117 gegen 35 Stimmen zum Bischof erwéhlt worden bin.

Es ist Thnen bekannt, dass sich ein grosser Teil der schweizerischen
Katholiken gegen die Irrlehren des vatikanischen Konzils erhoben
und zur gemeinsamen Abwehr derselben zuerst einen Verein und als-
dann eine formliche Kirchengenossenschaft auf katholischer Grund-
lage gebildet hat.

Unser Synodalrat wird sich nédchstens erlauben, Ihnen unsere Kir-
chenverfassung sowie das Protokoll unserer letzten Synode zuzusen-
den. Nach der vor einigen Monaten vorgenommenen Zihlung umfasst
unsere Kirchengenossenschaft bereits etwa 72000 Seelen, eine Zahl,
die im steten Wachstum begriffen ist.

Herr Bischof Reinkens?, mit dem ich personlich durch die Bande

? Nr.137, E.Herzog am 17.7.1876 an J. Heykamp.

Johannes Heykamp, * 18.6. 1824 zu Utrecht, T 8. 1. 1892 zu Utrecht. Priester-
weihe am 24.6.1849; 1849-1857 Prifekt im Seminar zu Amersfoort; 1857-1875
Pfarrer zu Schiedam. Das Metropolitankapitel von Utrecht wéhlte ihn am
15.12.1874 zum Erzbischof von Utrecht. Nach langem Zogern nahm er die
Wahl an, worauf die Bischofsweihe am 28.4.1875 stattfand.

Er veroffentlichte u.a. «De onfeilbaarheid van de paus», «Een woord van
drie Nederlandse bisschoppen tegen het wereldlijke gezag van de paus», Ut-
recht 1877, «De leer van zijne heiligheid paus Leo XIII rakende het huwelijk
voor het katholieke volk toegelicht door een roomsch-katholiek priester», Arn-
hem [881.

3 Joseph Hubert Reinkens, * 1.3.1821 zu Burtscheid bei Aachen, 1 4.1.1896
zu Bonn.

Er wurde am 3.9. 1848 als ein Spitberufener Priester, 1850 Privatdozent in
Breslau, 1853 ausserordentlicher Professor, 1857 ordentlicher Professor der
Kirchengeschichte daselbst. Als Gegner des Vatikanums stand er neben Dol-
linger im Vordergrund des Kampfes. 1873 wurde er zum Bischof erwéhlt und
von Hermanus Heykamp, Bischof von Deventer, in Rotterdam konsekriert. Als
Bischof hat er sich besonders dem inneren Ausbau der Kirche und der Erzie-
hung des Klerus gewidmet. Durch sein massvolles und zugleich energisches
Verhalten konnte er radikalen Reformwiinschen erfolgreich entgegentreten.
Vgl. Victor Conzemius, Joseph Reinkens (1821-1896), Rheinische Lebensbil-
der, Band 4, Diisseldorf 1970, S.209-233; Urs Kiiry, Die Altkatholische Kir-
che, 2. Auflage 1978, S.502-503.

67



innigster Liebe und Verehrung verbunden bin, wird mir zum Antritt
meines Amtes die bischofliche Weihe erteilen. Ort und Zeit derselben
sind noch nicht bestimmt. Wir werden so frei sein, Ihnen hieriiber in
kurzer Zeit amtlich Mitteilung zu machen.

Aber auch jetzt schon bitte ich Sie, hochwiirdigster Herr Erzbischof,
an dem Konsekrationsakte entweder personlich oder durch einen Ih-
rer Herren Mitbischofe* sich beteiligen zu wollen und dadurch zu be-
kunden, dass IThre Kirche, die seit Jahrhunderten mit so bewunderns-
werter Standhaftigkeit fiir Wahrheit und Recht gekdmpft und gelitten
hat, mit unserer schweizerischen Kirche in katholischer Gemeinschaft
steht.

Gestatten Sie mir schliesslich die Bitte, von dieser vorldufigen An-
zeige auch Thren hochwiirdigsten Herren Suffraganbischofen Mittei-
lung machen zu wollen.

Genehmigen Sie, hochwiirdigster Herr Erzbischof, dem Ausdruck
der ausgezeichneten Hochachtung, mit der ich bin

Thr in Christo ergebenster
Mitdiener

Ed.Herzog>

Pfarrer der katholischen
Gemeinde in Bern,

erwihlter katholischer
Bischof

Bern den 17.Juli 1876

Stempel: Katholische Pfarrgemeinde Bern.

4 Casparus Johannes Rinkel, * 2.5.1826 zu Aalsmeer, 1 2.5.1906 zu Haar-
lem. Priesterweihe am 15.6.1851; 1852-1874 Pfarrer zu Krommenie;
1874-1904 Pfarrer zu Haarlem; Weihe zum Bischof von Haarlem am
11.8.1873.

Cornelis Diependaal, * 26.10.1829 zu Egmond aan Zee, 122.11.1893 zu
Schiedam. Priesterweihe am 7.3.1857; 1860-1875 Pfarrer zu Den Helder;
1875-1893 Pfarrer zu Schiedam; Weihe zum Bischof von Deventer am
17.11: 1875.

5> Eduard Herzog, * 1.8.1841, T 26.3.1924. Er war ein Schiiler von Reusch,
Langen und Hilgers in Bonn und der bedeutendste schweizerische Theologe
der Opposition gegen die vatikanischen Dekrete. Geboren zu Schongau (Kan-
ton Luzern) besuchte er die Kantonsschule in Luzern, wo er im Hause seines
wessenbergisch gesinnten, wissenschaftlich hochgebildeten Onkels, des Stift-
propstes J. B. Leu, eine dusserst feine Geistesbildung erhielt. Nach seinen theo-

68



Utrecht le 2 aolt 1876

a Monseigneur Ed. Herzog
Curé de la Communauté ancienne cathol. a Bern, évéque élu®.

Monseigneur!

Comme je n’ai pas I’habitude d’écrire en langue étrangére, je com-
mence par implorer votre indulgence pour le frangais que je vais vous
mettre sous les yeux.

Plusieurs circonstances ont retardé, malgré moi, la réponse que je
vous dois ensuite de votre honorée lettre du 17 du mois passé. J’en
suis bien faché, Mgr., et je vous prie de ne pas le prendre en mauvaise
part, mais de vouloir agréer encore I’expression de ma reconnaissance
bien vive de ce que vous avez eu la bonté de me communiquer 1’élec-
tion de votre personne a I’épiscopat. J’en ai fait part, selon votre sou-
hait, a mes vénérables collégues les évéques anciens cathol. de Hol-
lande. Je ne saurais vous féliciter, Mgr., du fardeau qui vous a été

logischen Studien in Luzern und Tiibingen wurde er 1867 zum Priester geweiht
und besuchte dann noch zur Vorbereitung auf eine Professur fiir neutestament-
liche Exegese, zu der er in Aussicht genommen war, die Vorlesungen in Bonn,
wo er besonders Reusch personlich ndhertrat. 1868 wurde er als Professor an
das Priesterseminar zu Luzern berufen. Zur Bekdmpfung der Lehre von der
pépstlichen Infallibilitdt gab er mit Suppiger und Helfenstein die «Katholische
Stimme, Organ zur Besprechung religioser Tagesfragen» heraus, von dem
37 Wochennummern erschienen sind. Obschon man von ihm nicht innere Un-
terwerfung unter die vatikanischen Dogmen, sondern nur Stillschweigen ver-
langte, legte er seine Professur nieder. Er schloss sich dem Altkatholizismus
an, der sich zuerst in Deutschland kirchlich organisierte, wihrend er sich in
der Schweiz anfinglich in Protesten leerzulaufen schien. 1872 nahm er eine
Pfarrstelle an der altkatholischen Gemeinde in Krefeld an, doch konnte er im
folgenden Jahre wieder in die Heimat zuriickkehren, da inzwischen auch in
der Schweiz sich Gemeinden gebildet hatten. 1873-1876 betreute er die starke
Gemeinde in Olten als Pfarrer und bekleidete vom folgenden Jahre an dazu
noch die Professur fiir neutestamentliche Exegese an der Katholisch-theologi-
schen Fakultit in Bern. 1876 wurde er von der Synode zu Olten zum Bischof
gewihlt und darauf von Bischof Reinkens in Rheinfelden konsekriert. Als Bi-
schof mit positiv katholischer Tradition wusste er radikale Reformbestrebun-
gen klug und kraftvoll abzuwehren. Seine Hauptbemiihungen waren auf den
inneren Ausbau der Gemeinden und auf die Heranbildung eines tiichtigen
Klerus gerichtet. Vgl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2.Auflage,
S.506-507, mit Literaturverzeichnis; Ernst Gaugler, Eduard Herzog als Bi-
schof und akademischer Lehrer, Rheinfelden (1949).
® Nr.138, J.Heykamp am 2.8.1876 an E.Herzog, Kopie.

69



imposé. Car, s’il y eut jamais lieu de trembler a la vue de la responsa-
bilité terrible qu’impose ’épiscopat, c’est bien dans le temps ou nous
vivons, qui est un temps d’indifférence tant pour les saintes verités de
la foi et de la morale, que pour la vénérable discipline qui sert de rem-
part contre le relichement des mceurs et contre les erreurs qui en sont
la suite inévitable. Mais aussi le Seigneur est-il le méme, heri, hodie et
in saecula. Il pourra vous remplir du méme Esprit dont Il a rempli ses
apotres, ’esprit de sagesse et de charité, de prudence et de force. C’est
ce que je vous souhaite de tout mon cceur, Mgr.: Dominus tecum, et
benedicat introitum tuum et exitum tuum, ut sit Nomen eius benedic-
tum in saecula!

Nous recevrons avec joie les décisions de la derniére Synode, que
vous avez eu la bonté de nous promettre. Quant a la coopération de
I’Eglise de Hollande, comme faisant partie de troupeau de Jésus
Christ, a tout ce qui s’est fait et se fera parmi les anciens catholiques
dans la Suisse, nous vous prions instamment, Mgr., de nous envoyer
aussi les statuts qui font comme le Code des anciens catholiques de la
Suisse, afin que I’Eglise de Hollande puisse juger par la, mieux que
par les communications dans les journaux, de ce que son devoir exi-
gera d’elle dans une affaire de si haute importance.

Je vous prie, Mgr., de vouloir agréer I’expression des sentiments de
haute considération, avec lesquels j’ai 'honneur d’étre

votre tout dévoué serviteur
Jean Heykamp
archev. d’Utr.

Hochwiirdigster hochverehrter Herr!?

Eine Angelegenheit von hochst wichtigster Bedeutung veranlasst
mich, diese Zeilen an Sie zu richten.

Vor wenigen Tagen ndmlich empfing ich ein geehrtes Schreiben von
hochw. Herrn Pf. Herzog, wobei er mir seine Erwidhlung zum Bischofe
der «christkatholischen Kirche» in der Schweiz anzeigt und mich oder
einen der anderen Bischofe unserer hollindischen Kirche zur Beiwoh-
nung seiner bevorstehenden Konsekration einladet. Fiir die freundli-
che Anzeige nun habe ich ihm meinen Dank dargebracht, mich aber
wegen der Teilnahme an der Konsekrationsfeier den Beschluss vorbe-
halten, bis dass die versprochenen Aktenstiicke und nebenbei die Sta-

7 Nr.139, J.Heykamp am 14.8.1876 an J. H. Reinkens, Kopie.

70



tuten der Schweizer Alt-Katholiken eingekommen sein werden. Das
scheint mir durch die Wichtigkeit der Sache jedenfalls dringend gebo-
ten, denn es ist doch nicht zu verkennen, dass die hollindische Kirche
durch die verlangte Assistenz sich mit der «christkatholischen Kirche»
in der Schweiz einverstanden erkldre und damit eine grosse, unter
Umstdnden bedenkliche Verantwortlichkeit auf sich laden wiirde. Dass
wir mit allen denjenigen, welche da in der katholischen Kirche im al-
ten Glauben der Viter treu verharren und, ohne die gesetzten Grenz-
steine zu versetzen, den Weinberg des Herrn vom Schutte reinigen
wollen und nicht einen Neubau anstreben, sondern am Wiederaufbau
der alten Kirche ernstlich Hand ans Werk legen wollen, in der Ge-
meinschaft stehen und auch fernerhin zu stehen wiinschen, dass wir
besonders mit deren hochgeehrten Fiihrern, die sich fiir das Seelenheil
threr Briider willen einer so miihevollen Aufgabe unterziehen, uns
nicht nur innerlich aufs engste verbunden fiihlen, sondern dies auch
dusserlich zu bekunden uns fiir verpflichtet halten, das brauche ich Ih-
nen nicht einmal zu sagen. Sie wissen es ja. Allein wir diirfen dabei —
das werden Sie mir zugestehen miissen — nicht ohne Vorsicht vorge-
hen, sondern miissen zuvor wohl iiberlegen, ob die Sache, an der wir
uns anschliessen wollen, den angegebenen Zielen wirklich zustrebe
und nach menschlichem Ermessen sie zu erreichen geeignet sei, und
nicht vielmehr die Gefahr vorhanden, dass sie von der richtigen Bahn
ablenkend den wahren katholischen Charakter verliere, wobei dann
uns der gerechte Vorwurf treffen wiirde, an der Verteilung des unge-
nidhten Rockes Christi mitgewirkt zu haben.

Und da kann ich Thnen nun nicht verbergen, dass wir in Bezug auf
die Bewegung in der Schweiz seit langem mit Besorgnis erfiillt sind
und ernstliches Bedenken tragen, zu deren Konstituierung so ohne
weiteres beizutragen. Thnen gegeniiber darf ich mich dariiber um so
freier aussprechen, als Sie selbst uns diesbeziiglich Thre Befiirchtung
zu erkennen gegeben. Ich mochte dann von Ihnen, da Sie doch mit
dem Sachverhiiltnis besser bekannt sind und es Ihnen doch auch ge-
wiss nicht gleichgiiltig sein wird, gemeinschaftlich mit uns handeln zu
konnen, in dieser Hinsicht aufgeklidrt und womdoglich beruhigt wer-
den.

Es kommt uns dann vor, Hochw. Herr! dass die Schweizer «Christ-
katholiken» nicht nur dem Namen, sondern auch den Wesen nach von
den deutschen Alt-Katholiken sehr verschieden sind. Hauptsédchlich
von politischen Riicksichten geleitet, scheinen sie, wenigstens was die
Majoritit betrifft, sich nicht so sehr fiir die Rettung der katholischen

71



Wahrheit und die Wiederherstellung der reinen Idee der Kirche zu
ereifern, als wohl darnach zu streben, dass dieselbe dem sogenannten
liberalen Geiste der Zeit angepasst und dazu in moglichst radikaler
Weise reformiert werde. Haben Sie doch auch selbst bei Gelegenheit
der Weihe des Bischofs von Dev.? auf diese bedenkliche Strémung in
der Bewegung hingewiesen und als Thre Meinung angegeben, dass
dort wohl eine Trennung der Parteien eintreten miisste, wobei freilich
noch eine bedeutende Partei von mit den deutschen Alt-Katholiken
Gleichgesinnten iibrig bleiben wiirde. Solch eine Trennung hat sich,
‘glaube ich, nicht verwirklicht; ist aber sonst etwas geschehen, wo-
durch die Besorgnis fiir gefdahrliche Abschweifungen beseitigt sein
mag? Sie werden vielleicht auf die Bischofswahl und auf die Person
des Erwihlten hinweisen, der fiir den richtigen Gang der Sache eine
Biirgschaft bieten. Nun halte ich nach dem, was Sie und die anderen
Freunde von ihm gesagt und der Merkur® von ihm berichtet, den
Hochw. Herrn Herzog allerdings fiir eine sehr achtungswiirdige, tiich-
tige und fiir das Bischofsamt sehr geeignete Person, aber muss mir
dennoch die Frage erlauben, wird er die radikale Partei in den Schran-
ken halten konnen, wird er von den schon gefassten Beschliissen und
den Statuten nicht zu sehr gebunden sein? Haben sich doch die
Schweizer, bevor noch ein Bischof da war, zu einer Synode versam-
melt, und sich als Synode gerierend, u.a. beziiglich der Disziplin, nicht
unbedeutende Beschliisse gefasst. Was hat man von den Beschliissen
solcher Versammlung, die man schwerlich eine Synode nennen kann,
zu denken, und steht es nicht zu befiirchten, dass sie dem Bischofe
iiber den Kopf wachsen und sich iiber ihn hinwegsetzen werde? Zu-
mal da man in den Statuten bestimmt hat: der Bischof sei nicht per se
Vorsitzender der Synode. Oder ist vielleicht jener Artikel, wovon Sie
bei meiner Weihe !’ sagten, dass Sie, falls er nicht gestrichen wiirde,
den Schweizern keinen Bischof wiirden weihen, schon zuriickgenom-
men?

8 Die Bischofsweihe Cornelis Diependaals fand am 17.11.1875 statt in der
Kirche S.Laurentius und Maria Magdalena («de Oppert» genannt) zu Rotter-
dam. Bischof Reinkens war an der Weihe mitbeteiligt.

* Deutscher Merkur, Organ fiir die katholische Reformbewegung, 1876,
24.6.1876, S.229-230; 1.7.1876, S.235-236.

10 Johannes Heykamp wurde am 28.4. 1875 zu Utrecht durch Casparus Jo-
hannes Rinkel, den Bischof von Haarlem, zum Bischof geweiht. Mitkonsekra-
tor war Bischof Reinkens.

72



Ferner ist noch unsere Besorgnis erregt durch eine Ausserung in der
offentlichen Wahlversammlung, wobei, ohne Widerspruch hervor zu
rufen, erklart wurde, die Handlung, zu der man schreite, sei der Bruch,
ja der unwiderrufliche Bruch mit Rom''. Damit ist man doch unbedingt
zu weit gegangen. Was soll eigentlich der Ausdruck bedeuten? Es be-
sagt doch mehr als die Unterbrechung der Gemeinschaft mit dem zur
Zeit der Héresie verfallenen Papste!'?. Wird damit auch etwa eine
Leugnung des Primates ausgesprochen? Wiirden die Schweizer wohl
gesonnen sein, sich auf den Notstand zu beschrianken? Das wire doch
allerdings wohl der einzig richtige Begriff, woran sie sich bei der Kon-
stituierung ihrer Kirche zu halten haben, wenn sie nicht zu einer Sekte
verfallen und eine Sonderkirche bilden wollen.

Das sind also im allgemeinen die Bedenken, die ich hinsichtlich der
Schweizer-Alt-Katholiken Ihnen vor Augen zu stellen mir erlaube mit
der Bitte, mich dariiber giitigst Ihre Ansicht mitteilen und mich auf-
kldren zu wollen.

Inzwischen bitte ich Sie den freundlichsten Gruss und den Aus-
druck voller Hochachtung entgegen zu nehmen.

Ihres ganz ergebenen
in Christo

Johann Heykamp
Erzbisch. v. Utr.

Utrecht 14. August 1876

" Landamman Albert Brosi aus Solothurn erdffnete als Prisident der Syn-
ode am 7.Juni 1876 die Synode mit einer kurzen Ansprache iiber die Bedeu-
tung der Bischofswahl. Wenn die Wahl vorgenommen sein sollte, bedeute das
«den Bruch mit Rom, der offen und unwiderruflich vollzogen werden muss».
Vgl. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kir-
che der Schweiz, Solothurn 1910, I1. Band, S.464.

2 Erst bei der Einfiihrung der Muttersprache als liturgische Sprache der
holldndischen altkatholischen Kirche im Jahre 1909 wurde die namentliche
Erwidhnung des Papstes im ersten Kanongebet ausgelassen.

Im bischéflichen Hirtenbrief zur Einfithrung des neuen Messbuches wurde
u.a. gesagt, dass der geiibte Brauch nicht gedndert worden wiire, wenn nicht
eine schwerwiegende Erwidgung dazu veranlasst hitte. Die Erwdgung war fol-
gende: In diesem Gebet werde dem Papst in diesem Zusammenhang eine Ei-
genschaft zuerkannt, auf die er unwiderspriichlich heutzutage keinen An-
spruch mehr erheben konne. Der Wortlaut war eben folgender: «samt deinem
Diener, unserm Papste N. und unserm Bischof N. und allen Rechtgldubigen
und Bekennern des katholischen und apostolischen Glaubens». Die Bischofe

73



Bonn, 15. August 1876
Hochwiirdigster, Hochverehrter Herr und Freund!!?

Herzlichen Dank fiir den freundlichen Brief vom gestrigen Tage.
Die Angelegenheit, welche Sie zur Sprache bringen, beschiftigt auch
mich ernstlich. Von vorne herein bemerke ich aber, dass bis heute hier
ebensowenig die offizielle Eingabe angelangt ist wie bei Ihnen. Auch
mir hat erst der erwahlte Bischof, Herr Herzog, geschrieben, das amtli- '
che Schreiben des Synodalrats vorlaufig nur angekiindigt. Ehe die of-
fiziellen Mitteilungen erfolgt sind, lésst sich Entscheidenes nicht sa-
gen. Indem ich mir also vorbehalte, mit Thnen auf amtlicher Grund-
lage die Sache noch zu erwigen, will ich doch vertraulich schon auf
die angeregten Punkte eingehen, d.h. meine persénliche Meinung dar-
iiber dussern.

Wenn die Schweizer von dem «unwiderruflichen Bruch mit Rom»
reden, so denken sie nur an den internationalen Universal-Episkopat
als Mittel politischer Universal-Herrschaft. Damit haben wir alle ge-
brochen. Spricht man mit den eifrigsten Gegnern dieses Primates von
dem in der Bibel und in der alten Kirche grundgelegten Primate, wel-
cher die Einheit des Geistes représentieren soll, nicht die durch einen
Despoten bewirkte &dusserliche Einerleiheit, so haben sie dagegen
nichts einzuwenden. Aller Eifer gegen den Primat richtet sich gegen
den faktischen. Mir scheint, so lange nicht eine Synode iiber diesen
Punkt zu einer dogmatischen Entscheidung schreitet, solle man die
Reden einzelner auf sich beruhen lassen und die Frage als eine prak-
tisch jetzt vollig unfruchtbare bei Seite lassen.

Die Schweizer haben geglaubt, die Form zu wahren, indem sie die
eigentliche Synode coram electo konstituierten, was eine Konzession
an die konservative Partei war, indem die radikalere vorher in literari-
schen Streite behauptet hatte, die Synode sei perfekt ohne den Bi-

erkldrten, dass der Papst, besonders in den Jahren 1854 und 1870, unleugbare
Irrtimer zu Wahrheiten des katholischen Glaubens proklamiert und die Glau-
bigen bei Verlust der Seligkeit dazu verpflichtet habe, sie als solche anzuneh-
men. Der Papst konnte also nicht mehr in einem Atemzug genannt werden mit
den Rechtgldubigen und Bekennern des katholischen und apostolischen Glau-
bens, ohne der Wahrheit und Aufrichtigkeit Gewalt anzutun. Deshalb hielten
sich die Bischofe fiir berechtigt und verpflichtet, die Erwidhnung des Papstes
am angefiihrten Ort fallen zu lassen und zwar solange dieser bei seinen Irrtii-
mern beharrte. '
13 Nr. 140, J. H.Reinkens am 15.8.1876 an J. Heykamp.

74



schof. Diese Behauptung nahm sie zuriick, indem sie zugab, dass zur
Debatte tiber Reformen wenigstens ein Electus da sein miisse.

Was ich frither vermutete, dass eine Spaltung eintreten werde, ist
nicht geschehen, der bessere, konservative, d.h. auf katholischem Bo-
den verharrende Teil hat mit grosser Majoritdt obgesiegt und der radi-
kale hat sich untergeordnet.

Der §, wonach der Bischof nicht der geborene Vorsitzende der Syn-
ode sein soll, sondern als solcher nur wihlbar sei, ist allerdings nicht
beseitigt, auch nicht diskutiert worden, kann aber auf jeder Synode ge-
dndert werden.

Die Sache steht nun so. Bereits sind 73000 Seelen der christkath. (=
altkath.) Gemeinschaft in der Schweiz beigetreten. Diese wollen ka-
tholisch bleiben, weshalb sie auch die Episkopalverfassung beibehal-
ten und die Konsekration ihres Bischofs erbitten. Hindern wir nun das
Zustandekommen der Episkopalverfassung durch die Verweigerung
der Konsekration, so werden die 73 000 nicht der Einheit der Kirche
bewahrt sondern sie werden zu einer vereinzelten Sekte, die in sich
abermals gespalten wird. Kénnen wir daher die Uberzeugung festhal-
ten, dass zur Stunde das Wesen der Kath. Kirche von den Schweizern
nicht verletzt sei, so erscheint die Gewidhrung der Konsekration eine
geringere Verantwortung in sich zu tragen als die Verweigerung. Per-
sonlich bin ich der Ansicht, dass mit der Konsekration Herzog’s den
unkatholischen Elementen ein Damm vorgeschoben sein wird. Die
Schweizer sind im Leben viel loyaler als im Reden. Die Autoritét eines
Bischofs wird die Bewegung in geordneten Bahnen halten. Mit der
Konsekration iibernehmen wir keineswegs die Verantwortung fiir alles
das, was in Zukunft etwa geschehen konnte. Ich denke auch daran,
wie gross oft die Differenzen in der alten Kirche zwischen den natio-
nalen Bistumsverbinden waren, ohne dass dadurch die Kirchenge-
meinschaft gestdrt worden wire.

Doch, wie gesagt, wir wollen erst die amtlichen Eingaben der
Schweizer abwarten.

Genehmigen Sie den Ausdruck meiner ausgezeichnetsten Hochach-
tung, mit welcher ich Sie freundlich griisse, indem ich bleibe,

Monseigneur,
Ihr treu ergebener
Joseph Reinkens.

75



Bonn, 2. September 1876

Hochwiirdigster Herr Erzbischof!!*
Hochverehrter Herr und Freund!

Die amtliche Eingabe des Schweizer Synodalrates ist heute hier ein-
getroffen. In Solothurn hat die Verweigerung der Kathedrale fiir den
Akt der Konsekration das Interesse des Volkes fiir die Altkatholiken
gesteigert, so dass in der genannten Bischofsstadt eine neue, grosse
Gemeinde in Bildung begriffen ist!’>. Man will aus dieser giinstigen
Stimmung, die in der ganzen Schweiz weithin Widerhall findet, Nut-
zen fiir die Sache der Wahrheit und Gerechtigkeit so viel als moglich
ziehen und deshalb die Konsekration und Inthronisation (einfach ge-
sagt: Einfiihrung in’s Amt) beschleunigen. Sobald die bischéfliche
Verfassung in dem wirklichen Bischofe zur vollendeten Tatsache ge-
worden, der Bischof Herzog Jurisdiktion iibt und funktioniert, erwar-
tet man weitere bedeutende Erfolge. Daher bin ich nun dringend er-
sucht worden, die Konsekration des Electus hier in Bonn schon am
10tem September (morgen iiber 8 Tage) zu vollziehen, damit am 17t?,
d.i. am allgemeinen Bettage in der Schweiz, zu Bern die feierliche Ein-
fiihrung in’s Amt in Gegenwart der Regierungsbehorden stattfinden
kénne, wobel man ebenfalls meine Anwesenheit fiir erwiinscht hilt.
Da ich nun am 22'" in Breslau sein soll, so bin ich geneigt, auf die
Bitte der Schweizer hinsichtlich der Zeit und des Ortes einzugehen.

Ich erlaube mir daher, Monseigneur, an Sie die ergebene Bitte zu
richten, mir so bald als méglich giitigst mitzuteilen, ob es mir in mei-
nem Briefe vom 15%" Aug. gelungen ist, [hre Bedenken gegen die Vor-
nahme der Konsekration des Herrn Ed. Herzog zu heben, und wenn
dies der Fall, was mich sehr freuen wiirde, ob Sie dann oder einer der
beiden anderen Herren Bischofe der Einladung zur Assistenz folgen
werden.

Herr von Schulte!® hilt eine Synode coram electo fiir legitime. Er

4 Nr. 141, J.H.Reinkens am 2.9.1876 an J. Heykamp.

15 Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kir-
che der Schweiz, 11. Band, S.462-463.

t¢ Johann Friedrich von Schulte, * 23.4.1827 zu Winterberg (Westfalen),
T19.12.1914 zu Meran. War der grosse Kirchenrechtler, der aus seinem Spe-
zialbereiche die altkatholische Opposition gegen die Vatikanischen Dogmen
wissenschaftlich untermauerte. Studierte Jura, 1854 ausserordentlicher Profes-
sor, 1855 ordentlicher Professor in Prag, 1856 daneben Konsistorial- und Ehe-
gerichtsrat, 1868 erblich geadelt, 1872 Professor und geheimer Justizrat in

76



theilte mir mit, Herr v.Dollinger!” sei vor der Bischofswahl in
Deutschland sogar der Ansicht gewesen, dass die deutschen Altkatho-
liken wie sede vacante (damals) eine Synode halten kénnten.

Mit der ausgezeichnetsten Hochachtung,

Monseigneur,
Ihr herzlich ergebener
Joseph Reinkens.

P.S. Ich bitte, den Eindruck zu erwiégen, den eine gemeinsame Ak-
tion der altkatholischen Kirchen dreier Nationen auf die romische
Kurie machen muss und auf das Volk. D.C.

Bonn, seit 1906 im Ruhestand. Als die Absicht der Dogmatisierung der Lehre
von der pédpstlichen Unfehlbarkeit bekannt wurde, trat er sofort mit seinem
ganzen Feuereifer auf die Seite der Opposition und blieb mit der gleichen Be-
geisterung bis zum Ende seines Lebens in der altkatholischen Bewegung titig.
Er leitete die Kongresse von 1871-1876, verfasste die Synodal- und Gemeinde-
ordnung der Altkatholischen Kirche Deutschlands, war 1872 Vorsitzender der
Kommission fiir die Wahl eines Bischofs und seit der Begriindung der altka-
tholischen Synodalrepriasentanz (1874) nebst dem Bischof ihr Vorsitzender.
1874-1879 war er nationalliberaler Reichtagsabgeordneter.

Vegl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S.498-499; Amtliches
Altkatholisches Kirchenblatt, Bonn 1915, Nr.14, Johann Friedrich von
Schulte.

7 Tgnaz von Déllinger, * 28.2.1799 zu Bamberg, T 10.1.1890 zu Miinchen.
Zweifellos der grosste katholische Kirchenhistoriker des 19.Jahrhunderts. Er
ist der geistige Vater des Altkatholizismus, und zwar nicht nur als Bannertriager
im Kampfe gegen die vatikanischen Dogmen, sondern auch als geistiger Weg-
weiser, der dem Altkatholizismus seherisch Richtung und Ziel gewiesen hat.
Studierte in Wiirzburg und Bamberg, 1822 zum Priester geweiht. 1826 wurde er
ausserordentlicher, 1827 ordentlicher Professor an der neugegriindeten Uni-
versitdt Miinchen. Neben Kirchengeschichte und Kirchenrecht dozierte er
noch neutestamentliche Exegese und Religionsphilosophie. 1847 Stiftsprobst
an St.Cajetan in Miinchen, verlor er im gleichen Jahre bis 1850 seinen Lehr-
stuhl an der Universitit, weil er als Abgeordneter der Hochschule im Landtage
sich iiber die Verhiltnisse am Hofe Ludwigs I. unliebsame Kritiken erlaubt
hatte. 1848—1849 spielte er als Katholikenfiihrer im Frankfurter Parlament eine
hervorragende Rolle. Er lehnte die Trennung von Staat und Kirche ab und
forderte fiir die Kirchen Freiheit und Autonomie in allen innerkirchlichen An-
gelegenheiten. Seit 1848 aber stellte er die Forderung nach einer von einem
deutschen Primas in Verbindung mit Synoden geleiteten Nationalkirche auf,
um der zunehmenden Verultramontanisierung der Kirche einen Riegel zu
schieben. Damit wurde er fiir den Ultramontanismus anriichig und seine bis-
herige Rolle als Berater des deutschen Episkopates war nunmehr ausgespielt.
Nach seinem Traditionsbegriff (quod semper, ubique, ab omnibus...) geriet er

77



Hochwiirdigster Herr Erzbischof!®

Bezugnehmend auf ein Schreiben, welches unser erwihlter Bischof
Hr. Eduard Herzog unterm 17.Juli 1876 an Sie gerichtet hat, zeigen
wir Thnen hiermit offiziell an, dass die durch unsere Synode vom 7. &
8.Juni in Olten vorgenommene Bischofswahl genau nach den Bestim-
mungen des beigelegten Reglementes vor sich ging, dass Hr.
Prof. Eduard Herzog an der Universitdt Bern mit sehr grosser Mehr-
heit gewédhlt wurde & dass derselbe die auf ihn gefallene Wahl ange-
nommen hat.

Wir haben Herrn Bischof Dr.Joseph Hubertus Reinkens in Bonn er-
sucht, unserem erwéihlten Bischofe die Weihe zu erteilen. Dieselbe
wird am 10. September in Bonn stattfinden.

Wir nehmen uns nun die Freiheit Sie zu bitten auch Ihrerseits, ent-
weder persdnlich oder durch einen Ihrer Suffraganbischéfe an diesem
fir die Entwicklung unserer kirchlichen Verhiltnisse so bedeutungs-
vollen Akte teilnehmen zu wollen.

Wir fithlen uns zu dieser Bitte nicht bloss durch den Umstand ver-
anlasst, dass nach gewohnlichem katholischem Gebrauche drei Bi-
schofe an einer bischoéflichen Konsekration sich zu beteiligen haben,
sondern vorziiglich durch die Ehrfurcht vor der altkatholischen Kir-

auch in Gegensatz zu der theologischen Lehrmeinung von der persénlichen In-
fallibilitdt des Papstes und nach seiner kirchenpolitischen Einstellung in Wi-
derspruch zum Syllabus von 1864 und zu den Forderungen der Ultramontanen
von der Notwendigkeit einer weltlichen Herrschaft des Papstes, die diesen wie
ein Dogma galt. Als vollends der wahre Zweck der Berufung des Vatikanums
bekannt wurde, fithrte Dollinger den schérfsten geistigen Kampf gegen Rom.
Als nun die neuen Dogmen promulgiert wurden, verweigerte Déllinger um der
Wahrhaftigkeit willen seine dussere Zustimmung und musste die grosse Ex-
kommunikation iiber sich ergehen lassen. Da er diese Strafe als ungerecht
empfand, fithlte sich Dollinger nach wie vor als Katholik. Aber er zog doch die
Konsequenz aus der neuen Lage, indem er nie wieder zelebrierte oder sich
sonst priesterlich betétigte. An der Konstituierung der Altkatholischen Kirche
nahm er lebhaften Anteil und bekannte sich aus voller Uberzeugung zu ihr,
aber er war mit manchen ihm zu radikal erscheinenden Reformen, wie der Ab-
schaffung des Zwangszdlibates der Priester, nicht einverstanden. Er setzte sich
besonders fiir die seit Leibniz-Bossuet in Vergessenheit geratenen Unionsbe-
strebungen zunéchst der auf dem Boden der katholischen Tradition stehenden
romfreien katholischen Kirchen ein. Er leitete die Bonner Unionskonferenzen
von 1874 und 1875.
Vgl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S.492-495.
'® Nr. 135, Dr. Augustin Keller am 3.9.1876 an J. Heykamp.

78



che Hollands, die so lange & mit solcher Treue gegen die katholischen
Prinzipien die unberechtigten Zumutungen des romischen Bischofs
zuriickgewiesen hat, & die wir deshalb gerne durch die Bande des
Glaubens & der Liebe mit unserer schweizerischen christkatholischen
Nationalkirche schwesterlich verbunden sdhen.

IThrem Wunsche geméss iibersenden wir IThnen bei diesem Anlasse
einige Exemplare unserer Verfassung, unser Geschiftsreglement sowie
die Beschliisse unserer ersten Synode, welchen auch diejenigen der
zweiten Synode nachfolgen werden, sobald deren Druck vollendet ist.

Genehmigen Sie, Hochwiirdigster Herr Erzbischof, bei diesem An-
lasse die ehrerbietige Versicherung unserer vollkommensten Hochach-
tung!

Im Namen & Auftrage

des Synodalrates

der Christkatholischen

Kirche der Schweiz,

Der Prisident:

Dr. Augustin Keller '
Aarau am 3. Sept. 1876.

Utrecht le 5 Sept. 1876
Monseigneur!?°

En vous remerciant beaucoup des deux lettres?!, que vous avez eu la
bonté de m’écrire je vous prie, Mgr., de ne pas prendre en mauvaise
part le retard de ma réponse. Il ne m’a pas été possible de vous
'adresser plus tot. Aussitét que jeus regu votre honorée lettre du
2 Sept passé, je suis parti pour avoir un entretien avec Mess'™ les évé-
ques de Haarlem et de Deventer, puisque I’affaire dont il s’agit n’est
pas mon affaire 4 moi seul, mais celle de notre Eglise.

9 Augustin Keller (1805-1883), Landammann, freisinniger aargauischer
Politiker, starker Kulturkdmpfer, hervorragender Fiihrer des schweizerischen
Altkatholizismus. Keller ist, gleich anderen, die in der Vorgeschichte und Ge-
schichte der christkatholischen Gemeinde Luzern ihren Platz haben, vom gei-
stigen Leben der Sailer- und Pestalozzi-Schiiler innerlich erfasst worden. Er-
ster Synodalratsprisident der christkatholischen Kirche der Schweiz. Er ist es
gerade gewesen, der Eduard Herzog aus tiefster Verehrung zur Annahme des
Bischofsamtes bewegte.

20 Nr.142, J.Heykamp am 5.9.1876 an J. H. Reinkens.

2l NI1. vom 15.8. und 2.9.1876.

79



Mgr. Herzog nous ayant promis de nous envoyer les actes et décrets
de la derniére Synode des anciens catholiques de la Suisse, je lui ai ré-
pondu que nous les recevrions avec joie, mais que nous le prions ins-
tamment de nous envoyer aussi les statuts qui font comme le Code des
anciens catholiques de ce pays-1a, afin que I’Eglise de Hollande pt
juger par la, mieux que d’aprés les communications dans les journaux,
de ce que son devoir exigerait d’elle dans une si importante affaire.
Comme nous attendons toujours encore ces documents, vous pourrez
juger vous-méme, Mgr., de la surprise nous a di causer la nouvelle
dans votre lettre, que le sacre de Mgr Herzog aura lieu dans peu de
jours. Mess™ de Haarlem et de Deventer sont comme moi d’avis, que
nous ne saurions prendre une décision sans posséder les documents
qui seuls pourront nous fournir un fondement solide pour y fixer no-
tre jugement sur une affaire d’une haute importance.

Vous m’aviez écrit, Mgr., «Ehe die offiziellen Mittheilungen erfolgt
sind, lasst sich Entscheidenes nicht sagen.» Ceci m’affermi dans mon
opinion, que vous aussi, Mgr., attendiez les documents nécessaires
pour entrer en conférence avec nous sur ce que nous aurions a faire.

Je suis bien faché, Mgr., de ne pouvoir vous assurer que nos diffi-
cultés ont été pleinement levées par votre honorée lettre du 15 Aoft,
dont je vous remercie cependant bien sincérement. «Der §», m’écri-
viez-vous, «wonach der Bischof nicht der geborene Vorsitzende der
Synode sein soll, ... kann auf jeder Synode gedndert werden.» Mais
que sera-ce, Monseigneur, au cas qu’il ne soit point changé? ... Aussi
m’écriviez-vous: «Wenn die Schweizer von dem <unwiderruflichen
Bruch mit Rom» reden, so denken sie nur an den internationalen Uni-
versal-Episkopat als Mittel politischer Universal-Herrschaft.» Mais,
Mgr., 'expression «Bruch mit Rom», sans définition quelconque, n’a-
t-elle pas une plus grande portée pour la plupart des Catholiques?
L’Universal-Episcopat, disent-ils, n’est pas Rome, n’est pas I’Eglise de
Rome ni le Siége Apostolique.

Vous croyez bien, Mgr., que ce serait un grand sujet de joie pour
I’Eglise de Hollande, que de pouvoir prendre part et coopérer avec les
anciens-catholiques d’Allemagne au sacre d'un évéque pour les
Suisses, comme, au contraire, elle le regretterait beaucoup si son ab-
sence ou abstinence serait regardée comme une marque de division ou
d’une certaine rupture entre vous et nous. C’est pourquoi nous nous
permettions de vous demander: le sacre de Mgr. Herzog pourrait-il
étre différé jusqu’a ce que nous ayons pu conférer avec vous, ayant
pour base les documents officiels que nous attendons?

80



Pour ne pas retarder encore plus 'expédition de cette lettre, je vais y
mettre fin en vous saluant cordialement, Mgr., aussi de la part des évé-
ques de Haarlem et de Deventer, et en vous priant d’agréer ’expres-
sion des sentiments de respect et d’affection avec lesquels j’ai ’hon-
neur d’étre,

Monseigneur,
Votre tout dévoué
J.Heykamp.

a Monseigneur
J.H.Reinkens,
évéque cathol. a Bonn.
Bonn, 6.Sept. 1876
Hochverehrter Herr Erzbischof!??

Auf Thren freundlichen Brief von gestern beehre ich mich Folgen-
des zu erwidern. Ich habe in meinem Schreiben vom 2! Sept. voraus-
setzen miissen, weil die Schweizer mir es schrieben, dass Sie zugleich
mit mir die Akten erhalten hitten. Da ich nun fand, dass die vorge-
legte Verfassung mit der unsrigen, abgesehen von dem Vorsitz der
Synode, wesentlich iibereinstimme, so glaubte ich in meinem Briefe
mich kurz fassen zu diirfen, zumal da die deutsche Synodal-Représen-
tanz zu Protokoll erkldrt hatte, dass gegen die Konsekration des er-
wihlten Bischofs Herzog prinzipielle Bedenken nicht vorhanden
seien. Ich habe die schweizerische Verfassung in zwei Exemplaren.
Fir den Fall, dass Sie auch jetzt noch keines erhalten haben sollten,
sende ich Thnen das beifolgende Exemplar. Fiir die Ausserung eines
Einzelnen, und sei er auch der Vorsitzende in einem Provernium (sic!),
ich meine fiir die Ausserung des Herrn Brosi? iiber den Bruch mit
Rom, wie immer er sie gemeint haben mag, kann ich das ganze nicht

* Nr.143, J.H.Reinkens am 6.9.1876 an J. Heykamp.

** Albert Brosi, *7.4.1836 zu Miimliswil, ¥ 8.4.1911 zu Olten, Rechtsan-
walt, Regierungsrat, Nationalrat und Stdnderat, ein Cousin von Walter Munzi-
ger. Er war einer jener liberalen katholischen Politiker, die sich am Kultur-
kampf beteiligten und sich spiter zur christkatholischen Kirche bekannten. Er
prasidierte die ersten drei Nationalsynoden der Christkatholischen Kirche und
leitete in dieser Eigenschaft auch 1876 die Wahl des ersten Bischofs, Eduard
Herzog. Vgl. Christkatholisch, Die Christkatholische Kirche der Schweiz in
Geschichte und Gegenwart. Schriftleitung: Wilhelm Fliickiger und Carlo Jen-
zer, Solothurn 1978, S.48-49.

81



verantwortlich machen. An der Spitze der Beschliisse der Schweizer
Synode steht die Anerkenntnis der 7 ersten allgemeinen Konzilien in
der ungeteilten Kirche. Wenn es nun darin heisst, Christus sei allein
«der Herr» der Kirche, so schliesst das den Primat des romischen un-
ter den damals anerkannten apostolischen Stithlen nicht aus.

Ich mochte noch einmal wiederholen, dass ich es fiir sicherer halte,
die Verantwortung fiir die Gewédhrung als fiir die Verweigerung der
Konsekration zu iibernehmen. Am Sonntag wird dieselbe nun jeden-
falls noch nicht stattfinden, wahrscheinlich aber in der nichsten Wo-
che. Ich werde Thnen noch Mitteilung machen, sehe aber auch einer
ferneren freundlichen Antwort Threrseits entgegen.

Genehmigen Sie, Monseigneur, den erneuerten Ausdruck der Hoch-
achtung und Verehrung, womit ich die Ehre habe zu verharren,

Ihr treu ergebener
Joseph H. Reinkens.

P.S. Herr Bischof Herzog ist angekommen, um mich zu bitten, die
Konsekration in der Schweiz vorzunehmen, und dann sich nach Ut-
recht zu begeben, um sich Thnen vorzustellen. Er kann am besten Thre
Bedenken miindlich heben. Diesen Brief wird er die Giite haben, per-
sonlich Thnen zu iiberrreichen. D.C.

Am 7.September 1876 kam Eduard Herzog nach Utrecht. Er wurde
von Erzbischof Heykamp gastlich empfangen. Einer stundenlangen
Unterredung folgte aber nur die Erkldrung des Erzbischofs, dass die
holldndischen Bischéfe sich nicht an der Bischofsweihe Herzogs betei-
ligen kénnten. Herzog konnte die Bedenken des Erzbischofs, sich an
der Bischofsweihe mitzubeteiligen, einigermassen verstehen, die sich
hauptsdchlich auf die noch ungeldsten Fragen der kirchlichen Organi-
sation bezogen 2%,

Auszug aus dem Protokoll der II. Session der National-Synode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Sitzungen von 7. und 8.Juni
1876, gehalten in der Pfarrkirche in Olten .

¢ E.Herzog, Die Utrechter Kirche und der Altkatholizismus, Internationale
Kirchliche Zeitschrift (IKZ), 1923, S.29.

25 Nr. 134, Auszug aus dem Protokoll der II.Session der National-Synode
der Christkatholischen Kirche der Schweiz, 7. und 8. Juni 1876.

Dieser Auszug aus dem Protokoll wurde an dieser Stelle eingereiht, weil
Erzbischof Heykamp denselben zu diesem Zeitpunkt zugestellt erhielt.

82



I Sitzung
(vom 7.Juni 1876)

Pridsidium, Hr. Landammann A. Brosi aus Solothurn.
Sekretire: I. Hr. W.Gassmann, Redaktor von Biel.
1. Hr. F. A. Stocker, Redaktor & Grossrat von Basel.
Stimmenzéhler: 1. Hr. A. Gavard von Carouge.
II. A. Favrot, Professor in Bern.
Ubersetzer: I. Hr. J. L. Bertrand, Professor in Carouge.
II. Hr. A. Favrot, Professor in Bern.
Suppleanten
der Ubersetzer: 1. Hr. Alexander Halbeisen, Gerichtsschreiber in
Laufen.
I1. Hr. Rud. Philippi, Grossrat in Basel.
Anwesend sind 162 Mitglieder der Synode, ndmlich 108 Laien und
54 Geistliche.
Nach der Konstituierung der Synode und Erledigung verschiedener
untergeordneter Gegenstdnde wird geschritten zur

Wahl des Bischofs

Unter genauer Befolgung der Vorschriften, welche durch die «Ord-
nung der Bischofswahl in der christkatholischen Kirche der Schweiz»
vom 14.Juli 1875 aufgestellt sind, wird mit 117 von 158 abgegebenen
Stimmen zum ersten Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz gewidhlt Herr Eduard Herzog, Pfarrer in Bern. Auf Anfrage
des Prasidiums erkldrt der Gewihlte unter Verdankung des gewéhrten
Vertrauens, dass er aus verschiedenen Griinden die Wahl nicht anneh-
men kdnne.

Auf Antrag des Herrn Synodalprédsidenten Hr. A.Keller wird dem
Gewdhlten die verfassungsmaissige 24 stiindige Bedenkfrist gewéhrt,
die derselbe annimmt.

I1. Sitzung
(vom 8.Juni 1876)

Bureau wie den 7.Juni.

I. Auf Einladung des Prisidiums, sich iiber die Annahme der Wahl
definitiv auszusprechen, gibt Hr. Pfarrer Herzog in motivierter An-
sprache an die Versammlung die Erkldrung ab, dass er die Wahl an-

83



nehine, worauf derselbe vom Présidium als erster Bischof der christka-
tholischen Kirche der Schweiz proklamiert wird>2 .

II. Antrag des Synodalrates betr. die Unionsbestrebungen in
Deutschland. Auf Antrag einer gestern zur Vorberatung dieses Gegen-
standes aufgestellten Kommission und des Synodal-Rates wird be-
schlossen:

Die National-Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz er-
klart:

Sie begriisst die Bestrebungen der altkatholischen Kirche in
Deutschland, eine Einigung mit den protestantischen, griechischen
und anglikanischen Kirchen herbeizufiihren, als ein grosses, bereits
vom Stifter der christlichen Religion vorausgesagtes, mithin im Willen
der gottlichen Vorsehung gelegenes Werk und wird nach Kriften fiir
dessen Forderung und Vollendung ebenfalls einstehen 26.

Sie anerkennt, um diese Einigung praktisch und in Ubereinstim-
mung mit den Prinzipien der ungeteilten Kirche zu fordern, als einzi-
gen Herrn der Kirche nur Jesus Christus, unter dem sie sich in Verbin-
dung mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat autonom regiert,
als 6kumenische d.h. allgemeine Konzilien nur jene sieben, und auch
diese nur in ihrem unverfilschten Texte, welche als solche von der un-
geteilten Kirche des Morgen- und Abendlandes angenommen sind, als
katholische Moral nur die Moral des Evangeliums, wie sie nach dem
allgemeinen, bestdndigen und einstimmigen Zeugnis der christlichen
Einzelkirchen aufgefasst wird, und als katholische Disziplin und Li-
turgie nur die Disziplin und Liturgie, wie sie allgemein in der ungeteil-
ten Kirche gefeiert werden.

Der Synodalrat ist beauftragt, diese Erklarung der Synodal-Repri-
sentanz der altkatholischen Kirche Deutschlands fiir sich und zu wei-
teren Handen zur Kenntnis zu bringen.

22 Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, 1. Band, S.466-467, Walter Herzog: Bischof Dr. Eduard
Herzog, Ein Lebensbild, Laufen 1935, S.82-84.

¢ Vgl. Berichte iiber die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875,
herausgegeben von Dr. Heinrich Reusch und erschienen in Bonn.

84



I11.Reformbeschliisse

Es werden folgende Beschliisse gefasst:

A. Landessprache und Kultuskleidung

1) Die Synode anerkennt, dass auch bei der Feier der Messe die
Verwendung der Landessprache zuléssig ist und dem christlichen Al-
tertum entspricht, und gestattet dafiir, dort wo es gewiinscht wird, die
Ubersetzung der Messgebete und Messgesidnge in die Landessprache.

2) Sie beauftragt im fernern eine Kommission mit der Herausgabe
eines Rituales und Missales in deutscher und franzosischer Sprache.
Dieselbe Kommission hat beziiglich der damit zusammenhingenden
Kultusreformen der ndchsten Synode entsprechende Antrége zu unter-
breiten.

3) Die Synode empfiehlt einstweilen bei kirchlichen Funktionen die
einfachsten und wiirdigsten Formen zu wéhlen.

B. Busssakrament

1) Die erst im Jahr 1216 von der abendldndischen zweiten Lateran-
synode eingefiithrte Verpflichtung wenigstens einmal im Jahre zu
beichten, wird nicht als verbindlich anerkannt.

2) Jeder hat nach gewissenhafter Selbstpriifung dariiber zu entschei-
den, ob fiir ihn der Empfang des Busssakraments vor der Kommunion
notwendig oder ratsam sei.

3) An Stelle der vor Austeilung der Kommunion bisher iiblichen la-
teinischen Gebete (Confiteor, Misereatur) hat vor einer gemeinsamen
Kommunionfeier eine allgemeine Bussandacht zu treten, bestehend in
der Gewissenserforschung, dem Reuegebet und dem Lossprechungs-
gebet.

C. Kultuspersonen

Die Fihigkeit zur Bekleidung geistlicher Amtsstellen ist nicht davon
abhidngig, ob der betreffende Priester verheiratet oder unverheiratet
ist.

1V. Religionsunterricht

Es wird beschlossen:
die Nationalsynode betrachtet den Religionsunterricht der Jugend

85



als eine hochwichtige Angelegenheit und beauftragt den Synodalrat,
durch alle ihm zu Gebote stehenden Mittel denselben zu fordern.

V. Finanzorganisation

Es folgen eine Anzahl Beschliisse, welche die Ordnung der Finan-
zen, die innere Verwaltung und das Stipendiumswesen betreffen.

Fiir getreuen Auszug aus dem Protokoll der I1.Session der schwei-
zerischen National-Synode vom 7. und 8.Juni 1876.
Solothurn, den 4. September 1876
Der Préasident der Synode:
A. Brosi

Miorselansal® Utrecht, le 9 Sept. 1876

Mgr. Herzog m’a remis votre honorée lettre et les pieces qui y
étaient jointes. Je vous en fais mes remerciements, Mgr. Quant au Pro-
ceés verbal de I’¢lection (Instrumentum electionis) qui Mgr. Herzog
croyait étre déja dans notre possession, il vous prierait de nous l’en-
voyer. J’ai dit a Mgr. Herzog que je ferais part aux évéques de Haar-
lem et de Deventer de ’entretien que nous avons eu nous deux. Cet
entretien m’a rassuré beaucoup, ou pour dire mieux, m’a affermi dans
la bonne opinion que j’avais de Mgr. Herzog. Mais quant a la Consti-
tution de la «Christkatholischen Kirche der Schweiz», il y a bien des
choses qui nous font craindre que les Suisses ne tiennent pas compte
du «Spiritus S. posuit episcopos regere Ecclesiam Dei». C’est la Sy-
node qui gouverne, a ce qu’il nous parait, et I’évéque qu’a-t-il a y op-
poser? Il pourra étre déposé, — sans jugement d’évéques? ...

Mais il faut ’avouer, Mgr., je n’ait pas une connaissance suffisante
de I’allemand pour juger de tout a moi seul. De plus, comme j’ai dit
déja, c’est I'affaire de I’Eglise de Hollande dont nous sommes les évé-
ques, mais c’est aussi 'affaire de I’Eglise Catholique dont celle de
Hollande est une partie, et devant le tribunal de laquelle nous sommes
responsables en tant que nous en sommes les ministres. Il faut donc
absolutement, comme j’ai dit a Mgr. Herzog, que nous ayons une
conférence, les évéques de Haarlem et de Deventer et moi: lundi le

27 Nr. 144, J.Heykamp am 9.9.1876 an J. H. Reinkens.

86



11 Septembre, a ce que jespére. Je connais déja les sentiments de
quelques membres de notre clergé, entre autres, de Mess® Karsten 28 et
van Thiel**, celui-ci est venu me voir hier, pour me témoigner ses in-
quiétudes. En général, Mgr., il se manifeste de plus en plus une grande
crainte, parmi les laiques comme parmi les ecclésiastiques, que nous
ne prétions la main 4 une ceuvre dont nous ne pourrons nous justifier
devant les traditions de notre Eglise. Cette crainte a été excitée et
nourrie par les nouvelles répandues ¢a et 1a, aussi dans le «Deutscher
Mercur». Aussi Mr. van Thiel se rappelle-t-il vos discours, Mgr., qui
lui ont dicté que vous n’étiez pas sans crainte vous non plus. Tout cela
nous cause de l'inquiétude. Il faut donc consulter et délibérer. Le
temps presse, il est vrai, 'espace qui nous est laissé est bien court,
mais ce n’est pas notre faute. Il y a longtemps que nous avons prié de
nous envoyer les documents que nous venons de recevoir seulement
ces jours-ci.

Nous espérons pouvoir coopérer, Monseigneur, mais ne voulant pas
que nos peines vous fussent tout-a-fait inconnues, j’ai tdché de vous
les tracer a grands traits. Veuillez me croire, Mgr., avec les sentiments
de la plus haute considération

votre tout dévoué
J.Heijkamp

a Monseigneur Reinkens,
évéque catholique
a Bonn.

28 Christianus Karsten, * 20.3.1810 zu Enkhuizen, 1 23.7.1884 zu Amers-
foort. Priesterweihe am 5.6.1830; 1830 Vikar in Den Haag; 1831 Prifekt im
Seminar zu Amersfoort; 1831-1835 Pfarrer zu Amersfoort, der zum Seminar
gehorenden Gemeinde; 1835-1884 Professor am Seminar, 1854—1884 Prisident
des Seminars. Karsten war einer der stidrksten Gegner des Erzbischofs Henri-
cus Loos (f 1873).

29 Jakobus Johannes van Thiel, * 16.4.1843 zu Haarlem, T 16.5.1912 zu
Haarlem. Priesterweihe am 9.11.1862: 1862-1863 Vikar zu Enkhuizen;
1863-1885 Pfarrer zu Enkhuizen; 1885-1906 Prisident des Seminars;
1886—1906 Professor; 1906—1912 Bischof von Haarlem.

Er beteiligte sich energisch an der internationalen Bewegung und nahm seit
1871 an den Altkatholiken-Kongressen teil. 1903 verlieh ihm die christkatho-
lisch-theologische Fakultit der Universitdt Bern die Wiirde eines Doctor theo-
logiae honoris causa. Er weilte 1893-1894 in Paris um Pére Hyacinthe Loyson
beim Ausbau der Gemeinde zur Seite zu stehen. (De Oud-Katholiek, 1912,
S.121-129).

&7



Utrecht, 10. September 1876
Hochwiirdigster, hochverehrter Herr!3°

In Erwdgung ziehend, dass unsere Teilnahme an Ihrer Konsekra-
tion eine Sache der hochsten Bedeutung ist, wobei man nur mit
grosster Vorsicht vorgehen darf, und wir, um unserer Kirche ge-
geniiber vollig verantwortet zu sein, uns im Voraus iiber die Sachlage
nicht genug Klarheit verschaffen kdnnen, sehe ich mich gendtigt, noch
diese Zeilen an Sie zu richten. Bei unserer Besprechung wiahrend IThres
werten Besuches haben Sie mir allerdings schon einige Aufkldrungen
gegeben und mich iiber viele Punkte beruhigt, aber, abgesehen davon
dass auch meine Bedenken noch nicht alle beseitigt sind, muss ich, mit
Riicksicht auf unsere Kirche, eine schriftliche Erkldarung Ihrerseits als
sehr erwiinscht erachten. Zwar hat die Ratpflegung mit meinen Mit-
bischofen, von der ich Thnen bereits gesprochen, noch nicht stattfin-
den konnen, aber die Wiinsche und Ansichten des Bischofs von Haar-
lem und einiger Geistlichen sind mir doch schon zu Ohren gekommen,
und so will ich denn die wenige Zeit, die uns eriibrigt, nicht unbenutzt
lassen.

Je linger je mehr wird es mir deutlich, dass viele sowohl unter den
Geistlichen als unter den Laien die Verhiltnisse der Schweizer Kirche
mit mehr oder weniger Misstrauen betrachten, und, von dngstlicher
Besorgnis erfiillt, von unserer Teilnahme schlimme Folgen fiir die
hollandische Kirche befiirchten. Um also derer Besorgnissen entge-
genzukommen und moglichen Zerwiirfnissen in eigenem Schosse vor-
zubeugen, erscheint es mir notwendig, Sie zu bitten, {iber einiges eine
deutliche Erklirung abgeben zu wollen, damit ich die Angstlichen be-
ruhigen und meine eventuelle Handlung auf guten Griinden vor der
Kirche verteidigen kdonne. Erlauben Sie mir also, verehrtester Herr, Th-
nen einige Punkte vorzulegen, mit der freundlichen und ernstlichen
Bitte, sich dariiber klar aussprechen zu wollen.

Zuerst erwidhne ich dann IThre kiinftige Stellung zur Synode. Diese
scheint uns ihr gegeniiber eine sehr untergeordnete zu sein. Wird doch
in den Statuten nirgends von den Rechten und Pflichten eines Bi-
schofs, gemiss den Prinzipien der alten katholischen Kirche gespro-
chen, sondern nur von dem, was die Synode dariiber festgesetzt und
von den von ihr diesbeziiglich gezogenen Grenzen. Wir fiirchten so-
mit, dass, indem die Synode sich als die gesetzgebende und regierende

30 Nr. 145, J.Heykamp am 10.9.1876 an E. Herzog, nicht unterzeichnet.

88



Macht gerieren wird, sie Thnen nur die Ausfiihrung lassen werde!. Wir
mochten deshalb von Thnen wissen, ob Sie gesonnen seien, die IThnen
zustehende Rechte, namentlich das des Vorsitzes der Synode zu be-
haupten, und nétigenfalls sich das Vero zu reservieren. Gerne erhalten
wir von Thnen die ausdriickliche Erkldrung, dass Sie auf der nichsten
Synodalsitzung Thr Recht in dieser Hinsicht behaupten, und auf die
Zuriicknahme der dem zuwiderlaufenden Beschliisse bestehen wer-
den.

Zweitens muss ich noch besonders den Beschluss beziiglich des
Zolibates hervorheben. Demzufolge werden Sie in lhrer Kirche ver-
heiratete Geistliche schon vorfinden, und diesen die Seelsorge zu ent-
ziehen wird Thnen wohl nicht moéglich und auch wohl nicht geraten
sein, dennoch darf ich Sie wohl ersuchen, um so mehr als Thre Mei-
nung iiber diesen Punkt mit der unsrigen in Ubereinstimmung ist, zu
erkldaren, dass Sie mit allen Thnen zu Gebote stehenden Mitteln eine
moglichst enge Anschliessung an die deutschen Altkatholiken in die-
ser Hinsicht anstreben wollen 2,

3t In der holldndischen altkatholischen Kirche entwickelte sich gegen Ende
des 19. und im Anfang des 20.Jahrhundert ein neues Denken, das weniger
geprigt war von der Gleichsetzung von katholisch und rémisch als vorher.

1919 fiihrten die Bischofe die Synode ein. In einem Hirtenbrief zur
Einfithrung beziehen die Bischofe sich ausdriicklich auf die synodale Ordnung
der alten Kirche. Wir erachten, schreiben die Bischofe, die Synode notwendig
als «einen Reprisentativkorper, der nach alter christlicher und katholischer
Ordnung unter unserer Fithrung Mitspracherecht in der Kirchenleitung haben
wird und mitbestimmen soll, in welche Richtung von nun an gefiihrt wird».
Neben den Bischofen, Priestern und Professoren, die ex officio Mitglieder wa-
ren, sollten fiir jede Gemeinde zwei Mitglieder gewéhlt werden, von denen
eines das Stimmrecht ausiiben sollte. Frauen waren auch wihlbar und seit der
ersten Synodesitzung ist diese Moglichkeit beniitzt worden, und 1928 wurde
das erste weibliche Mitglied in den Synodalrat gewéhlt. Nachdem bei den
inoffiziellen Vorbesprechungen Stimmengleichheit bestand iiber die Frage, ob
die Synode eine beratende oder eine regierende Instanz sein sollte, wéhlten die
Bischife die erste Moglichkeit, wobei aus Obenstehendem hervorgehen mag,
dass das «beratend» bemerkenswert vielumfassend genannt werden darf. Die
Synodalordnung hat sich im Verlaufe der Jahre gedndert, die Synode blieb be-
ratende Instanz.

Vgl. Herderlijk Schrijven bij de invoering van de Synode, 1.Oktober 1919;
J. Visser, F.Smit, P.J. Maan, Onafhankelijk van Rome, toch katholiek, 250 jaar
oud-katholieke geschiedenis, Hilversum 1973, S.83-84.

2 In der holldndischen altkatholischen Kirche wurde der Zwangszolibat
der Priester mittels des Hirtenbriefes vom Oktober 1922 aufgehoben
(verdffentlicht im «Oud-Katholiek», 1922, S.185-187). Vgl. J.Visser, Ge-

&9



Folgt ferner die in der 6ffentlichen Versammlung laut gewordene
Ausserung von einem «unwiderruflichen Bruch mit Rom». Es ist dies
zwar der Ausdruck einer individuellen Ansicht, weil aber niemand ir-
gend einen Widerspruch gegen denselben erhoben hat, so muss ich Sie
bitten, dartun zu wollen, damit sei nur der Bruch mit dem der Héresie
verfallenen Papste und der despotischen Kurie gemeint, aber durch-
aus nicht mit dem Primate selbst, wie es die alte ungeteilte Kirche an-
erkannt hat 33,

Was ich weiter von Thnen zum Ausdruck gebracht sehen mochte, ist
dieses: dass Sie sich als Notbischof betrachten werden und nur inner-
halb der Grenzen des Notstandes Ihr Amt zu verwalten gesonnen
sind, und nebenbei, mit der hollindischen Kirche in fortdauernder
Gemeinschaft stehend, in allgemein wichtigen Angelegenheiten mit ih-
ren Bischéfen im Einverstdndnis handeln werden 34

Zum Schluss muss ich noch auf die schon von mir gestellte und von
Ihnen ganz befriedigend gel6ste Frage der Annahme des Glaubensbe-
kenntnisses von Pius IV. zuriickkommen und, wie Sie sich dazu schon

trouwde pastoors, in «Ter Elfder Ure», Oktober 1968. Zum grossten Teil
wurde der Artikel ibernommen in den «Oud-Katholiek», 1969, S.25-26,
28-29.

33 Nach dem Tode des Papstes Pius 1X. am 7. Februar 1878 sandten Johan-
nes Heykamp, Erzbischof von Utrecht, und Casparus Johannes Rinkel, Bi-
schof von Haarlem, einen Brief an ihre Geistlichen und weiteren Gliaubigen, in
dem diese gebeten wurden, in jeder Gemeinde ein feierliches Requiem fiir die
Seelenruhe des verstorbenen Papstes zu halten, wihrend 14 Tage als Komme-
moration die iiblichen Gebete fiir Verstorbene den anderen Gebeten beizufii-
gen, und eine Messe zur Anrufung des hl. Geistes zu feiern angesichts der
Wahl eines Nachfolgers des verstorbenen Papstes. In diesem Brief wurde die
Proklamation der Dogmen von der pédpstlichen Unfehlbarkeit und der Unbe-
fleckten Empfingnis der hl. Maria abgelehnt. Die Bischofe gingen davon aus,
dass eine schlaue und herrschstichtige Partei in der Umgebung des Papstes ihn
zu diesen Proklamationen verfiihrt hatte.

Im Juni 1878 wandten die drei Bischofe sich an den neuen Papst Leo XIII.,
um ihn als den ersten Stellvertreter Christi anzuerkennen und zu ehren. Sie
nannten sich aufrichtige Katholiken. Auch in diesem Brief lehnten sie beide
obengenannten Dogmen ab. NI. Epistola ad Summum Pontificem Leonem
XIII, junii 1878.

3 In Holland nahmen die Bischéfe von alters her bestehende Bischofssitze
ein. Eduard Herzog war nicht auf einen bestimmten Bischofssitz gewihlt wor-
den.

90



bereit erwiesen, um eine schriftliche Erkldrung diesbeziiglich bei Ih-
nen anfragen 3.

Und hiermit habe ich meine Aufgabe erledigt. Entschuldigen Sie die
Freimiitigkeit, mit der ich die angegebenen Aufforderungen an Sie ge-
stellt habe: es ist nur die Erwdgung meiner hohen Verantwortlichkeit
und die Sorge fiir meine Kirche, die mich dazu veranlassen. Dass ich
nicht das geringste Misstrauen hege gegen Thre Person, deren Kennt-
nis zu machen mir verehrend und angenehm gewesen, und dass fiir
mich personlich IThre Worte geniigen, brauche ich Ihnen wohl nicht zu
versicheren. Dass es aber angemessen ist, mich vor den meinigen auf
genaue Belege fiir die Unangreifbarkeit unserer Anschliessung an Ihre
Kirche stiitzen zu kénnen, werden Sie mir wohl zugeben wollen. In-
dem ich noch erklére, dass ich auf die kundgegebenen Wiinsche beste-
hen muss, kann ich doch auch nicht umhin, der Hoffnung Ausdruck
zu geben, es moge bald eine befriedigende Antwort von Thnen einlau-
fen. Seien Sie inzwischen dessen gewiss, dass wir herzlich wiinschen,
an Threr Konsekration teilnehmen und in der Gemeinschaft mit IThnen
stehen zu konnen und es aufs lebhafteste bedauern wiirden, wenn wir
in der Lage kdmen, zuriickbleiben zu miissen.

In Erwartung Ihrer geehrten Antwort verharre ich nach freundlich-
stem Grusse und mit besonderer Hochachtung

Ih b
Utrecht 10 Sept. 1876 r ganz ergeobener

Hochwiirdigster Herr Erzbischof! Hochgeehrter Herr!?®

Obgleich persénlich Thnen unbekannt, darf ich bei der besonderen
Herzensstellung, in der ich zu Ihrer hollandischen Kirche stehe, doch
nicht unterlassen mich an Sie zu wenden. Seit der letzten schweizeri-

3 Dariiber werden Heykamp und Herzog wihrend ihrer Unterredung am
7.September zu Utrecht gesprochen haben.

Es handelt sich hier um die Professio fidei Tridentina (Bulla Pii IV
«Iniunctum nobis», 13. November 1564), vgl. Denzinger-Schénmetzer, Enchi-
ridion Symbolorum, Herder 1967, Nr.994-1000. Hier spielen u.a. die Worte
«Sanctam catholicam et apostolicam Romanam Ecclesiam omnium ecclesia-
rum matrem et magistram agnosco; Romanoque Pontifici, beati PETRI Apos-
tolorum principis successori ac Iesu Christi vicario, veram oboedientiam spon-
deo ac iuro» (ebd. Nr.999) eine Rolle. Vgl. B.A.van Kleef, Das Utrechter
Provinzialkonzil vom Jahre 1763, IKZ 1960, S.67-70, 77-79, 81-82.

** Nr. 146, F. Nippold am 10.9.1876 an J. Heykamp.

91



schen Synode, die den Prof. Herzog zum Bischof gewéhlt, hatte ich in
Bern dringend auf die Notwendigkeit hingewiesen, diese Gelegenheit
nicht zu versdumen, ohne das Band gemeinsamen Glaubens mit dem
alten Utrechter Stuhl zu bekunden. Soviel ich weiss, hat Bischof Her-
zog sich nun auch mit dem Wunsche an Sie gewandt, dass einer der
Vertreter Thres Episkopats bei seiner Ordination mittitig sein moge.
Bei der geringen Verbindung zwischen Holland und der Schweiz diirf-
ten da nun wohl einige orientierende Worte am Platze sein. Ich will
versuchen, das Wichtigste schriftlich zusammenzufassen. Wiinschen
Sie miindlich ndheren Bericht, so bitte mir nur nach Emmerich (Adr.
einfach Prof.N.) schreiben zu wollen. Ich wiirde eventuell zu dem
Ende einen Tag nach Utrecht kommen.

Doch nun zur Sache! |

Die altkatholische oder christkatholische Bewegung in der Schweiz
hat einen reichen Fonds kréftigen religiosen Lebens in der Nachwir-
kung von Wessenberg? und seinem Freunde Propst Leu,?® in Luzern

37 Ignaz Heinrich von Wessenberg, * 4.11.1774, 19.8.1860, in Dillingen,
Schiiler Sailers, schloss sich in Wiirzburg Dalberg an. 1802 Generalvikar, 1812
Priester, 1814 Koadjutor mit dem Recht der Nachfolge, 1817-1827 Bistumsver-
weser in Konstanz. Letzter Oberhirt des Bistums Konstanz und Befiirworter
kirchlicher Reformen. Er strebte im Geiste des Febronianismus eine Wieder-
herstellung der bischoéflich-landeskirchlichen Kirchenordnung und in deren
Rahmen eine durchgreifende Reform des geistlichen und gottesdienstlichen
Lebens an. Der Hauptgrund der Verwerfung Wessenbergs von Rom ist zwei-
fellos in seiner episkopalistischen Einstellung zu suchen. Um Wessenberg zu
stiirzen, schrak Rom nicht vor dem Unternehmen zuriick, das alte Bistum Kon-
stanz nach zwolfhundertjéhrigem Bestand aufzuteilen. Unter Vorgabe eines zu
begriindenden schweizerischen Nationalbistums suchte man die Schweiz von
der Didzese Konstanz abzuldsen und sie dem Einfluss Wessenbergs zu entzie-
hen. Der Papst wagte am 7.Oktober 1814 kraft apostolischer Machtvollkom-
menheit, den Trennungsstrich zwischen die Schweizer Kantone und Konstanz
zu setzen und am Silvestertag die eidgendssischen Stinde durch die Mitteilung
vor das fait accompli zu stellen. Das Bistum Konstanz wurde am 16.8.1821
aufgehoben. Freiburg wurde der Sitz eines neuen deutschen Erzbischofs (seit
1827 besetzt) und Basel 1828 derjenige des neuen schweizerischen Bischofs.

Vgl. Wilhelm Schirmer, Ignaz Heinrich von Wessenberg des Bistums Kon-
stanz letzter Oberhirt, Konstanz 1910, O.Gilg, Die Seelsorgebedeutung Ignaz
Heinrich von Wessenbergs, IKZ 1960, S.129-134.

¢ Josef Burkard Leu, * 1808, +22.1.1865, Stifstprobst in Luzern; Onkel
und theologischer Lehrer von Eduard Herzog, liberaler Katholik. Vgl. Christ-
katholisch, Die christkatholische Kirche der Schweiz in Geschichte und Ge-
genwart, Solothurn 1978, S.26-30, Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern,
Luzern 1946, S.75-79.

29



dem Ohm unseres jetzigen Bischofs. Andererseits sind die politischen
Verhiltnisse der demokratischen Republik von mannigfacher Einwir-
kung und machen manche Konzession an die Volkssitte n6tig. Soll die
Bewegung ihren konservativen Kern und damit ihre Zukunft nicht
einbiissen, so bedarf es der innigsten Gemeinschaft mit den im Glau-
ben einigen Kirchen. Von diesem Gesichtspunkt aus habe gerade auch
ich in Bern die Notwendigkeit vertreten, die erwdhnte Bitte nach Ut-
recht zu richten.

Unser Bischof Herzog ist nun gerade gegeniiber einer leidenschaftli-
chen Opposition der radikaleren Elemente, die ihn in der Presse aufs
bitterste angriffen, gewdhlt worden. Dabei ist er eine dhnlich provi-
dentielle Personlichkeit wie B. Reinkens fiir Deutschland. Allerseits
als reiner idealer Charakter anerkannt ist er zugleich hervorragender
Gelehrter und (wie Sie in Krefeld von jedem Sachkundigen horen
konnen) trefflicher Prediger und Seelsorger. Ich darf ausserdem wohl
noch erwidhnen, dass er sehr an der Utrechter Kirche hingt. Er gab bei
dem Bericht iiber die Er6ffnung unserer neuen Kath.-theol. Fakultit
in Bern in den von ihm redigierten «Kath. Blittern» einen interessan-
ten Beleg dafiir3®. Ich hatte damals namens der Universitit die neue
Fakultédt zu begriissen. Und er bemerkte nun hernach, diese Wahl der
Personlichkeit sei deshalb von den Katholiken begriisst worden, weil
ich die Ehre der ehrwiirdigen, aber fast vergessenen Utrechter Kirche
einer wahren Witwe von Sarepta wissenschaftlich gewahrt habe *°.

Zu den Griinden, die um der Schweiz willen die Beteiligung Ihres
Episkopats wiinschenswert machen, kommen nun noch andere hinzu,
die sich auf Holland beziehen. Die Firmungsreise von Erzb. Loos*!,
die Ordination von B. Reinkens durch Thren sel. Onkel ** haben vor al-

3% Am 11.Dezember 1874 wurde die Fakultdt durch die Erziehungsdirek-
tion, Hrn. Reg.-Rat Ritschard, in der Aula der Hochschule eingeweiht. Vgl.
Nr.51/1874, S.402-405.

“ F.Nippold, Die sogenannten Jansenisten im 19.Jahrhundert oder die Ve-
teranen des alten Katholizismus im Kampfe gegen den Jesuitismus, 1860, in:
F.Nippold, Kleine Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus, Jena
1899.

# Juli 1872 unternimmt Erzbischof Henricus Loos auf Einladung des durch
den Erzbischof von Augsburg exkommunizierten Pfarrers J. Rentfle von Meh-
ring in Bayern eine Reise nach Bayern und anderen Teilen Deutschlands, um
die hl. Firmung zu spenden.

Vgl. J. Rentfle, Apostolische Reis van den Aartsbisschop van Utrecht, Hen-
ricus Loos, door Duitsland, juli 1872. Herausgegeben 1873.

42 Der Bischof von Deventer, Hermanus Heykamp, weihte am 11.8. 1873 Jo-

93



ler Welt die Bedeutung der altkath. Kirche Hollands dokumentiert. Sie
ist dadurch zugleich aus ihrer bisherigen Isolierung herausgetreten.
Der jetzige Anlass ist fast noch wichtiger, wo Bern die einzige voll-
stindige Kath.-theol. Fakultdt hat und dabei Ménner von der Bedeu-
tung eines Herzog, Hirschwilder® (bisher Redaktor des Deutschen
Merkur), Woker** (bisher Sekretdar Dollinger’s) und vor allem Mi-
chaud®, der zugleich das Band mit Frankreich repridsentiert. So ist es
heute die Frage, ob Holland’s alte Kirche mit den Gesinnungsgenos-
sen in der Schweiz, in Deutschland und Frankreich zusammengehen
oder brechen will. Gott behiite uns vor dem letzteren.

Es kommt endlich noch eine persénliche Ursache hinzu die mich
die Bedenken iiberwinden ldsst, Ihnen aufdringlich zu werden. Es ist
namlich gerade ein grosseres Buch von mir iiber die romisch-kath.
Kirche in Holland im Druck, wo ich auf die altkath. Kirche zuriick-
kommen muss?*. Ich werde das letztere schon deshalb tun um Herrn
Karstens die Satisfaktion fiir einen missverstindlichen Ausdruck in

seph Hubert Reinkens zum Bischof der Altkatholiken Deutschlands und Ca-
sparus Johannes Rinkel zum Bischof von Haarlem.

4 Franz Hirschwalder (1843-1886), Redaktor des Deutschen Merkur, 1874
1886 Professor fiir Dogmatik und Ethik. Vgl. Hundert Jahre Christkatholisch-
theologische Fakultit der Universitdt Bern, IKZ 1974, S.17.

4 Philipp Woker (1848-1924). Aus Ddllingers Schule hervorgegangen, 1873
Privatdozent fiir Geschichte an der Universitit Miinchen, wo er als Sekretir
und Mitarbeiter Doéllingers sich besonders auf dem Gebiete der Kirchenge-
schichte betétigte. Auf dessen Veranlassung 1875 an die altkatholische theolo-
gische Fakultdt nach Bern berufen, dozierte er hier Kirchengeschichte. Vgl.
Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage 1978, S.498.

4 Eugeéne Michaud (1839-1917). Geboren in Puilly s/Sadone (Codte d’Or).
Langjihriger Mitarbeiter des Bischofs Herzog an der theologischen Fakultét in
Bern. 1862 Priester, promovierte bei Dollinger, Vikar in Paris. Organisierte
nach seinem Austritt aus der rdmischen Kirche in Paris altkatholischen Got-
tesdienst. Seit 1876 wirkte er als Professor fiir Kirchengeschichte an der altka-
tholischen Fakultdt in Bern und {ibernahm auch an der philosophischen Fa-
kultdt daselbst den Lehrstuhl fiir moderne franzgdsische Literatur. 1876-1885
Generalvikar des Bischofs fiir die Gemeinden der welschen Schweiz. Griinder
der «Revue Internationale de Théologie», deren erster Redaktor und eifriger
Mitarbeiter er war. Fiir seine vielen Arbeiten, siehe: Urs Kiiry, Die Altkatholi-
sche Kirche, 2. Auflage, S.508.

% F.Nippold, Die romisch-katholische Kirche im Konigreich der Nieder-
lande. Ihre geschichtl. Entwicklung seit der Reformation und ihr gegenwérti-
ger Zustand, Leipzig/Utrecht 1877 (Hollindische Ubersetzung von Dr. Her-
derschée, Arnhem 1880).

94



meiner fritheren Schrift zu geben*’. Nun sind die Eindriicke der letz-
ten Jahre tief traurige®. Obgleich die langen Streitigkeiten innerhalb
Ihrer Kirche durch Thre wahrhaft providentielle Wahl einigermassen
beschwichtigt werden, ist doch deren Nachwirkung auf die 6ffentliche
Stimmung sehr iibel. Ich stehe geradezu allein mit meinem giinstigen
Urteil und kann den mannigfachen Angriffen in Holland selbst nur
den Hinweis auf die in Deutschland geleistete Hiilfe entgegensetzen.
Prof. Moll* und ich wiinschen gewiss von Herzen Ihrer Kirche das
Beste, haben voriges Jahr uns lange, in vollstindiger Ubereinstim-

47 F.Nippold, Die Alt-katholische Kirche des Erzbistums Utrecht, 1872,
S.VII, u.a. «dass der letzte Prédses der Amersfoorter Anstalt, Herr Karsten, von
den Gegnern seiner Kirche gewonnen ist und ein Decennium nach Wahl und
Ordination des gegenwartigen Erzbischofs dieselbe anzutasten began». In
1877, nach dem Tode des Erzbischofs Loos, schreibt Nippold iiber die Bi-
schofsweihe von Reinkens. «Dass auch die persénlichen Gegner des verstorbe-
nen Erzbischofs dem wichtigen gemeinsamen Werk ihre Zustimmung gaben,
verbiirgte die Teilnahme des Amersfoorter Professors Karsten. Und nicht ge-
nug damit, — es wurden auch holldndische Studierende nach Bonn gesandt, um
dort ihre theologische Ausbildung zu vollenden —.» «Die Opposition Karsten’s
gegen die von ihm bestrittene Rechtmassigkeit der Wahl des Erzbischofs Loos
war so weit gegangen, dass er sogar in Miinchen gegen die von ihm zu verrich-
tende Firmung Protest eingelegt hatte. Da mit der Person des Erzbischofs die
von ihm vertretene Kirche stand und fiel, war dadurch der Schein erweckt
worden, Karsten habe sich zu den Gegnern seiner Kirche geschlagen. Auch
meine frithere Schrift geht im Vorwort von dieser Voraussetzung aus. Um so
mehr freue ich mich, sie heute als eine irrige bezeichnen und damit auch die
daraus gezogenen Schlussfolgerungen fiir hinfillig erkldren zu konnen.»
F.Nippold, Die rémisch-katholische Kirche im Konigreich der Niederlande,
1877, S.483, 535-536.

* Der Streit zwischen dem Kanoniker und spiteren Erzbischof Henricus
Loos und dem Seminarprisidenten Christian Karsten u.a. iiber die Oberauf-
sicht tiber das Seminar. Es gab auch noch andere Kontroversen. Der Streit ist
in einer Sammlung von zwanzig teils umfangreichen Schriften enthalten, die in
4 Binden zusammengebunden den Titel tragt «Het Zwarte Boek» (Das
schwarze Buch). Der Streit spielte sich ab zwischen 1858 und 1873 und hat,
weil er in die Zeit des Vatikanums fiel, auf manche Romisch-Katholiken ab-
schreckend gewirkt. Vgl. B. A.van Kleef, Die Priesterseminare der Utrechter
Kirche seit dem Konzil von Trient, IKZ 1959, S.101-104, H. Loos, Chr. Kar-
sten u.a., «Het Zwarte Boek», 1858-1873.

Der Seminarprisident Chr. Karsten hatte von Nippold iiber seinen Streit mit
Erzbischof Loos zu héren bekommen, dass er Karsten in allen Zeitungen ver-
herrlichen wiirde, wenn dieser sich mit seinem Bischof versohnen wiirde. Vgl.
Archief der Oud-Bisschoppelijke Cleresie (O.B.C.), Nr.1507 Dagboek van
H.Loos, 16.10.1871.

* Willem Moll, protestantischer Professor fiir Kirchengeschichte zu Amster-

95



mung unserer Gedanken dariiber unterhalten. Ich selbst habe seit
16 Jahren, seit ich den trefflichen Harderwijk?*® in Delft kennenlernte,
wie Einer von Thnen selbst zu Ihrer Sache gestanden. Gott gebe, dass
ich mich auch jetzt wieder dazu bekennen darf>!.

An einem unvergesslich schénen Tage in Utrecht bei Threm teuren
Amtsvorgédnger habe ich auch die Herren Pastoren Mulder’? und
Rol?* sowie den Amersfoorter van Vlooten3* kennen gelernt. Darf ich
bitten mich allerseits zu empfehlen und Herrn Mulder zu sagen, dass

dam. Er schrieb u.a. «Kerkgeschiedenis van Nederland voor de Hervorming»
(1869-1871), welche Arbeit auch heutzutage noch beniitzt wird.

50 Cornelis Harderwijk, * 30.6.1790 zu Amsterdam, 1 12.11. 1880 zu Delft.
Priesterweihe am 7.2.1814; 1813-1817 Vikar zu Utrecht (S. Maria); 1817-1829
Pfarrer zu Zaandam, 1829—-1849 Pfarrer zu Den Helder; 1850-1878 Pfarrer zu
Delft.

S In 1877 schrieb Nippold aber iiber die holldndische altkatholische Kir-
che: «Auch ein an sich berechtigter Konservatismus trégt die Gefahr der Er-
starrung, der Abschliessung, des Verkennens der Zeitbediirfnisse in sich. Mén-
ner von der allseitigen Bildung des Erzbischofs Loos sind noch nicht wieder
erstanden. Die freieren Elemente in der Kirche selbst stehen in Gefahr, mehr
und mehr brach gelegt zu werden... Eine kirchliche Gemeinschaft mit der r6-
mischen Kurie liegt fiir die Vertreter der Utrechter Kirche mehr als je ausser
dem Bereiche der Moglichkeit. Aber soll dieselbe ihre klerikale Absperrung
iberwinden und diejenigen Kreise in ihren Bereich ziehen, welche ihr inner-
lich verwandt sind, so muss zu der konservativen Wahrung des alten Besitz-
standes die wahrhaft weitherzige Gesinnung hinzutreten, die nicht bloss zu ge-
ben, sondern auch zu lernen weiss. Die Zukunft des der gallikanischen Aera
entstammten holldndischen Altkatholizismus wird darum von seinem Verhélt-
nisse zu der deutsch-schweizerischen Entwicklung der Gegenwart abhingig
sein. Vgl. F. Nippold, Die Romisch-katholische Kirche im Ké&nigreich der Nie-
derlande, 1877, S.483-484.

52 Cornelis Johannes Mulder, * 28.5.1817 zu Haarlem, T 16.6.1886 zu Ut-
recht. Priesterweihe am 3.1.1841, 1841 Vikar zu Haarlem, 1842-1852 Pfarrer
zu Krommenie, 1852-1884 Pfarrer zu Utrecht (St. Gertrud).

53 Theodorus Rol, * 18.6. 1843 zu Krommenie, T 12.6. 1885 zu Utrecht. Prie-
sterweihe am 23.9. 1866, 1866—1870 Vikar zu Utrecht, 1870-1885 Pfarrer zu Ut-
recht (S. Maria).

S Theodorus van Vlooten, * 20.4.1821 zu Utrecht, T 28.5.1899 zu Amers-
foort, Priesterweihe am 28.11.1847; 1847 Vikar zu Den Haag; 18481860 Pfar-
rer auf Nordstrand; 1860-1898 Pfarrer zu Amersfoort; 1884—-1885 stellvertre-
tender Prisident und Professor am Seminar. Er war ein Bruder des Pfarrers
C.H.van Vlooten, der sich um die Beziehungen zwischen der altkatholischen
Bewegung in Deutschland und der hollindischen Kirche besonders bemiiht
hat.

96



Pitra’s «Hollande Catholique»*® in meinem neuen Buch? griindlich
beriicksichtigt ist. Ich danke ihm das wichtige Buch.

Indem ich Gott bitte, Thre Kirche wie Sie, ihr ehrwiirdiges Haupt,
auch fernerhin hiiten und bewahren zu wollen verbleibe ich

in vorziiglicher Hochachtung
Euer Erzbischoflichen Gnaden ergebenster
F. Nippold

Emmerich, 11.Septb. 1876.

Bonn, 12.Sept. 1876.
Hochwiirdigster Herr Erzbischof! Monseigneur!®

Thren Brief an Herrn Herzog, der heute Morgen ankam, habe ich so-
fort nach Bern geschickt, wohin der erwihlte Schweizer Bischof ge-
stern wieder abgereist war und wohin ich selbst morgen fahren werde,
um von dort am Sonntag nach Rheinfelden zu gehen.

Gestatten Sie, Monseigneur, dass ich auf zwei Ihrer an ihn gerich-
tete Fragen hier zwei Bemerkungen mache. Die eine ist diese, dass in
der alten ungeteilten Kirche allerdings der Schwerpunkt der kirchli-
chen Gesetzgebung in der Synode, nicht aber in einer absoluten Ge-
walt des Bischofs lag, so war es das erste Jahrtausend hindurch selbst
in Rom. Was aber in der Verfassung der christkath. Kirche der
Schweiz zu weitgehend klingt, das ist nur auf dem Papier so, wird in
der Praxis dagegen ohne Bedeutung sein. Bischof Herzog wird in der
Ausiibung seiner wirklich bischéflichen Rechte keineswegs gehindert
sein. Die 2 Bemerkung betrifft die Forma professionis fidei a Pio IV
decreta. Diese ist niemals von einem Okumenischen Konzil vorge-
schrieben worden. Die rémische Kurie hat in diesem Symbolum das
erreichen wollen und lange erreicht, womit sie beim Konzil von Trient

*> Jean-Baptiste Pitra, Hollande Catholique, Paris 1850. Jean-Baptiste Pitra
O.S.B. (1812-1889), 1841 in Solesmes, 1843 Prior in Paris, tatigster Mitarbeiter
von Migne, 1858 in Rom, 1863 Kardinal, erforschte den christlichen Orient, in-
tegraler Katholik.

*¢ F. Nippold, Die romisch-katholische Kirche im Konigreich der Nieder-
lande usw., 1877.

" Nr. 147, J.H.Reinkens am 12.9.1876 an J. Heykamp.

97



durchgefallen war, ndmlich die offizielle Vorschrift, an ihre despoti-
sche Gewalt zu glauben.

Ich bin iibrigens der Ansicht, dass eher die Welt in Triimmer geht,
als dass Papst und Kurie jemals sich wieder mit demjenigen Primate
begniigen werden, welcher in der ungeteilten Kirche anerkannt war.
Sollte aber ein solches Wunder zu unserer Zeit geschehen, so wiirde
Bischof Herzog gewiss mit uns freudig den Rémern die Hand zur Kir-
chengemeinschaft bieten.

In grosser Verehrung, Hochwiirdigster Herr,

Ihr treu ergebener
Joseph H.Reinkens.

Bern 13.Sept. 1876

An den hochwiirdigsten Herrn Erzbischof Heykamp von Utrecht.
Hochwiirdigster Herr Erzbischof!3®

Erlauben Sie mir zunichst das offene Gestdndnis, dass mich nach
den bereits gepflogenen Unterhandlungen die Zusage, dass Sie an
meiner Konsekration teilnehmen werden, noch erfreut haben wiirde.
Ich weiss indessen die Gewissenhaftigkeit, mit der Sie unsere Angele-
genheit priifen, sehr wohl zu schétzen und fiihle recht gut, wie sehr ich
verpflichtet bin, auf Thre Fragen offen und unumwunden zu antwor-
ten. Ich halte mich an die Reihenfolge der von Thnen vorgelegten
Punkte.

1. Unsere Kirchenverfassung (§ 9) erklart allerdings die Synode als
das oberste «gesetzgebende und entscheidende» Organ der christkathol.
Kirche der Schweiz. Das halte ich fiir richtig. Wie das Konstanzer
Konzil lehrte, das Konzil stehe {iber dem Papste*®, so glaube ich auch,
es komme einer Didzesansynode eine héhere Autoritit zu als dem Bi-

8 Nr. 148, E.Herzog am 13.9.1876 an J. Heykamp.

3% Das berithmte Konstanzer Dekret «Haec sancta» vom 6. April 1415 de-
klariert die Superioritit der allgemeinen Konzile iiber das Papsttum: «Haec
sancta synodus Constantiensis ... primo declarat, quod ipsa in spiritu sancto le-
gitime congregata, concilium generale faciens et ecclesiam catholicam militan-
tem repraesentans, potestatem a Christo immediate habet, cui quilibet cuius-
cumque status vel dignitatis, etiamsi papalis existat, obedire tenetur in his,
quae pertinent ad fidem et exstirpationem dicti schismatis ac generalem refor-
mationem ecclesiae (dei) in capite et in membris.» Vgl. Carl Mirbt, Quellen zur
Geschichte des Papsttums und des romischen Katholizismus, 4. Auflage, Tii-
bingen 1924, Nr.392.

98



schof der Dibdzese. Aber ich betrachte den Bischof als das erste und
wichtigste Mitglied der Synode und habe darum immer behauptet,
dass ithm der Vorsitz gebiihre. Meine republikanischen Landsleute wa-
ren aber durch die bisherigen Erfahrungen gegen die Hierarchie so
misstrauisch geworden, dass sie einer neuen Herrschaft des Bischofs
tiber die Kirche auf alle Weise wehren wollten®. Auch wiirde ich
meine Wirksamkeit vollig untergraben, wenn ich dieselbe damit begin-
nen wollte, dass ich grossere Befugnisse verlangte. Ubrigens schreibt
sich unsere Synode nur in Kultus und Disziplin, nicht in der Glaubens-
lehre, die hochste Autoritdt zu (§ 9, a. O. Verf.), rdumt dem Bischof das
Recht ein, auf der Synode tiber Kultus, Disziplin und Geistlichkeit Be-
richt zu erstatten (§ 28 des Reglementes des Synodalrates), anerkennt
also den Bischof als obersten Aufseher — episkopos — der Kirche und
sieht ausser der Synode seine Kirchenverwaltung, insofern sich diese
innerhalb der gegebenen Reglemente bewegt, als eine selbstdndige an
(§ 24 des Regl. des Synodalrates). Ich habe natiirlich das Recht, gegen
alle Beschliisse, die ich nicht fiir katholisch halte, zu protestieren, und
wiirde eher aus der Synode ausscheiden, als dass ich zur Ausfiithrung
von solchen Hand bote.

2. Es wire mir freilich lieber gewesen, wenn man mit der Aufhebung
des Zolibatszwanges noch zugewartet hitte, allein es wire nun vollig
fruchtlos, wenn ich einen Geistlichen hindern wollte, von der Freiheit
Gebrauch zu machen, die ihm die Synode gewihrt. Die deutschen Alt-
katholiken haben den Zolibat bisher aus Griinden der Opportunitit
beibehalten, die bei uns in viel geringerem Grade vorhanden sind®'.

® Vom Zentralvorstand des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholi-
ken» erhielt Eduard Herzog den Auftrag, einen «Verfassungsentwurf» fiir die
kirchliche Organisation mit katholischer Verfassung zu machen. Der Entwurf
wurde vom Zentralkomitee so v6llig umgearbeitet, dass etwas durchaus Neues
entstand. U. a. heisst es darin: 10. Der Bischof ist Prasident des Oberkirchenra-
tes (Synodalrates), Vizeprisident ist ein durch den Oberkirchenrat aus seiner
Mitte gewihlter Laie. — 19. Der Bischof hat innerhalb der in obigen Paragra-
phen ausgesprochenen Bestimmungen alle jene Pflichten und Rechte, welche
das gemeine Recht dem Episkopate beilegt». Man erkennt darauf Herzogs
Festhalten an der katholischen Kirchenverfassung und seine weitgehenden
Zugestdndnisse an die herrschende demokratische Stromung. Allein gerade in
letzterer Hinsicht ging er den fithrenden Minnern und der Zeitstromung zu
wenig weit. Vgl. Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, S.76-80.

8t Die Altkatholiken 1n Deutschland wollten nicht bei der Ablehnung der
vatikanischen Beschliisse stehen bleiben. Es lag in der Konsequenz der Bewe-
gung, Kult und Kirchendisziplin von rémischen Zutaten, besonders vom rémi-
schen Gesetzeszwang zu reinigen. Reinkens vertrat im Hinblick auf Reformen

99



Im Kanton Genf z. B. haben die Gemeinden formlich gewiinscht, dass
die Pfarrer heiraten.

3. Herr Brosi, Vorsitzender der Synode, hat, wie ich glaube, mit dem
Ausdruck «Bruch mit Rom» nur gegen die Irrtiimer und die usurpierte
Gewalt des romischen Bischofs protestieren wollen, nicht aber gegen
die Einheit der Kirche, wie sie in der alten ungeteilten Kirche bestand.
Indem wir die Wiedervereinigung der Konfessionen als ein im Willen
unseres Erlsers gelegenes Ziel bezeichnen, erkldaren wir ausdriicklich,
die Einheit der Kirche anzustreben. In diesem Streben liegt auch die
Anerkennung der Primatsidee. Allein einen « Universalbischof» im 16-

eher einen konservativen Standpunkt: «Vergessen wir nicht» rief er auf der er-
sten Synode im Jahre 1874 aus, «dass der Eifer, welcher urplétzlich und mit
Gewalt reformieren will, eher zerstort als befestigt.» Von diesem Prinzip hat
sich Reinkens auch in der Behandlung der Zolibatsfrage leiten lassen, die seit
Beginn auf der Tagesordnung der altkatholischen Synode stand. Innerlich
lehnte er den Gesetzeszwang zum Zolibat der katholischen Geistlichen ab;
deshalb konnte er positive Schritte zu seiner Aufrechterhaltung ebensowenig
tun, wie er die deutsche Synode zur Abschaffung eines die ganze lateinische
Kirche betreffenden Gesetzes fiir kompetent hielt. Er war aber auch mit dem
Vorgehen badischer Pfarrer nicht einverstanden, die mit drgernisserregender
Uniiberlegtheit gegen den Zolibat agitierten. Ihr Benehmen liess den altkatho-
lischen Klerus als Zuflucht fiir zolibatsmiide Priester erscheinen.

Als 1878 auf der fiinften Synode in Bonn die Delegierten mit 75 gegen
22 Stimmen — unter den letzteren war auch die Stimme des Bischofs — fiir die
Aufhebung des Zolibatsgesetzes votierten, legte Generalvikar Franz Heinrich
Reusch sein Amt nieder; einige andere prominente Geistliche schieden aus
dem aktiven Kirchendienst.

Reinkens Hirtenbrief vom 10. August 1878 will ein versohnendes und beru-
higendes Wort sagen, nach der einen Seite die Kompetenz der altkath. Synode
zu diesem Beschlusse klarstellen, nach der anderen Seite aber auch zu «Beson-
nenheit in der Beantragung einzelner Reformen und Wiirde in der Behandlung
derselben» ermahnen.

Genau genommen wurde von der Synode nicht am Satz des Kanonischen
Rechtes geriittelt, wonach es einem Geistlichen verboten ist, eine Ehe einzuge-
hen. Die altkatholische Geistlichkeit erhielt dagegen ein fiir allemal die Dis-
pensation. Auch Dollinger war kein Befiirworter der Aufhebung des Zwangs-
zolibats.

Vgl. Victor Conzemius, Joseph Reinkens (1821-1896), in: Rheinische Le-
bensbilder, Band 4., Diisseldorf 1970, S.227-229; Urs Kiiry, Die Alt-Katholi-
sche Kirche, 2. Auflage, S.74-75; von Dollinger 10.5. und 1.6. 1876, 1.5.1879
an Michelis; Michelis 10.5.1876 an von Dollinger, IKZ 1922, S.69-71, 74-75;
Hirtenbrief «Den im Glauben der Viter verharrenden Katholiken des Deut-
schen Reiches von Joseph Hubert Reinkens, katholischer Bischof, Bonn
10. August 1878, in: Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt, 1.Jahrg., Nr.1,
10. Aug. 1878, S.1-4.

100



mischen Sinne oder auch nur im Sinne des Mittelalters vermochte ich
ebensowenig anzuerkennen und mit der Lehre der heiligen Schrift und
der Geschichte der ersten christlichen Jahrhunderte zu vereinigen wie
Bischof Reinkens, mit dem ich mich namentlich in diesem Punkte in
voller Ubereinstimmung weiss.

4. Als einen blossen «Notbischof» darf ich mich nicht ansehen. Ich
glaube vielmehr, dass ich vermoge meiner Wahl durch eine Synode
berechtigter sei, auf den Namen eines rechtmissigen Bischofs der Ka-
tholischen Kirche Anspruch zu machen als der ehemalige Bischof La-
chat von Solothurn®?. Der Bischof der sogenannten Didzese Basel re-
sidierte erst seit 1828 in Solothurn und zwar ist diese Diozese gebildet
worden nach der eigenméichtigen Zertrimmerung der alten Dibzese
Konstanz durch den Papst (1814). Genf aber hat erst nach dem vatika-
nischen Konzil in Bischof Mermillod durch den Papst eine besondere
bischofliche Verwaltung bekommen . Da nun die altkatholischen Ge-
meinden fast ausschliesslich im Kanton Genf und den Kantonen der
aufgehobenen Basler oder Solothurner Didzese liegen, so miisste ich
die Allgewalt des romischen Bischofs in der Umschreibung und Beset-
zung der Di6zesen anerkennen, wenn ich mich als blossen Notbischof
ansehen wollte.

Ich wiinsche nichts sehnlicher, als dass ich in allgemeinen Angele-
genheiten mit den Bischofen der Katholischen Kirche anderer Lander
auf gleichem Boden stehen und mit ihnen handeln kann, aber ich habe
bei meiner Installation zu geloben, dass ich keiner geistlichen oder
weltlichen Behorde einen weitern Treueid leisten wolle; dieses Ge-
libde werde ich halten.

5. Es freut mich, dass Sie mir Veranlassung geben, auf das Glau-
bensbekenntnis Pius IV. zuriick zu kommen. Ich muss Ihnen ndmlich
gestehen, dass ich nur den wirklich katholischen Glauben im Auge
hatte, als ich Ihnen erklirte, das genannte Bekenntnis mit Vorbehalt

®2 Eugenius Lachat, Bischof von Basel zu Solothurn. Er war ein kriftiger
Befiirworter der pipstlichen Unfehlbarkeit.

> Im Kanton Genf hat der Papst Pfarrer Caspar Mermillod zum Apostoli-
schen Vikar mit den Vollmachten eines Ditzesanbischofs eingesetzt. Das wi-
dersprach den Gesetzen des Landes und wurde in der Stadt Calvins begreif-
licherweise als Herausforderung empfunden. Als Mermillod trotz der Vorstel-
lungen der Genfer Regierung auf der Ausiibung bischoflicher Funktionen be-
harrte, wurde er auf Antrag der Genfer Regierung vom Bundesrat aus der
Eidgenossenschaft ausgewiesen. Vgl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche,
2. Auflage, S.83ff.

101



der Frage betreffend das «filioque» ® unterschreiben zu wollen. Nun
ist aber dieses Bekenntnis nicht von einem dkumenischen, ja nicht ein-
mal von einem abendldndischen Partikularkonzil, sondern einzig von
einem Papste erlassen, welcher in das Bekenntnis willkiirlich Dinge
einschmuggelte, die er auf dem Konzil von Trient nicht durchsetzte.
Erlauben Sie mir, verehrter, hochwiirdigster Herr Erzbischof, die Ge-
genfrage: Glauben Sie denn, dass Christus die Erteilung von Ablédssen
angeordnet habe?¢ Ich kenne hiefiir keinen Ausspruch des Heilandes.
Oder glauben Sie, dass die Kirche von Rom die Mutter und Lehrerin
aller Kirchen sei?¢ Ich glaube, dass das mit weit mehr Recht von der
Kirche von Jerusalem gesagt werden konne. Verurteilen Sie nicht Thre
eigene hochehrwiirdige Kirche, wenn Sie glauben, dass man dem ro-
mischen Papste unter allen Umstdnden Gehorsam schuldig sei und die
romischen Kanones anerkennen miisse?® Wenn Sie mich fragen, ob
ich das nizdnische Glaubensbekenntnis, das ausser dem apostolischen
einzig in der Liturgie gebraucht wird, unterschreiben wolle, so sage ich
mit Freuden Ja. Wenn Sie mir die Fragen vorlegen, welche der Konse-
krationsritus beziiglich des Christlichen Glaubens stellt, so antworte ich
zustimmend. Aber das Bekenntnis Pius IV. anerkenne ich nicht; denn
es ist nicht durch ein allgemeines Konzil promulgiert und enthilt al-
lerdings Sitze, denen ich nicht zuzustimmen vermag.

¢ In der hollindischen altkatholischen Kirche verschwand das filioque, als
mit der Einfithrung der Muttersprache in die Liturgie das Glaubensbekenntnis
in der Messliturgie in der urspriinglichen und einzig zuldssigen ékumenischen
Fassung wiederhergestellt wurde. Als die hollindischen Bischofe 1909 das
neue Messbuch in der Muttersprache einfiihrten, begleiteten sie es mit einem
ausfiithrlichen Hirtenbriefe. Durch diesen begriindeten sie u.a. die Auslassung
des filioque. Vgl. Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave
van de Mis- en Vesperliturgie, Utrecht 6 januari 1909; A. Rinkel, Filioque, «De
Oud-Katholiek», 1972, S.57-58, 67-69, mit Literaturverzeichnis.

8 indulgentiarum etiam potestatem a Christo in Ecclesia relictam fuisse, il-
larumque usum christiano populo maxime salutarem esse affirmo. Denzinger
Nr. 998.

% Denzinger, Nr.999.

¢7 Cetera item omnia a sacris canonibus et oecumenicis Conciliis, ac praeci-
pue a sacrosancte TRIDENTINA Synodo, tradita, definita ac declarata, indu-
bitanter recipio atque profiteor. Denzinger, Nr. 1000. Die Nachtrige, die sich
auf das 1. Vatikanische Konzil beziehen, sind hier weggelassen, weil sie erst
1877 in die Professio Piana aufgenommen wurden.

102



Nach der Riickkehr von Utrecht habe ich mit den Herren Bischof
Reinkens, Professor Reusch® und Knoodt®® offen iiber die Fragen
besprochen, die Sie mir vorgelegt hatten, und mit denselben eine vol-
lige Ubereinstimmung erzielt. Herr Bischof Reinkens wird mir daher
am ndchsten Montag in Rheinfelden die Konsekration erteilen. Wie
ich Thnen schon sagte, wiirde es uns im Interesse unserer Kirche un-
endlich freuen, wenn Sie, Herr Erzbischof, und einer Threr Suffragan-
bischofe an der Feier sich beteiligen wollten. Fiir den Fall, dass Sie
hiezu bereit sein sollten, sichere ich lhnen nochmals Vergiitung der
Reisekosten zu.

Indem ich daher meine Bitte erneuere, uns die Hand reichen zu
wollen, versichere ich Sie, hochwiirdigster Herr Erzbischof, abermals
meiner hochachtungsvollen Ergebenheit.

Eduard Herzog.

% Franz Heinrich Reusch (1825-1900). Geboren in Brilon in Westfalen,
1849 Priester, 1854 Privatdozent in Bonn, 1858 ausserordentlicher Professor,
1861 ordentlicher Professor der alttestamentlichen Exegese. Wegen seines Wi-
derstandes gegen die Vatikanischen Dogmen wurde den Theologiestudenten
der Besuch seiner Vorlesungen untersagt. 1872 exkommuniziert. 1872 altkatho-
lischer Pfarrer in Bonn. Spiter Generalvikar des Bischofs und Professor fiir
altkatholische Theologie. 1878 legte er infolge des Beschlusses der V.Synode
auf Aufhebung des Zélibatsgesetzes seine Amter nieder. Herausgeber von «Ri-
tuale» und «Gebetbuch des Kath. Bistums fiir die Altkatholiken im Deutsch-
land». Vgl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S.499-500, mit
Literaturverzeichnis.

 Peter Knoodt (1811-1889). Geboren zu Boppard, in Bonn Schiiler des li-
beral-katholischen Theologen Georg Hermes, Kaplan und Religionslehrer in
Trier. Ging 1841-1843 nach Wien, um Anton Giinther personlich néherzutre-
ten, dessen Philosophie er ganz in sich aufnahm. 1845 ausserordentlicher Pro-
fessor, 1846 ordentlicher Professor der Philosophie in Bonn. Erzbischof Geis-
sel von Koln verbot seinen Theologen den Besuch der Knoodtschen Vorlesun-
gen. Mit der Indizierung von Giinthers Schriften kamen auch Knoodts Biicher
auf den Index (Giinther und Clemens, offene Briefe, 3. Binde. 1853-1854). Er
unterwarf sich. Schloss sich nach dem Vatikanum der altkatholischen Bewe-
gung an. Von 1878-1889 war er Generalvikar des Bischofs Reinkens in Bonn.
Vegl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2. Auflage, S.501-502, mit Literatur-
verzeichnis.

103



a Mgr. Ed. Herzog, évéque ¢élu des anc. catholiques de la Suisse’?
Utrecht le 16 Sept. 1876

Monseigneur!

C’est avec des sentiments de regret et de douleur que je vais vous
adresser ces quelques mots de réponse a votre honorée lettre qui m’a
éte remise hier. Je dis «ces quelques mots», car, outre que, pour le mo-
ment, le temps me manque pour vous donner une réponse plus ample,
je veux attendre les avis de mes coévéques avant de vous I’adresser.
Cependant la bienséance, ou disons mieux, la charité exige que je
vous avertisse le plus tdt possible que nous ne pouvons prendre part a
votre sacre. Daignez croire, Monseigneur, que nous le regrettons beau-
coup, d’autant plus, que 'on ne manquera point d’expliquer notre
conduite d’une maniére tout-a-fait opposée a notre intention.

Apres avois recu les Statuts «des christcathol. Kirche der Schweiz»,
que nous avions demandeé il y a longtemps, nous n’avons pas eu le
temps de consulter notre clergé d’'une maniére suffisante, et nous ne
voulons pas décider ni agir, dans une affaire d’un si haut intérét, sans
avoir le consentement de notre clergé; d’autant moins, que nous
connaissons ses craintes par rapport a cette affaire, et que nous ne
voulions pas exposer notre Eglise au péril de voir renaitre des démé-
lées dans son sein.

Mon intention, en vous demandant la souscription de la Profession
de foi de Pie IV, n’était autre, Mgr., que de connaitre quelles seraient
vos réserves a I’égard de ce document. Quand vous auriez répondu: je
’accepte telle qu’elle a éte expliquée par le célébre theologien Antoine
Pereira’!, nous aurions ¢té d’accord, Mgr. Nous ne reconnaissons pas
non plus I’Eglise romaine pour la mére et la maitresse de toutes les

7" Nr. 149, J.Heykamp am 16.9.1876 an E. Herzog.

"' Antonio Pereira de Figueredo war im 18.Jahrhundert ein einflussreicher
Oratorianer und Theologe, titig am portugiesischen Hof.

In einer 1759 veroffentlichten Schrift iber die Rechte der Metropolitankir-
chen in Portugal trat er energisch fiir die Rechte jeder Kirchenprovinz ein und
erkldrte, dass solche Kirchen vollkommen berechtigt seien, in eigener Verant-
wortung Bischofe zu ernennen, sei es, dass sie nicht in der Lage sind, sich mit
Rom zu verstidndigen, sei es, dass Rom die Bestitigung einer Bischofswahl
ohne triftige Griinde verweigert. In dieser Schrift nahm er Bezug auf die
Kirche von Utrecht und bezeichnete sie als ein auch fiir Portugal nachahmens-
wertes Beispiel. Er hat wiederholt die Katholizitit der Utrechter Kirche und
ihre kanonischen Rechte kriftig verteidigt. Vgl. Nouvelles Ecclésiastiques
(NNEE), 1770, S.5-8, 59-60.

104



Eglises, a moins qu’on n’entendre par «I’Eglise sainte, catholique et
apostolique romaine» ce que l'illustre Bossuet assure’> que quelques
théologiens entendent par 1a, c’est-a-dire, I’Eglise universelle, en tant
qu’elle comprend toutes les Eglises particuli¢res, et avec elles I’Eglise
romaine.

Nous croyons que le divin Sauveur a donné a son Eglise le pouvoir
d’accorder des indulgences, mais nullement pour en abuses au détri-
ment de I'Eglise, comme cela se fait. L’Eglise a exercé ce pouvoir,
méme dans les plus anciens temps; 'apdtre St Paul I’a exercé a ’égard
du Corinthien.

Nous croyons devoir au Pape «une obéissance canonique», obe-
dientiam secundum canones; d’ou il résulte que nous ne reconnaissons
pas son «Universal-Episcopat» ni son «Universal-Herrschaft». Nous
voulons demeurer unis, autant qu’il est en nous, a I’Eglise de Rome et
au Siege Apostolique.

«Die National-Synode ist das oberste gesetzgebende und entschei-
dende Organ der christkath. Kirche der Schweiz» usw. (§ 9, e und f).
«Der oder ein Stellvertreter desselben fiihrt» usw. (§ 28). Der Bischof
kann wegen Verletzung seiner Pflichten» usw. (§ 24). A Dieu ne plaise
que nous désirions «dominer sur I’héritage du Seigneur», mais, Mgr.,
un pouvoir aussi étendu, accordé a un Synode tel que celui des an-

2 Jacques-Bénigne Bossuet, Bischof von Meaux, *27.9.1627 zu Dijon,
T 4.1704. In seiner «Exposition de la doctrine de I’Eglise catholique» (1671)
formulierte er die «vier Artikel», die am 19.3. 1682 als Magna Charta der galli-
kanischen Kirche u.a. von 34 Bischéfen unterschrieben wurden. Bossuet war
dann Bischof von Condom.

Das Utrechter Provinzialkonzil (1763) erklirte, in Glaubensangelegenheiten
auf dem Standpunkte Bossuets zu stehen, wie er diesen in seiner «Exposition»
dargestellt habe, und wie Kanoniker Nicolaas Broedersen denselben 1744 im
Namen der Kirche von Utrecht dem Papste Benedikt XIV. ndher begriindet
habe. In dieser um des Friedens willen aufgestellten «Expositio doctrinae»
erkldrte Broedersen: «Credimus omnia singula dogmata quae filiis suis cre-
denda proponit Ecclesia Romano-Catholica; ac vicissim nos toto animo dam-
namus omnia et singula dogmata quae Ecclesia Catholica damnat...» «Omni
cordis affectu amplectamur omnes et singulas sanctae oecumenicae Synodi
Tridentinae Definitiones, atque omnia et singula dogmata quae in Professione
Pii Papae IV continentur...» Wir anerkennen die Jurisdiktion des HI. Stuhles
«cujus auctoritas et fundamentum in Evangelio tam firmum habet et in Tradi-
tione tam manifestam, tamque continuam omnibus saeculis testificationem...».
Der Primat wird anerkannt «qui catholicae unitatis commune vinculum est».

Vgl. B.A.van Kleef, Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763, IKZ
1960, S.69-70.

105



ciens catholiques Suisses, qui n’est certainement pas composé des
mémes €léments, des mémes principes constituants dont étaient com-
posés les Synodes des premiers siécles, et qui compte parmi ses mem-
bres beaucoup plus de laiques que d’ecclésiastiques, — un tel pouvoir
a-t-il ses fondements dans la Constitution de I’Eglise Catholique?

Quant au célibat, nous ne croyons pas qu’il soit permis a une Eglise
particuliere d’abolir une discipline aussi ancienne et vénérable, et si
universellement regcue dans toute ’Eglise de I’Occident, que la disci-
pline du célibat. De plus, la situation de nécessité (Notstand) ou se
trouvent les anciens catholiques de I’Allemagne et de la Suisse ne leur
permet pas, a ce qu’il nous semble de faire plus que cette situation
n’exige. Elle exige seulement qu’ils tichent de se fournir les moyens
de salut, dont ils sont privés par la puissance dominante dans I’Eglise;
il ne leur est pas permis, croyons-nous, d’aller plus loin. L’Eglise de
Hollande connait par sa propre expérience ce que c’est d’étre traitée
injustement, et d’étre réduite a un état de souffrance et de misére.
Mais elle a toujours reconnu qu’elle ne devait jamais perdre de vue ce
que son divin Sauveur a dit pour elle aussi: Heureux qui souffrent per-
sécutions pour la justice etc. (Matth.V, 10 & 11 & I Petr.I11, 14). C’est
ce qui I’a retenue dans les bornes, quand des vues humaines 'auraient
portée a les franchir.

En vous demandant, Mgr., si, dans les affaires d’un intérét commun,
vous voudriez agir de concert avec I’Eglise de Hollande, mon inten-
tion n’était pas de lui attribuer ou de lui reconnaitre quelque domina-
tion. Mon unique but était d’unir, autant que possible, les anciens ca-
tholiques de la Suisse a une Eglise constituée, dont la catholicité a été
toujours reconnue de tout ce qu’il y avait de plus éminent dans
I’Eglise, et que les anciens catholiques d’Allemagne auxquels ceux de
la Suisse seront redevables de leur épiscopat, ne laisseront pas de re-
connaitre, dans un certain degré, pour leur Eglise-meére.

Voila, Monseigneur, quelques mots de réponse rapidement traces,
mais qui vous fourniront la preuve, a ce que j'espére, du haut intérét
que nous prenons a votre bonheur comme a celui de vos fréres dans la
Suisse. Agréez, je vous prie, les veeux ardents que nous formons pour
de bonheur, et que nous supplions le divin Modérateur de I’Eglise de
vouloir excuser. Que le Seigneur soit avec vous!

En vous saluant de tout mon cceur, j’ai ’honneur d’étre avec les sen-
timents les plus respectueux.

Monseigneur, votre tout dévoué
J. Heykamp.

106



N.B. Deze brief werd geschreven met het oog op den brief van Mgr.
Herzog, dien ik echter reeds verzonden had, en dus niet meer op de
voet kon volgen?3,

Hoogw. Heer!™ Amersfoort 18 Sept. 1876

Het lezen van uw antwoord aan de Heeren R.& H. deed mij aarze-
len of ik wel een antwoord zou schrijven op den brief van Hw. Herzog,
dien ik (laat genoeg, maar ik ben een homo tardus) tot U laat terug
keeren. De brief heeft het gras van mijne voeten weggemaaid. Wat ik
geschreven heb, zal ik ten minste thuis houden; maar veroorloof mij
alleen een paar bemerkingen aan te stippen.

De eerste is eene algemeene, die UHw. zal helpen brengen waar het
U de geschikte plaats zal schijnen, maar die ik toch geloof dat die
Heeren, tot een juiste beoordeling van de handelingen onzer Bisschop-
pen, wel mogen voor oogen hebben. Die «Verfassung» en de daarbij
gaande organicke regelementen zijn het gevolg van hunne «Reform»-
beweging, gelijk deze verder niet konde uitblijven, toen zij eenmaal
besloten hadden gemeenten op te richten. Toen de Oud-Katholieken v.
Duitschland bij onze Kerk om hulp vraagden, was daar geen spraak
van. Indien dus onze Kerk in die «Reform»zaken niet meent te mogen
verdergaan, dan verlaat zij haar eenmaal ingenomen standpunt niet;
maar de Duitschers (behalven Doéllinger die geene gemeenten opge-
richt wilde hebben, toen er op het Congres van Munchen over gedeli-
bereerd werd) hebben gemeend dat in hunne positie noodgemeenten
eene volstrekte behoefte was’. De Kerk van Utrecht kan dat over

7 Dieser Brief wurde geschrieben im Blick auf den Brief des Bischofs Her-
zog, welchen ich aber schon weitergeleitet hatte und deshalb nicht mehr sei-
nem genauen Wortlaut folgen konnte.

7 Nr. 150, C.Karsten am 18.9.1876 an J. Heykamp.

> Am Katholikenkongress 1871 zu Miinchen stellte von Schulte den An-
trag, der die Griindung selbstindiger altkatholischer Gemeinden und eines ei-
genen Bistums zum Ziele hatte. Diesem Antrag trat Déllinger entgegen mit
dem Einwand, damit werde die Grenze des Notstandes iiberschritten. Man
solle nicht «Gemeinde gegen Gemeinde, Altar gegen Altar stellen». Es sei viel-
mehr vorzugehen nach dem Grundsatz «reformatio fiat inter ecclesiam» (Die
Reform sei innerhalb der Kirche durchzufiihren). Angenommen wurde aber
mit iiberwéltigender Mehrheit der Antrag F.v.Schultes auf die Griindung eige-
ner Gemeinden. Vgl. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 2.Auflage,
S.68-69; I.von Déllinger, Ein Brief iiber die Altkatholische Gemeindebildung
(I.von Déllinger 18.Oktober 1874 an den Pfarrer Widmann zu Todtnau), Re-
vue Internationale de Théologie, 1910, S.209-212.

107



zien. Zij heeft het niet aangeraaden, en wenscht daar ook nu buiten te
blijven, en niet aansprakelijk te zijn voor de gevolgen. Men kan zich,
ten bewijze, beroepen op den brief waarin de Vicarissen S.V. aan
Rome rekenschap of verslagen hebben gegeven van haar aandeel in
die geheele zaak 7%, — Deze Kerk van Utrecht wilde helpen om aan de
gelovigen de ten onregte geweigerde genademiddelen te verschaffen,
zoo als de Appellanten Bisschoppen in de vorige eeuw in Frankrijk
deden, meer niet’’. Alleen daarvan dus mach zij de verantwoorde-
lijkheid over de Kerk op zich nemen.

Eene andere aanmerking geldt wat Hr. H. nog al laat gelden, nl., dat
de Synode zich alleen de hoogste macht toekent ten aanzien van zaken
betreffende den Cultus en de tucht. Het zal toch altijd een zonderlinge
opvatting heeten van het Regere ecclesiam Dei, en van het Euntes, do-
cete omnes gentes enz. — dat over de Apostelen en hunne opvolgers,
niet van den leeken gezegd is. Paulus en Silas leeren te Antiochie dat
men de praecepta Apostolorum et Seniorum (priesters volgens de Ka-
tholiken, leeken volgens de Protestanten) heeft te onderhouden.

Ten aanzien van het Coelibaat kan men de woorden van Epiphanius
(Haeresis 59 cap.1V) bijbrengen. Bisschop van Salamis, leefde hij in
de eeuw van het 1 Concilie van Nice€ en stierf zeer oud in 401 of 402.
Hij spreekt natuurlijk vooral van het Qosten. Na gezegd te hebben dat
de Kerk nauwkeurig gestreng (meta akribeias) den 2 maal gehuwden
weert, voegt hij er bij dat zij zelfs den man van ééne vrouw die nog in 't
huwelijk leeft niet aanneemt tot diaken, priester of bisschop of onder-
diaken, tenzij zich van zijne vrouw onthoudt of weduwnaar is, vooral
waar de kerkelijke cultus nauwkeurig onderhouden wordt (opou akri-
beis kanones oi ekklesiastikoi). Wanneer men hem zeggen zou, dat op
sommige plaatsen (en tisi topois) priesters, diakenen en onderdiake-
nen toch in het huwelijk leven, dan is dit ou para ton kanona, maar
door verslapping der menschen en omdat er nood was. In nonnullis lo-
cis, het is dus eene uitzondering op den regel, ook in de Grieksche

¢ Schrijven van de Algemeene Vikarissen in het Aartsbisdom van Utrecht
aan Z. H. Paus Pius [X, betreffende de wijding van den Bisschop van Haarlem,
Casparus Johannes Rinkel, en van den Bisschop voor Duitschland, Joseph
Hubert Reinkens, welke den 119" Augustus 1873 te Rotterdam door den Hoog
Eerw. Heer Hermanus Heykamp, Bisschop van Deventer, verricht is, Rotter-
dam 17 September 1873.

77 Wihrend der Jahre 1718-1721 weihten einige Bischéfe in Frankreich
Priester fiir die holldndische Kirche. Vgl. Dupac de Bellegarde, Recueil de di-
vers témoignages, Utrecht 1763, S.129-132, 142.

108



Kerk. Deze regel heeft daar bestaan tot aan de Synode Quino-Septa’®
toen de tegenwoordige tucht is ingesteld bij de grieken, maar niet aan-
genomen bij de latijnen. 't Is ook geen algemeen Concilie.

En vraagt men wat de Grieksche Kerk denkt van de gehuwde prie-
ster, dan weten wij uit den mond van een voornaam priester uit die
kerk — (in Augustus 1849), dat de pope’s over 't algemeen voor onwe-
tende intriganten gehouden worden, wier eenig streeven is de maat-
schappelijke verheffing van hun gezin. Dat zijn zijne eigene woorden
die ik zelf van hem vernomen heb. Dit gevaar dreigt ook de gehuwde
priesters bij ons. — Opmerkelijk is 't ook dat die Leeken Synode deze
maatregel meende te mogen nemen: Want de priesters die er tegen-
woordig waren konden toch moeijelijk judices in propria causa wezen.

Die Universal-Bischof behoeft niet te worden erkend. Maar opmer-
kelijk zijn de woorden in den brief te dier plaatse: «Indem wir die
Wiedervereinigung der Confessionen ... (enzoo voorts) erkldren wir
ausdriicklich, die Einheit der Kirche anzustreben.» De Vaticaniers staan
dus op gelijken lijn met die andere Confessionen naar wier wiederverei-
nigung men streeft, maar die dus nog niet aanwezig is. Ergo zijn die
Heeren in scheuring met de Kerk van Rome.

Over dien titel van Noodbisschop, dien Hr. Herzog verwerpt, terwijl
hij zich als titulair wil beschouwd hebben, zoude ik meenen, dat men
zich reserveren moet. Wij kennen den toestand te weinig. Maar 't is
toch zeker, dat gelijk de Zwitsersche Christ-Katholieken de wettigheid
van Lachat betwisten, omdat hij door den Paus is aangesteld, zoo zul-
len ook de andere Katholieken (in veel grooter getal) de zending van
die Synode niet erkennen.

Over de Professio fide heeft U Hw. het noodige al gezegd. Wat is
dat bekrompen, dat men het «Filioque» in het midden laat! Na al het
gebeurde zou men zeggen, dat dit moeijelijk in een verlicht hoofd kan
opkomen, zoo hij niet erg graecissimum (sic!) is.

Omtrent den noodstand, dat daardoor geene scheuring geboden
werd met Rome leert het ander Praescindendae unitatis nulla unquam

® Gemeint ist das Concilium Quinisextum im Jahre 692 in Constantinopel.
Es erliess 102 Kanones, die fast ausschliesslich die kirchlichen Verhiltnisse
des Ostens beriicksichtigen und abendlindische Anspriiche (wie den rémi-
schen Primat) und Gewohnheiten (z. B. beim Fasten) missachteten. Sie wurde
von Papst Sergius (687-701) nicht anerkannt, obwohl dieser selbst aus dem
Osten stammte; er war von Geburt Syrer. Vgl. C.Kirch S.J., Encheridion fon-
tium Historiae ecclesiasticae Antiquae, 4.Auflage, Concilium Quinisextum
sive Trullanum 1T 692, Nr. 1093.

109



juxta necessitas. Augustinus heeft tegen de Donatisten al gezegd/ge-
leerd: Dat de naleving van het Apostolisch woord aan Timotheus:
Noli communicare sed argue de noodzakelijke maar ook voldoende
voorwaarden bevat om in de gemeenschap der Kerk geen schade te lij-
den door de verkeerdheden van het kaf (paleae), en om met vrijmoe-
digheid zijne handen te wasschen onder de onschuldigen en te mogen
bidden: Ne perdas cum impiis animam meam. Dat hebben de Appel-
lanten schoon betracht?, en even eens onze Kerk. Zij hebben niet
mede gedaan (noli communicare) en zij hebben door appel of protest
het argue betracht. Dat heeft Dollinger te regt bewonderd, zoo als de
Hr.Liano mij geschreven heeft. Dollinger zeide daarbij tegen hem:
Dat is ons voorbeeld, zoo zullen wij ook moeten doen.

Ziedaar veel te veel, maar ik geef het U, Mgr alleen als blijk van
goeden wil. Ik zal een pakket maken van die papieren, en geven het
met den vrachtman mede of met de post.

Vaarwel Mgr, en ontvang de groete van

Uwen DVDr. en Vr. i

(Ubersetzung dieses Briefes)

Amersfoort,
Hacki. el den 18.September 1876
Das Lesen Threr Antwort an die Herren Reinkens und Herzog liess
mich zaudern, ob ich iiberhaupt ein Wort zu dem Brief des Hw. Her-
zog, den ich (spit genug, aber ich bin ein homo tardus) zu Thnen zu-
rickkehren lasse, schreiben sollte. Thr Brief ist mir zuvorgekommen.
Was ich geschrieben habe, werde ich immerhin zuhause aufbewahren;
aber erlauben Sie mir, einige wenige Bemerkungen vorzubringen.
Die erste ist eine allgemeine, welche EHw. behilflich sein mége, sie
dort anzubringen, wo Thnen der geeignete Ort zu sein scheint, welche

 Am 1.Mirz 1717 appellierten vier franzosische Bischofe, La Broue von
Mirepoix, Colbert von Montpellier, De Langle von Boulogne und Soanen von
Senez, an ein allgemeines Konzil, indem sie Protest erhoben gegen die Verur-
teilung des Pasquier Quesnel durch die Konstitution «Unigenitus». Viele in
Frankreich schlossen sich dem Appell an. Die Utrechter Kirche schloss sich
dem Appell am 9. Mai 1719 an. Siehe auch die «Erkldarung der Altkatholischen
Bischofe zum 18.Juli 1970. Der Primat in der Kirche».

80S. Anm.74.

110



aber, wie ich meine, jene Herren sich wohl vor Augen halten sollten,
um das Vorgehen unserer Bischofe richtig beurteilen zu konnen. Diese
«Verfassung» und die dazugehtrenden entsprechenden Reglemente
sind Folgen ihrer «Reform»-Bewegung, wie sie nicht ausbleiben konn-
ten, als sie einmal beschlossen hatten, Gemeinden zu griinden. Als die
Alt-Katholiken Deutschlands unsere Kirche um Hilfe angingen, war
davon nicht die Rede. Wenn also unsere Kirche glaubt, in diesen «Re-
form»-Angelegenheiten nicht weiter gehen zu diirfen, verlasst nicht sie
den einmal eingenommenen Standpunkt, sondern die Deutschen
(Déollinger ausgenommen, der keine neuen Gemeinden gegriindet ha-
ben wollte, als sich der Miinchner-Kongress dariiber beriet) meinten,
dass sie in ihrer Lage unbedingt Notgemeinden bediirften®'. Die Kir-
che von Utrecht kann das nicht beurteilen. Sie hat dazu nicht geraten,
und sie wiinscht jetzt auch nicht, sich einzumischen noch fiir die Fol-
gen verantwortlich zu sein. Zum Beweis dafiir kann man sich auf den
Brief berufen, in dem die Bistumsverweser S. V. Rom Rechenschaft ge-
geben beziehungsweise Bericht erstattet haben iiber thren Anteil 1n je-
ner ganzen Angelegenheit®?. — Die Kirche von Utrecht wollte helfen,
den Gldubigen den Empfang der ihnen zu Unrecht verweigerten Sa-
kramente zu vermitteln, wie es die Appellanten-Bischéfe im vorigen
Jahrhundert in Frankreich getan hatten; sonst nichts®. Nur darum
darf sie also die Verantwortung fiir die Kirche iibernehmen.

Eine andere Bemerkung betrifft das, was Hr. Herzog deutlich gelten
ldasst, ndmlich dass die Synode sich nur in Sachen des Kultus und der
Disziplin die hochste Gewalt zubilligt. Das wird doch immer eine
merkwiirdige Auffassung des «Regere ecclesiam Dei» und des «Eun-
tes, docete omnes gentes etc.» genannt werden — was von den Apo-
steln und deren Nachfolgern, nicht von den Laien gesagt worden ist.
Paulus und Silas lehren zu Antiochien, dass man die praecepta Apo-
stolorum et Seniorum ( Priester nach den Katholiken, Laien nach den
Protestanten) zu befolgen hat.

In Bezug auf das Zolibat kann man die Worte des Epiphanius (Hae-
resis 59 cap.IV) anfiithren. Er war Bischof von Salamis, lebte im Jahr-
hundert des ersten Konzils von Nicda und starb im hohen Alter 401
oder 402. Er spricht natiirlich vor allem vom Osten. Nachdem er ge-
sagt hat, dass die Kirche genau, streng (meta akribeias) den zweimal

81 S. Anm.75.
82.S. Anm. 76.
8 S. Anm.77.

111



Verheirateten nicht zuldsst, figt er hinzu, dass sie sogar den Gatten ei-
ner Frau, der noch in der Ehe lebt; nicht zum Diakon, Priester oder Bi-
schof und Subdiakon annimmt, es sei denn, er enthalte sich seiner
Frau oder sei Witwer, vor allem dort, wo der kirchliche Kultus genau
befolgt wird (opou akribeias kanones oi ekklesiastikoi). Wenn man
ihm sagen wiirde, dass an einigen Orten (en tisi topois) Priester, Dia-
kone und Subdiakone dennoch in der Ehe leben, dann wire das «ou
para ton kanona», sondern wegen der Schwachheit des Menschen und
weil Not herrschte. In nonnullis locis: es ist also eine Ausnahme von
der Regel, auch in der griechischen Kirche. Diese Regel hatte dort
Giiltigkeit bis zur Synode Quino-Septa®t, als bei den Griechen die
heutige Disziplin eingefithrt worden ist, die von den Lateinern jedoch
nicht angenommen wurde. Es ist auch kein allgemeines Konzil.

Und fragt man, was die griechische Kirche von den verheirateten
Priestern hélt, dann wissen wir aus dem Munde eines angesehenen
Priesters aus jener Kirche (August 1849), dass die Popen im allgemei-
nen fiir unwissende Rdnkeschmiede gehalten werden, deren einziges
Bestreben die gesellschaftliche Hebung ihrer Familie ist. Das sind
seine eigenen Worte, die ich selber von ihm vernommen habe. Diese
Gefahr droht auch den verheirateten Priestern bei uns. — Bemerkens-
wert ist auch, dass die Laiensynode diese Massregel glaubte treffen zu
dirfen: Denn die anwesenden Priester konnten eben schwerlich iudi-
ces in propria causa sein.

Jener Universalbischof muss nicht anerkannt werden. Aber bemer-
kenswert sind die Worte des Briefes an dieser Stelle: «Indem wir die
Wiedervereinigung der Konfessionen ... (und so weiter) erkldren wir
ausdriicklich, die Einheit der Kirche anzustreben.» Die Vatikanier sind
also den anderen Konfessionen, um deren Wiedervereinigung man be-
strebt ist, welche aber noch fehlt, gleichgestellt worden. Folglich befin-
den sich die Herren in einem Schisma mit der Kirche von Rom.

Zu dem Titel eines Notbischofs, den Hr. Herzog verwirft, indem er
als Titular betrachtet sein mochte, wiirde ich meinen, dass man sich
zuriickhalten sollte. Wir kennen die Sachlage zu wenig. Sicher aber ist,
dass, wie die schweizerischen Christkatholiken die Rechtmissigkeit
des Lachat anzweifeln, weil er vom Papst dort eingesetzt worden ist,
auch die anderen Katholiken (in weit grosserer Zahl) die Sendung je-
ner Synode nicht anerkennen.

8 S, Anm.78.

112



Uber die Professio fide haben EHw. das nétige bereits gesagt. Wie
engstirnig, dass man das «filioque» dahingestellt sein ldsst! Nach al-
lem, was geschehen ist, wiirde man meinen, dass solches schwerlich in
einem aufgeklidrten Kopf aufkommen kénnte, er wire denn nicht sehr
graecissimum.

In Bezug auf den Notstand, damit ein Schisma mit Rom nicht not-
wendig sein sollte, lehrt das andere Praescindendae unitatis nulla un-
quam iuxta necessitas. Schon Augustin hat den Donatisten gesagt/ge-
lehrt, dass die Befolgung des apostolischen Wortes an Timotheus
«Noli communicare sed argue» die notwendigen, aber auch ausreichen-
den Bedingungen enthilt, um innerhalb der Gemeinschaft der Kirche
von den Fehlern der Spreu (paleae) keinen Schaden zu erleiden, und
um mit Freimiitigkeit seine Hande in Unschuld waschen und beten zu
dirfen: Ne perdas cum impiis animam meam. Das haben die Appellan-
ten schon befolgt?® und unsere Kirche ebenfalls. Sie haben sich nicht
beteiligt (noli communicare), und sie haben mittels Appell oder Pro-
test auch das «argue» befolgt. Dollinger sagte ihm: Das ist unser Bei-
spiel, so werden auch wir handeln miissen.

Sehen Sie, viel zu viel, aber ich gebe es IThnen, Mgr., nur als Beweis
meines guten Willens.

Ich werde aus diesen Papieren ein Paket machen und es dem Paket-
boten oder der Post mitgeben.

Auf Wiedersehen, Mgr., und empfangen Sie den Gruss Thres dienst-

lertigen Dr. und Vr. C.K.

Utrecht le 25 Sept. 1876

a Monseigneur
J.H.Reinkens,
evéque cathol. a Bonn.

Monseigneur, 8¢

Votre honorée lettre du 12 de ce mois m’a fait voir de nouveau que,
lorsqu’il faut servir d’une langue étrangere, on donne aisément lieu a
des malentendus. C’est sans doute quelque expression moins correcte,
soit dans ma lettre ou dans mon entretien avec Mgr. Herzog, qui vous

8 S. Anm.79.
% Nr. 151, J. Heykamp am 25.9.1876 an J. H. Reinkens.

113



ait donné lieu de croire, Mgr., que nous faisons des difficultés sur ce
que l'autorité d'un Synode Suisse soit supérieure a celle de I’évéque.
De I’assurément votre 1°™ observation: «dass in der alten ungetheilten
Kirche allerdings der Schwerpunkt der kirchlichen Gesetzgebung in
der Synode, nicht aber in der absoluten Gewalt des Bischofs lag». No-
tre Eglise qui a toujours soutenu le principe d’une Eglise aussi éclairée
que I’Eglise Gallicane: «Concilium supra Papam», n’a jamais reconnu
a ses évéques, vis-a-vis du Synode, une autorité qu’elle refusait au
Pape. Ce n’est pas le Synode qui nous déplait, Mgr., mais c’est le Sy-
node Suisse, tel qu’il est constitué dans la «Verfassung», qui éprouve
une improbation générale dans notre Eglise. En vain cherchera-t-on
dans I’Eglise Latine comme dans ’ancienne Eglise indivisée, un Sy-
node ou I’élément laique, tout en prédominant par son nombre, ait
néanmoins le droit d’étre le legislateur supréme: un droit qui, en lui-
méme, s’accorde peu avec les principes de I’Eglise Catholique, parce
que, pris a lettre, il exclut tout appel a la décision d’'un Concile cecu-
ménique. Le Synode Suisse, tel qu’il est dans la «Verfassung», rend
possible le cas, que deux tiers de ses membres déposent I’évéque sans
que le clerge y puisse rien. Voila ce qui ne fournit pas des garanties
¢quitables, Mgr. Une assemblée de douze évéques, requise dans
I’Eglise Latine encore dans les derniers temps, pour juger un évéque,
nous parait préférable a une telle «mesure de réforme».

Et quand cette méme assemblée de laiques décide qu’il sera permis
au prétre de se marier, encore qu’il soit et qu’il reste en fonction, cela
nous parait peu propre a faire croire: «dass der Bischof in der
Austlibung seiner wirklich, bischoflichen Rechten keineswegs gehin-
dert sein wird». L’évéque, étant le pasteur général et responsable du
troupeau de Jésus-Christ, qui lui est confié, a sans doute le droit de se
choisir ses coopérateurs. Or, si sa conscience lui en fait un devoir de
faire garder par ses coopérateurs la régle qu’il trouve prescrite et ob-
servée, depuis Grégoire I, dans toute I’Eglise Latine, et dans celle de
I’Orient jusqu’au concile Quini-Sextum, du moins dans les Eglises qui
gardaient le plus exactement les préceptes des Apotres, ce sera donc le
Synode qui I’ait privé du droit de s’acquitter de son devoir et d’agir se-
lon sa conscience. — Ce sont ces difficultés et d’autres semblables qui
nous empéchent de prendre part a des réformes pour lesquelles le
clerge et les laiques éclairés de notre Eglise ont bien peu de sympathie,
et dont 1l n’¢tait pas question quand nous flimes mis en contacte avec
les Anciens Catholiques d’Allemagne. -

Aussi par rapport a la Profession de foi de Pie IV notre Eglise a été

114



toujours du méme avis que I’Eglise Gallicane. Celle-ci n’a jamais re-
poussé cette Profession; mais en méme temps elle a soutenu ses droits
et ses libertés, jusqu’a I’époque ou elle fut subjugnée par I’esprit du jé-
suitisme. Quelles que fussent les vues politiques de la Curie romaine,
celle-c1 n’est pas I’Eglise de Rome. Nous détestons la politique de
cette Curie, mais nous n’en conservons pas moins la communion in sa-
cris avec I’Eglise de Rome. Nous ne voyons pas pourquoi il faudrait
rompre maintenant avec Rome plut6ét que depuis deux siécles avec la
Société des Jésuites, tant qu’ils n’abandonnent pas eux-mémes la com-
munion, ou qu’ils n’en soient exclus par un jugement légitime. Autant
que nous ayons honoré et observé cette régle dans les temps difficiles
que notre Eglise a d{i parcourir selon les décrets de Dieu, autant le re-
gardons-nous comme funeste de s’en écarter maintenant. Notre devise
était, et elle sera par la grace de Dieu encore désormais: «Praescinden-
dae unitatis nulla unquam neccessitas».

J’ai 'honneur d’étre avec la considération la plus distinguée et dans
la charité de J. Chr.

votre tout dévoué
J. Heykamp.

Amersfoort 3 October 1876
Hoogw. Heer!®’

Ik heb de Hirtenbrief®® van den hr. Herzog gelezen, en ik vind, dat
alles wat daar in staat te lezen, niet onverdeeld kan worden aangeno-
men. Onder andere omstandigheden zou Cyprianus niet geschreven
hebben, wat hij schrijft. Men begrijpt zeer goed, dat toen de Bisdom-
men tot ééne stad beperkt waren, de keuze praesente populi et judicio
cleri gedaan de beste waren. Toch zegt de apostel Paulus niet, bij de
zending van Titus naar Creta, dat hij de gelovigen bij een heeft te roe-
pen om de keuze van een bisschop te doen. Dit bewijst in alle geval-
len, dat het een kerkelijke verordening is, of liever vergt als het gezond
verstand in vervolg van tijd zulke keuzen heeft aangeraden en inge-

8 Nr.150, C.Karsten am 3.10.1876 an J.Heykamp. Der erste Teil dieses
Briefes ist weggelassen, weil er sich auf zwei hollindischen Gemeinden be-
zieht.

% Hirtenbrief, den Bischof Herzog auf den Tage seiner Konsekration den
18.September 1876 an die Katholiken der Schweiz erliess.

115



steld. Daarom behoeft men die andere wijzen van instelling van bis-
schoppen nog niet onvoorwaardelijk te verwerpen, minder nog er eene
grief tot afscheiding in de kerkelijke gemeenschap van te maken. Ik zie
niet in, dat de Synode — waarin het Leeken-element zo zeer de over-
hand heeft — de beste waarborg is voor de handhaving zoo wel van de
dogmata als van de exercie en disciplien der H. Kerk. De gebreken die
in de «Herd. Brief» worden aangehaald zijn groot, maar erkend. Non
communicare en vooral daarbij arguere is zeker pligt, maar ook vol-
doende om er niet verantwoordelijk voor te wezen. Door meer te doen,
streeft men den apostel Paulus voorbij, en geeft men aanleiding tot
scheuring. Hr. Herzog vindt in die soort van scheuring niet veel be-
zwaar; maar, waar zoveel andersgezinde katholijken — gelijk in Zwit-
serland — overblijven, dan is het breken van den band der liefde in al-
len gevallen bedenkelijk. Zonder liefde is al het andere van weinig
waarde. Het is UHw., als trouw lezer van het blad van J. Enschede ze-
ker niet ontgaan, wat daarin door den correspondent van het Journal
des Débuts over Zwitserland gezegd is.

H. Karsten.

(Ubersetzung des Briefes)
' Amersfoort,
am 3.Oktober 1876
Hochw. Herr!?#

Ich habe den Hirtenbrief®® des Hr. Herzog gelesen, und ich halte
dafiir, dass alles, was darin zu lesen ist, nicht ohne weiteres angenom-
men werden kann. Unter anderen Umstdnden hitte Cyprian nicht ge-
schrieben, was er schreibt. Man versteht sehr wohl, dass, als die Bistii-
mer auf eine Stadt beschrinkt waren, die Wahl, die praesente populi et
judicio cleri vorgenommen war, die beste war. Aber der Apostel Paulus
sagt bei der Entsendung des Titus nach Kreta nicht, dass er die Glau-
bigen einzuberufen hat, um einen Bischof zu wihlen. Das beweist zu-
mindest, dass es eine kirchliche Anordnung ist, oder eher erfordert,
wenn der gesunde Menschenverstand im Verlaufe der Zeit solche
Wahlvorgidnge empfohlen und institutionalisiert hat. Deswegen muss

8 S, Anm.87.
% S Anm.88.

116



man die anderen Arten Bischofe einzusetzen, noch nicht ohne weiteres
ablehnen, noch weniger sie zu einer die kirchliche Gemeinschaft tren-
nenden Beschwerde machen. Ich sehe nicht ein, dass die Synode — in
der der Laienanteil so stark {iberwiegt — die Handhabung sowohl der
dogmata wie der exercia und Disziplinen der hl. Kirche am besten ge-
wahrleistet. Die Fehler, die in dem «Hirtenbrief» angefiihrt werden,
sind gross, werden aber anerkannt. Non communicare und vor allem
dazu arguere ist gewiss Pflicht, aber auch ausreichend, um dafiir nicht
verantwortlich zu sein. Indem man mehr tut, lduft man dem Apostel
Paulus den Rang ab und gibt man zu Trennung Anlass. Hr. Herzog
hat gegen diese Art der Trennung nicht viel Bedenken; aber wenn so
viele andersgesinnte Katholiken — wie in der Schweiz — zuriickbleiben,
dann ist das Zerbrechen des Bandes der Liebe in allen Fillen bedenk-
lich. Ohne die Liebe ist alles andere von geringem Wert. Es wird EHw.
als getreuem Leser des Blattes von J. Enschede, sicher nicht entgangen
sein, was darin vom Korrespondenten des Journal des Débats iiber die
Schweiz gesagt worden ist.

H. Karsten.

Beilage zu Nr. 150"

Men moet wel opmerken, dat de Utr. Kerke, toen zij aan de Oud-Ka-
tholieken in Duitschland hulp bood, aan verdrukte Geloofsgenooten,
naar de wet der Liefde, de hun van Christus en de H. Kerk geschon-
ken, maar door hunne Bisschoppen en Priesters onregtvaardig toen
geweigerde regten beoogde te bezorgen. Dit heeft zij duidelijk uitges-
proken in haar Schrijven voor de wijding van den Hoogw. Biss. Rein-
kens aan Z.H. den Paus Pius IX. Van het aanbrengen van hervormin-
gen was toen geen spraak; te minder, omdat de oprigting van Gemeen-
ten zelfs niet oorspronkelijk in het plan lag. — De Kerk van Utrecht
‘heeft die oprigting altijd voor gevaarlijk in hare gevolgen gehouden,
vooral met opzicht tot de eenheid.

De in Duitschland bij de Oud-Katholieken ingevoerde Reformen
binden derhalve de Kerk van Utrecht niet als praecedent ten aanzien
van de Zwitsersche Christelijke Katholieken.

Zij is toeziende bij de Reformbeweging in Z. meer niet. De nieuwig-
heden/Reformen daar ingevoerd komen haar zelfs voor, ten minste

°' Aus der Handschrift zu schliessen, ist der Verfasser Seminarprisident
Chr. Karsten.

117



gedeeltelijk niet gevorderd te worden door den Stand van zaken en
moeyelijk met de Grondwet der H. Kerk over een te komen.

Het volstrekt noodige. in den tegenwoordigen toestand der H. Kerk
is volgens de Utr. Kerk dat de geloovigen die de bepalingen van de
Vaticaansche Bisschops-vereeniging niet aannemen, zoo veel mogelijk
worden bijgestaan opdat hun de H. H. Sacramenten en troostmiddelen
der H.Kerk bij leven en sterven worden gegeven. De groote moeye-
lijkheid in 't bereiken van dit doel moet de geloovigen een reden we-
zen om zich het Apost. woord te herinneren: Zoo gij nogtans ook iets
lijdt om de regtvaardigheid, zoo zijt Gij wel gelukkig.

Het gevaarlijke van de voorgenomen hervormingen is de oprigting
van Gemeenten.

Het moeyelijke overeen te brengen met de instellingen der H. Kerk
ligt vooral in
1) de Synode en hare attributen, en
2) in de bepalingen omtrent den Bisschop.

3) in de bepaling omtrent het huwen der priesters, ook zoolang zij nog
in bediening zijn.

In het algemeen schijnen kerkelijke en staatkundige zaken niet ge-
noeg van elkander gescheiden.

Of de keuze van den Bisschop wettig is geweest kan niet uit deze ge-
drukte stukken worden uitgemaakt.

Ubersetzung der Beilage zu Nr. 150

Man muss beachten, dass die Utrechter Kirche, als sie den Alt-Ka-
tholiken in Deutschland zu Hilfe kam, den unterdriickten Glaubensge-
nossen nach dem Gesetze der Liebe die ihnen von Christus und der
hl. Kirche geschenkten, aber damals von ihren Bischdfen und Prie-
stern zu Unrecht verweigerten Rechte zu verhelfen, vorhatte. Sie hat
das klar zum Ausdruck gebracht in ihrem Schreiben anlédsslich der
Weihe des Hochw. Bis. Reinkens an S.H. den Papst Pius IX. Von der
Durchfithrung von Reformen war damals nicht die Rede; umsoweni-
ger, als die Griindung von Gemeinden urspriinglich sogar nicht vorge-
sehen war. — Die Kirche von Utrecht hat diese Griindung immer im
Hinblick auf ihre Folgen fiir gefahrlich gehalten, vor allem in Bezug
auf die Einheit.

Die in Deutschland von den Alt-Katholiken durchgefiihrten Refor-
men stellen folglich fiir die Kirche von Utrecht keinen verbindlichen
Préiicedenzfall fir das Verhiltnis zu den schweizerischen Christkatholi-
ken dar.

118



Sie ist Zuschauer bei der Reformbewegung in der Schweiz, sonst
nichts. Die dort durchgefiihrten Neuerungen/Reformen, scheinen ihr
sogar, wenigstens zum Teil, nicht vom Stand der Dinge erfordert und
schwerlich mit den Grundsédtzen der hl. Kirche vereinbar zu sein.

Das absolut Notwendige in der heutigen Lage der hl. Kirche ist,
nach der Utrechter Kirche, dass den Gldubigen, die die Bestimmun-
gen der vatikanischen Bischofsvereinigung nicht annehmen, so viel als
moglich geholfen wird, damit ithnen die hl. Sakramente und Trostun-
gen der hl. Kirche in Leben und Sterben vermittelt werden. Die gros-
sen Schwierigkeiten dieses Ziel zu erreichen, sollten den Gldubigen
Anlass sein, sich an das apostolische Wort zu erinnern: Und ob ihr
auch leidet um Gerechtigkeit willen, so seid ihr doch selig.

Das Gefédhrliche der durchgefiihrten Reformen ist die Griindung
von Gemeinden.

Das schwer mit den Einrichtungen der hl. Kirche in Einklang zu
Bringende liegt vor allem in:

1. der Synode, und ihren Eigenschaften, und

2.1n den Bestimmungen iiber den Bischof,

3.1n den Bestimmungen iiber die Ehe von Priestern, auch wenn sie ihr
Amt noch ausiiben.

Im allgemeinen scheinen kirchliche und politische Angelegenheiten
ungeniigend von einander getrennt zu sein.

Ob die Bischofswahl rechtmaissig war, kann auf Grund dieser ge-
druckten Dokumente nicht entschieden werden.

Aber schon 1887 sollte Dr.Johann Friedrich von Schulte iiber das
Verhiltnis zwischen der hollindischen altkatholischen Kirche einer-
seits und den altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz
anderseits schreiben: Seit 1875 trat eine gewisse Spannung ein, welche
thren Grund darin hatte, dass der bedédchtigen holldndischen Kirche
jede Reform bedenklich schien... Eine ndhere Verbindung der drei
Kirchen in Deutschland, Holland und der Schweiz als solcher ist nicht
eingetreten, obwohl es wiinschenswert und zweckmissig wére, dass
dieselben gemeinsame Versammlungen hielten, an denen die 5 Bi-
schofe, geistliche und weltliche Abgeordnete der Synoden teilzuneh-
men hitten. Dies zu bewirken ist Sache der Bischéfe und Synoden, de-
nen es an’s Herz gelegt sein moge. An Stoff wiirde es nicht fehlen und
fiir die Selbstiindigkeit der Einzelkirche keine Gefahr eintreten *2.

°2 Dr.Joh. Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus. Geschichte seiner
Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung, Giessen 1887,
S.651-652 (Ziffer 227 und 228).

119



Doch, im Laufe der Jahre scheint eine andere Anschauung eingetre-
ten zu sein, da an dem Kongress zu Krefeld 1884 wieder zwei Pfarrer
aus Holland teilnahmen, der Erzbischof Heykamp aber sein Ausblei-
ben warm entschuldigt hatte. «Ohne dass die einen ihre Gefiihle den
anderen mitteilten, waren fast gleichzeitig in Holland, Deutschland
und in der Schweiz teils in engeren Kreise, teils in grosseren Versamm-
lungen mannigfache Stimmen laut, dass die Bischofe versuchen soll-
ten, die von ihnen reprisentierten Kirchen in lebendigere Beziehungen
zueinander zu bringen *3.

So kam es nach kurzen Vorverhandlungen am 24. September 1889 in
Utrecht zu einer Konferenz, deren Ergebnis eine férmliche Union der
Utrechter Kirche mit den deutschen und schweizerischen Altkatholi-
ken war?®,

[Jmuiden F.Smit

% E.Herzog, Hirtenbriefe 11, S.63.
%4 J.Visser, F.Smit, P.J. Maan, Onafhankelijk van Rome toch katholiek, 250
jaar oud-katholieke geschiedenis, Hilversum 1973, S.71-75.

120



	Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876

