
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Metropolit Maximos von Sardes: Das
ökumenische Patriarchat in der
orthodoxen Kirche, Freiburg/Basel/
Wien (1980). Herder. 456 S. -
(Veröffentlichungen der Stiftung Oratio
Dominica.)

Die weltpolitische Entwicklung der
ersten Jahrhunderte hat es mit sich
gebracht, dass sich mit der Spaltung des

Römischen Reichs zwei Zentren des

Christentums am Mittelmeer
herausbildeten. Im Westen nahm Rom als

Erbe des früh untergegangenen westlichen

Kaisertums den Universal-Epi-
skopat in Anspruch, den es unter Berufung

auf Stellen im Neuen Testament
je länger, desto mehr durchsetzte, bis es

hier zur Spaltung des 16. Jhs. kam. Im
Osten rang nach der Entwicklung von
Byzanz zur Hauptstadt längere Zeit
Alexandrien mit der Kaiser-Residenz
um den Vorrang, bis endgültig durch
das Konzil von Chalkedon 451

Konstantinopel als Sitz des «Ökumenischen

Patriarchats» anerkannt wurde;
sein Verlauf wird hier mit besonderer
Ausführlichkeit (auch um die Frage
der «Epanogé» als Entwurf oder
Gesetz: S.119 ff.) dargestellt. Auch die

Entwicklung bis zu diesem Zeitpunkt
schildert einer der führenden Hierarchen

eben dieses Sitzes eingehend:
nach orthodoxer Lehre vor allem unter
Berufung auf die Bestimmungen der
vier ersten Konzilien, die neben
dogmatischen Festsetzungen auch vielerlei

Kanones erliessen, durch die
schliesslich (ebenfalls 451) auch der
Rang der östlichen Patriarchate festgestellt

wurde. M. unterstreicht dabei

ganz richtig, dass die kanonischen
Vorschriften den kirchengeschichtlichen
Ereignissen nirgendwo Vorgriffen,
ihnen vielmehr entsprachen (S. 157).

Freilich ist die Kirchengeschichte auch

später weitergegangen, und auch in der
Orthodoxie hat sich im Verlauf der
folgenden Jahrhunderte eine weitere
Entwicklung ergeben. Dabei wurden auch
Kanones umgeformt. Ein Hauptanliegen

des Vf.s, eines der Kernstücke seines

Werkes überhaupt, ist dabei die

Auseinandersetzung mit den «Ultra-
Konservativen» und den «Ultra-Liberalen»,

denen gegenüber er die
Möglichkeit einer Modifizierung eben dieser

Kanones - aber im Sinne der Kirche
und ihrer Dogmen - als möglich verteidigt

(S. 334-350).
Man sieht, dass die Orthodoxie bei

aller festen Grundhaltung, bei aller
dogmatischen Gebundenheit (wie
andere Kirchen auch) kein versteinertes
Gebilde ist. Wenn sich dabei der Vorrang

Konstantinopels (der nie Univer-
sal-Episkopat war) bis heute gehalten
hat, so war bei sehr veränderten politischen

und kirchlichen Verhältnissen
vor allem Ehrfurchtim Spiel - mehr als

nur Festhalten an vorgegebenen Kanones

-. Sie wirkte sich in den vielen Fällen

aus, in denen das Ökumenische
Patriarchat bis 1453 und darüber hinaus
unter türkischer Herrschaft um Rat
gefragt wurde und ordnend in die
Entwicklung anderer Patriarchate oder
selbständiger Kirchen eingriff (M.
stellt das S. 351-397 tabellenartig dar).
Freilich war dieser Vorrang keineswegs

so unangefochten, wie M. das aus

«griechisch-orthodoxer Sicht» (S. 12)

wahrhaben will. Er klammert den
Bereich «Moskau - das dritte Rom» mit
all der vielen einschlägigen Literatur
völlig aus. Er vermag auch in dem
Eintreten des russischen Professors S. Tro-
ickij in den ersten Jahren nach dem
Zweiten Weltkriege (die IKZ berich-

56



tete laufend darüber) nur «bewusste
Parteilichkeit» zu sehen (S.347f.). Er
lehnt dessen Theorie von der
Gleichstellung aller Patriarchate nachdrücklich

ab (S. 181, 234-249, 286 ff., 347 f.,
393 f.) und widerspricht damit seiner
eigenen Feststellung auf S.12. Und
doch ist es nicht völlig sicher, ob nicht -
wenn die orthodoxen Kirchen wieder
einmal vom kommunistischen Druck
frei sein werden - eine Revision der
einschlägigen Kanones erfolgen kann,
wie M. sie ja selber verficht.

Typisch orthodox ist das Buch auch

dadurch, dass es nur dann und wann
ganz kurz etwa von Donatisten oder
Monophysiten als «dogmatischen
Fehlentwicklungen» spricht (etwa
S. 160, 353), ohne auf ihr Anliegen
einzugehen. Dass sich der Konstantinopler

Patriarch dabei-bis zum Einfall der
Muslime im 7. Jh., der dem Oströmischen

Reich seine ganze Südflanke
raubte - auf die Seite der Orthodoxen
stellte (soweit nicht am Bosporus mo-
nophysitische Kaiser herrschten), ist
klar (Einzelheiten S. 352-356). Man
hätte freilich erwähnen sollen, dass die
Tatsache des Gegensatzes zwischen
hauptsächlich (keineswegs einhellig)
von Griechen getragener Orthodoxie
und hauptsächlich von Semiten und
Kopten geprägtem Monophysitismus
und Nestorianismus auch als Unterschied

der Nationalität gewürdigt werden

könnte. Dass es dergleichen auch
jetzt gibt, beschreibt M., durchaus mit
Recht, in dem Abschnitt über den Phy-
letismus (S. 398-408), besonders in der

Diaspora (S. 408-412), als eines der
wesentlichen Probleme der Orthodoxie:

gewiss einer der Punkte, an dem
sich ein orthodoxes Konzil im 20. Jh.
sehr bald wundriebe, während eine
Überlassung dieser Frage an die Zeit
und an die völkisch-sprachliche
Assimilation diese Probleme vermutlich
ohne Bruch lösen könnte.

Das Buch ist (aus griechischer Sicht) eine
hervorragende Einführung in die Orthodoxie allgemein

und speziell für das behandelte Problem. Es

ist kennzeichnend, dass der Vf. zwar umfänglich
griechische, auch russische Literatur (dann und
wann in grausamer Verstümmelung: S. 191,

Anm.59) heranzieht und sich in den griechischen
Material-Sammlungen (vor allem älteren Datums)
sowie in ihrer römisch-katholischen Deutung gut
auskennt. Aber hier fehlt vielfach Neueres: bei der
Darstellung von Chalkedon wird des umfänglichen

(und massgebenden) dreibändigen Werks
von Aloys G ri II mei er und Heinrich Bacht -mit
zahlreichen Mitarbeitern - überhaupt nicht
gedacht! (Würzburg 1951/54; vgl. IKZ 1953,
S. 186-189; 1954, S. 124-126; 1956, S. 186f.).
Protestantische und anglikanische Literatur bleibt
weitestgehend unbenutzt: Namen wie A. von
Harnack, F. Heyer oder H.Schaeder werden in den

Anmerkungen oder in der (ansonsten recht umfänglichen)

Bibliographie überhaupt nicht erwähnt.
Auch die Konfessionskunde von F. Kattenbusch

(I: Die orthodoxe anatolische Kirche, 1892) fehlt,
während ein Aufsatz von ihm einem Herrn Kattenbusch

zugeschrieben wird (auch so alphabetisch
eingeordnet: S.440).-Bei der Wiedergabe von
Namen kommt es gelegentlich zu merkwürdigen
Schreibungen: den Konstantinopler Patriarchen
Flavianus (der nun einmal einen lateinischen
Namen trägt) findet man als Phlabianos (S. 83, 123).
Moderne Theologen erscheinen in einer Transliteration

der griechischen Buchstaben (wie die By-
zantinisten sie vielfach verwenden), also Mpal-
anos, wo wir Balanos, Alibizatos, wo wir Alivisatos
gewohnt sind (S.250); man sollte das in der Einleitung

wenigstens erwähnen. Auch «Gregor von
Nazianz» ist uns geläufiger als «G. Nazianzenos»
(S. 121 Unangenehm ist, dass auch russische
Namen nach griechischem Muster transkribiert
werden: wer findet die Eparchie Tùia auf einer Karte
unter der Schreibung «Toula» (S. 18), oder wer
sucht Bulgakov unter «Boulgakov» (S.416).-Ge¬
wiss dem Übersetzer zur Last zu legen ist der
schlimme Fehler, das Ökumenische Patriarchat
habe 1219 dem Erzbischof von Fünfkirchen (Pécs)
die Autokephalie erteilt (S. 363) und dieses Bistum
dem Serbenkönig Stefan Dusan zugeordnet.
Gemeint ist natürlich nicht das südwestungarische
Bistum, sondern das Erzbistum Pec (türk. Ipek),
das heute noch im Titel des serbischen Patriarchen
erscheint - Doch sollen solche Einzelheiten nicht
weiter aufgezählt werden (immerhin: lies korrekt:
Grumel S. 140 / Zachariä von Lingenthal S. 191 /
Sesan S. 348 / Olsr S. 441 ; Antiochien wurde 1268

von den ägyptischen Mamluken, nicht «von den

Türken» erobert).-Der mit dem Gegenstande
Vertraute wird dergleichen leicht ausmerzen. Jedenfalls

vermindern dergleichen Versehen den

grundsätzlichen Wert dieser griechisch-orthodoxen
Darstellung nicht wesentlich, die ein eindringliches

57



(durch ein Register gut erschlossenes) Bild vom
Selbstverständnis dieser Konfession liefert, wie es

jedem vor Augen stehen sollte, der in ökumenischen

Gesprächen mit ihr steht. BertoldSpuler

Kirche in Not XXVIII/1980. Königstein

im Eaunus (1981). Albertus
Magnus Kolleg/Haus der Begegnung.

173 S.-DM 13.-
Aufgrund der Vorträge vor der 30.

Tagung des Kongresses «Kirche in Not»
Anfang August 1980, der in erster Linie
von der römisch-katholischen Kirche
getragen wird, gibt der vorliegende,
hübsch gestaltete Band einen Überblick

über die vielerlei Bedrängnisse,
denen vorab die römisch-katholische
Kirche in den einzelnen Ländern
ausgesetzt ist ; dem steht eine ganz knappe
Übersicht über Lateinamerika zur
Seite. Ähnlich wie den römischen
Katholiken geht es auch den kleinen
unierten Gemeinschaften in den Ländern

des «Ostblocks»: Polen,
Tschechoslowakei, Ungarn und Südslawien,
wo sie nicht (mehr) verboten sind. Im
Rätebunde hingegen und in Rumänien,

wo die Grosszahl dieser kirchlichen

Gemeinschaft lebt, sind sie
bekanntlich seit 1946/1948 unterdrückt
undkönnennurim Untergrund weiterleben

: hierfür ist besonders der Bericht
des Gross-Erzbischofs Josef Slipyj von
Lemberg (im Exil) von Interesse. Freilich

wird klar sein müssen, dass
hinsichtlich der Unierten die orthodoxe
Kirche und der atheistische Staat auf
der gleichen Seite stehen: auch eine

vom Kommunismus befreite Kirchenleitung

würde sich mit allen zur Verfügung

stehenden Kräften gegen die
Wiedereinführung der Union wenden,
in der sie einen Verrat an der nationalen

Kirchengeschichte sieht. - Die
Angaben über die russische-orthodoxe
Kirche beruhen vor allem auf dem
aufschlussreichen Bericht für die atheisti¬

sche Regierung dieses Landes aus der
Feder von V. Furov, von dem in IKZ
1981/1, S.5, Anm.4, schon die Rede

war.
Neben dem Atheismus ist es der

Islam, der der Kirche in wachsendem
Masse Schwierigkeiten bereitet. Von
dieser Seite christlicher Existenz
heute, besonders in Afrika und Asien,
ist in zwei aufschlussreichen Beiträgen
die Rede. Auch hierbei muss man sich
klar sein, dass der Islam vielfach ein
äusserer Ausdruck für die gegen das
Abendland (und also die Kirche)
gerichtete Fremdenfeindlichkeit und den
immer weiter wachsenden Nationalismus

ist, der hier wuchert und der auch
islamischen Ländern untereinander
viel zu schaffen macht. - So ist die Lage
der christlichen Kirchen in diesen
Gebieten (auch über den hier behandelten
Bereich hinaus) keineswegs rosig. Es

ist wichtig, dass die abendländische
Christenheit ihre Leiden nicht aus den

Augen verliert. BertoldSpuler

Jean Maurice Fiey: Communautés
syriaques en Iran et Irak des origines à

1552, London 1979. Variorum
Reprints. 382 S.

Nachdem Jérôme Labourt und Kardinal

Eugène Tisserant die Grundzüge
der Geschichte des Christentums in
Persien erforscht und dargestellt
haben, unternahm es der Vf. des

vorliegenden Bandes in jahrzehntelanger,
mühevoller Kleinarbeit, die
Geschichte des Christentums - das vorab
nestorianisch war - im Einzelnen zu
durchleuchten. In zehn Aufsätzen in
allerlei Zeit- und Festschriften, die
nicht immer leicht zugänglich sind,
erforschte F. vor allem die hierarchische
Struktur und die archäologischen
Gegebenheiten dieses Landes bis nach
Chorsasän, das heute zwischen Iran,
Afghanistan und dem Rätebunde auf-

5 8



geteilt ist. Er stellt aus den Quellen die
Namen der Inhaber der Diözesen fest

(die z.B. an Wahl und Weihe dieses
oder jenes Patriarchen teilnahmen), er
erwähnt das erste und das letzte
Vorkommen der einzelnen Diözesen in
den Quellen : das muss weder das Jahr
ihrer Gründung noch das ihres Untergangs

sein. Das spätere Mittelalter sah

auf jeden Fall, vom westlichen
Aserbaidschan abgesehen, das Verschwinden

der Christenheit in diesem
Bereich. Die Gemeinden der jakobitischen

(monophysitischen) Kirche, die
es ebenfalls gab, sind offenbar noch
früher und noch spurloser untergegangen.

Den Beschluss bilden Abschnitte
über den Träq, das westliche Nachbarland

Irans, wo das Christentum sich -
wie in vielen andern asiatischen Ländern

arabischer Zunge und in Ägypten

- bis zum heutigen Tage erhalten hat,
wenngleich es angesichts der schweren
Schicksalsschläge der Jahrhunderte
auch hier wesentlich zurückgegangen
ist.

F. ist einer der besten Kenner dieses
Bereichs ; er benutzt die Quellen sowie
die französische und englische Literatur

in ausgedehntem Umfange. Das
Deutsche wird in auffälliger Weise
vernachlässigt ; Arbeiten wie die von Peter
Kawerau, Wolfgang Hage oder Ilse
Nabe-Von Schönberg über das syrische

Christentum, die auch dessen
Verbreitung behandeln, hätten nicht so

völlig vernachlässigt werden dürfen,
wie das hier der Fall ist, haben doch
auch sie manches Gewichtige zutage
gefördert: von da aus gesehen, bedarf
die vorliegende Aufsatz-Sammlung
einer gewissen Ergänzung. Im Übrigen
stellt sie den Stand unserer Kenntnis,
vor allem hinsichtlich der Struktur der
Patriarchen und Diözesen bis in alle
Einzelheiten hin dar. - Ein eingehendes

Register erschliesst dieses schöne
Sammelwerk. Man vermisst ein Ver¬

zeichnis der in den einzelnen Abschnitten

verwendeten Quellen und der
Sekundärliteratur, das gleichzeitig die
massgebende Bibliographie für die
Ausdehnung des Christentums in
diesem Lande (ohne deutsche Werke
abgegeben hätte. So muss man sich die
entsprechenden Angaben in den sehr
reichlich und genau dokumentierten
Einzel-Anmerkungen suchen.

BertoldSpuler

Albert Stol: Turkse Christenen: ver-
volgd - verdreven - verspreid. Op-
komst en ondergang van de Jacobie-
ten, Kampen 1979. Uitgeversmaat-
schappij J.H.Kok. 119 S. - Hfl.
18.50.

Die «türkischen Christen» des Titels,
in Wirklichkeit Christen aus der Türkei
(türkische Staatsangehörige), gehören
meist der jakobitischen (monophysitischen)

Kirche an und stammen aus
dem Tür Abdïn, dem «Berg der (Got-
tes-)Knechte», an der Südgrenze der
Türkei. Sie sind in den letzten Jahren
auch in Westeuropa bekannter geworden,

da viele von ihnen - als «türkische
Gastarbeiter» - hierher kamen, nun
aber auch hiervon den innertürkischen
Parteikämpfen und sonstigen
Schwierigkeiten sowie von der steigenden
Ablehnung erfasst werden, die diesen
entgegenschlägt. So weiss man nicht, ob
sie hier wirklich eine «bleibende Statt»
gefunden haben (S.8). Schweden hat
begonnen, sie auszuweisen (vgl. IKZ
1980, S. 105,251 und auch in den
Niederlanden, über die der Vf. natürlich
besonders ausführlich und mit viel
Sympathie für die Neuankömmlinge
berichtet, hat es anlässlich der Besetzung

der Kathedrale in Herzogenbusch

(vgl. IKZ 1979, S. 236 ; hier S. 8)

schon Schwierigkeiten gegeben. - Aus
St.s Buch erfährt man erstmals Einzel-

59



heiten von den Leiden, denen die Jakobiten

(auch aus wirtschaftlicher
Eifersucht) in ihrer Heimat ausgesetzt sind,
vor allem von Seiten der Kurden, die
durch ihre ständigen Überfälle und
ihre Brutalität die Zuneigung aller
Nachbarn verloren haben und die in
der Türkei trotz ihrer Zahl nicht als
nationale Minderheit anerkannt werden.
St. weist auch daraufhin, dass die
Ursache für die Schwierigkeiten weithin
in der Agressivität der Griechen auf
Kypern bis 1974 zu suchen ist (S.99)
und dass die türkischen Behörden
angesichts der wachsenden Anarchie
praktisch nicht in der Lage waren,
wirkungsvoll einzugreifen. Ob das
nach der Übernahme der Regierung
durch das Militär (Sept. 1980) anders
wird, muss man abwarten.

Neben diesem der Gegenwart
gewidmeten Teil, der durch einige
Abbildungen gut illustriert wird, hat St. das
Entstehen der Kirche und vor allem
das Wirken ihres eigentlichen Gründers

Jakob Baradaios (578) - vor allem
nach der Arbeit seines Landsmanns
H.G.Kleyn (1882) - eingehend
beschrieben. Das Mittelalter - auch die
Periode der Mongolen im 13. Jh., als
die Kirche noch einmal auflebte -
kommt recht kurz weg; über das spätere

Mittelalter und die beginnende
Neuzeit weiss man fast nichts. - Das
Verzeichnis der einschlägigen Schriften

ist kurz und lässt manches Bedeutsame

vermissen. In der Schreibung der
Namen ist da und dort etwas zu
bessern. Auch laufen der syrische und der
koptische Kalender (auch in der
Jahreszählung) keineswegs parallel (S. 66/
67); das syrische Jahr beginnt am
1. Oktober (s.St.), nicht am 31. Oktober.

- Ein Register fehlt leider. - Das
Buch gibt besonders für die Gegenwart
so wichtige Informationen, dass man
ihm gern eine weite Verbreitung
wünscht. Bertold Spuler

John Meyendorff: Byzantium and the
Rise of Russia. A Study of Byzan-
tino-Russian Relations in the
Fourteenth Century, Cambridge/London

usw. (1981). Cambridge University

Press. XXI, 326 S.

Nach der Katastrophe des Lateinischen

Kaisertums (1204-1261) hatte
sich das Oströmische Reich, das in
mehreren Gliedstaaten diese Epoche
überlebt und dabei auch die kirchlichen

und kulturellen Einrichtungen
intakt erhalten hatte, unter der
Herrschaft der Palaiologen erholt und - auf
wesentlich verringertem Gebiete -
einen neuen und letzten Höhenflug seiner

Geistesgeschichte, weniger der
vielfach umdrohten politischen
Entwicklung erlebt. Der bekannte
russisch-orthodoxe Theologe (aus einer
baltendeutschen Familie) nimmt sich

vor, diese Entwicklung nachzuzeichnen,

die mit der Erholung der
russischen Staatenwelt, besonders
Moskaus, nach dem Mongolen-Einfall
1237/1242 zusammenfällt. Es gelingt
ihm, dabei vor allem die Orthodoxie
und damit die Theologie als die
tragende Kraft während dieser Entwicklung

zu zeigen und damit andere
Deutungen, vor allem der kommunistischatheistischen

Geschichtschreibung,
zurechtzurücken. Die Religion erwies
sich in beiden Staaten auch als die
Wahrerin der politischen Einheit und
eines geistlich geeinigten Volkstums.
Das war schon immer so gewesen, wie
M. in einer umfangreichen Einleitung
zeigt, die neben dem geistigen Leben
auch die politische Entwicklung
berücksichtigt und das kulturelle Leben
von seiner staatlichen Voraussetzung
aus sieht, wie sie durch die beiden
mongolischen Staaten in Iran und in Russland

selbst (der Goldenen Horde),
durch das Ausgreifen der deutschen
Ritterorden ins Baltenland, aber auch
durch das Erstarken zweier von ihrer

60



Bevölkerung her orthodox geprägter
Staaten gegeben war: Russland/Moskau

und das Litauische Grossfürstentum.

Dieses legte im Wettstreit mit
Moskau Wert darauf, die orthodoxe
Metropolitie Kiev (deren Sitz es

längere Zeit besass) in seine Lande zu
holen, während die russischen Grossfürsten

(die Rjurikiden) in der Metropolitie
Moskau als Nachfolgerin Kievs die

Wahrerin der russisch-orthodoxen
Einheit sahen.

Das Patriarchat in Konstantinopel,
im 14. Jh. durch Auseinandersetzungen

mit den Kaisern und mit dem
letztlich siegreichen Hesychasmus in
Anspruch genommen, müsste auf
diese zeitweilig gleichmächtigen Staaten

und ihre Ansprüche Rücksicht
nehmen, versuchte aber, so gut es ging, die
russische Einheit auch kirchlich zu
wahren. Um die vielerlei politischen
Schachzüge, um das Leben der Orthodoxie

vor allem im Moskauer Staate,
aber auch in Litauen, um die Haltung
der Moskauer Metropoliten, um ihre
griechische oder slawische Abstammung,

um die Auswirkungen der
schliesslichen Bindung des litauischen
Herrscherhauses an die verwandte,
streng römisch-katholische Dynastie
in Polen seit dem Vertrag von Krewo
1385 geht es in dem vorliegenden, von
einer echten Kenntnis der Materie und
natürlich auch von der Liebe zur
Orthodoxie getragenen Buch, das Quellen

ebenso verwendet wie Sekundärliteratur

und das dem Leser ein bewegtes
Bild dieser Zeit bietet. Es endet - wie
ein abschliessender Abschnitt «Traum
und Wirklichkeit» umreisst - mit der
Union des Byzantinischen Kaisertums
mit Rom unmittelbar vor dem Fall der
Stadt in die Hände der Türken 1453,
der Moskau zur führenden Macht der
Orthodoxie werden liess: auch wenn,
wie M. sagt, die Ideologie des «Dritten
Rom» nicht eigentlich vom Staate ge¬

tragen wurde. So kam es 1448 zur
Loslösung der Moskauer Metropolitie von
Konstantinopel, die nun eine eigene
orthodoxe Politik verfolgte, die zur
Erhebung Russlands zum Patriarchat
1589 hinführte.

Das Buch beschreibt einen
Zeitabschnitt, der bei uns vielleicht weniger
bekannt ist, der aber zum Selbstverständnis

der Orthodoxie bei den
Slawen, aber auch bei den Griechen, und
des gegenseitigen Verhältnisses dieser
beiden kirchlichen Organisationen
Wesentliches beiträgt. Wir dürfen froh
sein, diesen Zeitabschnitt nun auch in
orthodoxer Sicht so klar und einleuchtend

beschrieben zu sehen.
Bertold Spuler

Jacob Vellian (Hrsg.): The Syrian
Churches, Band Vili: The Romani-
zation Tendency, Kottayam 1975.

Printed at the K. P. Press. 130S. (in
Deutschland bei: Ostkirchendienst,
Abt. Verlag, Kleinenberger Weg 13,

Paderborn). - Kartoniert DM 14.-.
Eine der Bestrebungen des Vatikans,
die den unierten Kirchen das Leben
immer schwerer machte, war dessen

Wunsch, die altererbten Liturgien
schrittweise durch die römische zu
ersetzen. Auf dieses Ziel hat die Kurie
Jahrhunderte hindurch vielerlei Mühen

verwendet und auch manche
Erfolge erzielt, die keineswegs nur die
Durchsetzung der lateinischen Sprache

in der Liturgie; vielmehr auch die

Angleichung des Wortlautes sowie der

liturgischen Haltung an das abendländische

Vorbild bezweckten.
Dabei sind abendländische Sonder-

Liturgien, wie die irische oder die
mozarabische, schon im Mittelalter (fast
ganz) untergegangen; das vorliegende
Werk kann sich bei ihnen also auf
kurze Abschnitte (S. 1-14; 46-53)
beschränken. Auch das mittelalterliche

61



Zwischenspiel einer Union mit den
Armeniern und einer Verdrängung ihrer
ehrwürdigen Liturgie durch die Unitores,

das vom 11. bis 14. Jh. dauerte,
nahm vor dem Beginn der neueren
morgenländischen Unionen sein

Ende; es wird durch Gabriele Winkler
einsichtig beschrieben (S. 110-125).
Einzig die Maroniten haben sich nach
längerem Ringen ausnahmslos der
Union angeschlossen und waren - also
ohne morgenländisches Gegenstück -
nicht so nachhaltig in der Lage,
Tendenzen dieser Art abzuwehren
(S. 85-95). Bei den Kopten (S. 61-69)
und den Äthiopiern (S. 96-109) waren
die Erfolge einer Latinisierung so
gering, dass man am Schluss nur noch
glaubte, mit einer Übersetzung des
Rituale Romanum ins Gecez
weiterzukommen. Die grössten Erfolge erzielte
Rom bei den unierten Malabar-Christen,

die weitgehend latinisiert wurden
(S. 70-84). Die unierten Ukrainer
konnten sich - trotz manchen
Zugeständnissen im Laufe der Jahrhunderte

- ihre Liturgie-Sprache ebenso
wahren wie die Melkiten, auch wenn
das Brauchtum in manchem dem
abendländischen angeglichen wurde.

- So ist es also ein unterschiedliches
Bild, das uns die vielerlei (meist
einheimischen) Verfasser des vorliegenden
Sammelwerkes bieten; auch ist ihre
Qualität durchaus unterschiedlich.
Die meisten und prägnantesten, trotz
aller apologetischen Tendenz
kritischen Bemerkungen liefert Michael
Soloveys Beitrag über die ukrainische
Kirche. Auch die Darstellung der
Entwicklung in der Malabar-Kirche durch
Jacob Vellian und das Ringen um die
Unierten in Äthiopien (in Cyril Koro-
levskys Darstellung) seien hervorgehoben.

- Die meisten Beiträge enthalten
eine umfängliche Bibliographie,
vielfach in einheimischen Sprachen, und
verdienen auch aus diesem Grunde Be¬

achtung. Ein Register fehlt. - Die
Beschlüsse des IL Vatikanischen Konzils
haben der Entwicklung auch für diese
Kirchen inzwischen neue Bahnen
gewiesen, von denen hier gerade nicht
mehr die Rede sein konnte.

BertoldSpuler

Paul Huber /Heilige Berge. Sinai Athos
Golgota - Ikonen, Fresken, Miniaturen

(Zürich/Einsiedeln/Köln
1980). Benziger. 240S.4; 90 vierfarbige

und 225 schwarzweisse
Illustrationen. - Gebunden mit Schuber
sFr. 98.-. •

Nach einer grossen Anzahl von Reisen
ins Morgenland, vorab zu den drei im
Titel genannten Heiligen Bergen, legt
der Vf., reformierter Pfarrer in Bern,
dem wir schon weitere ähnlich gediegene

Arbeiten verdanken (vgl. IKZ
1970, S.266L), eine einfühlsame Studie

in das Wesen der orthodoxen Theologie

vor, soweit sie sich aus Ikonen,
Gemälden und Miniaturen dartun
lässt und mit vielerlei Textzitaten aus
der Bibel und den Kirchenvätern
belegt werden kann. H. geht dabei von
den Schätzen aus, die sich auf dem
Athos, dem Sinai sowie in der Grabeskirche

und dem Patriarchat Jerusalem
finden ; er legt auch eine Anzahl bisher
unveröffentlichter Kunstwerke vor.

Von diesen Gegebenheiten ausgehend,

fügt der Vf. die Bilder und ihre
Erklärung, die vielfach eigene Deutung

ist, zu einer Schilderung der
wesentlichen Gegebenheiten der
orthodoxen (und überhaupt christlichen)
Theologie zusammen, wie sie sich in
Jesus Christus als dem Weltenherrn
(Pantokrator) und der Stellung der
weltlichen Gewalt zu ihm, im Ablauf
des Kirchenjahres mit seinen Christus-
und Marienfesten, in der Darstellung
der Gottesmutter als der Herrin,
Wegweiserin und der Barmherzigen aus-

6?



prägen. Auch die Engels- (weniger die
Dämonen-)Lehre der Kirche wird
eingehend geschildert, wobei H. es in
einfühlsamer Weise unternimmt, die Engel

in das Weltbild des AT und NT
einzufügen und ihr Verhältnis zu Gott
dem Herren klarzulegen, für das er
eigene Deutungen findet; auch von der
Gegenwart und ihrem entzauberten
Weltbild ist dabei die Rede. Wie antike
Mythen in angepasster Form in christliches

Denken, in Predigten und
Märtyrer-Legenden eingehen, zeigt ein
sehr aufschlussreicher letzter
Abschnitt. Insofern Religiöses sich für
uns (vorläufig) auf dieser Welt abspielt
wird auch dem byzantinischen Weltbild,

also seinen erdräumlichen
unhimmlischen Vorstellungen sowie den
Tieren und Pflanzen auf ihr, vor allem
anhand der Werke des Kosmas Indiko-
pleustes und des Physiologos, ein breiter

Raum gewährt. So hat der Vf. es

verstanden, die Bedeutung der Hl. Berge,
die das Christentum ebenso kennt wie
andere Religionen, in ihrer Weiterwirkung

auf die östliche Theologie zu
erklären und das alles durch vielerlei
Abbildungen zu verdeutlichen, die vom
Verlag in der bei ihm zu erwartenden
vorzüglichen Ausführung gegeben
werden und deren Kosten durch eine
Reihe von Stiftungen (Verzeichnis
S. 240) übernommen worden sind. Auf
diese Weise ist ein Buch entstanden,
das den Zusammenfall von Sehen und
Hören, von Erkennen, Wissen und
Verstehen versinnbildlicht und also
den Leser und Betrachter anregt, über
das Christentum (vorab in seiner östlichen

Gestalt) erneut nachzudenken
und ihm klarzumachen, dass wir «die
Erlösung nicht mehr in zeitlosen
Mythen, sondern im Heil sehen, das dank
Christus in die Zeit eingegangen ist»
(S.233).

H. belegt seine Darlegungen
allenthalben durch Verweise auf die Quellen

(vorab Bibelstellen und Kirchenväter)
sowie auf die vorgängige Literatur. Ein
Register der Fachausdrücke, die -
soweit griechisch - dankenswerterweise
durch Angabe des Akzents verdeutlicht

werden, erleichtert die Benützung
dieses prächtigen Werkes.

BertoldSpuler

Johannes Lepsius: Der Todesgang des

Armenischen Volkes. Bericht über
das Schicksal des armenischen Volkes

in der Türkei während des

Weltkrieges. Nachdruck nach der Ausgabe

der Missionsbuchhandlung und
Verlag, Potsdam 1930. Reprint,
besorgt von der Deutsch-Armenischen
Gesellschaft, Heidelberg 1980.

XXIX, 315 S.

Die Ausbreitung des Osmanischen
Reiches hatte zwei Völker zu wesentlichen
Teilen unter türkische Herrschaft
gebracht, die ihrem Wesen nach einen

grundsätzlichen Gegensatz zu diesen

darstellen : die Griechen und die Armenier.

Beiden gelang es dank ihrer geistigen

Regsamkeit, die von den Türken
immer wieder auch als Verschlagenheit
aufgefasst wurde, vor allem auf dem
Gebiete des Handels und der Wirtschaft
eine führende Rolle zu gewinnen und
dadurch weithin ein mehr oder minder

grosses Vermögen zu erwerben, das

ihnen auch ermöglichte, für die Ausstattung

ihrer Familien, für die Erziehung
ihrer Kinder mehr zu tun als andere
Völker (dazu gehörten auch die Balkan-
Slawen und Rumänen oder die Christen
Vorderasiens und Ägyptens). Andern
Völkern in andern Erdteilen ist Ähnliches

gelungen. Das Ergebnis war
vielfach ein Neid der «Zurückgebliebenen»,

der sich oft in Hass verwandelte.
Dazu kam die Tatsache, dass sich die

Armenier in den Teilen ihrer Heimat,

63



die seit 1828 unter russische Herrschaft
kamen, recht bald mit den Russen gut
arrangierten und (als Monophysiten)
eine eigene Kirchenorganisation
zugestanden erhielten, anders als die (orthodoxen)

Georgier, deren Kirche 1811 der
russischen einverleibt (und erst 1917

bzw. 1943 wieder verselbständigt)
wurde. So setzten die Armenier ihr
Vertrauen in wachsendem Masse auf Russland.

Schon 1895 96 und 1909 kam es

aus all diesen Gründen zu - im wesentlichen

nicht organisierten - «Armenier-
Massakern». Als das Osmanische Reich
Ende 1914 in Kriegszustand mit Russland

geriet und die Russen in Ost-Ana-
tolien, wo viele Armenier wohnten,
mehr und mehr (schliesslich Sommer
1916 bis Trapezunt) vorrückten,
verstärkte sich nach den Erfahrungen der
letzten Jahrzehnte naturgemäss der
Wunsch der Armenier, unter russische
Herrschaft zu kommen. So wurden sie

in türkischen Augen zu «Verrätern».
Schon 1915 begann die jungtürkische
Regierung mit Armenier-«Verscmk-

kungen», die sehr bald zu Massakern
und zu vielen Todesfällen durch Hunger
und Seuchen führten und das Ausmass

aller voraufgegangenen Geschehnisse

rasch überstiegen.
Der Vf. des vorliegenden Buches

(t 1926), schonlangedurchsein Missionswerk

mit den Armeniern verbunden
und den Türken durch seine

Lebenserfahrungen wenig geneigt, kam im Sommer

1915 in die Türkei und versuchte,
dem türkischen Tun Einhalt zu gebieten
oder wenigstens das Los der Vertriebenen

zu lindern. Die Türken liessen sich -
von ihrem Standpunkt aus zu Recht -
nicht darauf ein, dass Fremde (Deutsche

oder Amerikaner) sich hier
einmischten (S. XVI), denn dann hätten die

Armenier noch mehr als bisher aufHilfe
aus dem Ausland auch für ihre politischen

Wünsche gehofft und versucht,
den einen gegen den andern auszuspie¬

len. So kam es zu den «Armenier-
Greueln», die von L. in dem nun wieder
vorgelegten Buch in allen Einzelheiten
beschrieben werden und deren
Zahlenangaben - 1 Vi bis 2 Millionen Tote,
Verschleppung zahlreicher Frauen in
Harems - wenigstens ausserhalb der

Türkei im allgemeinen nicht angezweifelt

werden. Da die Türkei im Frieden
von Lausanne 1923 letztlich als Siegerin
in dem Ringen um Kleinasien (zum
Schluss Krieg mit den Griechen)
hervorging, die ebenfalls vertrieben wurden,

so sind ihre Massnahmen in Kleinasien

nie rückgängig gemacht worden.
Es gibt hier heute keine Armenier mehr,
und manche von ihnen sind - da sie sich

in ihren neuen Gastländern nicht
wohlfühlten - seit 1947 nach Räte-Armenien
zurückgekehrt.

Die Armenier haben es in den letzten
Jahren unternommen, die Aufmerksamkeit

der Weltöffentlichkeit wieder
auf diese Geschehnisse zu lenken : auch
durch Mord an türkischen Diplomaten
und anderen. Das hat die Tatsachen
nicht rückgängig machen können, aber
die Türken, heute vielfach von ganz
andern Problemen geplagt, haben noch
keine Vergeltungsmassnahmen an den

etwa 75000 in Konstantinopel
zurückgebliebenen Armeniern durchgeführt.

Die Türken haben dieser und ähnlichen

Darstellungen verschiedentlich
ihre eigenen gegenübergestellt; sie

zeigen, dass manchmal versucht wurde, die
Massnahmen zu lindern, und vergessen
natürlich auch die blutigen Gegenaktionen

nicht, die die Armenier da und dort,
besonders nach 1918 in Kilikien (z.B.
an dem heute «Sehitlik» Märtyrerstätte

genannten Ort) unternahmen. -
Diesem traurigen Kapitel der
Weltgeschichte sind im Verlaufe des 20. Jh.
leider noch gar manche andere gefolgt. Es

wird wohl heute von niemanden mehr
als das «Jahrhundert des Fortschritts»
angesehen. Bertold Spuler

64


	Bibliographie

