Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Metropolit Maximos von Sardes: Das
dkumenische Patriarchat in der or-
thodoxen Kirche, Freiburg/Basel/
Wien (1980). Herder. 456 S. — (Ver-
dffentlichungen der Stiftung Oratio
Dominica.)

Die weltpolitische Entwicklung der er-

sten Jahrhunderte hat es mit sich ge-

bracht, dass sich mit der Spaltung des

Roémischen Reichs zwei Zentren des

Christentums am Mittelmeer heraus-

bildeten. Im Westen nahm Rom als

Erbe des frith untergegangenen westli-

chen Kaisertums den Universal-Epi-

skopatin Anspruch, den es unter Beru-
fung auf Stellen im Neuen Testament
jeldnger, desto mehr durchsetzte, bis es

hier zur Spaltung des 16.Jhs. kam. Im

Osten rang nach der Entwicklung von

Byzanz zur Hauptstadt ldngere Zeit

Alexandrien mit der Kaiser-Residenz

um den Vorrang, bis endgiiltig durch

das Konzil von Chalkedon 451 Kon-
stantinopel als Sitz des «Okumeni-
schen Patriarchats» anerkannt wurde
sein Verlauf wird hier mit besonderer

Ausfihrlichkeit (auch um die Frage

der «Epanogé» als Entwurf oder Ge-

setz: S.119ff.) dargestellt. Auch die

Entwicklung bis zu diesem Zeitpunkt

schildert einer der fithrenden Hierar-

chen eben dieses Sitzes eingehend:
nach orthodoxer Lehre vor allem unter

Berufung auf die Bestimmungen der

vier ersten Konzilien, die neben dog-

matischen Festsetzungen auch vieler-
lei Kanones erliessen, durch die
schliesslich (ebenfalls 451) auch der

Rang der 6stlichen Patriarchate festge-

stellt wurde. M. unterstreicht dabei

ganzrichtig, dass die kanonischen Vor-
schriften den kirchengeschichtlichen

Ereignissen nirgendwo vorgriffen, ih-

nen vielmehr entsprachen (S.157).

56

Freilichist die Kirchengeschichte auch
spiter weitergegangen,und auchinder
Orthodoxie hat sichim Verlauf der fol-
genden Jahrhunderte eine weitere Ent-
wicklung ergeben. Dabei wurden auch
Kanones umgeformt. Ein Hauptanlie-
gen des Vf.s, eines der Kernstiicke sei-
nes Werkes iiberhaupt, ist dabei die
Auseinandersetzung mit den «Ultra-
Konservativen» und den «Ultra-Libe-
ralen», denen gegeniiber er die Mog-
lichkeit einer Modifizierung eben die-
ser Kanones—aberim Sinne der Kirche
und ihrer Dogmen —als moglich vertei-
digt (S.334-350).

Man sieht, dass die Orthodoxie bei
aller festen Grundhaltung, bei aller
dogmatischen Gebundenheit (wie an-
dere Kirchen auch) kein versteinertes
Gebilde ist. Wenn sich dabei der Vor-
rang Konstantinopels (der nie Univer-
sal-Episkopat war) bis heute gehalten
hat, so war bei sehr verdnderten politi-
schen und kirchlichen Verhiltnissen
vor allem Ehrfurchtim Spiel — mehr als
nur Festhalten an vorgegebenen Kano-
nes —. Sie wirkte sich in den vielen Fil-
len aus, in denen das Okumenische Pa-
triarchat bis 1453 und dariiber hinaus
unter tiirkischer Herrschaft um Rat ge-
fragt wurde und ordnend in die Ent-
wicklung anderer Patriarchate oder
selbstindiger Kirchen eingriff (M.
stellt das S.351-397 tabellenartig dar).
Freilich war dieser Vorrang keines-
wegs so unangefochten, wie M. das aus
«griechisch-orthodoxer Sicht» (S.12)
wahrhaben will. Er klammert den Be-
reich «Moskau — das dritte Rom» mit
all der vielen einschldgigen Literatur
vollig aus. Er vermag auch in dem Ein-
treten des russischen Professors S. Tro-
ickij in den ersten Jahren nach dem
Zweiten Weltkriege (die IKZ berich-



tete laufend dariiber) nur «bewusste
Parteilichkeit» zu sehen (S.347f.). Er
lehnt dessen Theorie von der Gleich-
stellung aller Patriarchate nachdriick-
lich ab (S. 181, 234-249, 286 ff., 347f.,
393f.) und widerspricht damit seiner
eigenen Feststellung auf S.12. Und
dochistes nicht volligsicher, ob nicht—
wenn die orthodoxen Kirchen wieder
einmal vom kommunistischen Druck
frei sein werden — eine Revision der
einschldgigen Kanoénes erfolgen kann,
wie M. sie ja selber verficht.

Typisch orthodox ist das Buch auch
dadurch, dass es nur dann und wann
ganz kurz etwa von Donatisten oder
Monophysiten als «dogmatischen
Fehlentwicklungen» spricht (etwa
S. 160, 353), ohne auf ihr Anliegen ein-
zugehen. Dass sich der Konstantinop-
ler Patriarch dabei—biszum Einfall der
Muslime im 7.Jh., der dem Ostromi-
schen Reich seine ganze Siidflanke
raubte — auf die Seite der Orthodoxen
stellte (soweit nicht am Bosporus mo-
nophysitische Kaiser herrschten), ist
klar (Einzelheiten S.352-356). Man
hétte freilich erwidhnen sollen, dass die
Tatsache des Gegensatzes zwischen
hauptsédchlich (keineswegs einhellig)
von Griechen getragener Orthodoxie
und hauptsdchlich von Semiten und
Kopten gepragtem Monophysitismus
und Nestorianismus auch als Unter-
schied der Nationalitit gewtiirdigt wer-
den konnte. Dass es dergleichen auch
jetzt gibt, beschreibt M., durchaus mit
Recht, in dem Abschnitt iiber den Phy-
letismus (S. 398-408), besonders in der
Diaspora (S.408-412), als eines der
wesentlichen Probleme der Orthodo-
xie: gewiss einer der Punkte, an dem
sich ein orthodoxes Konzil im 20.Jh.
sehr bald wundriebe, wihrend eine
Uberlassung dieser Frage an die Zeit
und an die vo6lkisch-sprachliche Assi-
milation diese Probleme vermutlich
ohne Bruch lésen konnte.

Das Buch ist (aus griechischer Sicht) eine her-
vorragende Einfiihrung in die Orthodoxie allge-
mein und speziell fiir das behandelte Problem. Es
ist kennzeichnend, dass der Vf. zwar umfianglich
griechische, auch russische Literatur (dann und
wann in grausamer Verstimmelung: S.191,
Anm.59) heranzieht und sich in den griechischen
Material-Sammlungen (vor allem élteren Datums)
sowie in ihrer romisch-katholischen Deutung gut
auskennt. Aber hier fehlt vielfach Neueres: bei der
Darstellung von Chalkedon wird des umfingli-
chen (und massgebenden) dreibdndigen Werks
von Aloys Grillmeier und Heinrich Bacht — mit
zahlreichen Mitarbeitern — tberhaupt nicht ge-
dacht! (Wiirzburg 1951/54; wvgl. IKZ 1953,
S.186-189; 1954, S.124-126; 1956, S. 186f.). Pro-
testantische und anglikanische Literatur bleibt
weitestgehend unbeniitzt: Namen wie A. von Har-
nack, F. Heyer oder H. Schaeder werdenin den An-
merkungen oder in der (ansonsten recht umféngli-
chen) Bibliographie iiberhaupt nicht erwidhnt.
Auch die Konfessionskunde von F.Kattenbusch
(I: Die orthodoxe anatolische Kirche, 1892) fehlt,
wihrend ein Aufsatz vonihm einem Herrn Kalten-
busch zugeschrieben wird (auch so alphabetisch
eingeordnet: S.440).— Bei der Wiedergabe von Na-
men kommt es gelegentlich zu merkwirdigen
Schreibungen: den Konstantinopler Patriarchen
Flavianus (der nun einmal einen lateinischen Na-
men trigt) findet man als Phlabianos (S.83, 123).
Moderne Theologen erscheinen in einer Translite-
ration der griechischen Buchstaben (wie die By-
zantinisten sie vielfach verwenden), also Mpal-
anos, wo wir Balanos, Alibizatos, wo wir Alivisatos
gewohnt sind (5.250); man sollte das in der Einlei-
tung wenigstens erwihnen. Auch «Gregor von Na-
zianz» ist uns geldufiger als «G. Nazianzenos»
(S.121). Unangenehm ist, dass auch russische Na-
men nach griechischem Muster transkribiert wer-
den: wer findet die Eparchie Ttla auf einer Karte
unter der Schreibung «Toula» (S.18), oder wer
sucht Bulgakov unter «Boulgakov» (S.416). — Ge-
wiss dem Ubersetzer zur Last zu legen ist der
schlimme Fehler, das Okumenische Patriarchat
habe 1219 dem Erzbischof von Fiinfkirchen (Pécs)
die Autokephalie erteilt (5.363) und dieses Bistum
dem Serbenkonig Stefan Dusan zugeordnet. Ge-
meint ist natiirlich nicht das stidwestungarische
Bistum, sondern das Erzbistum Pe¢ (tiirk. Ipek),
das heute noch im Titel des serbischen Patriarchen
erscheint! — Doch sollen solche Einzelheiten nicht
weiter aufgezdhlt werden (immerhin: lies korrekt:
Grumel S. 140 / Zacharii von Lingenthal S.191 /
Sesan S.348 / Olsr S.441; Antiochien wurde 1268
von den dgyptischen Mamluken, nicht «von den
Tiirken» erobert). — Der mit dem Gegenstande Ver-
traute wird dergleichen leicht ausmerzen. Jeden-
falls vermindern dergleichen Versehen den grund-
sitzlichen Wert dieser griechisch-orthodoxen Dar-
stellung nicht wesentlich, die ein eindringliches

37



(durch ein Register gut erschlossenes) Bild vom
Selbstverstdndnis dieser Konfession liefert, wie es
jedem vor Augen stehen sollte, der in 6kumeni-
schen Gesprichenmitihrsteht. Bertold Spuler

Kirche in Not XXVIII/1980, Konig-
stein im Taunus (1981). Albertus
Magnus Kolleg/Haus der Begeg-
nung. 173S. - DM 13.—

Aufgrund der Vortrdge vor der 30. Ta-

gung des Kongresses «Kirche in Not»

Anfang August 1980, derin erster Linie

von der rémisch-katholischen Kirche

getragen wird, gibt der vorliegende,
hiibsch gestaltete Band einen Uber-
blick iiber die vielerlei Bedrdngnisse,
denen vorab die romisch-katholische

Kirche in den einzelnen Lindern aus-

gesetzt ist; dem steht eine ganz knappe

Ubersicht iiber Lateinamerika zur

Seite. Ahnlich wie den rémischen Ka-

tholiken geht es auch den kleinen

unierten Gemeinschaften in den Lin-
dern des «Ostblocks»: Polen, Tsche-
choslowakei, Ungarn und Siidslawien,

wo sie nicht (mehr) verboten sind. Im

Ritebunde hingegen und in Rumié-

nien, wo die Grosszahl dieser kirchli-

chen Gemeinschaft lebt, sind sie be-
kanntlich seit 1946/1948 unterdriickt
und kénnen nurim Untergrund weiter-
leben: hierfiirist besonders der Bericht
des Gross-Erzbischofs Josef Slipyj von

Lemberg (im Exil) von Interesse. Frei-

lich wird klar sein miissen, dass hin-

sichtlich der Unierten die orthodoxe

Kirche und der atheistische Staat auf

der gleichen Seite stehen: auch eine

vom Kommunismus befreite Kirchen-
leitung wiirde sich mit allen zur Verfi-
gung stehenden Kriften gegen die

Wiedereinfithrung der Union wenden,

in der sie einen Verrat an der nationa-

len Kirchengeschichte sieht. — Die An-
gaben iiber die russische-orthodoxe

Kirche beruhen vor allem auf dem auf-

schlussreichen Bericht fiir die atheisti-

58

sche Regierung dieses Landes aus der
Feder von V. Furov, von dem in IKZ
1981/1, S.5, Anm. 4, schon die Rede
war.

Neben dem Atheismus ist es der Is-
lam, der der Kirche in wachsendem
Masse Schwierigkeiten bereitet. Von
dieser Seite christlicher Existenz
heute, besonders in Afrika und Asien,
istin zwei aufschlussreichen Beitrigen
die Rede. Auch hierbei muss man sich
klar sein, dass der Islam vielfach ein
dusserer Ausdruck fiir die gegen das
Abendland (und also die Kirche) ge-
richtete Fremdenfeindlichkeitund den
immer weiter wachsenden Nationalis-
mus ist, der hier wuchert und der auch
islamischen Lidndern untereinander
viel zu schaffen macht.—Soistdie Lage
der christlichen Kirchen in diesen Ge-
bieten (auch iiber den hierbehandelten
Bereich hinaus) keineswegs rosig. Es
ist wichtig, dass die abendldndische
Christenheit ihre Leiden nicht aus den
Augenverliert. Bertold Spuler

Jean Maurice Fiey: Communautés sy-
riaques en Iran et Irak des origines a
1552, London 1979. Variorum Re-
prints. 382 S.

Nachdem Jérdme Labourt und Kardi-

nal Eugéne Tissérant die Grundziige

der Geschichte des Christentums in

Persien erforscht und dargestellt ha-

ben, unternahm es der.Vf. des vorlie-

genden Bandes in jahrzehntelanger,
miihevoller Kleinarbeit, die Ge-
schichte des Christentums — das vorab
nestorianisch war — im Einzelnen zu
durchleuchten. In zehn Aufsitzen in
allerlei Zeit- und Festschriften, die
nicht immer leicht zugénglich sind, er-
forschte F. vor allem die hierarchische

Struktur und die archiologischen Ge-

gebenheiten dieses Landes bis nach

Chorsasan, das heute zwischen Iran,

Afghanistan und dem Ritebunde auf-



geteilt ist. Er stellt aus den Quellen die
Namen der Inhaber der Didzesen fest
(die z.B. an Wahl und Weihe dieses
oder jenes Patriarchen teilnahmen), er
erwihnt das erste und das letzte Vor-
kommen der einzelnen Didzesen in
den Quellen: das muss weder das Jahr
ihrer Griindung noch das ihres Unter-
gangs sein. Das spatere Mittelalter sah
auf jeden Fall, vom westlichen Aser-
baidschan abgesehen, das Verschwin-
den der Christenheit in diesem Be-
reich. Die Gemeinden der jakobiti-
schen (monophysitischen) Kirche, die
es ebenfalls gab, sind offenbar noch
frither und noch spurloser untergegan-
gen. Den Beschluss bilden Abschnitte
iiberden ‘Iraq, das westliche Nachbar-
land Irans, wo das Christentum sich -
wie in vielen andern asiatischen Lin-
dern arabischer Zunge und in Agypten
- bis zum heutigen Tage erhalten hat,
wenngleich es angesichts der schweren
Schicksalsschldge der Jahrhunderte
auch hier wesentlich zuriickgegangen
ist.

F.ist einer der besten Kenner dieses
Bereichs; er benutzt die Quellen sowie
die franzésische und englische Litera-
tur in ausgedehntem Umfange. Das
Deutsche wird in auffilliger Weise ver-
nachléssigt; Arbeiten wie die von Peter
Kawerau, Wolfgang Hage oder Ilse
Nabe-Von Schonberg iiber das syri-
sche Christentum, die auch dessen Ver-
breitung behandeln, hitten nicht so
vollig vernachlissigt werden diirfen,
wie das hier der Fall ist, haben doch
auch sie manches Gewichtige zutage
gefordert: von da aus gesehen, bedarf
die vorliegende Aufsatz-Sammlung ei-
ner gewissen Erginzung. Im Ubrigen
stellt sie den Stand unserer Kenntnis,
vor allem hinsichtlich der Struktur der
Patriarchen und Didzesen bis in alle
Einzelheiten hin dar. — Ein eingehen-
des Register erschliesst dieses schone
Sammelwerk. Man vermisst ein Ver-

zeichnis derinden einzelnen Abschnit-
ten verwendeten Quellen und der Se-
kundirliteratur, das gleichzeitig die
massgebende Bibliographie fiir die
Ausdehnung des Christentums in die-
sem Lande (ohne deutsche Werke!) ab-
gegeben hétte. So muss man sich die
entsprechenden Angaben in den sehr
reichlich und genau dokumentierten
Einzel-Anmerkungensuchen.

Bertold Spuler

Albert Stol: Turkse Christenen: ver-
volgd — verdreven — verspreid. Op-
komst en ondergang van de Jacobie-
ten, Kampen 1979. Uitgeversmaat-
schappij J.H.Kok. 119S. - HflL
18.50.

Die «tiirkischen Christen» des Titels,

in Wirklichkeit Christen aus der Tiirkei

(tiirkische Staatsangehorige), gehoren

meist der jakobitischen (monophysiti-

schen) Kirche an und stammen aus
dem Tur Abdin, dem «Berg der (Got-
tes-)Knechte», an der Siidgrenze der

Tiirkei. Sie sind in den letzten Jahren

auch in Westeuropa bekannter gewor-

den, da viele vonihnen —als «tiirkische

Gastarbeiter» — hierher kamen, nun

aberauchhiervondeninnertiirkischen

Parteikdmpfen und sonstigen Schwie-

rigkeiten sowie von der steigenden Ab-

lehnung erfasst werden, die diesen ent-
gegenschldgt. So weiss man nicht, ob
sie hier wirklich eine «bleibende Statt»
gefunden haben (S.8). Schweden hat
begonnen, sie auszuweisen (vgl. IKZ

1980, S.105,251), und auch in den Nie-

derlanden, iiber die der Vf. natiirlich

besonders ausfiihrlich und mit viel

Sympathie fiir die Neuankdmmlinge

berichtet, hat es anlisslich der Beset-

zung der Kathedrale in Herzogen-

busch (vgl. IKZ 1979, S.236; hier S.8)

schon Schwierigkeiten gegeben. — Aus

St.s Buch erfihrt man erstmals Einzel-

59



heitenvon den Leiden, denen die Jako-
biten (auch aus wirtschaftlicher Eifer-
sucht) in ihrer Heimat ausgesetzt sind,
vor allem von Seiten der Kurden, die
durch ihre stindigen Uberfille und
ihre Brutalitit die Zuneigung aller
Nachbarn verloren haben und die in
der Tiirkei trotz ihrer Zahl nicht als na-
tionale Minderheit anerkannt werden.
St. weist auch darauf hin, dass die Ur-
sache fiir die Schwierigkeiten weithin
in der Agressivitdt der Griechen auf
Kypern bis 1974 zu suchen ist (S.99)
und dass die tiirkischen Behorden an-
gesichts der wachsenden Anarchie
praktisch nicht in der Lage waren,
wirkungsvoll einzugreifen. Ob das
nach der Ubernahme der Regierung
durch das Militdr (Sept. 1980) anders
wird, muss man abwarten.

Neben diesem der Gegenwart ge-
widmeten Teil, der durch einige Abbil-
dungen gut illustriert wird, hat St. das
Entstehen der Kirche und vor allem
das Wirken ihres eigentlichen Griin-
ders Jakob Baradaios (578) —vor allem
nach der Arbeit seines Landsmanns
H.G.Kleyn (1882) — eingehend be-
schrieben. Das Mittelalter — auch die
Periode der Mongolen im 13.Jh., als
die Kirche noch einmal auflebte -
kommt recht kurz weg; iiber das spé-
tere Mittelalter und die beginnende
Neuzeit weiss man fast nichts. — Das
Verzeichnis der einschlidgigen Schrif-
ten ist kurz und ldsst manches Bedeut-
same vermissen. In der Schreibung der
Namen ist da und dort etwas zu bes-
sern. Auch laufen der syrische und der
koptische Kalender (auch in der Jah-
reszdhlung) keineswegs parallel (S. 66/
67); das syrische Jahr beginnt am
I.Oktober (s.St.), nicht am 31.Okto-
ber. — Ein Register fehlt leider. — Das
Buch gibt besonders fiir die Gegenwart
so wichtige Informationen, dass man
ihm gern eine weite Verbreitung
wiinscht. Bertold Spuler

60

John Meyendorff: Byzantium and the
Rise of Russia. A Study of Byzan-
tino-Russian Relations in the Four-
teenth Century, Cambridge/Lon-
donusw. (1981). Cambridge Univer-
sity Press. XXI, 326 S.

Nach der Katastrophe des Lateini-

schen Kaisertums (1204-1261) hatte

sich das Ostromische Reich, das in
mehreren Gliedstaaten diese Epoche
iiberlebt und dabei auch die kirchli-
chen und kulturellen Einrichtungen
intakt erhalten hatte, unter der Herr-
schaft der Palaiologen erholt und - auf
wesentlich verringertem Gebiete — ei-
nen neuen und letzten Hohenflug sei-
ner Geistesgeschichte, weniger der
vielfach umdrohten politischen Ent-
wicklung erlebt. Der bekannte rus-
sisch-orthodoxe Theologe (aus einer
baltendeutschen Familie) nimmt sich
vor, diese Entwicklung nachzuzeich-
nen, die mit der Erholung der russi-
schen Staatenwelt, besonders Mos-
kaus, nach dem Mongolen-Einfall
123771242 zusammenféllt. Es gelingt
ihm, dabei vor allem die Orthodoxie
und damit die Theologie als die tra-
gende Kraft wihrend dieser Entwick-
lung zu zeigen und damit andere Deu-
tungen, vor allem der kommunistisch-
atheistischen  Geschichtschreibung,
zurechtzuriicken. Die Religion erwies
sich in beiden Staaten auch als die

Wahrerin der politischen Einheit und

eines geistlich geeinigten Volkstums.

Das war schon immer so gewesen, wie

M. in einer umfangreichen Einleitung

zeigt, die neben dem geistigen Leben

auch die politische Entwicklung be-
riicksichtigt und das kulturelle Leben
von seiner staatlichen Voraussetzung
aussieht, wiesie durch die beiden mon-
golischen Staaten in Iran und in Russ-
land selbst (der Goldenen Horde),
durch das Ausgreifen der deutschen

Ritterorden ins Baltenland, aber auch

durch das Erstarken zweier von ihrer



Bevolkerung her orthodox geprégter
Staaten gegeben war: Russland/Mos-
kau und das Litauische Grossfiirsten-
tum. Dieses legte im Wettstreit mit
Moskau Wert darauf, die orthodoxe
Metropolitie Kiev (deren Sitz es ldn-
gere Zeit besass) in seine Lande zu ho-
len, wihrend die russischen Grossfiir-
sten (die Rjurikiden) in der Metropoli-
tie Moskau als Nachfolgerin Kievs die
Wahrerin der russisch-orthodoxen
Einheit sahen.

Das Patriarchat in Konstantinopel,
im 14.Jh. durch Auseinanderset-
zungen mit den Kaisern und mit dem
letztlich siegreichen Hesychasmus in
Anspruch genommen, musste auf
diese zeitweilig gleichméchtigen Staa-
tenundihre Anspriiche Riicksicht neh-
men, versuchte aber, so gut es ging, die
russische Einheit auch kirchlich zu
wahren. Um die vielerlei politischen
Schachziige, um das Leben der Ortho-
doxie vor allem im Moskauer Staate,
aber auch in Litauen, um die Haltung
der Moskauer Metropoliten, um ihre
griechische oder slawische Abstam-
mung, um die Auswirkungen der
schliesslichen Bindung des litauischen
Herrscherhauses an die verwandte,
streng romisch-katholische Dynastie
in Polen seit dem Vertrag von Krewo
1385 geht es in dem vorliegenden, von
einer echten Kenntnis der Materie und
natiirlich auch von der Liebe zur Or-
thodoxie getragenen Buch, das Quel-
len ebenso verwendet wie Sekundirli-
teraturund das dem Leser ein bewegtes
Bild dieser Zeit bietet. Es endet — wie
ein abschliessender Abschnitt « Traum
und Wirklichkeit» umreisst — mit der
Union des Byzantinischen Kaisertums
mit Rom unmittelbar vor dem Fall der
Stadt in die Hinde der Tiirken 1453,
der Moskau zur fithrenden Macht der
Orthodoxie werden liess: auch wenn,
wie M. sagt, die Ideologie des «Dritten
Rom» nicht eigentlich vom Staate ge-

tragen wurde. So kam es 1448 zur Los-
losung der Moskauer Metropolitie von
Konstantinopel, die nun eine eigene
orthodoxe Politik verfolgte, die zur Er-
hebung Russlands zum Patriarchat
1589 hinfiihrte.

Das Buch beschreibt einen Zeitab-
schnitt, der bei uns vielleicht weniger
bekannt ist, der aber zum Selbstver-
stdndnis der Orthodoxie bei den Sla-
wen, aber auch bei den Griechen, und
des gegenseitigen Verhiltnisses dieser
beiden kirchlichen Organisationen
Wesentliches beitrdgt. Wir diirfen froh
sein, diesen Zeitabschnitt nun auch in
orthodoxer Sicht so klar und einleuch-
tend beschriebenzusehen.

Bertold Spuler

Jacob Vellian (Hrsg.): The Syrian
Churches, Band VIII: The Romani-
zation Tendency, Kottayam [975.
Printed at the K. P. Press. 130S. (in
Deutschland bei: Ostkirchendienst,
Abt. Verlag, Kleinenberger Weg 13,
Paderborn). — Kartoniert DM 14.—.

Eine der Bestrebungen des Vatikans,

die den unierten Kirchen das Leben

immer schwerer machte, war dessen

Wunsch, die altererbten Liturgien

schrittweise durch die rémische zu er-

setzen. Auf dieses Ziel hat die Kurie

Jahrhunderte hindurch vielerlei Mii-

hen verwendet und auch manche Er-

folge erzielt, die keineswegs nur die

Durchsetzung der lateinischen Spra-

che in der Liturgie; vielmehr auch die

Angleichung des Wortlautes sowie der

liturgischen Haltung an das abendlén-

dische Vorbild bezweckten.

Dabei sind abendldndische Sonder-
Liturgien, wie die irische oder die mo-
zarabische, schon im Mittelalter (fast
ganz) untergegangen; das vorliegende
Werk kann sich bei ihnen also auf
kurze Abschnitte (S.1-14; 46-53) be-
schrinken. Auch das mittelalterliche

61



Zwischenspiel einer Union mit den Ar-
meniern und einer Verdringung ihrer
ehrwiirdigen Liturgie durch die Unito-
res, das vom 11. bis 14.Jh. dauerte,
nahm vor dem Beginn der neueren
morgenldndischen  Unionen sein
Ende; es wird durch Gabriele Winkler
einsichtig beschrieben (S.110-125).
Einzig die Maroniten haben sich nach
lingerem Ringen ausnahmslos der
Union angeschlossen und waren —also
ohne morgenlandisches Gegenstiick —
nicht so nachhaltig in der Lage, Ten-
denzen dieser Art abzuwehren
(S.85-95). Bei den Kopten (S.61-69)
und den Athiopiern (S.96-109) waren
die Erfolge einer Latinisierung so ge-
ring, dass man am Schluss nur noch
glaubte, mit einer Ubersetzung des Ri-
tuale Romanum ins Ge‘ez weiterzu-
kommen. Die grossten Erfolge erzielte
Rom bei den unierten Malabar-Chri-
sten, die weitgehend latinisiert wurden
(S.70-84). Die unierten Ukrainer
konnten sich — trotz manchen Zuge-
stindnissen im Laufe der Jahrhun-
derte — ihre Liturgie-Sprache ebenso
wahren wie die Melkiten, auch wenn
das Brauchtum in manchem dem
abendldndischen angeglichen wurde.
— So ist es also ein unterschiedliches
Bild, das uns die vielerlei (meist einhei-
mischen) Verfasser des vorliegenden
Sammelwerkes bieten; auch ist ihre
Qualitdt durchaus unterschiedlich.
Die meisten und prignantesten, trotz
aller apologetischen Tendenz kriti-
schen Bemerkungen liefert Michael
Soloveys Beitrag iiber die ukrainische
Kirche. Auch die Darstellung der Ent-
wicklung in der Malabar-Kirche durch
Jacob Vellian und das Ringen um die
Unierten in Athiopien (in Cyril Koro-
levskys Darstellung) seien hervorgeho-
ben. — Die meisten Beitrdge enthalten
eine umfingliche Bibliographie, viel-
fach in einheimischen Sprachen, und
verdienen auch aus diesem Grunde Be-

62

achtung. Ein Register fehlt. — Die Be-
schliisse des I1. Vatikanischen Konzils
haben der Entwicklung auch fiir diese
Kirchen inzwischen neue Bahnen ge-
wiesen, von denen hier gerade nicht
mehrdie Redesein konnte.

Bertold Spuler

Paul Huber:Heilige Berge. Sinai Athos
Golgota — Ikonen, Fresken, Minia-
turen  (Zirich/Einsiedeln/Kdln
1980). Benziger. 240S.4; 90 vierfar-
bige und 225 schwarzweisse Illu-
strationen.— Gebunden mit Schuber
sFr.98.—.

Nach einer grossen Anzahl von Reisen

ins Morgenland, vorab zu den drei im

Titel genannten Heiligen Bergen, legt

der Vf., reformierter Pfarrer in Bern,

dem wir schon weitere dhnlich gedie-
gene Arbeiten verdanken (vgl. IKZ

1970, S.266f.), eine einfithlsame Stu-

dieindas Wesen der orthodoxen Theo-

logie vor, soweit sie sich aus Ikonen,

Gemilden und Miniaturen dartun

ldasst und mit vielerlei Textzitaten aus

der Bibel und den Kirchenvitern be-
legt werden kann. H. geht dabei von
den Schitzen aus, die sich auf dem

Athos, dem Sinai sowie in der Grabes-

kirche und dem Patriarchat Jerusalem

finden; er legt auch eine Anzahl bisher

unverdffentlichter Kunstwerke vor.
Von diesen Gegebenheiten ausge-

hend, fiigt der Vf. die Bilder und ihre

Erkldrung, die vielfach eigene Deu-

tung ist, zu einer Schilderung der we-

sentlichen Gegebenheiten der ortho-
doxen (und iiberhaupt christlichen)

Theologie zusammen, wie sie sich in

Jesus Christus als dem Weltenherrn

(Pantokrator) und der Stellung der

weltlichen Gewalt zu ihm, im Ablauf

des Kirchenjahres mit seinen Christus-
und Marienfesten, in der Darstellung
der Gottesmutter als der Herrin, Weg-
weiserin und der Barmherzigen aus-



priagen. Auch die Engels- (weniger die
Damonen-)Lehre der Kirche wird ein-
gehend geschildert, wobei H. es in ein-
fithlsamer Weise unternimmt, die En-
gelin das Weltbild des AT und NT ein-
zufiigen und ihr Verhiltnis zu Gott
dem Herren klarzulegen, fiir das er ei-
gene Deutungen findet; auch von der
Gegenwart und ihrem entzauberten
Weltbild ist dabei die Rede. Wie antike
Mythen in angepasster Form in christ-
liches Denken, in Predigten und Mir-
tyrer-Legenden eingehen, zeigt ein
sehr aufschlussreicher letzter Ab-
schnitt. Insofern Religitses sich fiir
uns (vorldufig) auf dieser Welt abspielt
wird auch dem byzantinischen Welt-
bild, also seinen erdridumlichen un-
himmlischen Vorstellungen sowie den
Tieren und Pflanzen auf ihr, vor allem
anhand der Werke des Kosmas Indiko-
pleustes und des Physiologos, ein brei-
ter Raum gewéhrt. So hat der Vf. es ver-
standen, die Bedeutung der HI. Berge,
die das Christentum ebenso kennt wie
andere Religionen, in ihrer Weiterwir-
kung auf die ostliche Theologie zu er-
kldaren und das alles durch vielerlei Ab-
bildungen zu verdeutlichen, die vom
Verlag in der bei ihm zu erwartenden
vorziiglichen Ausfithrung gegeben
werden und deren Kosten durch eine
Reihe von Stiftungen (Verzeichnis
S. 240) ibernommen worden sind. Auf
diese Weise ist ein Buch entstanden,
das den Zusammenfall von Sehen und
Horen, von Erkennen, Wissen und
Verstehen versinnbildlicht und also
den Leser und Betrachter anregt, iiber
das Christentum (vorab in seiner dstli-
chen Gestalt) erneut nachzudenken
und ihm klarzumachen, dass wir «die
Erl6sung nicht mehr in zeitlosen My-
then, sondern im Heil sehen, das dank
Christus in die Zeit eingegangen ist»
(5 233,

H. belegt seine Darlegungen allent-
halben durch Verweise auf die Quellen

(vorab Bibelstellen und Kirchenviter)
sowie auf die vorgdngige Literatur. Ein
Register der Fachausdriicke, die — so-
weit griechisch — dankenswerterweise
durch Angabe des Akzents verdeut-
licht werden, erleichtert die Beniitzung
dieses prichtigen Werkes.

Bertold Spuler

Johannes Lepsius: Der Todesgang des
Armenischen Volkes. Bericht iiber
das Schicksal des armenischen Vol-
kes in der Tiirkei wihrend des Welt-
krieges. Nachdruck nach der Aus-
gabe der Missionsbuchhandlung und
Verlag, Potsdam 1930. Reprint, be-
sorgt von der Deutsch-Armenischen
Gesellschaft,  Heidelberg  1980.
XXIX, 315S.

- Die Ausbreitung des Osmanischen Rei-

ches hatte zwei Volker zu wesentlichen
Teilen unter tiirkische Herrschaft ge-
bracht, die ithrem Wesen nach einen
grundsitzlichen Gegensatz zu diesen
darstellen: die Griechen und die Arme-
nier. Beiden gelang es dank ihrer geisti-
gen Regsamkeit, die von den Tlrken
immer wieder auch als Verschlagenheit
aufgefasst wurde, vor allem auf dem
Gebiete des Handels und der Wirtschaft
eine fithrende Rolle zu gewinnen und
dadurch weithin ein mehr oder minder
grosses Vermogen zu erwerben, das ih-
nen auch ermdoglichte, fiir die Ausstat-
tung ihrer Familien, fiir die Erziehung
ihrer Kinder mehr zu tun als andere
Volker (dazu gehorten auch die Balkan-
Slawen und Ruméinen oder die Christen
Vorderasiens und Agyptens). Andern
Volkern in andern Erdteilen ist Ahnli-
ches gelungen. Das Ergebnis war viel-
fach ein Neid der «Zurlickgebliebe-
nen», der sich oft in Hass verwandelte.
Dazu kam die Tatsache, dass sich die
Armenier in den Teilen ihrer Heimat,

63



die seit 1828 unter russische Herrschaft
kamen, recht bald mit den Russen gut
arrangierten und (als Monophysiten)
eine eigene Kirchenorganisation zuge-
standen erhielten, anders als die (ortho-
doxen) Georgier, deren Kirche 1811 der
russischen einverleibt (und erst 1917
bzw. 1943 wieder verselbstindigt)
wurde. So setzten die Armenier ihr Ver-
trauen in wachsendem Masse auf Russ-
land. Schon 1895/96 und 1909 kam es
aus all diesen Griinden zu —im wesentli-
chen nicht organisierten — « Armenier-
Massakern». Als das Osmanische Reich
Ende 1914 in Kriegszustand mit Russ-
land geriet und die Russen in Ost-Ana-
tolien, wo viele Armenier wohnten,
mehr und mehr (schliesslich Sommer
1916 bis Trapezunt) vorriickten, ver-
starkte sich nach den Erfahrungen der
letzten Jahrzehnte naturgemiss der
Wunsch der Armenier, unter russische
Herrschaft zu kommen. So wurden sie
in tlirkischen Augen zu «Verritern».
Schon 1915 begann die jungtiirkische
Regierung mit Armenier-«Verschik-
kungen», die sehr bald zu Massakern
und zu vielen Todesfillen durch Hunger
und Seuchen fiihrten und das Ausmass
aller voraufgegangenen Geschehnisse
rasch liberstiegen.

Der Vf. des vorliegenden Buches
(t1926),schonlangedurchsein Missions-
werk mit den Armeniern verbunden
und den Tiirken durch seine Lebenser-
fahrungen wenig geneigt, kam im Som-
mer 1915 in die Tlrkei und versuchte,
dem tiirkischen Tun Einhalt zu gebieten
oder wenigstens das Los der Vertriebe-
nen zu lindern, Die Tirken liessen sich —
von ihrem Standpunkt aus zu Recht —
nicht darauf ein, dass Fremde (Deut-
sche oder Amerikaner) sich hier ein-
mischten (S. XVI), denn dann hétten die
Armenier noch mehr als bisher auf Hilfe
aus dem Ausland auch fiir ihre politi-
schen Wiinsche gehofft und versucht,
den einen gegen den andern auszuspie-

64

len. So kam es zu den «Armenier-
Greueln», die von L. in dem nun wieder
vorgelegten Buch in allen Einzelheiten
beschrieben werden und deren Zahlen-
angaben — 1% bis 2 Millionen Tote,
Verschleppung zahlreicher Frauen in
Harems — wenigstens ausserhalb der
Tirkei im allgemeinen nicht angezwei-
felt werden. Da die Tirkei im Frieden
von Lausanne 1923 letztlich als Siegerin
in dem Ringen um Kleinasien (zum
Schluss Krieg mit den Griechen) her-
vorging, die ebenfalls vertrieben wur-
den, so sind ihre Massnahmen in Klein-
asien nie riickgingig gemacht worden.
Es gibt hier heute keine Armenier mehr,
und manche von ihnen sind — da sie sich
in ihren neuen Gastlindern nicht wohl-
fiihlten —seit 1947 nach Réte-Armenien
zurlickgekehrt.

Die Armenier haben es in den letzten
Jahren unternommen, die Aufmerk-
samkeit der Weltoffentlichkeit wieder
auf diese Geschehnisse zu lenken: auch
durch Mord an tiirkischen Diplomaten
und anderen. Das hat die Tatsachen
nicht rlickgingig machen konnen, aber
die Tirken, heute vielfach von ganz an-
dern Problemen geplagt, haben noch
keine Vergeltungsmassnahmen an den
etwa 75000 in Konstantinopel zuriick-
gebliebenen Armeniern durchgefiihrt.

Die Tiirken haben dieser und dhnli-
chen Darstellungen verschiedentlich
ihre eigenen gegeniibergestellt; sie zei-
gen, dass manchmal versucht wurde, die
Massnahmen zu lindern, und vergessen
nattirlich auch die blutigen Gegenaktio-
nen nicht, die die Armenier da und dort,
besonders nach 1918 in Kilikien (z.B.
an dem heute «Sehitliky = Mértyrer-
statte genannten Ort) unternahmen. —
Diesem traurigen Kapitel der Weltge-
schichte sind im Verlaufe des 20.Jh. lei-
der noch gar manche andere gefolgt. Es
wird wohl heute von niemanden mehr
als das «Jahrhundert des Fortschritts»
angesehen. Bertold Spuler



	Bibliographie

