
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der

Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

Es ist eine auffallende Erscheinung, dass sich seit einiger Zeit um die

historische Erforschung und die theologische Deutung der Anfänge
des Altkatholizismus so gut wie ausschliesslich anderskonfessionelle
Gelehrte verdient machen, während in unsern eigenen Reihen nicht
viel Nennenswertes zur Sache geschieht. Eine Ausnahme macht
Ewald Kessler mit seiner Darstellung von Johann Friedrich, 1975 als

55. Band der Miscellanea Bavarica Monacensia in der «Neuen
Schriftenreihe des Stadtarchivs München» erschienen. Wenn ich nicht im
einzelnen auf ihn eingehe, so namentlich deshalb, weil die hier
aufzuweisende Fragestellung in eine Richtung geht, die Kessler im Rahmen
seiner Untersuchung nur am Rande streifen konnte. Um so nachhaltiger

mache ich darauf aufmerksam, dass ich gerade seine historisch
umsichtige Studie nur als eine neue Bestätigung dessen sehen kann,
was ich mich mit dieser Skizze ins Bewusstsein zu heben bestrebe.
Abgesehen von Kessler jedoch scheint man sich mit der meist überaus
wohlwollenden Rezension einschlägiger Veröffentlichungen zu begnügen

und sich im stillen zu freuen, dass man von uns und unsern Vätern
auch ausserhalb unseres kleinen Kreises ernsthafter Kenntnis zu nehmen

beginnt. Man hat zunächst ganz unverhohlen erwartet, nun würden

die andern endlich Wahrheit und Recht des Altkatholizismus
entdecken müssen und «alle Kirchen kämen auf uns zu». Aber die narziss-

tisch-pubertäre Vorstellung, dass die Welt auf einen gewartet habe, ist
natürlich auch im Bereich der Historie oder gar der Geschichte nicht
gerade ein Gesichtspunkt, der die Möglichkeit neuer Perspektiven in
sich birgt. Das Beunruhigende an der Angelegenheit sind denn auch
durchaus nicht jene Bemühungen von ausserhalb, sondern das Faktum

einer offensichtlichen Stagnation im eigenen Fragen und Suchen.
Das «abschliessende Werk» über das altkatholische Anliegen von
Bischof Urs Küry hatte freilich im Sinn, das Alte zusammenfassend
darzustellen; aber es gibt doch zu denken, dass es dabei weder einen
neuen Zugang zur Sache eröffnet noch auch der theologiegeschichtlichen

Forschung oder der kirchlichen Besinnung neue Wege weist.
Die mangelnde Beteiligung der Altkatholiken an der Durchhellung

ihrer eigenen Ursprünge scheint Symptom dafür, dass offenbar bei
uns selber im Hinblick auf unsere kirchliche Vergangenheit noch
keine neuen, geschichtlichen Fragestellungen zum Durchbruch
gekommen sind. Und der Versuch, dieses Symptom wenigstens nach ei-

38



ner bestimmten Richtung aufzuklären, wird uns mitten in eine
Auseinandersetzung hineinführen, die vielleicht einige fruchtbare Impulse
zur Verwindung unseres Stillstandes enthalten könnte. Der Leser mag
demnach im vorliegenden Aufsatz nicht die Mitteilung von neuen
Forschungsergebnissen erwarten, sondern sich gefasst machen auf
Hinweise, die etwas in Bewegung setzen möchten hinsichtlich unseres

eigenen Nachdenkens und die deshalb auch bewusst entsprechend
formuliert sind.

Die Ablehnung der vatikanischen Papstdogmen hatte zunächst ganz
unwillkürlich eine Beschäftigung mit bestimmten Glaubensinhalten
nach sich gezogen, deren geschichtliche Bedingtheit die Theologen
aus dogmatischen Gründen ohnehin nie sehr interessiert hat. Es war
darum im vorhinein nicht zu erwarten - und dies trotzdem die meisten
Väter am Ende Vertreter der historischen Theologie gewesen sind -,
dass im Hinblick auf die eigenen Ursprünge in absehbarer Zeit die
Zusammenhänge des Altkatholizismus mit der ihn umgebenden
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts eingehender betrachtet würden. Die
Behinderung dieser Sicht und der mit ihr verbundenen Einsichten war
vorab von zwei Motiven getragen.

Nachdem man sich von der Unfehlbarkeitskirche Pius' IX. einmal
distanziert hatte und sich die altkatholische Kirchlichkeit zu konsolidieren

begann, sah man sich einerseits genötigt, um der Sache der Kirche

willen die politischen und weltanschaulichen Momente, die bei
einer romfreien Gemeinschaft keine zu unterschätzende Rolle spielten,
teils auszuscheiden, teils mehr oder weniger sinnvoll zu integrieren;
und dabei zeigte sich dann andererseits, dass auf die Dauer mit einer
rein antipäpstlichen Theologie, also mit einer vorwiegend negativ
orientierten Arbeit, nicht durchzukommen war, was in der auf die Väter
folgenden Generation z. B. in der Schweiz zu einer solchen Hinwendung

nach der dialektischen Theologie des Protestantismus geführt
hatte, dass das eigentlich Altkatholische weit über Gebühr zurückgedrängt

worden ist. Diese Entwicklung schloss die Frage nach der Stellung

des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts,

ganz abgesehen von der dogmatischen Gebundenheit oder gar
Borniertheit, faktisch deshalb aus, weil es scheinen konnte, als zwänge
sie lediglich zu einer Würdigung jener kulturkämpferischen Elemente,
von denen man gerade nicht mehr reden mochte.

Dass eine solche Abneigung aber keineswegs nur autochthon war,
sondern mit der allgemeinen Verunglimpfung des 19. Jahrhunderts

zusammenhing, wie sie von den Gelehrten der ersten Hälfte des 20. Jahr-

39



hunderts aufweite Strecken mit grosser Wildheit geübt worden ist, das

liegt auf der Hand: sich mit den Anfängen des Altkatholizismus
zeitgeschichtlich befassen, das hätte nicht nur bedeutet, dass man die

eigene Sache trotz aller Liebe zu ihr in der Tat nicht als eine direkte
Offenbarung vom Himmel nehme; es hätte überdies zum Eingeständnis

gezwungen, dass man gerade aus jenem 19. Jahrhundert komme, von
dem man sich so krampfhaft abzusetzen bemüht war.

Seit einiger Zeit hat indessen die grundsätzliche Einstellung gegenüber

dem letzten Jahrhundert fühlbar umgeschlagen. Offenbar sind
daran vorwiegend zwei Leitgedanken massgebend beteiligt gewesen,
ein sozusagen fortschrittlicher und dem gegenüber ein konservativer.
Je deutlicher im Gegensatz zum 19. Jahrhundert die sogenannte
«Moderne» als geschlossene, geschichtliche Grösse in Erscheinung getreten

war, desto-mehr begann man sich auf die Ursprünge dieser
Moderne zu besinnen und kam nun zur gewinnbringenden Anerkennung
all jener Tendenzen und Versuche im vorigen Jahrhundert, die das

Neue heraufführen halfen. Ich nenne als Beispiel solch veränderter

Darstellung Nikolaus Pevsners Band «Der Beginn der modernen
Architektur und des Design», der 1968 in London und dann 1971 in
deutscher Übersetzung bei Dumont in Köln erschien. Andere Aspekte
derselben Phänomene versuchte ich meinerseits in der Vorlesung
«Das Neue in der Geschichte» (1978 bei Raeber, Luzern) aufzuzeigen,
um von daher nach Möglichkeit in eine neue glaubensmässige Besinnung

zum Ende der Zeit zu finden.
Die positive Auffassung des 19. Jahrhunderts wurde aber auch von

durchaus konservativen Gegebenheiten her vollzogen: im Kunst- und

Antiquitätenhandel z. B. wurde durch die zunehmende Warenverknappung

aus dem 18. und noch früheren Jahrhunderten notgedrungen das

Interesse der Sammler auf den jüngeren Nachschub gelenkt, dem man
sich zunächst zwar zögernd, in letzter Zeit aber immer entschlossener
zuwendet. Die Bewegung lässt sich in den Auktionskatalogen und den

entsprechenden Fachzeitschriften sozusagen von Nummer zu Nummer

ebenso handgreiflich ablesen wie die neue kunsthistorische
Einschätzung des sogenannten Historismus. Die bisher gewichtigste
Arbeit in diesem Bereich ist Barbara Mundts Katalog des Kunstgewerbemuseums

der Staatlichen Museen Preussischer Kulturbesitz, Berlin
1973, unter dem Titel: «Historismus, Kunsthandwerk und Industrie
im Zeitalter der Weltausstellungen». Interessante Gesichtspunkte bietet

auch Albrecht Bangert in seiner «Gründerzeit», 1976 bei Heyne in
München erschienen.

40



Es ist nun durchaus nicht der Fall, dass diese neue Forschungsrichtung

in der anderskonfessionellen, vorab etwa der römisch-katholischen

Auseinandersetzung mit dem Altkatholizismus bereits eine
zentrale oder auch nur eine untergeordnete Rolle spielte. Die Sache bleibt
in allen diesen Bemühungen insofern wiederum rein innerkirchlich,
als das Interesse am Altkatholizismus so gut wie ausschliesslich
geweckt ist durch die (wie es sich jetzt abzuzeichnen beginnt) vermutlich
doch nur vorübergehende «ökumenische Öffnung» Roms. Im ganzen
kommen die immerhin erstaunlichen Versuche letztlich doch wie eine

gewissermassen konfessionell seitenverkehrte Spiegelung dessen vor,
was bei uns «abgelaufen» ist - und das ist denn auch der vorerst noch
unreflektierte Grund daraufhin, warum jene Publikationen auf unserer

Seite kaum eine neue Forschung auf den Plan zu rufen vermögen,
sich also mit einem Echo begnügen müssen, das in unsern eigenen
Kreisen schon zweiter oder dritter, vierter Widerhall ist. Aus einer
solchen Sicht heraus kann ich, beiläufig bemerkt, auch einem Theologen
wie Hans Küng nicht ganz jene Bedeutung beimessen, die ihm das

öffentliche Gerede von TV, Quick und Quatsch und endlich sogar das

unfehlbare Lehramt mit dem flammenden Zornesatem Gottes und
dem unauslöschlichen Groll der Apostelfürsten so zweideutig zuzubilligen

bereit gewesen ist. Die Kulturbestien haben immer der Fütterung
bedurft und deshalb eh und je alles willig verschlungen, was Zeilen
füllt, auf die der Unselbständige mit verklemmt lüsternen Ohren wartet;

denn jeder, der unbewusst unter mangelnder Selbstverwirklichung
leidet, muss immer in überdosiert affektgeladener Stimmung schwelgen,

wenn er einen andern fruchtlos sich gegen wirkliche oder auch

nur eingebildete oder angemasste Autorität auflehnen sieht. Aber die
Sache hat offensichtlich zu wenig Rang und Substanz, um auf die

Dauer geschichtlich wirken zu können; und es ist geradezu grotesk,
wie der Vatikan sie mit seinem Eingreifen unfehlbar zu einem Erfolgsklatsch

hochmanipuliert hat, für den schon jetzt ausser ein paar Theologen

und ihren wenigen Laien niemand mehr Interesse aufbringt. Der
Leser mag sich darum nicht wundern, wenn wenigstens hier auf alle
diese Dinge nicht näher einzugehen nötig scheint.

Viel belangvoller möchte werden, aus der gewandelten Einstellung
gegenüber dem 19. Jahrhundert einen wesentlichen Aspekt zu gewinnen

für ein neues Bedenken der altkatholischen Anfänge. Der vorstehende

Versuch ist als ein Entwurf solcher Bemühungen zu verstehen.

41



Damit deutlich wird, worauf die Frage zielt, ist zunächst etwas weiter
auszuholen. Es geht nämlich um die wissend übernommene Konfrontation

des Altkatholizismus mit der ihm zeitlich und geistig parallelen
Neurenaissance, also um jene Koinzidenz, die offensichtlich schon
den Zeitgenossen aufgefallen sein muss, wenn sie Döllinger den Erasmus

redivivus genannt haben. Die Neurenaissance, die man nach ihrer
hauptsächlichen Entfaltung in den sechziger und siebziger Jahren des

vorigen Jahrhunderts mehr und mehr als einen unschöpferischen
Abklatsch von längst Gewesenem glaubte brandmarken zu müssen, ist
freilich nicht, wie es solcher Aburteilung scheinen konnte, eine

kurzfristige Ausgeburt der zweiten Jahrhunderthälfte, sondern eine lang-
her vorbereitete Sache, die letztlich einer zu verschiedenen Zeiten
immer wieder möglichen menschlichen Grundhaltung entspricht. Die
Besinnung einer Epoche auf verwandte Bestrebungen der Geschichte
und der damit häufig verbundene Rückgriff auf Möglichkeiten gewesener

Verwirklichung ist mindestens im Abendland eine Austragsweise
des menschlichen Daseins überhaupt; und ihr Name «Renaissance»

zeigt unmissverständlich, inwiefern man die Auseinandersetzung mit
der eigenen Vergangenheit stets wieder als einen Weg zu wesentlicher

Erneuerung erfahren hat. Dies einmal bewusstgemacht, wird es nicht
mehr so leicht und billig zu machen sein, dass man einerseits als

Historismus verpönt, was man andererseits als Charakteristikum von
weiter zurückliegenden Epochen bewundert: vergessen wir nicht, dass

schliesslich aus einem, der im Quattrocento als Antikenflicker begonnen

hatte - im Cinquecento immerhin Michelangelo geworden ist!
Trotzdem bescheiden wir uns vorerst, das Werden der eigentlichen

Neurenaissance andeutungsweise aus der Geschichte des ^.Jahrhun¬
derts heraus zu umreissen. Wie der Historismus ganz allgemein, so

gründet die Neurenaissance in der durch die Romantik gegenüber der

Aufklärung neugewonnenen Einstellung zur Geschichte, deren
Programmschrift der Vortrag von Novalis über die «Christenheit oder
Europa» vom Jahre 1798 gewesen ist. Bereits ein Jahr früher waren in
Berlin anonym die «Herzensergiessungen eines kunstliebenden
Klosterbruders» erschienen, welche durch die bildenden Künstler der
Romantik auch ein Grundbuch für die Meister der Neurenaissance
geworden sind. Die Verfasser waren der jung verstorbene Wilhelm Heinrich

Wackenroder und dessen Freund Ludwig Tieck. Schon ein Blick
auf das Inhaltsverzeichnis zeigt, dass im Vordergrund die Meister der
Renaissance stehen, zumal die Italiener, aber auch Dürer. Und dieser
Schrift sehen wir unter andern bald einen der altern romantischen Ma-

42



1er folgen, Overbeck, dessen Bild «Germania und Italia» in der neuen
Pinakothek zu München ohne die «Herzensergiessungen» nicht nur
undenkbar wäre, sondern das geradezu Derartiges ist wie die
bildgewordene Gestalt jener weisenden Schrift. 1828 bringt dann das
Gedächtnis des 300.Todesjahres von Dürer; und die Stadt Nürnberg ruft
die Künstler der Heimat auf: jeder, der Lust dazu hat, möchte ein
Blatt zu einem Dürer-Stammbuch beitragen. Viele einen sich in ihrer
grossen Begeisterung: Kaspar David Friedrich und Friedrich Schin-
kel, Johann David Passavant und Mathias Christoph Hartmann, die
Grossen und die Kleinen - und es entsteht etwas, dessen qualitative
Gemarkungslinie quer durch sie hindurch verläuft, indem auch mittlere

Leute mit besonders eindrücklichen Blättern vertreten sind.
Derselben Begeisterung für das 16. und beginnende 17. Jahrhundert
verdanken wir aber auch die schlegel-tiecksche Shakespeare-Übersetzung.

Ganz unverkennbar waren von den «Herzensergiessungen» ferner

die Musiker angegangen, Ernst Theodor Amadeus Hofmann mit
seiner Verehrung Palestrinas, der sich zumal der Heidelberger Jurist
Anton Friedrich Justus Thibaut mit seiner 1824 erschienenen Schrift
«über Reinheit der Tonkunst» angeschlossen hat. Von ihr führt nicht
nur ein gerader Weg zum Cäcilianismus, sondern doch auch zum
meist übersehenen bzw. überhörten musikalischen Historismus der
zweiten Jahrhunderthälfte, der im Gefolge von Mendelssohn
vornehmlich getragen wird von Brahms und Bruckner, César Franck und
Saint-Saëns, und dem selbst noch Gabriel Fauré glänzenden Tribut
zollt.

Alle diese Vorkommnisse leiten auf weite Sicht die Neurenaissance
in die Wege, deren geistiger Führer Jakob Burckhardt war. Es braucht
nicht eigens ausgeführt zu werden, inwiefern ihn seine Weltanschauung

von den altkatholischen Vätern trennt. Was aber die universale

Haltung seiner Historie betrifft, die ihn über das im 19. Jahrhundert so

beliebte System weit hinausführt und ihn gerade dadurch zum typisch
modernen Forscher und Sucher macht; was als verpflichtendes Tradi-
tionsbewusstsein diesen Schritt aus der systematischen Beengung heraus

in die Offenheit eines geschichtlichen Denkens ermöglichte, wie es

sich in den «weltgeschichtlichen Betrachtungen» spiegelt; was diese

neue Freiheit an echter Wandelbarkeit historischer Gesichtspunkte
und Beurteilungen mit sich gebracht hat, was dies und manche andere

Eigenheit seines Gelehrtentums auszeichnet - dem ist wohl unter den

Historikern des 19. Jahrhunderts nicht bald einer nähergekommen,
auch Ranke und Mommsen nicht, als Ignaz von Döllinger. Es müsste

43



besonders aufschlussreich sein, solchen auffallenden Übereinstimmungen

bei aller grundsätzlichen Verschiedenheit im Wollen beider
einmal konkreter nachzugehen.

Dem Gedanken einer Neurenaissance sehen wir dann in allen
Bereichen des Schaffens Leute folgen wie Döllingers einstigen Freund

August Graf von Platen (1796-1835) als Vorboten, dann den
sogenannten Münchner Dichterkreis mit Emanuel Geibel, Heinrich Leut-

hold, Paul Heise, die der bayerische König Maximilian IL um sich
gesammelt hatte, endlich den jungen Nietzsche und Conrad Ferdinand

Meyer (um im deutschen Sprachbereich zu bleiben); unter den Architekten

Charles Garnier, Giuseppe Mengoni, Gottfried Semper und
Friedrich von Thiersch, den Sohn des mit Döllinger befreundeten
Ökumenikers Heinrich Wilhelm Josias Thiersch; unter den Malern
Théodore Géricault, Eugène Delacroix, Ernest Meissonier, Anselm
Feuerbach, Böcklin und Hans von Marées; unter den Kunsthandwerkern

die begehrten Goldschmiede Pio Fortunato Castellani und

François Désiré Froment-Meurice; unter den Glasmanufakturen die

noch heute bestehenden Lobmayr und Salviati, während in Keramik
und Porzellan namenloses Gebrauchszeug entsteht, das die Ideen der

geistig Bestimmenden unter die Leute zu bringen versucht.
Was allen Genannten in beeindruckender Weise gemeinsam war,

das ist eine auffallende und wohl zu keiner Zeit sonst dermassen

ausgeprägte historische Bildung; eine dadurch grundsätzlich getragene
Denk- und Schaffensweise, die Neuerungen auf Grund unzureichend
ausgewiesener Tradition durchaus abhold ist und die demnach das

Eigene verwirklicht in Verehrung des Überlieferten; ein betontes Pathos
im Handwerklichen des je eigenen Faches und damit verbunden eine
wissende Bescheidenheit gegenüber allem damals modisch «Genialen»,

Hochfliegenden, sagen wir es doch frei heraus: Unfehlbaren; ein

strenges Bewusstsein davon, dass Grösse, wo sie echt und verehrungswürdig

erscheint, immer nur eine Angelegenheit des weisen Masses

und der Zurückhaltung sein kann; eine Menschlichkeit, die geschichtliche

Bedingtheit als neue, verpflichtende Dimension des Daseins
entdeckt; eine stille Religiosität, der sich die Erfahrung der Tiefe bald in

vergangener Geschichte, bald in der Gegenwart des Alltäglichen eröffnet.

Kurzum: es ist geradezu verblüffend, dass der geistige
Zusammenhang des beginnenden Altkatholizismus mit dieser viel allgemeineren

Haltung der Neurenaissance so lange übersehen werden konnte.
Versuchen wir nun den bislang total verkannten Geist historistischer

Kreativität sichtbar zu machen, so werden wir uns wohl am besten an

44



einige konkrete Beispiele halten. Die genannte Programmschrift von
Novalis hat schon bald eine Antwort in der Tat gefunden: seine neue
geschichtliche Perspektive rückte die Pracht jener mittelalterlichen
Dome dem betrachtenden Auge näher, die einst von übergrosser Sehnsucht

weit über alles Vermögen hinaus entworfen waren und deren
gegliederte Grösse als Vorgeschmack göttlicher Heiligkeit dazu dienen
sollte, das Herz in Demut zu beugen und dem Sinn die Erkenntnis des

Bruchstückhaften zu schenken. Baumeister und Knappen waren von
diesen weisenden Denkmalen hinweggestorben und jetzt erhob sich
ihr Unfertiges wie eine Mahnung: nach langem Dornröschenschlaf in
Bauhütten und Werkstätten wieder lebendig zu werden und über die
Jahrhunderte hinweg die letzten Steine zur Vollendung des Altehrwürdigen

beizutragen; das Münster von Strassburg, der Dom von Köln,
die Kathedrale Notre-Dame de Paris wurden als Bauwerke im
gotischen Stil zu Ende geführt; und in Florenz erhielten Santa Maria del
Fiore und Santa Croce ihre inkrustierten und figurengeschmückten
Fassaden in der Empfindung der heimischen Frührenaissance. - Wir
sind von Jugend auf darin unterwiesen worden, diese Gebärde der
Verehrung zu verachten: Abklatsch, Stillosigkeit, Dekadenz waren die
Substantive, gusseisern, plüschern, gehäkelt die Adjektive, nach denen
wir abgefragt worden sind. Ich war nahezu 40 Jahre alt, als ich zum
erstenmal in Florenz auf dem Domplatz stand und in ehrliche Zweifel
an meiner historischen Arbeit und an meiner künstlerischen Ausbildung

geriet, weil ich die hinzugefügte Vorderfront nicht als so scheuss-

lich zu sehen vermochte, wie es die Pflicht von mir verlangt hätte; und
ich gestehe gerne, dass ich auch noch jetzt die nachgestaltete Fassade

nicht als schwächer bezeichnen möchte denn das originale Innere des

Domes, das mich nach allen frühen Kühnheiten des Äussern eigentlich

immer kaltgelassen hat. Was aber das Nachempfundene der
vordem Fassade betrifft, müsste ich unwillkürlich an Hölderlins grosses
Wort am Ende der ersten Fassung von «Patmos» denken: «...der Vater

aber liebt, / Der über allen waltet, / Am meisten, dass gepfleget
werde / Der feste Buchstab, und Bestehendes gut / Gedeutet.»

Im Literarischen sodann hat die Neuentdeckung der Geschichte,
verbunden mit dem erwachenden Sinn für deren Geheimnisvolles, die

Sammeltätigkeit der Brüder Grimm sowohl hinsichtlich der Märchen
und Sagen wie namentlich des deutschen Wörterbuches beflügelt; und
ihnen treten bald Clemens Brentano und Achim von Arnim mit der

Sammlung von «Des Knaben Wunderhorn» zur Seite, die z.B. Moritz
von Schwind zu einem seiner schönsten Bilder in der dem Geist der

45



Neurenaissance zu verdankenden Schackgalerie in München
angespornt und der noch spät Gustav Mahler eine Reihe seiner berühmtesten

Kompositionen zugedacht hat. Diese Sammelwerke hat man eben

nicht bloss als historische Dokumente behandelt und sich dabei am
Kleindruck ihrer gelehrten Fussnoten seine Kurzsichtigkeit geholt.
Vielmehr haben sich (übrigens durchaus im Sinne jener Besprechung,
die Goethe dem Wunderhorn 1806 zuteil werden liess) die hervorragenden

Dichter des letzten Jahrhunderts in Erzählkunst und Lyrik
immer wieder von diesen Altertümern deutscher Sprache hinreissen
lassen, so dass deren Einfluss auf Schritt und Tritt nachweisbar bleibt. Es

ist nun freilich nicht nur im 19. Jahrhundert, sondern zu allen Zeiten
ein Vorrecht Starker gewesen, sich fremden Einflüssen auszusetzen
und sich von ihrer Bewässerung zu gesteigerter Fruchtbarkeit bringen

zu lassen, während die Schwächlinge in der Fülle solcher Ströme

wie durch die unerbittliche Selektion der Geschichte weggespült
werden.

Hat das erste Beispiel vorzüglich das Moment des Traditions-
bewussten im Schaffen aufgezeigt, das zweite mehr die freie
Verantwortung im Umgang mit Geschichtlichem, so vermag ich die Anliegen
des Handwerklichen, des Masshaltens, der geschichtlich begrenzten
Menschlichkeit und die stille Religiosität vielleicht am besten
anzudeuten am Werke Gabriel Faurés. Ausgebildet an der damals neu
gegründeten Ecole de musique religieuse et classique, wächst er in
umfassender Kenntnis der älteren Musik von der Gregorianik bis zur
beginnenden Romantik auf und ausserdem in lebendiger Beziehung
zur damals zeitgenössischen Komposition. Namentlich der lateinische
Choral und die Kirchentonartlichkeit werden die stillschweigende
Voraussetzung seines Schaffens, in welchem er gegen alles bloss
Effekthafte äusserst sensibel, sich zunächst auf das Klavier und das Lied
konzentriert. «Dans la musique pour le piano il n'y a pas à user de

remplissages, il faut payer comptant et que ce soit tout le temps
intéressant», sagt er in seinen Lettres intimes, 186. Und gerade indem er
sich im Überlieferten bewegt, z. B. sogar eine Kadenz zu Beethovens
c-moll-Klavierkonzert schreibt, findet er zu jener Behandlung des

Instrumentes, die den zauberhaften Klang Debussys heraufbeschwören
wird. Im Lied aber, vornehmlich in «La bonne Chanson» und «La
Chanson d'Eve», die zunächst den herkömmlichen Liederzyklus der
Romantik weiterzuführen scheinen, findet er aus der dort ins Werk
gesetzten Begegnung des Menschen mit seinem Schicksal heraus in das,

was Baudelaire l'envers des choses genannt hat. Es ist diese «Herab-

46



lassung zu den kleinen Dingen» gewesen, die endlich den Geist eines

seiner Gipfelwerke, nämlich des Requiems bestimmt hat...
Zum Abschluss dieser Hinweise auf die Neurenaissance kann ich

mir nicht versagen, hinsichtlich des Historismus und seiner gelehrten
Beurteilung noch folgende Angelegenheit anzuführen: König Ludwig

I. von Bayern hatte in seiner Leidenschaft für die Antike München
unter viel anderem den berühmten Apoll von Tenea und die Ägineten
erworben, Bildwerke immerhin nicht des Hellenismus, sondern herber,

archaischer Grösse. Zur Bergung des Gesammelten liess er von
Klenze die Glyptothek errichten, die bei aller betonten Wiedergeburt
der Antike ein architektonischer Wurf ist. Nun beauftragte Ludwig
den Bildhauer Bartel Thorwaldsen mit der Ergänzung und Aufstellung
namentlich der Ägineten. Thorwaldsen ist diesem Auftrag mit
staunenswerter Einfühlung nachgekommen und hat die Trümmer so
angereichert, dass sie wieder als Kunstwerk erfahrbar wurden. - Bei der

Neuaufstellung nach dem Zweiten Weltkrieg hat man sich dagegen
entschlossen, die Reste der Antike von Thorwaldsens Ergänzungen
säuberlich befreit in der Glyptothek, Thorwaldsens Ergänzungen aber
als Fragmente gesondert in der Neuen Pinakothek im Zusammenhang
mit der Kunst des 19. Jahrhunderts zu präsentieren. Wer nun «histori-
stischer» vorging, Ludwig mit Thorwaldsen, oder die Museumsdirektoren

des 20. Jahrhunderts - das zu entscheiden will ich gern dem
persönlichen Urteil des Lesers überlassen!

Kann aus dem Bisherigen erschaut werden, worum es in der
Neurenaissance grundsätzlich ging - so muss nun in ihrem Rahmen namentlich

auch der Ursprung des Altkatholizismus gesehen werden. Es mag
schon rein äusserlich in seiner Art typisch sein, wie der Altkatholizismus

vorwiegend in Deutschland und dem von ihm beeinflussten
Gebiet Österreichs und der deutschen Schweiz seinen Boden fand, und
sicher ist es nicht Zufall, dass die Sache gerade von München ausging,
dieser ehrwürdigen Metropole des 19. Jahrhunderts. Ich lasse die
präludierenden Vorgänge in Holland beiseite, nicht weil ich die Bedeutung

der vorvatikanischen Kirche von Utrecht gering einschätzte,
sondern weil ich meine, dass gerade auch sie erst durch die Vorgänge in
Deutschland und der Schweiz zur altkatholischen Kirche im
konfessionellen Sinn dieses Wortes geworden ist. Auch von den andern, oft
zitierten Vorläufern der spätem altkatholischen Stellungnahme sage

47



ich im vorliegenden Zusammenhang nur, dass gleichfalls sie ein sogar
besonders nachhaltiger Hinweis darauf sind, wie die Ereignisse in der
vordem so viel geschmähten zweiten Jahrhunderthälfte oft sehr weit
zurückliegende Grundlagen hatten. Nicht nur, dass der Altkatholizismus

dies mit der Neurenaissance ausgesprochen gemeinsam hat, kann

er in dieser Hinsicht geradezu als exemplarisch gelten. Er ist nicht eine

Machenschaft der siebziger Jahre, wohl aber hat es dieser besondern

geistesgeschichtlichen Lage bedurft, um das langher vertretene Anliegen

zum Durchbruch zu bringen, zu einem Durchbruch, der im übrigen

zeigt, dass die vatikanischen Dogmen nicht mehr gewesen sind als

der Anlass zur Verwirklichung von etwas, das schon längst in der Luft
lag.

Da jedoch die Neurenaissance, wie allein schon die angeführten
Namen einiger wichtiger Vertreter zeigen, durchaus keine populäre
Erscheinung war, sondern getragen wurde von jenen wenigen, die

mehr und anderes wollten als bloss eine Sache mit möglichst günstiger
Statistik (wie sie heute drauf und dran ist, soziologisch begründeter
Aberglaube zu werden!), weil diese Sozialaristokraten des Geistes
geschichtliche Massstäbe setzten, die es ermöglichen sollten, einer grossen

Vergangenheit standzuhalten, statt in einer Flucht nach vorn nur
ja den Anschluss nach unten nicht zu verpassen, darum war im
vorhinein nicht überraschend, wenn es auch dem Altkatholizismus schon

anfänglich an Fussvolk gebrach und später nur Personen zu ihm
fanden, die abseits der Kasernen im harten Wind einer anspruchsvollen
Sache zu leben vermögen. Es wäre auch töricht, dergleichen Einsichten

dem nach Nietzsche «letzten Menschen» wohlfeil verhökern zu
wollen: es bleibt immer ein Vorrecht ohnegleichen, vom Anspruch des

Geistes und der Kraft herausgefordert, Hörer von grossen Gedanken
sein zu dürfen.

Vor allen Dingen hat die letztlich in der Neurenaissance zum
Durchbruch gelangte Annahme der geschichtlichen Bedingtheit allen
Geschehens in dieser Welt jenen vom Neuen Testament eigentlich
gemeinten Typus der religiösen Überzeugung wesentlich gefestigt, der
im Glauben die freie Verantwortung vor Gott demütig zu übernehmen
bereit ist und der von daher, wie das Beispiel der altkatholischen Väter
zeigt, vom Banne kirchlicher Autorität nicht mehr erreicht werden
kann, weil Autorität solcher Art im wesentlichen sich immer wieder
nur als eine Ausformung von Macht erweisen muss und damit an jener
entscheidenden Rückverbindung jedes einzelnen zum unfassbaren
Geheimnis Gottes bei weitem vorbeigeht. Die in der Papstkirche der

48



letzten 100 Jahre mit Missvergnügen zuletzt doch immer wieder
geschluckten kurialen Entscheide machen nichts Geringeres bewusst als

das andauernde Verlangen der Massen nach der Knute, die den
einzelnen vom Grössten und Wesentlichsten entbindet, nämlich davon im
wahren Sinne von religio das ihm und ihm allein von Gott bestimmte
Menschsein zu ergreifen und aus dieser unmittelbarsten Begegnung
mit dem Absoluten und Jenseitigen im umfassenden Verstände
«katholisch» zu werden. Aus dieser Katholizität aber erwuchs die
Einsicht, dass eine letztlich von der Masse geforderte und also sachlich
bedingte und nun gar noch für unfehlbar erklärte Autorität in Zukunft
prinzipiell irreformabel sein werde und daher aus Glauben getrost zu
verlassen sei. Es ist mit dieser Erkenntnis sinnlos geworden, bloss

gegen den Papst zu sein oder ihn aus seiner gemussten Ideologie, will
sagen aus der vatikanischen Heilsbürokratie, befreien zu wollen; denn er
ist unfehlbar im einzig Richtigen als dem Un-wahren schlechthin.
Bezeichnend dagegen war es, dass die altkatholischen Väter nach der
Exkommunikation mit den Altkatholiken-Kongressen die Stifter einer
ökumenischen Bewegung im modernen Sinn geworden sind.

Der blosse Anlasscharakter der vatikanischen Dogmen ist einer der
viel zu wenig berücksichtigten Punkte in der Erklärung oder vielmehr
im Versuch, die persönliche Haltung Döllingers zu verstehen: offenbar

konnte er diesen Dingen allein längst nicht jene Bedeutung
beimessen, die er für die entscheidenden Organisatoren einer altkatholischen

Notkirche wenigstens teilweise haben mochte. Aber schon die

Betonung des Festhaltens an der alten Tradition der katholischen Kirche

in durchaus allen frühen altkatholischen Dokumenten zeigt deutlich,

dass es um tiefere Anliegen ging, von denen man sich bloss durch
die Umstände zum Unglück der Sache auf den vermeintlich springenden

Punkt der Papstdogmen hat abdrängen lassen. Die Gegnerschaft
gegen das I. Vatikanum hat fraglos seit dem Münchner Kongress von
1871 ein derartiges Gewicht erhalten, dass hinter ihr sozusagen ein
Vakuum entstanden ist, welches man dann in der Schweiz ausgerechnet
durch Einpumpen von barthschem Dogmatismus hat ausfüllen wollen.

Gerade ein solches Vakuum ist für einen Mann wie Döllinger
etwas schlichtweg Unvorstellbares gewesen: ihm ging es zusammen mit
Theologen wie Friedrich, Langen, Reusch, Reinkens und Laien wie
von Schulte usw. um einen geläuterten Katholizismus grossen Stils,
dem gegenüber die vatikanischen Dogmen eine Sektiererei bedeuteten,

unter deren Einfluss der Kirchenstaat zum Kaff absinken müsste.
Man wird die Sache nach 100 Jahren zwar nicht mehr so tragisch neh-

49



men, aber doch gelegentlich auf den Stockzähnen lächeln, wenn man
wahrnimmt, dass sich heute allerdings sogar ein Lokalblatt wie der
Osservatore Romano im Rahmen rein journalistischer Zwecke als ein
Teil der päpstlichen Unfehlbarkeit aufführt. Denkt man aber gar
darüber nach, was es bedeutet, dass der Papst bei Hans Küng nur gerade
das Fragezeichen hinter der Unfehlbarkeit gebrandmarkt hat, während

ihm die beiden viel gewichtigeren hinter der Trinität und den

zwei Naturen Christi offenbar entgangen sind, so kommt man nicht
umhin festzustellen, inwiefern er sich in solchem Tun befangen zeigt
in jenem Missgriff von 1870.

Um die wahrhaft katholischen Gedanken Döllingers zu verstehen,

genügt es freilich nicht, bloss seinen schriftlich fixierten Aussagen
nachzugehen, um auf diesem Wege schlussendlich mutatis mutandis
einen von allen zeitgeschichtlichen Zutaten gereinigten theologischen
Ägineten zu erhalten... Man muss ihn einmal als den Stiftspropst von
St. Kajetan im München Ludwigs IL leibhaftig vor sich sehen, in
jenem München, das zumal durch Ludwig I. und Maximilian IL zum
«Isarathen» geworden war, zu einem Brennpunkt aller entscheidenden

Interessen damaliger Zeit. Wichtig ist, was die geistige
Atmosphäre der Stadt im ganzen geprägt hat - und dies so sehr, dass selbst
nach den Zerstörungen des Zweiten Weltkrieges noch immer genügend

da ist, um uns einen Begriff zu geben von der damaligen
bestimmenden Weltverfassung der bayerischen Hauptstadt. Die
kirchengeschichtliche Bedeutsamkeit dieser für das Döllinger-Verständnis,
wie mir scheint, so wichtigen münchnerischen Geisteswelt des

19. Jahrhunderts zeigt sich übrigens ganz unmittelbar auch darin, dass

offenbar diese Fülle, an der die katholische Kirche Bayerns einen ganz
wesentlichen Anteil hatte, der Grund dafür gewesen ist, dass sich Bayern

als einziger deutscher Staat aus dem antiklerikalen Kulturkampf
heraushalten konnte. Dass eine solche Dichte von Welt keinen
Einfluss gehabt haben sollte auf einen der führenden Geister im München
jener Tage, oder dass diesen Einfluss nur eine historisch unsorgfältige
Begeisterung Späterer behaupten könne, das wird wahrhaftig nur
sagen, wer schon mit dem unvoreingenommenen und unbestechlichen
Blick für das Nebensächliche zur Welt gekommen ist. Es liegt im
Gegenteil nahe, dass der Umstand, wie Bayern nie in eine kulturkämpferische

Kirchenfeindlichkeit geschlittert ist, für einen weitblickenden
Geist wie Döllinger Voraussetzung wurde, das verheerend
zeitgeschichtlich Oppositionelle in der Dogmatisierung von päpstlicher
Unfehlbarkeit und Allgewalt sofort zu durchschauen und von da her in

50



jener Besonnenheit zu bleiben, die den innert kürzester Zeit und
währender Kontroverse entstandenen «Janus» auszeichnet. Döllinger
repräsentiert gerade mit diesem Werk in besonders markanter Weise das

traditionsbewusste Denken der Neurenaissance, wie es genährt wurde
durch die romantische Zuwendung zur Geschichte und wie es Döllinger

täglich in seiner ganzen Weite gegenwärtig war, indem er in jenem
Gotteshaus amtierte, das die bayerischen Könige zum Beherbergen
ihrer Fürstengruft ausersehen hatten. Und der Gang zur Universität über
den Odeonsplatz durch die Ludwigstrasse rief ihm mit einer Reihe von
Baudenkmälern, der Feldherrenhalle, der Nationalbibliothek, der

Ludwigskirche mit den Fresken von Cornelius und der unvergleichlich
zart empfundenen Kanzel von Gärtners, endlich mit dem Bau der
Hochschule selbst täglich den Geist einer Generation zu, die das

Überlieferte noch nicht als Last empfand, sondern sich in einer Weise

von ihm befeuern liess zu etwas, dem sich, zumal bei den heutigen
Problemen, vor allem eine bewundernswerte Grosszügigkeit nicht
absprechen lässt.

Es ist in solchem geschichtlichen Lebenszusammenhang bezeichnend,

dass das Nein gegen die vatikanische Verengung des Katholizismus

von jenen historisch Gebildeten ausging, die man freilich darum
nicht konservativ nennen kann, weil sie einer imponierenden Tradition

freimütig zur Seite zu treten wagten. Der Katholizismus Döllingers

hat aus der Geistigkeit der Neurenaissance heraus ganz bewusst
auf jenes Umfassende hingedacht, das einst von der Kirche gerade
dadurch ausging, dass sie in ihrem Tun den Dingen der Welt im besten

und höchsten Sinne zugetan war: indem sie die antike Kultur überliefert

hat, indem sie den Künsten neuen Raum gab, indem sie durch
dies und ähnliches die eminent menschlichen Anliegen aufgenommen
hat, ermöglichte sie erst jene Weltlichkeit von Welt, die in der Freizügigkeit

des kirchlichen Universalismus nicht mehr vor Angst und Enge
hätte zu zittern brauchen. In der Tat hat sich denn auch diese pathetische

Haltung bei Döllinger bis in jede Einzelheit seiner Physiognomie
derart eindrücklich ausgeprägt, dass Franz von Lenbach, als er bereits
ein porträtierender Routinier geworden war, immer wieder aufs neue

von diesem Gesicht nicht nur fasziniert worden ist, sondern es

offensichtlich so oft gemalt hat, um sich unter seinem Eindruck in sichtbarer

Weise gegen die blosse Auftragsmalerei zu distanzieren und etwas

zurückzugewinnen von grosser und edler malerischer Charakterisierungskunst.

Betrachtet man Döllinger losgelöst von der geistigen Umwelt gerade

51



der Neurenaissance, so mag man zu jener vorbehaltsreichen und

widersprüchlichen Beurteilung gelangen, die ihm Victor Conzemius im
Vorwort seiner verdienstvollen Ausgabe von Döllingers Briefwechsel

(Bd.I, S.IX-XII) zuteil werden liess. Selbstverständlich konnte
Conzemius im Rahmen seiner editorischen Bemühung die hier bloss
skizzierten Zusammenhänge des entstehenden Altkatholizismus mit den
ihn umgebenden geistesgeschichtlichen Strömungen, vorab also der

Neurenaissance, nicht aufarbeiten. Es ist vielmehr einer Vernachlässigung

unserer Selbstdarstellung zuzuschreiben, wenn er sich hinsichtlich

dieses weiteren Horizontes auf nichts stützen konnte. Um so mehr
wäre zu begrüssen, wenn das im vorliegenden Versuch Umrissene zu
einzelnen ausgearbeiteten Studien Anlass würde. Bei der geradezu
ungeheuren geistigen Spannweite und Interessenbreite Döllingers und
seinem gekonnten Metier als Historiker, wie sie allein schon mit
seinen «Akademischen Vorträgen» (Bd. 1-3, Nördlingen 1888-1891)
belegt sind, muss es besonders verhängnisvoll werden, wenn man sich

auf einen rein gönnerhaften Editoren-Standpunkt zurückzieht, der

Döllinger (weit hinter Möhler) in völlig unangemessenem Tonfall etwa

so charakterisiert, wie wenn man umgekehrt die vatikanischen Dogmen

bloss ein bisschen zu wenig neckisch oder adrett finden wollte.
Nein! - gerade das epochale Denken Burckhardts und vor allem
Nietzsches zeigt, dass, je weiter der Horizont umkreist, es der Dogmatik

desto schwieriger wird, noch zuzukommen, während es jene freilich

gut haben, deren geringere Sichtweite und deren reduzierter
Blickwinkel schnurstracks zum abgeschlossenen theologischen System
führen. Man kann Döllinger gerade nicht mit jenen Theologen vergleichen,

die zwar erschöpfend über ihre ewige Theologie, sonst aber
bestenfalls noch über ihre eigenen Hosenträger, weiter jedoch über rein

gar nichts Bescheid wissen auf der lieben Welt, so dass man sich
zuletzt denn doch fragen muss, ob es mit der Gotteserkenntnis solcher
Gelehrter wirklich so weit her sei, wie es uns ihre dickleibigen Dogmatiken

wollen glauben machen. Ich darf mich hinsichtlich dieser, wie
ich meine, echt altkatholischen, will sagen: von den Vätern ererbten

Zurückhaltung gegenüber aller nur dogmatischen Theologie auf meine

eingehende Untersuchung «Vom geschichtlichen Ursprung der
Theologie» (in: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der
Universität Bern) stützen und erspare mir hier weitere grundsätzliche
Äusserungen. Hingegen werde ich in einem letzten Abschnitt dieses

Entwurfes auf die Bedeutung der Sache für unsere künftige theologische

und kirchliche Arbeit zurückkommen.

52



Es würde zu weit führen, im vorliegenden Rahmen die an Döllinger
aufgezeigte Stellung des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des

19. Jahrhunderts auch noch an andern Leuten zu verfolgen. Dass sie

durchweg da ist, zeigt Kesslers Darstellung von Johann Friedrich und
dafür mag auch ein weiterer Münchner Altkatholik, Adolf Thürlings,
noch kurz zitiert werden. Er hatte, einmal abgesehen von seinen
Verdiensten um unsere Liturgie, aus dem Reichtum seines katholischen
Traditionsbewusstseins erkannt, welche Schwierigkeiten durch die

Einführung der Landessprache in kirchenmusikalischer Hinsicht
entstehen. In dieser Lage war es eine vorbildliche Tat, dass er sich,
musikwissenschaftlich und musikalisch weit vorausblickend, für die Musik

des Reformationszeitalters einsetzte, die durch Vermittlung des

Hauptmeisters der Renaissance, durch Josquin Despres und später die

bayerischen Hofkapellmeister Senfl und Lasso in Kontinuität stand

zur alten katholischen Verfassung der musica sacra. Aus dieser
Einsicht sind eine Reihe von Arbeiten hervorgegangen, die ihm bis heute
über die Grenzen der Theologie hinaus bleibende Achtung verschafft
haben. Vergessen wir aber auch Eugène Michaud nicht, den seine

Universalität befähigt hat, nicht nur an unserer Fakultät Dogmatik,
sondern zugleich an der Philosophisch-historischen Fakultät der
Universität Bern französische Literatur zu lesen.

Nachdem so erklärt sein dürfte, was der Titel dieser Arbeit ins Auge
fasste, ergeben sich Fragen, die zunächst nur methodische scheinen
und die doch im letzten sehr grundsätzlich sind. Wir haben eingangs

wenigstens die greifbaren Gründe dafür kennengelernt, warum der

Altkatholizismus bisher kaum in seinem unmittelbaren Zusammenhang

mit der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts gesehen und
erforscht worden ist. Schon ein erster Einblick in dieses weite Feld lässt

uns nun aber vermuten, dass die Theologie noch durch ganz anderes

von einer solchen Aufgabe abgehalten wird. Sie ist doch seit jenen
Tagen weit mehr als je zuvor eine Nur-noch-Theologie geworden, die
alles, was nicht sie selbst ist, als vermeintlich nicht zur Sache gehörend
mit einer arroganten Gleichgültigkeit liegenlässt oder sogar direkt aus-
schliesst - als ob es je etwas geben könnte, das sich der göttlichen
Verfügung zu entziehen vermöchte! Nimmt man, ohne sich etwas
vorzumachen, die verschiedenen Dogmatiken unseres Jahrhunderts zur
Hand, so ist man betreten und beschämt, wie in ihnen allen von dem,

53



was unsere Zeit geistig bestimmt, kaum etwas gesehen und erwähnt,
geschweige denn verarbeitet ist. Nicht eine von ihnen scheint zur
Kenntnis genommen zu haben, dass es ein Bauhaus, dass es die Musik
Schönbergs, Freuds Psychoanalyse und anderes mehr gab, was das

Gesicht unserer Epoche weit tiefer geprägt hat als die über allem
gerechte Gottesgelehrtheit, die sich ständig herausnimmt, den Dreck der
Welt mit ihrer klein gemachten Gnade Gottes überstrahlen zu wollen.
Man wird den peinlichen Eindruck nicht los, die Theologie stehe in
fortschreitendem Mass unter einem Zwangsdenken, das zu seiner
vermeintlichen Verwirklichung nötig habe, sich gegen Welt und Leben

möglichst abzuschirmen und sich reförmlerisch in einer dauernden
geistigen Fastenkur auszuhungern. Und man wird sich allmählich
fragen müssen, was dieses verängstigte Tun denn anderes sei als der übliche

Realitätsverlust bei jeder Art von Neurose oder Psychose.
Stösst man in dieser prekären Situation auf die souveräne Weite

eines Döllinger in seiner vielfältigen Verflochtenheit mit dem kulturellen

Leben seiner Zeit, was liegt da näher, als wiederum kurzerhand zu

übergehen, was der vorsätzlichen Eingeschränktheit der Theologen
nicht schon siebenundfünfzigmal glatt einging? Wie sollte man sich in
solcher Lage in der eigenen kirchlichen Vergangenheit um Dinge
kümmern, «die ja gar nichts mit Theologie zu tun haben!». -Aber der Sinn
des altkatholischen Anliegens, erfrage man es nun bei Döllinger oder
Thürlings, bei Wessenberg oder Sailer, bei Jansen oder Pascal, bei
Alois Vock oder Bischof Herzog, der Sinn des altkatholischen Anliegens

war nun eben nichts Geringeres als die Entschränkung der Theologie

in Richtung auf Glauben als der entscheidenden Verwirklichung
des Göttlichen in dieser Zeit und Welt, war Entschränkung einer sich

vom Leben durch dogmatische Verengerung absondernden Sektiererei

in Richtung auf die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche.
Wir werden uns von da her zu fragen haben, ob wir fernerhin in timi-
der theologischer Inzucht nur jene feucht-muffige Kirchenluft atmen
dürfen, die alles so rasch mit Schimmel beschlägt. Entspricht denn die

Theologie noch ihrer Bestimmung und Aufgabe, indem sie sich zu
einer blossen Fachwissenschaft unter andern absacken lässt, um sich
immer weiter weg zu spezialisieren von einem alle Bereiche des
Daseins umfassenden Glauben? Wie man sich in solchen Fragen
entscheidet, das entscheidet nicht unwesentlich mit darüber, wie wir die

eigene kirchliche Vergangenheit zu erkennen vermögen. Wenn das
altkatholische Anliegen im Glauben erwachsen ist aus jenem regen
Gespräch der einstigen Theologie mit den grossen geistesgeschichtlichen

54



Erscheinungen ihrer unmittelbaren Gegenwart - könnte es dann nicht
unsere Pflicht sein, dieses Gespräch endlich wieder aufzunehmen,
welches sogar in der ferneren Vergangenheit geradezu von der Kirche
ausgegangen war? Und umgekehrt: Wie soll es verwundern, dass mit
Erlahmen solchen Gespräches tatsächlich nur eine Entkirchlichung
Hand in Hand gehen kann, eine Schrumpfung und Verödung, die
zeigt, inwiefern eine Theologie, die sich aus vorgeblicher Sachbezogenheit

um jede Auseinandersetzung mit der Welt drückt, eigenmächtig

an der Inkarnation vorbei handelt und damit zu einem verdeckten
Austrag von Gottlosigkeit wird? Vergessen wir nicht, dass die Ursünde
der Stammutter das disputare de Deo gewesen ist. Die altkatholischen
Väter haben sich für eine Katholizität als für ein Allumfassendes
verschwendet, weil es ihnen allererst darum ging, dass die Kirche ein Ort
jener neuen Schöpfung bleibe, «da Gott sein wird alles in allem».

Unsere künftige Aufgabe wird es aus wohlverstandenem Erbe nicht
mehr sein, uns um den Papst zu sorgen. Er hat in jüngster Zeit mehrfach

Entscheide getroffen, die ihn urbi et orbi zum Gespött haben
werden lassen. Aber wir können ihm das, wenn er es in seiner
Unfehlbarkeit selber nicht merkt, gewiss nicht sagen; denn er hat uns
schon vor 100 Jahren erklärt, dass er nichts mehr von uns hören will,
solange wir ihm nicht bedingungslos folgen. Unsere Hähne haben
seinem dogmatisierten Petrusamt schon mindestens dreimal gekräht; und
allmählich muss man sich widerwillig genug fragen, warum eigentlich
Rom und das Papsttum in der Kirchengeschichte immer wieder
apokalyptisch als die grosse Versuchung erfahren wurden? Lassen wir uns
das zur Mahnung gereichen, damit wir nicht in falscher Faszination
alle andern Aufgaben eines lebendigen Glaubens leichtsinnig vertun.
Hören wir auf die Weite jener Wiedergeburt, die unsere Väter aus der

Zeitgeschichte heraus geistlich ersehnten - das wird der wahre
Fortschritt sein. Ohne Glauben kann die Welt nur verrotten. Wie aber sollen

wir der Welt das eröffnen, wenn wir entgegen den Vätern uns an
alledem überhaupt nicht mehr beteiligen, was die Welt ausserhalb
unserer vier Wände bewegt? Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur
Menschwerdung Gottes in Christus das Katholische menschlich und
das Menschliche katholisch, allumfassend gestalten helfen.

Basel Walter Frei

55


	Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

