Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

Es ist eine auffallende Erscheinung, dass sich seit einiger Zeit um die
historische Erforschung und die theologische Deutung der Anfinge
des Altkatholizismus so gut wie ausschliesslich anderskonfessionelle
Gelehrte verdient machen, wihrend in unsern eigenen Reihen nicht
viel Nennenswertes zur Sache geschieht. Eine Ausnahme macht
Ewald Kessler mit seiner Darstellung von Johann Friedrich, 1975 als
55.Band der Miscellanea Bavarica Monacensia in der « Neuen Schrif-
tenreihe des Stadtarchivs Miinchen» erschienen. Wenn ich nicht im
einzelnen auf ihn eingehe, so namentlich deshalb, weil die hier aufzu-
weisende Fragestellung in eine Richtung geht, die Kessler im Rahmen
seiner Untersuchung nur am Rande streifen konnte. Um so nachhalti-
ger mache ich darauf aufmerksam, dass ich gerade seine historisch
umsichtige Studie nur als eine neue Bestitigung dessen sehen kann,
was ich mich mit dieser Skizze ins Bewusstsein zu heben bestrebe. Ab-
gesehen von Kessler jedoch scheint man sich mit der meist {iberaus
wohlwollenden Rezension einschlédgiger Veroffentlichungen zu begnii-
gen und sich im stillen zu freuen, dass man von uns und unsern Vitern
auch ausserhalb unseres kleinen Kreises ernsthafter Kenntnis zu neh-
men beginnt. Man hat zunéchst ganz unverhohlen erwartet, nun wiir-
den die andern endlich Wahrheit und Recht des Altkatholizismus ent-
decken miissen und «alle Kirchen kimen auf uns zu». Aber die narziss-
tisch-pubertidre Vorstellung, dass die Welt auf einen gewartet habe, ist
natiirlich auch im Bereich der Historie oder gar der Geschichte nicht
gerade ein Gesichtspunkt, der die Moglichkeit neuer Perspektiven in
sich birgt. Das Beunruhigende an der Angelegenheit sind denn auch
durchaus nicht jene Bemiithungen von ausserhalb, sondern das Fak-
tum einer offensichtlichen Stagnation im eigenen Fragen und Suchen.
Das «abschliessende Werk» iiber das altkatholische Anliegen von Bi-
schof Urs Kiiry hatte freilich im Sinn, das Alte zusammenfassend dar-
zustellen; aber es gibt doch zu denken, dass es dabei weder einen
neuen Zugang zur Sache erdffnet noch auch der theologiegeschichtli-
chen Forschung oder der kirchlichen Besinnung neue Wege weist.

Die mangelnde Beteiligung der Altkatholiken an der Durchhellung
threr eigenen Urspriinge scheint Symptom dafiir, dass offenbar bei
uns selber im Hinblick auf unsere kirchliche Vergangenheit noch
keine neuen, geschichtlichen Fragestellungen zum Durchbruch ge-
kommen sind. Und der Versuch, dieses Symptom wenigstens nach ei-

38



ner bestimmten Richtung aufzukldren, wird uns mitten in eine Ausein-
andersetzung hineinfiithren, die vielleicht einige fruchtbare Impulse
zur Verwindung unseres Stillstandes enthalten kdonnte. Der Leser mag
demnach im vorliegenden Aufsatz nicht die Mitteilung von neuen For-
schungsergebnissen erwarten, sondern sich gefasst machen auf Hin-
weise, die etwas in Bewegung setzen moéchten hinsichtlich unseres ei-
genen Nachdenkens und die deshalb auch bewusst entsprechend for-
muliert sind.

Die Ablehnung der vatikanischen Papstdogmen hatte zunédchst ganz
unwillkiirlich eine Beschéftigung mit bestimmten Glaubensinhalten
nach sich gezogen, deren geschichtliche Bedingtheit die Theologen
aus dogmatischen Griinden ohnehin nie sehr interessiert hat. Es war
darum im vorhinein nicht zu erwarten — und dies trotzdem die meisten
Viter am Ende Vertreter der historischen Theologie gewesen sind —,
dass im Hinblick auf die eigenen Urspriinge in absehbarer Zeit die Zu-
sammenhdnge des Altkatholizismus mit der ihn umgebenden Geistes-
geschichte des 19.Jahrhunderts eingehender betrachtet wiirden. Die
Behinderung dieser Sicht und der mit ihr verbundenen Einsichten war
vorab von zwei Motiven getragen.

Nachdem man sich von der Unfehlbarkeitskirche Pius’ IX. einmal
distanziert hatte und sich die altkatholische Kirchlichkeit zu konsoli-
dieren begann, sah man sich einerseits geno6tigt, um der Sache der Kir-
che willen die politischen und weltanschaulichen Momente, die bei ei-
ner romfreien Gemeinschaft keine zu unterschidtzende Rolle spielten,
teils auszuscheiden, teils mehr oder weniger sinnvoll zu integrieren;
und dabei zeigte sich dann andererseits, dass auf die Dauer mit einer
rein antipédpstlichen Theologie, also mit einer vorwiegend negativ ori-
entierten Arbeit, nicht durchzukommen war, was in der auf die Viter
folgenden Generation z.B. in der Schweiz zu einer solchen Hinwen-
dung nach der dialektischen Theologie des Protestantismus gefiihrt
hatte, dass das eigentlich Altkatholische weit iiber Gebiihr zuriickge-
dringt worden ist. Diese Entwicklung schloss die Frage nach der Stel-
lung des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des 19.Jahrhun-
derts, ganz abgesehen von der dogmatischen Gebundenheit oder gar
Borniertheit, faktisch deshalb aus, weil es scheinen konnte, als zwinge
sie lediglich zu einer Wiirdigung jener kulturkdmpferischen Elemente,
von denen man gerade nicht mehr reden mochte.

Dass eine solche Abneigung aber keineswegs nur autochthon war,
sondern mit der allgemeinen Verunglimpfung des 19.Jahrhunderts zu-
sammenhing, wie sie von den Gelehrten der ersten Hélfte des 20. Jahr-

39



hunderts auf weite Strecken mit grosser Wildheit geilibt worden ist, das
liegt auf der Hand: sich mit den Anfingen des Altkatholizismus zeit-
geschichtlich befassen, das hitte nicht nur bedeutet, dass man die ei-
gene Sache trotz aller Liebe zu ihr in der Tat nicht als eine direkte Of-
fenbarung vom Himmel nehme; es hitte iiberdies zum Eingestindnis
gezwungen, dass man gerade aus jenem 19.Jahrhundert komme, von
dem man sich so krampfhaft abzusetzen bemiiht war.

Seit einiger Zeit hat indessen die grundsitzliche Einstellung gegen-
iiber dem letzten Jahrhundert fithlbar umgeschlagen. Offenbar sind
daran vorwiegend zwei Leitgedanken massgebend beteiligt gewesen,
ein sozusagen fortschrittlicher und dem gegeniiber ein konservativer.
Je deutlicher im Gegensatz zum 19.Jahrhundert die sogenannte «Mo-
derne» als geschlossene, geschichtliche Grosse in Erscheinung getre-
ten war, desto-mehr begann man sich auf die Urspriinge dieser Mo-
derne zu besinnen und kam nun zur gewinnbringenden Anerkennung
all jener Tendenzen und Versuche im vorigen Jahrhundert, die das
Neue herauffithren halfen. Ich nenne als Beispiel solch verdnderter
Darstellung Nikolaus Pevsners Band «Der Beginn der modernen Ar-
chitektur und des Design», der 1968 in London und dann 1971 in
deutscher Ubersetzung bei Dumont in Koln erschien. Andere Aspekte
derselben Phdnomene versuchte ich meinerseits in der Vorlesung
«Das Neue in der Geschichte» (1978 bei Raeber, Luzern) aufzuzeigen,
um von daher nach Moglichkeit in eine neue glaubensmaissige Besin-
nung zum Ende der Zeit zu finden.

Die positive Auffassung des 19.Jahrhunderts wurde aber auch von
durchaus konservativen Gegebenheiten her vollzogen: im Kunst- und
Antiquitdtenhandel z. B. wurde durch die zunehmende Warenverknap-
pung aus dem 8. und noch fritheren Jahrhunderten notgedrungen das
Interesse der Sammler auf den jlingeren Nachschub gelenkt, dem man
sich zundchst zwar zdgernd, in letzter Zeit aber immer entschlossener
zuwendet. Die Bewegung ldsst sich in den Auktionskatalogen und den
entsprechenden Fachzeitschriften sozusagen von Nummer zu Num-
mer ebenso handgreiflich ablesen wie die neue kunsthistorische Ein-
schidtzung des sogenannten Historismus. Die bisher gewichtigste Ar-
beit in diesem Bereich ist Barbara Mundts Katalog des Kunstgewerbe-
museums der Staatlichen Museen Preussischer Kulturbesitz, Berlin
1973, unter dem Titel: «Historismus, Kunsthandwerk und Industrie
im Zeitalter der Weltausstellungen». Interessante Gesichtspunkte bie-
tet auch Albrecht Bangert in seiner «Griinderzeit», 1976 bei Heyne in
Miinchen erschienen.

40



Es ist nun durchaus nicht der Fall, dass diese neue Forschungsrich-
tung in der anderskonfessionellen, vorab etwa der rédmisch-katholi-
schen Auseinandersetzung mit dem Altkatholizismus bereits eine zen-
trale oder auch nur eine untergeordnete Rolle spielte. Die Sache bleibt
in allen diesen Bemiihungen insofern wiederum rein innerkirchlich,
als das Interesse am Altkatholizismus so gut wie ausschliesslich ge-
weckt ist durch die (wie es sich jetzt abzuzeichnen beginnt) vermutlich
doch nur voriibergehende «8kumenische Offnung» Roms. Im ganzen
kommen die immerhin erstaunlichen Versuche letztlich doch wie eine
gewissermassen konfessionell seitenverkehrte Spiegelung dessen vor,
was bei uns «abgelaufen» ist — und das ist denn auch der vorerst noch
unreflektierte Grund daraufhin, warum jene Publikationen auf unse-
rer Seite kaum eine neue Forschung auf den Plan zu rufen vermogen,
sich also mit einem Echo begniigen miissen, das in unsern eigenen
Kreisen schon zweiter oder dritter, vierter Widerhall ist. Aus einer sol-
chen Sicht heraus kann ich, beildufig bemerkt, auch einem Theologen
wie Hans Kiing nicht ganz jene Bedeutung beimessen, die ihm das 6f-
fentliche Gerede von TV, Quick und Quatsch und endlich sogar das
unfehlbare Lehramt mit dem flammenden Zornesatem Gottes und
dem unausldschlichen Groll der Apostelfiirsten so zweideutig zuzubil-
ligen bereit gewesen ist. Die Kulturbestien haben immer der Fiitterung
bedurft und deshalb eh und je alles willig verschlungen, was Zeilen
fillt, auf die der Unselbstidndige mit verklemmt liisternen Ohren war-
tet; denn jeder, der unbewusst unter mangelnder Selbstverwirklichung
leidet, muss immer in {iberdosiert affektgeladener Stimmung schwel-
gen, wenn er einen andern fruchtlos sich gegen wirkliche oder auch
nur eingebildete oder angemasste Autoritdt auflehnen sieht. Aber die
Sache hat offensichtlich zu wenig Rang und Substanz, um auf die
Dauer geschichtlich wirken zu kénnen; und es ist geradezu grotesk,
wie der Vatikan sie mit seinem Eingreifen unfehlbar zu einem Erfolgs-
klatsch hochmanipuliert hat, fiir den schon jetzt ausser ein paar Theo-
logen und ihren wenigen Laien niemand mehr Interesse aufbringt. Der
Leser mag sich darum nicht wundern, wenn wenigstens hier auf alle
diese Dinge nicht niher einzugehen nétig scheint.

L S

Viel belangvoller méchte werden, aus der gewandelten Einstellung
gegeniiber dem 19.Jahrhundert einen wesentlichen Aspekt zu gewin-
nen fiir ein neues Bedenken der altkatholischen Anfénge. Der vorste-
hende Versuch ist als ein Entwurf solcher Bemithungen zu verstehen.

41



Damit deutlich wird, worauf die Frage zielt, ist zunédchst etwas weiter
auszuholen. Es geht ndmlich um die wissend {ibernommene Konfron-
tation des Altkatholizismus mit der ihm zeitlich und geistig parallelen
Neurenaissance, also um jene Koinzidenz, die offensichtlich schon
den Zeitgenossen aufgefallen sein muss, wenn sie Dollinger den Eras-
mus redivivus genannt haben. Die Neurenaissance, die man nach ihrer
hauptsiachlichen Entfaltung in den sechziger und siebziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts mehr und mehr als einen unschopferischen Ab-
klatsch von lingst Gewesenem glaubte brandmarken zu miissen, ist
freilich nicht, wie es solcher Aburteilung scheinen konnte, eine kurz-
fristige Ausgeburt der zweiten Jahrhunderthélfte, sondern eine lang-
her vorbereitete Sache, die letztlich einer zu verschiedenen Zeiten 1m-
mer wieder moglichen menschlichen Grundhaltung entspricht. Die
Besinnung einer Epoche auf verwandte Bestrebungen der Geschichte
und der damit hdufig verbundene Riickgriff auf Moglichkeiten gewe-
sener Verwirklichung ist mindestens im Abendland eine Austragsweise
des menschlichen Daseins tiberhaupt; und ihr Name «Renaissance»
zeigt unmissverstidndlich, inwiefern man die Auseinandersetzung mit
der eigenen Vergangenheit stets wieder als einen Weg zu wesentlicher
Erneuerung erfahren hat. Dies einmal bewusstgemacht, wird es nicht
mehr so leicht und billig zu machen sein, dass man einerseits als Hi-
storismus verpont, was man andererseits als Charakteristikum von
weiter zurlickliegenden Epochen bewundert: vergessen wir nicht, dass
schliesslich aus einem, der im Quattrocento als Antikenflicker begon-
nen hatte — im Cinquecento immerhin Michelangelo geworden ist!

Trotzdem bescheiden wir uns vorerst, das Werden der eigentlichen
Neurenaissance andeutungsweise aus der Geschichte des 19.Jahrhun-
derts heraus zu umreissen. Wie der Historismus ganz allgemein, so
griindet die Neurenaissance in der durch die Romantik gegeniiber der
Aufklarung neugewonnenen Einstellung zur Geschichte, deren Pro-
grammschrift der Vortrag von Novalis tiber die «Christenheit oder Eu-
ropa» vom Jahre 1798 gewesen ist. Bereits ein Jahr frither waren in
Berlin anonym die «Herzensergiessungen eines kunstliebenden Klo-
sterbruders» erschienen, welche durch die bildenden Kiinstler der Ro-
mantik auch ein Grundbuch fiir die Meister der Neurenaissance ge-
worden sind. Die Verfasser waren der jung verstorbene Wilhelm Hein-
rich Wackenroder und dessen Freund Ludwig Tieck. Schon ein Blick
auf das Inhaltsverzeichnis zeigt, dass im Vordergrund die Meister der
Renaissance stehen, zumal die Italiener, aber auch Diirer. Und dieser
Schrift sehen wir unter andern bald einen der dltern romantischen Ma-

42



ler folgen, Overbeck, dessen Bild «Germania und Italia» in der neuen
Pinakothek zu Miinchen ohne die «Herzensergiessungen» nicht nur
undenkbar wire, sondern das geradezu Derartiges ist wie die bildge-
wordene Gestalt jener weisenden Schrift. 1828 bringt dann das Ge-
dichtnis des 300. Todesjahres von Diirer; und die Stadt Niirnberg ruft
die Kiinstler der Heimat auf: jeder, der Lust dazu hat, md6chte ein
Blatt zu einem Diirer-Stammbuch beitragen. Viele einen sich in ihrer
grossen Begeisterung: Kaspar David Friedrich und Friedrich Schin-
kel, Johann David Passavant und Mathias Christoph Hartmann, die
Grossen und die Kleinen — und es entsteht etwas, dessen qualitative
Gemarkungslinie quer durch sie hindurch verlduft, indem auch mitt-
lere Leute mit besonders eindriicklichen Bléttern vertreten sind. Der-
selben Begeisterung fiir das 16. und beginnende 17.Jahrhundert ver-
danken wir aber auch die schlegel-tiecksche Shakespeare-Uberset-
zung. Ganz unverkennbar waren von den «Herzensergiessungen» fer-
ner die Musiker angegangen, Ernst Theodor Amadeus Hofmann mit
seiner Verehrung Palestrinas, der sich zumal der Heidelberger Jurist
Anton Friedrich Justus Thibaut mit seiner 1824 erschienenen Schrift
«iliber Reinheit der Tonkunst» angeschlossen hat. Von ihr fithrt nicht
nur ein gerader Weg zum Cicilianismus, sondern doch auch zum
meist libersehenen bzw. tiberhdrten musikalischen Historismus der
zweiten Jahrhunderthilfte, der im Gefolge von Mendelssohn vor-
nehmlich getragen wird von Brahms und Bruckner, César Franck und
Saint-Saéns, und dem selbst noch Gabriel Fauré glinzenden Tribut
zollt.

Alle diese Vorkommnisse leiten auf weite Sicht die Neurenaissance
in die Wege, deren geistiger Fiithrer Jakob Burckhardt war. Es braucht
nicht eigens ausgefiihrt zu werden, inwiefern ihn seine Weltanschau-
ung von den altkatholischen Vitern trennt. Was aber die universale
Haltung seiner Historie betrifft, die ihn iiber das im 19.Jahrhundert so
beliebte System weit hinausfiihrt und ihn gerade dadurch zum typisch
modernen Forscher und Sucher macht; was als verpflichtendes Tradi-
tionsbewusstsein diesen Schritt aus der systematischen Beengung her-
aus in die Offenheit eines geschichtlichen Denkens erméglichte, wie es
sich in den «weltgeschichtlichen Betrachtungen» spiegelt; was diese
neue Freiheit an echter Wandelbarkeit historischer Gesichtspunkte
und Beurteilungen mit sich gebracht hat, was dies und manche andere
Eigenheit seines Gelehrtentums auszeichnet — dem ist wohl unter den
Historikern des 19.Jahrhunderts nicht bald einer ndhergekommen,
auch Ranke und Mommsen nicht, als Ignaz von Déllinger. Es miisste

43



besonders aufschlussreich sein, solchen auffallenden Ubereinstim-
mungen bei aller grundsitzlichen Verschiedenheit im Wollen beider
einmal konkreter nachzugehen.

Dem Gedanken einer Neurenaissance sehen wir dann in allen Be-
reichen des Schaffens Leute folgen wie Ddllingers einstigen Freund
August Graf von Platen (1796-1835) als Vorboten, dann den soge-
nannten Miinchner Dichterkreis mit Emanuel Geibel, Heinrich Leut-
hold, Paul Heise, die der bayerische Konig Maximilian I1. um sich ge-
sammelt hatte, endlich den jungen Nietzsche und Conrad Ferdinand
Meyer (um im deutschen Sprachbereich zu bleiben); unter den Archi-
tekten Charles Garnier, Giuseppe Mengoni, Gottfried Semper und
Friedrich von Thiersch, den Sohn des mit Doéllinger befreundeten
Okumenikers Heinrich Wilhelm Josias Thiersch; unter den Malern
Théodore Géricault, Eugéne Delacroix, Ernest Meissonier, Anselm
Feuerbach, Bdcklin und Hans von Marées; unter den Kunsthandwer-
kern die begehrten Goldschmiede Pio Fortunato Castellani und
Frangois Desiré Froment-Meurice; unter den Glasmanufakturen die
noch heute bestehenden Lobmayr und Salviati, wiahrend in Keramik
und Porzellan namenloses Gebrauchszeug entsteht, das die Ideen der
geistig Bestimmenden unter die Leute zu bringen versucht.

Was allen Genannten in beeindruckender Weise gemeinsam war,
das ist eine auffallende und wohl zu keiner Zeit sonst dermassen aus-
geprdgte historische Bildung; eine dadurch grundséitzlich getragené
Denk- und Schaffensweise, die Neuerungen auf Grund unzureichend
ausgewiesener Tradition durchaus abhold ist und die demnach das Ei-
gene verwirklicht in Verehrung des Uberlieferten; ein betontes Pathos
im Handwerklichen des je eigenen Faches und damit verbunden eine
wissende Bescheidenheit gegeniiber allem damals modisch «Genia-
len», Hochfliegenden, sagen wir es doch frei heraus: Unfehlbaren; ein
strenges Bewusstsein davon, dass Grosse, wo sie echt und verehrungs-
wiirdig erscheint, immer nur eine Angelegenheit des weisen Masses
und der Zuriickhaltung sein kann; eine Menschlichkeit, die geschicht-
liche Bedingtheit als neue, verpflichtende Dimension des Daseins ent-
deckt; eine stille Religiositét, der sich die Erfahrung der Tiefe bald in
vergangener Geschichte, bald in der Gegenwart des Alltdglichen eroff-
net. Kurzum: es ist geradezu verbliiffend, dass der geistige Zusam-
menhang des beginnenden Altkatholizismus mit dieser viel allgemei-
neren Haltung der Neurenaissance so lange iibersehen werden konnte.

Versuchen wir nun den bislang total verkannten Geist historistischer
Kreativitdt sichtbar zu machen, so werden wir uns wohl am besten an

el



einige konkrete Beispiele halten. Die genannte Programmschrift von
Novalis hat schon bald eine Antwort in der Tat gefunden: seine neue
geschichtliche Perspektive riickte die Pracht jener mittelalterlichen
Dome dem betrachtenden Auge ndher, die einst von iibergrosser Sehn-
sucht weit iiber alles Vermdgen hinaus entworfen waren und deren ge-
gliederte Grosse als Vorgeschmack géttlicher Heiligkeit dazu dienen
sollte, das Herz in Demut zu beugen und dem Sinn die Erkenntnis des
Bruchstiickhaften zu schenken. Baumeister und Knappen waren von
diesen weisenden Denkmalen hinweggestorben und jetzt erhob sich
ihr Unfertiges wie eine Mahnung: nach langem Dornroschenschlaf in
Bauhiitten und Werkstétten wieder lebendig zu werden und iiber die
Jahrhunderte hinweg die letzten Steine zur Vollendung des Altehrwiir-
digen beizutragen; das Minster von Strassburg, der Dom von Kéln,
die Kathedrale Notre-Dame de Paris wurden als Bauwerke im goti-
schen Stil zu Ende gefiihrt; und in Florenz erhielten Santa Maria del
Fiore und Santa Croce ihre inkrustierten und figurengeschmiickten
Fassaden in der Empfindung der heimischen Friihrenaissance. — Wir
sind von Jugend auf darin unterwiesen worden, diese Gebédrde der
Verehrung zu verachten: Abklatsch, Stillosigkeit, Dekadenz waren die
Substantive, gusseisern, pliischern, gehédkelt die Adjektive, nach denen
wir abgefragt worden sind. Ich war nahezu 40 Jahre alt, als ich zum er-
stenmal in Florenz auf dem Domplatz stand und in ehrliche Zweifel
an meiner historischen Arbeit und an meiner kiinstlerischen Ausbil-
dung geriet, weil ich die hinzugefiigte Vorderfront nicht als so scheuss-
lich zu sehen vermochte, wie es die Pflicht von mir verlangt hitte; und
ich gestehe gerne, dass ich auch noch jetzt die nachgestaltete Fassade
nicht als schwicher bezeichnen mochte denn das originale Innere des
Domes, das mich nach allen frithen Kiihnheiten des Aussern eigent-
lich immer kaltgelassen hat. Was aber das Nachempfundene der vor-
dern Fassade betrifft, musste ich unwillkiirlich an Holderlins grosses
Wort am Ende der ersten Fassung von «Patmos» denken: «...der Va-
ter aber liebt, / Der iiber allen waltet, / Am meisten, dass gepfleget
werde / Der feste Buchstab, und Bestehendes gut / Gedeutet.»

Im Literarischen sodann hat die Neuentdeckung der Geschichte,
verbunden mit dem erwachenden Sinn fiir deren Geheimnisvolles, die
Sammeltitigkeit der Briider Grimm sowohl hinsichtlich der Mérchen
und Sagen wie namentlich des deutschen Worterbuches befliigelt; und
thnen treten bald Clemens Brentano und Achim von Arnim mit der
Sammlung von «Des Knaben Wunderhorn» zur Seite, die z. B. Moritz
von Schwind zu einem seiner schonsten Bilder in der dem Geist der

45



Neurenaissance zu verdankenden Schackgalerie in Miinchen ange-
spornt und der noch spit Gustav Mahler eine Reihe seiner berithmte-
sten Kompositionen zugedacht hat. Diese Sammelwerke hat man eben
nicht bloss als historische Dokumente behandelt und sich dabei am
Kleindruck ihrer gelehrten Fussnoten seine Kurzsichtigkeit geholt.
Vielmehr haben sich (iibrigens durchaus im Sinne jener Besprechung,
die Goethe dem Wunderhorn 1806 zuteil werden liess) die hervorra-
genden Dichter des letzten Jahrhunderts in Erzdhlkunst und Lyrik im-
mer wieder von diesen Altertimern deutscher Sprache hinreissen las-
sen, so dass deren Einfluss auf Schritt und Tritt nachweisbar bleibt. Es
ist nun freilich nicht nur im 19.Jahrhundert, sondern zu allen Zeiten
ein Vorrecht Starker gewesen, sich fremden Einfliissen auszusetzen
und sich von ihrer Bewisserung zu gesteigerter Fruchtbarkeit brin-
gen zu lassen, wdhrend die Schwachlinge in der Fiille solcher Stro-
me wie durch die unerbittliche Selektion der Geschichte weggespiilt
werden.

Hat das erste Beispiel vorziiglich das Moment des Traditions-
bewussten im Schaffen aufgezeigt, das zweite mehr die freie Verant-
wortung im Umgang mit Geschichtlichem, so vermag ich die Anliegen
des Handwerklichen, des Masshaltens, der geschichtlich begrenzten
Menschlichkeit und die stille Religiositit vielleicht am besten anzu-
deuten am Werke Gabriel Faurés. Ausgebildet an der damals neu ge-
griindeten Ecole de musique religieuse et classique, wichst er in um-
fassender Kenntnis der dlteren Musik von der Gregorianik bis zur
beginnenden Romantik auf und ausserdem in lebendiger Beziehung
zur damals zeitgenossischen Komposition. Namentlich der lateinische
Choral und die Kirchentonartlichkeit werden die stillschweigende
Voraussetzung seines Schaffens, in welchem er gegen alles bloss Ef-
fekthafte dusserst sensibel, sich zunichst auf das Klavier und das Lied
konzentriert. «Dans la musique pour le piano il n’y a pas a user de
remplissages, il faut payer comptant et que ce soit tout le temps inté-
ressant», sagt er in seinen Lettres intimes, 186. Und gerade indem er
sich im Uberlieferten bewegt, z. B. sogar eine Kadenz zu Beethovens
c-moll-Klavierkonzert schreibt, findet er zu jener Behandlung des In-
strumentes, die den zauberhaften Klang Debussys heraufbeschworen
wird. Im Lied aber, vornehmlich in «La bonne Chanson» und «La
Chanson d’Eve», die zunédchst den herkommlichen Liederzyklus der
Romantik weiterzufiihren scheinen, findet er aus der dort ins Werk ge-
setzten Begegnung des Menschen mit seinem Schicksal heraus in das,
was Baudelaire I’envers des choses genannt hat. Es ist diese «Herab-

46



lassung zu den kleinen Dingen» gewesen, die endlich den Geist eines
seiner Gipfelwerke, ndmlich des Requiems bestimmt hat...

Zum Abschluss dieser Hinweise auf die Neurenaissance kann ich
mir nicht versagen, hinsichtlich des Historismus und seiner gelehrten
Beurteilung noch folgende Angelegenheit anzufiihren: Konig Lud-
wig [. von Bayern hatte in seiner Leidenschaft fiir die Antike Miinchen
unter viel anderem den berithmten Apoll von Tenea und die Agineten
erworben, Bildwerke immerhin nicht des Hellenismus, sondern her-
ber, archaischer Grosse. Zur Bergung des Gesammelten liess er von
Klenze die Glyptothek errichten, die bei aller betonten Wiedergeburt
der Antike ein architektonischer Wurf ist. Nun beauftragte Ludwig
den Bildhauer Bartel Thorwaldsen mit der Ergdnzung und Aufstellung
namentlich der Agineten. Thorwaldsen ist diesem Auftrag mit stau-
nenswerter Einfiihlung nachgekommen und hat die Triimmer so ange-
reichert, dass sie wieder als Kunstwerk erfahrbar wurden. — Bei der
Neuaufstellung nach dem Zweiten Weltkrieg hat man sich dagegen
entschlossen, die Reste der Antike von Thorwaldsens Ergidnzungen
sduberlich befreit in der Glyptothek, Thorwaldsens Ergdnzungen aber
als Fragmente gesondert in der Neuen Pinakothek im Zusammenhang
mit der Kunst des 19.Jahrhunderts zu priasentieren. Wer nun «histori-
stischer» vorging, Ludwig mit Thorwaldsen, oder die Museumsdirek-
toren des 20.Jahrhunderts — das zu entscheiden will ich gern dem per-
sonlichen Urteil des Lesers iberlassen!

Kann aus dem Bisherigen erschaut werden, worum es in der Neure-
naissance grundsitzlich ging — so muss nun in ihrem Rahmen nament-
lich auch der Ursprung des Altkatholizismus gesehen werden. Es mag
schon rein dusserlich in seiner Art typisch sein, wie der Altkatholizis-
mus vorwiegend in Deutschland und dem von ihm beeinflussten Ge-
biet Osterreichs und der deutschen Schweiz seinen Boden fand, und
sicher ist es nicht Zufall, dass die Sache gerade von Miinchen ausging,
dieser ehrwiirdigen Metropole des 19.Jahrhunderts. Ich lasse die préi-
ludierenden Vorgidnge in Holland beiseite, nicht weil ich die Bedeu-
tung der vorvatikanischen Kirche von Utrecht gering einschétzte, son-
dern weil ich meine, dass gerade auch sie erst durch die Vorgéinge in
Deutschland und der Schweiz zur altkatholischen Kirche im konfes-
sionellen Sinn dieses Wortes geworden ist. Auch von den andern, oft
zitierten Vorldufern der spitern altkatholischen Stellungnahme sage

47



ich im vorliegenden Zusammenhang nur, dass gleichfalls sie ein sogar
besonders nachhaltiger Hinweis darauf sind, wie die Ereignisse in der
vordem so viel geschméhten zweiten Jahrhunderthélfte oft sehr weit
zuriickliegende Grundlagen hatten. Nicht nur, dass der Altkatholizis-
mus dies mit der Neurenaissance ausgesprochen gemeinsam hat, kann
er in dieser Hinsicht geradezu als exemplarisch gelten. Er ist nicht eine
Machenschaft der siebziger Jahre, wohl aber hat es dieser besondern
geistesgeschichtlichen Lage bedurft, um das langher vertretene Anlie-
gen zum Durchbruch zu bringen, zu einem Durchbruch, der im iibri-
gen zeigt, dass die vatikanischen Dogmen nicht mehr gewesen sind als
der Anlass zur Verwirklichung von etwas, das schon ldngst in der Luft
lag. ;
Da jedoch die Neurenaissance, wie allein schon die angefiihrten
Namen einiger wichtiger Vertreter zeigen, durchaus keine populire
Erscheinung war, sondern getragen wurde von jenen wenigen, die
mehr und anderes wollten als bloss eine Sache mit moglichst giinstiger
Statistik (wie sie heute drauf und dran ist, soziologisch begriindeter
Aberglaube zu werden!), weil diese Sozialaristokraten des Geistes ge-
schichtliche Massstdbe setzten, die es ermdglichen sollten, einer gros-
sen Vergangenheit standzuhalten, statt in einer Flucht nach vorn nur
ja den Anschluss nach unten nicht zu verpassen, darum war im vor-
hinein nicht iiberraschend, wenn es auch dem Altkatholizismus schon
anfianglich an Fussvolk gebrach und spéter nur Personen zu ihm fan-
den, die abseits der Kasernen im harten Wind einer anspruchsvollen
Sache zu leben vermogen. Es wire auch toricht, dergleichen Einsich-
ten dem nach Nietzsche «letzten Menschen» wohlfeil verhékern zu
wollen: es bleibt immer ein Vorrecht ohnegleichen, vom Anspruch des
Geistes und der Kraft herausgefordert, Horer von grossen Gedanken
sein zu diirfen.

Vor allen Dingen hat die letztlich in der Neurenaissance zum
Durchbruch gelangte Annahme der geschichtlichen Bedingtheit allen
Geschehens in dieser Welt jenen vom Neuen Testament eigentlich ge-
meinten Typus der religiosen Uberzeugung wesentlich gefestigt, der
im Glauben die freie Verantwortung vor Gott demiitig zu iibernehmen
bereit ist und der von daher, wie das Beispiel der altkatholischen Viter
zeigt, vom Banne kirchlicher Autoritdt nicht mehr erreicht werden
kann, weil Autoritdt solcher Art im wesentlichen sich immer wieder
nur als eine Ausformung von Macht erweisen muss und damit an jener
entscheidenden Riickverbindung jedes einzelnen zum unfassbaren
Geheimnis Gottes bei weitem vorbeigeht. Die in der Papstkirche der

48



letzten 100 Jahre mit Missvergniigen zuletzt doch immer wieder ge-
schluckten kurialen Entscheide machen nichts Geringeres bewusst als
das andauernde Verlangen der Massen nach der Knute, die den ein-
zelnen vom Grossten und Wesentlichsten entbindet, ndmlich davon im
wahren Sinne von religio das ihm und ihm allein von Gott bestimmte
Menschsein zu ergreifen und aus dieser unmittelbarsten Begegnung
mit dem Absoluten und Jenseitigen im umfassenden Verstande «ka-
tholisch» zu werden. Aus dieser Katholizitdt aber erwuchs die Ein-
sicht, dass eine letztlich von der Masse geforderte und also sachlich
bedingte und nun gar noch fiir unfehlbar erklarte Autoritit in Zukunft
prinzipiell irreformabel sein werde und daher aus Glauben getrost zu
verlassen sei. Es ist mit dieser Erkenntnis sinnlos geworden, bloss ge-
gen den Papst zu sein oder ihn aus seiner gemussten Ideologie, will sa-
gen aus der vatikanischen Heilsbiirokratie, befreien zu wollen; denn er
ist unfehlbar im einzig Richtigen als dem Un-wahren schlechthin. Be-
zeichnend dagegen war es, dass die altkatholischen Viter nach der Ex-
kommunikation mit den Altkatholiken-Kongressen die Stifter einer
dOkumenischen Bewegung im modernen Sinn geworden sind.

Der blosse Anlasscharakter der vatikanischen Dogmen ist einer der
viel zu wenig beriicksichtigten Punkte in der Erkldarung oder vielmehr
im Versuch, die persénliche Haltung Déllingers zu verstehen: offen-
bar konnte er diesen Dingen allein ldngst nicht jene Bedeutung bei-
messen, die er fiir die entscheidenden Organisatoren einer altkatholi-
schen Notkirche wenigstens teilweise haben mochte. Aber schon die
Betonung des Festhaltens an der alten Tradition der katholischen Kir-
che in durchaus allen frithen altkatholischen Dokumenten zeigt deut-
lich, dass es um tiefere Anliegen ging, von denen man sich bloss durch
die Umstdnde zum Ungliick der Sache auf den vermeintlich springen-
den Punkt der Papstdogmen hat abdridngen lassen. Die Gegnerschaft
gegen das I. Vatikanum hat fraglos seit dem Miinchner Kongress von
1871 ein derartiges Gewicht erhalten, dass hinter ihr sozusagen ein Va-
kuum entstanden ist, welches man dann in der Schweiz ausgerechnet
durch Einpumpen von barthschem Dogmatismus hat ausfiillen wol-
len. Gerade ein solches Vakuum ist fiir einen Mann wie Déllinger et-
was schlichtweg Unvorstellbares gewesen: ihm ging es zusammen mit
Theologen wie Friedrich, Langen, Reusch, Reinkens und Laien wie
von Schulte usw. um einen gelduterten Katholizismus grossen Stils,
dem gegeniiber die vatikanischen Dogmen eine Sektiererei bedeute-
ten, unter deren Einfluss der Kirchenstaat zum Kaff absinken miisste.
Man wird die Sache nach 100 Jahren zwar nicht mehr so tragisch neh-

49



men, aber doch gelegentlich auf den Stockzdhnen licheln, wenn man
wahrnimmt, dass sich heute allerdings sogar ein Lokalblatt wie der
Osservatore Romano im Rahmen rein journalistischer Zwecke als ein
Teil der pdpstlichen Unfehlbarkeit auffiithrt. Denkt man aber gar dar-
iiber nach, was es bedeutet, dass der Papst bei Hans Kiing nur gerade
das Fragezeichen hinter der Unfehlbarkeit gebrandmarkt hat, wih-
rend ithm die beiden viel gewichtigeren hinter der Trinitdt und den
zwei Naturen Christi offenbar entgangen sind, so kommt man nicht
umhin festzustellen, inwiefern er sich in solchem Tun befangen zeigt
in jenem Missgriff von 1870.

Um die wahrhaft katholischen Gedanken Déllingers zu verstehen,
geniigt es freilich nicht, bloss seinen schriftlich fixierten Aussagen
nachzugehen, um auf diesem Wege schlussendlich mutatis mutandis
einen von allen zeitgeschichtlichen Zutaten gereinigten theologischen
Agineten zu erhalten... Man muss ihn einmal als den Stiftspropst von
St. Kajetan im Miinchen Ludwigs I1. leibhaftig vor sich sehen, in je-
nem Miinchen, das zumal durch Ludwig [. und Maximilian I1. zum
«Isarathen» geworden war, zu einem Brennpunkt aller entscheiden-
den Interessen damaliger Zeit. Wichtig ist, was die geistige Atmo-
sphére der Stadt im ganzen gepridgt hat — und dies so sehr, dass selbst
nach den Zerstorungen des Zweiten Weltkrieges noch immer genii-
gend da ist, um uns einen Begriff zu geben von der damaligen be-
stimmenden Weltverfassung der bayerischen Hauptstadt. Die kirchen-
geschichtliche Bedeutsamkeit dieser fiir das Dollinger-Verstdndnis,
wie mir scheint, so wichtigen miinchnerischen Geisteswelt des
19.Jahrhunderts zeigt sich iibrigens ganz unmittelbar auch darin, dass
offenbar diese Fiille, an der die katholische Kirche Bayerns einen ganz
wesentlichen Anteil hatte, der Grund dafiir gewesen ist, dass sich Bay-
ern als einziger deutscher Staat aus dem antiklerikalen Kulturkampf
heraushalten konnte. Dass eine solche Dichte von Welt keinen Ein-
fluss gehabt haben sollte auf einen der fithrenden Geister im Miinchen
jener Tage, oder dass diesen Einfluss nur eine historisch unsorgfiltige
Begeisterung Spéterer behaupten konne, das wird wahrhaftig nur sa-
gen, wer schon mit dem unvoreingenommenen und unbestechlichen
Blick fiir das Nebenséchliche zur Welt gekommen ist. Es liegt im Ge-
genteil nahe, dass der Umstand, wie Bayern nie in eine kulturkdmpfe-
rische Kirchenfeindlichkeit geschlittert ist, fiir einen weitblickenden
Geist wie Dollinger Voraussetzung wurde, das verheerend zeitge-
schichtlich Oppositionelle in der Dogmatisierung von pépstlicher Un-
fehlbarkeit und Allgewalt sofort zu durchschauen und von da her in

50



jener Besonnenheit zu bleiben, die den innert kiirzester Zeit und wih-
render Kontroverse entstandenen «Janus» auszeichnet. Dollinger re-
prasentiert gerade mit diesem Werk in besonders markanter Weise das
traditionsbewusste Denken der Neurenaissance, wie es gendhrt wurde
durch die romantische Zuwendung zur Geschichte und wie es Dollin-
ger tdglich in seiner ganzen Weite gegenwirtig war, indem er in jenem
Gotteshaus amtierte, das die bayerischen Konige zum Beherbergen ih-
rer Fiirstengruft ausersehen hatten. Und der Gang zur Universitét iiber
den Odeonsplatz durch die Ludwigstrasse rief ihm mit einer Reihe von
Baudenkmilern, der Feldherrenhalle, der Nationalbibliothek, der
Ludwigskirche mit den Fresken von Cornelius und der unvergleichlich
zart empfundenen Kanzel von Girtners, endlich mit dem Bau der
Hochschule selbst tdglich den Geist einer Generation zu, die das
Uberlieferte noch nicht als Last empfand, sondern sich in einer Weise
von ithm befeuern liess zu etwas, dem sich, zumal bei den heutigen
Problemen, vor allem eine bewundernswerte Grossziigigkeit nicht ab-
sprechen lésst.

Es ist in solchem geschichtlichen Lebenszusammenhang bezeich-
nend, dass das Nein gegen die vatikanische Verengung des Katholizis-
mus von jenen historisch Gebildeten ausging, die man freilich darum
nicht konservativ nennen kann, weil sie einer imponierenden Tradi-
tion freimiitig zur Seite zu treten wagten. Der Katholizismus Déllin-
gers hat aus der Geistigkeit der Neurenaissance heraus ganz bewusst
auf jenes Umfassende hingedacht, das einst von der Kirche gerade da-
durch ausging, dass sie in ihrem Tun den Dingen der Welt im besten
und héchsten Sinne zugetan war: indem sie die antike Kultur tiberlie-
fert hat, indem sie den Kiinsten neuen Raum gab, indem sie durch
dies und dhnliches die eminent menschlichen Anliegen aufgenommen
hat, ermoglichte sie erst jene Weltlichkeit von Welt, die in der Freizii-
gigkeit des kirchlichen Universalismus nicht mehr vor Angst und Enge
hiitte zu zittern brauchen. In der Tat hat sich denn auch diese patheti-
sche Haltung bei Déllinger bis in jede Einzelheit seiner Physiognomie
derart eindriicklich ausgepriigt, dass Franz von Lenbach, als er bereits
ein portritierender Routinier geworden war, immer wieder aufs neue
von diesem Gesicht nicht nur fasziniert worden ist, sondern es offen-
sichtlich so oft gemalt hat, um sich unter seinem Eindruck in sichtba-
rer Weise gegen die blosse Auftragsmalerei zu distanzieren und etwas
zuriickzugewinnen von grosser und edler malerischer Charakterisie-
rungskunst.

Betrachtet man Dollinger losgeldst von der geistigen Umwelt gerade

51



der Neurenaissance, so mag man zu jener vorbehaltsreichen und wi-
derspriichlichen Beurteilung gelangen, die ihm Victor Conzemius im
Vorwort seiner verdienstvollen Ausgabe von Ddéllingers Briefwechsel
(Bd. 1, S.IX-XII) zuteil werden liess. Selbstverstandlich konnte Con-
zemius im Rahmen seiner editorischen Bemiihung die hier bloss skiz-
zierten Zusammenhédnge des entstehenden Altkatholizismus mit den
ihn umgebenden geistesgeschichtlichen Stromungen, vorab also der
Neurenaissance, nicht aufarbeiten. Es ist vielmehr einer Vernachléssi-
gung unserer Selbstdarstellung zuzuschreiben, wenn er sich hinsicht-
lich dieses weiteren Horizontes auf nichts stiitzen konnte. Um so mehr
wire zu begriissen, wenn das im vorliegenden Versuch Umrissene zu
einzelnen ausgearbeiteten Studien Anlass wiirde. Bei der geradezu un-
geheuren geistigen Spannweite und Interessenbreite Déllingers und
seinem gekonnten Metier als Historiker, wie sie allein schon mit sei-
nen «Akademischen Vortragen» (Bd.1-3, Nordlingen 1888-1891) be-
legt sind, muss es besonders verhdngnisvoll werden, wenn man sich
auf einen rein gonnerhaften Editoren-Standpunkt zurlickzieht, der
Dollinger (weit hinter Mohler) in vollig unangemessenem Tonfall etwa
so charakterisiert, wie wenn man umgekehrt die vatikanischen Dog-
men bloss ein bisschen zu wenig neckisch oder adrett finden wollte.
Nein! — gerade das epochale Denken Burckhardts und vor allem
Nietzsches zeigt, dass, je weiter der Horizont umkreist, es der Dogma-
tik desto schwieriger wird, noch zuzukommen, wéahrend es jene frei-
lich gut haben, deren geringere Sichtweite und deren reduzierter
Blickwinkel schnurstracks zum abgeschlossenen theologischen System
flihren. Man kann Déllinger gerade nicht mit jenen Theologen verglei-
chen, die zwar erschdpfend {iber ihre ewige Theologie, sonst aber be-
stenfalls noch iiber ihre eigenen Hosentriger, weiter jedoch iiber rein
gar nichts Bescheid wissen auf der lieben Welt, so dass man sich zu-
letzt denn doch fragen muss, ob es mit der Gotteserkenntnis solcher
Gelehrter wirklich so weit her sei, wie es uns ihre dickleibigen Dogma-
tiken wollen glauben machen. Ich darf mich hinsichtlich dieser, wie
ich meine, echt altkatholischen, will sagen: von den Vitern ererbten
Zuriickhaltung gegeniiber aller nur dogmatischen Theologie auf meine
eingehende Untersuchung «Vom geschichtlichen Ursprung der Theo-
logie» (in: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultit der
Universitdt Bern) stiitzen und erspare mir hier weitere grundsatzliche
Ausserungen. Hingegen werde ich in einem letzten Abschnitt dieses
Entwurfes auf die Bedeutung der Sache fiir unsere kiinftige theologi-
sche und kirchliche Arbeit zuriickkommen.

52



Es wiirde zu weit fiihren, im vorliegenden Rahmen die an Ddéllinger
aufgezeigte Stellung des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des
19.Jahrhunderts auch noch an andern Leuten zu verfolgen. Dass sie
durchweg da ist, zeigt Kesslers Darstellung von Johann Friedrich und
dafiir mag auch ein weiterer Miinchner Altkatholik, Adolf Thiirlings,
noch kurz zitiert werden. Er hatte, einmal abgesehen von seinen Ver-
diensten um unsere Liturgie, aus dem Reichtum seines katholischen
Traditionsbewusstseins erkannt, welche Schwierigkeiten durch die
Einfiihrung der Landessprache in kirchenmusikalischer Hinsicht ent-
stehen. In dieser Lage war es eine vorbildliche Tat, dass er sich, mu-
sikwissenschaftlich und musikalisch weit vorausblickend, fiir die Mu-
sik des Reformationszeitalters einsetzte, die durch Vermittlung des
Hauptmeisters der Renaissance, durch Josquin Despres und spiter die
bayerischen Hofkapellmeister Senfl und Lasso in Kontinuitdt stand
zur alten katholischen Verfassung der musica sacra. Aus dieser Ein-
sicht sind eine Reihe von Arbeiten hervorgegangen, die ihm bis heute
iiber die Grenzen der Theologie hinaus bleibende Achtung verschafft
haben. Vergessen wir aber auch Eugeéne Michaud nicht, den seine
Universalitat befdhigt hat, nicht nur an unserer Fakultit Dogmatik,
sondern zugleich an der Philosophisch-historischen Fakultidt der Uni-
versitdt Bern franzdsische Literatur zu lesen.

Nachdem so erklirt sein diirfte, was der Titel dieser Arbeit ins Auge
fasste, ergeben sich Fragen, die zundchst nur methodische scheinen
und die doch im letzten sehr grundsitzlich sind. Wir haben eingangs
wenigstens die greifbaren Griinde dafiir kennengelernt, warum der
Altkatholizismus bisher kaum in seinem unmittelbaren Zusammen-
hang mit der Geistesgeschichte des 19.Jahrhunderts gesehen und er-
forscht worden ist. Schon ein erster Einblick in dieses weite Feld lésst
uns nun aber vermuten, dass die Theologie noch durch ganz anderes
von einer solchen Aufgabe abgehalten wird. Sie ist doch seit jenen Ta-
gen weit mehr als je zuvor eine Nur-noch-Theologie geworden, die al-
les, was nicht sie selbst ist, als vermeintlich nicht zur Sache gehoérend
mit einer arroganten Gleichgiiltigkeit liegenldsst oder sogar direkt aus-
schliesst — als ob es je etwas geben konnte, das sich der gottlichen Ver-
fligung zu entziehen verméchte! Nimmt man, ohne sich etwas vorzu-
machen, die verschiedenen Dogmatiken unseres Jahrhunderts zur
Hand, so ist man betreten und beschimt, wie in ihnen allen von dem,

33



was unsere Zeit geistig bestimmt, kaum etwas gesehen und erwéhnt,
geschweige denn verarbeitet ist. Nicht eine von ihnen scheint zur
Kenntnis genommen zu haben, dass es ein Bauhaus, dass es die Musik
Schonbergs, Freuds Psychoanalyse und anderes mehr gab, was das
Gesicht unserer Epoche weit tiefer geprdgt hat als die iiber allem ge-
rechte Gottesgelehrtheit, die sich stindig herausnimmt, den Dreck der
Welt mit ihrer klein gemachten Gnade Gottes iiberstrahlen zu wollen.
Man wird den peinlichen Eindruck nicht los, die Theologie stehe in
fortschreitendem Mass unter einem Zwangsdenken, das zu seiner ver-
meintlichen Verwirklichung nétig habe, sich gegen Welt und Leben
moglichst abzuschirmen und sich reférmlerisch in einer dauernden
geistigen Fastenkur auszuhungern. Und man wird sich allméhlich fra-
gen miissen, was dieses verdngstigte Tun denn anderes sei als der iibli-
che Realitédtsverlust bei jeder Art von Neurose oder Psychose.

Stosst man in dieser prekdren Situation auf die souverdne Weite ei-
nes Dollinger in seiner vielfdltigen Verflochtenheit mit dem kulturel-
len Leben seiner Zeit, was liegt da ndher, als wiederum kurzerhand zu
iibergehen, was der vorsidtzlichen Eingeschrianktheit der Theologen
nicht schon siebenundfiinfzigmal glatt einging? Wie sollte man sich in
solcher Lage in der eigenen kirchlichen Vergangenheit um Dinge kiim-
mern, «die ja gar nichts mit Theologie zu tun haben!». — Aber der Sinn
des altkatholischen Anliegens, erfrage man es nun bei Dollinger oder
Thiirlings, bei Wessenberg oder Sailer, bei Jansen oder Pascal, bei
Alois Vock oder Bischof Herzog, der Sinn des altkatholischen Anlie-
gens war nun eben nichts Geringeres als die Entschrankung der Theo-
logie in Richtung auf Glauben als der entscheidenden Verwirklichung
des Géttlichen in dieser Zeit und Welt, war Entschrinkung einer sich
vom Leben durch dogmatische Verengerung absondernden Sektiererei
in Richtung auf die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche.
Wir werden uns von da her zu fragen haben, ob wir fernerhin in timi-
der theologischer Inzucht nur jene feucht-muffige Kirchenluft atmen
diirfen, die alles so rasch mit Schimmel beschlédgt. Entspricht denn die
Theologie noch ihrer Bestimmung und Aufgabe, indem sie sich zu ei-
ner blossen Fachwissenschaft unter andern absacken ldsst, um sich
immer weiter weg zu spezialisieren von einem alle Bereiche des Da-
seins umfassenden Glauben? Wie man sich in solchen Fragen ent-
scheidet, das entscheidet nicht unwesentlich mit dariiber, wie wir die
eigene kirchliche Vergangenheit zu erkennen vermogen. Wenn das alt-
katholische Anliegen im Glauben erwachsen ist aus jenem regen Ge-
sprich der einstigen Theologie mit den grossen geistesgeschichtlichen

54



Erscheinungen ihrer unmittelbaren Gegenwart — kénnte es dann nicht
unsere Pflicht sein, dieses Gesprich endlich wieder aufzunehmen, wel-
ches sogar in der ferneren Vergangenheit geradezu von der Kirche
ausgegangen war? Und umgekehrt: Wie soll es verwundern, dass mit
Erlahmen solchen Gespriches tatsdchlich nur eine Entkirchlichung
Hand in Hand gehen kann, eine Schrumpfung und Verddung, die
zeigt, inwiefern eine Theologie, die sich aus vorgeblicher Sachbezo-
genheit um jede Auseinandersetzung mit der Welt driickt, eigenméch-
tig an der Inkarnation vorbei handelt und damit zu einem verdeckten
Austrag von Gottlosigkeit wird? Vergessen wir nicht, dass die Ursiinde
der Stammutter das disputare de Deo gewesen ist. Die altkatholischen
Viter haben sich fiir eine Katholizitit als fiir ein Allumfassendes ver-
schwendet, weil es ihnen allererst darum ging, dass die Kirche ein Ort
jener neuen Schopfung bleibe, «da Gott sein wird alles in allem».
Unsere kiinftige Aufgabe wird es aus wohlverstandenem Erbe nicht
mehr sein, uns um den Papst zu sorgen. Er hat in jlingster Zeit mehr-
fach Entscheide getroffen, die ihn urbi et orbi zum Gesp6tt haben
werden lassen. Aber wir kénnen ithm das, wenn er es in seiner Un-
fehlbarkeit selber nicht merkt, gewiss nicht sagen; denn er hat uns
schon vor 100 Jahren erklart, dass er nichts mehr von uns horen will,
solange wir ihm nicht bedingungslos folgen. Unsere Hidhne haben sei-
nem dogmatisierten Petrusamt schon mindestens dreimal gekridht; und
allmihlich muss man sich widerwillig genug fragen, warum eigentlich
Rom und das Papsttum in der Kirchengeschichte immer wieder apo-
kalyptisch als die grosse Versuchung erfahren wurden? Lassen wir uns
das zur Mahnung gereichen, damit wir nicht in falscher Faszination
alle andern Aufgaben eines lebendigen Glaubens leichtsinnig vertun.
Horen wir auf die Weite jener Wiedergeburt, die unsere Viter aus der
Zeitgeschichte heraus geistlich ersehnten — das wird der wahre Fort-
schritt sein. Ohne Glauben kann die Welt nur verrotten. Wie aber sol-
len wir der Welt das erdffnen, wenn wir entgegen den Vitern uns an
alledem tiberhaupt nicht mehr beteiligen, was die Welt ausserhalb un-
serer vier Wiande bewegt? Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur
Menschwerdung Gottes in Christus das Katholische menschlich und

das Menschliche katholisch, allumfassend gestalten helfen.
Basel Walter Frei

55



	Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts

