
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 4

Artikel: Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der ökumenischen
Bewegung

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der
ökumenischen Bewegung

Vortrag, gehalten an der Gedenkfeier am 6. November 1981 in Utrecht

Lassen Sie mich vor allem anderen meiner Dankbarkeit dafür
Ausdruck geben, dass Sie mich eingeladen haben, an der Feier des heutigen

Abends teilzunehmen. Ich betrachte es als Ehre und Vorrecht, vor
Ihnen über jenes Abkommen sprechen zu dürfen, das vor fünfzig Jahren

die eucharistische Gemeinschaft zwischen der anglikanischen und
der altkatholischen Kirche ermöglichte. Ich muss allerdings gestehen,
dass ich mich zugleich ein wenig unsicher und verlegen fühle. Wie
komme ich, ein Vertreter der reformierten Tradition, dazu, an diesem
feierlichen und festlichen Anlass das Wort zu ergreifen? Das Bonner
Abkommen ist eine Angelegenheit, die Anglikaner und Altkatholiken
betrifft. Als Reformierter bin ich nicht Teil dieser hochzeitlichen
Verbindung. Ich nehme aber an, dass die Einladung, die mir zuteil geworden

ist, auf der Einsicht beruht, dass die ökumenische Bewegung eine
unteilbare Grösse ist. Alles hängt mit allem zusammen. Ein Schritt zu
grösserer Einheit, zu dem sich zwei Kirchen entschliessen, hat
unvermeidlich Folgen und Konsequenzen auch für andere Kirchen. Und
das Umgekehrte gilt nicht weniger: die Meinung anderer Kirchen
muss in jeder bilateralen Anstrengung mitbedacht werden. Denn alle
einzelnen Bemühungen um die Einheit müssen ja schliesslich konvergieren.

Die Wichtigkeit dieses Zusammenspiels der Kräfte in der
ökumenischen Bewegung wird heute leider nicht immer genügend gesehen.

Vieles wird unternommen und gefeiert, ohne an das Ganze der

Bewegung zu denken. Ich weiss es darum doppelt zu schätzen, dass

Sie mich zu Ihrem Feste eingeladen haben - um ein biblisches Bild zu

gebrauchen: als Freund des Bräutigams und der Braut, der sich an der

Hochzeit mitfreuen darf. Sie möchten sogar, dass ich als Reformierter
Ihnen etwas über die Verbindung sage, die Sie vor fünfzig Jahren

eingegangen sind.
Sie mögen bei der Einladung noch an etwas anderes gedacht haben.

Ich habe während der letzten beiden Jahrzehnte für die Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung gearbeitet. Es spricht viel dafür, das

Bonner Abkommen unter dem Gesichtspunkt der Bewegung für Glauben

und Kirchenverfassung zu betrachten. Denn es kann kein Zweifel

sein, dass die Vereinbarung im Kontext der Bewegung für Glauben

und Kirchenverfassung entstanden ist. Die Theologen, die durch ihre

237



Arbeit den Beschluss von 1931 vorbereiteten, waren zugleich aktiv an
der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung beteiligt. Lassen

Sie mich nur zwei besonders wichtige Namen nennen. Bischof Dr.
Adolf Küry von der altkatholischen Kirche (1870-1956) gehört zu den

Kirchenmännern, die von allem Anfang die Bewegung unterstützten.
Er nahm an der Konferenz in Lausanne 1927 teil und blieb «Faith and

Order» zeitlebens verbunden. Arthur C.Headlam (1862-1947), der

anglikanische Bischof von Gloucester, gehörte zu den markanten Figuren

der Ersten Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in
Lausanne (1927). Er sollte, wie wir noch sehen werden, in den dreissi-

ger Jahren in merkwürdiger Verschlossenheit gegenüber den Zeichen
der Zeit die Gründung des Ökumenischen Rates der Kirchen bekämpfen.

Seine Bedeutung für die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

und sein Einfluss in den Debatten der zwanziger Jahre sind
aber unbestritten.

Die Väter des Bonner Abkommens waren umgekehrt der Überzeugung,

durch diesen konkreten gemeinsamen Schritt die Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung zu fördern. Die Weltkonferenz in
Lausanne war ein grosses Ereignis gewesen. Sie hatte aber manche
insofern enttäuscht, dass sie keine konkreten Ergebnisse auf dem Weg
zur sichtbaren Einheit der Kirche gebracht hatte. Delegierte verschiedener

konfessioneller Traditionen und aus verschiedenen Ländern waren

zusammengekommen. Begegnungen hatten stattgefunden. Positionen

waren geklärt worden. Eine neue Atmosphäre war entstanden. In
den Jahren nach der Konferenz war immer wieder die Rede von dem
«Geist von Lausanne», der durch die Kirchen wehen müsse. Die Trennung

zwischen den Kirchen blieb aber in Tat und Wahrheit unverändert.

Das Bonner Abkommen war darum so etwas wie ein erster
Durchbruch. Zwei Kirchen oder genauer zwei konfessionelle Traditionen

konnten sich auf einen konkreten gemeinsamen Schritt einigen.
Die anglikanische und die altkatholische Kirche hatten bereits während

vieler Jahre in engem Kontakt gestanden. Gespräche waren auf
Gespräche gefolgt. Die Hindernisse waren aber bisher zu stark gewesen.

Jetzt endlich konnte der entscheidende Schritt getan werden. Es

ist darum nicht verwunderlich, dass die Debatten, die der Annahme
des Abkommens durch die zuständigen Instanzen vorausgingen, auf
beiden Seiten von einem Gefühl der Dankbarkeit und Freude erfüllt
waren. Endlich, zum erstenmal in der Geschichte der Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung, war eine «historische Trennung»
geheilt worden. Endlich, zum erstenmal, war ein Abkommen unterzeich-

238



net worden. Als der Text in der Konvokation von Canterbury diskutiert

wurde, unterstrich Erzbischof Lang diesen Aspekt mit besonderem

Nachdruck. Es sei seines Wissens das erste Mal, dass die Kirche
von England formell und durch eine Resolution in Gemeinschaftsbeziehungen

zu einer andern Kirche trete1.
Die Erwartungen gingen weit. War dieser gemeinsame Beschluss

vielleicht der Anfang einer neuen Ära in der ökumenischen
Bewegung? Ein erstes bilaterales Abkommen, dem weitere folgen sollten?
War es gelungen, einen Impuls dafür zu geben, dass die Hoffnungen,
von denen die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung getragen

waren, in Erfüllung gingen?
Wenn wir uns diese Erwartungen vor Augen stellen, drängt es sich

in der Tat auf, das Bonner Abkommen im Lichte der ökumenischen
Bewegung, insbesondere der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung,

zu betrachten. Inwieweit hat die Vereinbarung die damaligen
Hoffnungen erfüllt? Wie hat sie den Test des «Alterns» überstanden?
Wie sieht jene Bonner Hochzeit nach fünf Jahrzehnten gemeinsamer
ehelicher Erfahrungen am Tage der goldenen Hochzeit aus?

Ein Freund auf dem Fest! Ich hoffe, dass Sie mir auch ein Stück
weit gestatten werden, als Narr auf Ihrem Feste aufzutreten und in
aller Offenheit einige Fragen aufzuwerfen, die mir beim Studium der
Geschichte dieses Abkommens gekommen sind. Vieles war mir dabei

neu. Die Überlegungen und Absichten, die hinter der Vereinbarung
stehen, haben mich in mancher Hinsicht fasziniert. Sie werden aber
nicht erstaunt sein, wenn ich Ihnen sage, dass ich auch Fragen habe

im Blick auf das Konzept der Einheit, das dem Abkommen zugrunde
liegt. Lassen Sie mich Ihnen denn in diesem Geiste heute abend fünf
Erwägungen vorlegen.

1. Ein neues Modell der Einheit?

Was ist durch die Bonner Vereinbarung erreicht worden? Zwei bisher

voneinander getrennte konfessionelle Traditionen haben erklärt, dass

zwischen ihnen Gemeinschaft (communio) bestehe. Zwei Kirchen mit
einer sehr verschiedenen Geschichte, aber mit einem nahe verwandten
Verständnis des Wesens und der Gestalt der Kirche. Beide Traditionen

legen grosses Gewicht auf die Tradition der ersten Jahrhunderte.

Beide sind sich darin einig, dass der Glaube, das Leben und die struk-

1 Internationale Kirchliche Zeitschrift 22 (1932), 1, S.31.

239



turelle Ordnung der Kirche in den ersten Jahrhunderten auch für die
Kirche heute grundlegend und wegweisend seien. Ich unterstreiche
die beiden Worte Glaube und Leben. Denn reformierte Beobachter
sind gelegentlich der irrtümlichen Meinung, dass das Interesse der

Anglikaner und Altkatholiken vornehmlich oder sogar ausschliesslich

um die bischöfliche Struktur der Alten Kirche kreise. Die Betonung
liegt aber in Wirklichkeit in erster Linie auf der Kirche als eucharisti-
scher Gemeinschaft. Jesus Christus ist da gegenwärtig, wo die Eucharistie

von der Gemeinde gefeiert wird. Das bischöfliche Amt wird als

Dienst innerhalb dieser eucharistischen Gemeinschaft verstanden. Es

dient dazu, jede einzelne örtliche Kirche in ihrem Leben und Zeugnis
zusammenzuhalten und zugleich das gemeinsame Leben und Zeugnis
aller örtlichen Kirchen in einer umfassenden konziliaren Gemeinschaft

zu ermöglichen.
Anglikaner und Altkatholiken sind auf verschiedenen geschichtlichen

Wegen zu diesem Verständnis der Kirche geführt worden. Die
Kirche als Gemeinschaft von örtlichen Kirchen! Beide haben diese

Sicht gegenüber den übermässigen Ansprüchen des römischen Stuhles

entwickelt. Sie haben es aber zu verschiedenen Zeiten und unter
verschiedenen Umständen getan. Sie sind darum auch durch ein verschiedenes

geistliches Ethos gekennzeichnet. Manches wäre dazu zu sagen.
Der heutige Abend ist aber nicht der Augenblick, im einzelnen darauf
einzugehen. Für unser Thema genügt es, die Tatsache in Erinnerung
zu rufen, dass die beiden Kirchen trotz der Verschiedenheit ihres

Ursprungs und ihrer Geschichte zu demselben Verständnis der Kirche
geführt worden sind. Sie haben beide die Bedeutung des Verständnisses

der Kirche in den ersten Jahrhunderten wiederentdeckt. Dieses
Verständnis ist denn auch die Grundlage des Abkommens. Es verbindet

sie in der ökumenischen Bewegung zu einem spezifischen gemeinsamen

Zeugnis. Sie verwerfen auf der einen Seite das römisch-katholische

Verständnis der Kirche, insbesondere in der Gestalt, die es durch
das Erste Vatikanische Konzil gewonnen hat. Sie können aber auf der
andern Seite auch die lutherische und reformierte Sicht der Kirche
nicht teilen; sie haben insbesondere Vorbehalte gegenüber der Art und
Weise, wie hier das Verhältnis zwischen der Autorität des Wortes Gottes,

wie es in der Heiligen Schrift bezeugt wird, und der Autorität der

Tradition der ersten Jahrhunderte bestimmt wird. Das Bonner
Abkommen gibt einer Position gemeinsamen Ausdruck, die sich gegenüber

den andern Kirchen als Aufforderung und als Kritik versteht. Als

Aufforderung an alle Kirchen, zur Tradition der ersten Jahrhunderte

240



zurückzukehren. Als Kritik aller Kirchen, die diese Tradition auf diese
oder jene Weise verdunkelt haben, entweder indem sie die Rolle der
Hierarchie, insbesondere die Autorität des Papstes, überbetonen oder
indem sie die Verbindlichkeit des Glaubens, Lebens und der Ordnung
der Alten Kirche nicht genügend respektieren.

Welcher Art ist nun aber die Beziehung, die durch das Bonner
Abkommen zwischen den beiden Traditionen hergestellt wurde? Wenn
ich den Text richtig verstehe, sollte eine Einheit verwirklicht werden,
die einerseits enger war als eine blosse Föderation zur Erfüllung
bestimmter gemeinsamer Ziele, aber andererseits die Besonderheiten
und die Unabhängigkeit der beiden Traditionen auch nicht aufhob; es

wurde nicht organische Union im Sinne völliger Vereinigung
angestrebt. Die beiden Kirchen anerkennen einander gegenseitig als
Kirchen Jesu Christi. Sie anerkennen, dass beide die apostolische Tradition

bewahrt haben und die Lehre und das Leben der einen katholischen

Kirche repräsentieren. Sie erklären, dass sie sich von nun an in
eucharistischer Gemeinschaft befinden, und diese Erklärung impliziert,

dass sie die Ämter der andern Kirche anerkennen. Mit Nachdruck

weisen hingegen die Autoren des Abkommens den Gedanken
zurück, dass die beiden Kirchen ein neues gemeinsames Bekenntnis
oder doch eine gemeinsame Erklärung über bestimmte Fragen der
Lehre formulieren sollten. Das Abkommen enthält auch keinerlei
Hinweise darauf, dass (und noch weniger wie) die beiden Kirchen in
Zukunft gemeinsam Zeugnis ablegen sollen. Es werden keine organisatorischen

Konsequenzen in Aussicht genommen. Die Beziehung, die

durch das Abkommen entstanden ist, wird als «Interkommunion»
beschrieben. Da der Begriff aber in mehr als einer Hinsicht problematisch

ist, ist er später mit Recht durch den Begriff «Volle Gemeinschaft

(full communion)» ersetzt worden. Die Beziehung kann
vielleicht am zutreffendsten als volle gegenseitige Anerkennung beschrieben

werden. Obwohl die beiden Kirchen im sakramentalen Leben eins

werden, erhält doch jede ihre eigene Unabhängigkeit aufrecht und
respektiert die Integrität der andern Tradition. Die von Christus geforderte

Einheit verlangt in den Augen der Autoren des Abkommens

nicht, dass die Verschiedenheiten geschichtlicher Prägung, Spiritualität

und Ethos verblassen und eine neue gemeinsame Geschichte,
Spiritualität und Ethos an ihre Stelle treten. Im Gegenteil, die gegenseitige

Anerkennung, wie sie im Abkommen vorgesehen wird, trägt dazu bei,

den Reichtum und die Vielfalt der einen katholischen Tradition noch

besser zur Geltung zu bringen.

241



Als der Text in den Konvokationen von Canterbury und York
diskutiert wurde, herrschte nicht vollständige Übereinstimmung über das

Wesen der Einheit, die durch die Vereinbarung entstehen sollte. Mehrere

Redner vertraten die Meinung, dass die neue Gemeinschaft weniger

sei als die sichtbare Einheit, die durch die ökumenische Bewegung
entstehen solle. Andere, z. B. der Bischof von Lincoln, waren der
Ansicht, dass «Interkommunion» als sichtbarer Ausdruck der Einheit
ausreiche und eine weitergehende Gestalt der Einheit nicht
wünschenswert sei2. Wenn aber die Meinungen über das letzte Ziel der
ökumenischen Bewegung auch auseinandergingen, war doch die
gemeinsame Überzeugung in den beiden Konvokationen und auch in
der altkatholischen Kirche, dass das Bonner Abkommen ein neues
Modell der Einheit darstelle und vielleicht zu weiteren Schritten in der

ökumenischen Bewegung führen werde3. Einige gaben ihrer Erwartung

Ausdruck, dass die Annäherung der beiden Kirchen einen neuen

Impuls für die Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen des Ostens

bringen werde. Manche meinten, dass der Zusammenschluss eine
gewisse Ausstrahlung in der römisch-katholischen Kirche haben könnte.
G. F. Graham-Brown, ein führender Evangelikaler, der an den

Verhandlungen teilgenommen und dort die evangelikalen Bedenken zur
Sprache gebracht hatte, sprach in der Konvokation von Canterbury
von der Hoffnung, dass dieser erste ökumenische Schritt die Kirche
von England zu einer neuen Haltung in der Frage der Interkommunion

mit den Freikirchen führen werde4.

2. Die Auswirkungen des Abkommens

Wie steht es nun aber mit den Folgen des Abkommens? Hat das
Verständnis der Kirche, das der Vereinbarung zugrunde liegt, der
ökumenischen Bewegung in der Tat einen neuen Anstoss gegeben? Ist das

neue Modell der Einheit von andern Kirchen aufgenommen worden?
Ich habe Gelegenheit gehabt, einige der Reden, die im Zusammenhang

mit dem Jubiläum in den letzten Monaten bereits gehalten worden

sind, zu hören oder zu lesen. Ich habe dabei mit Überraschung
festgestellt, wie zurückhaltend und bescheiden die Sprache auf beiden

2 A.a.O., S.31.
3 A.a.O., S.30.

"A.a.O., S.33.

242



Seiten ist. Der allgemeine Eindruck scheint zu sein, dass das Bonner
Abkommen aufs Ganze gesehen ein isoliertes Ereignis geblieben ist.
Die ökumenische Bewegung wurde in den folgenden Jahren aus
andern Quellen gespiesen und ging in anderer Richtung. Das Verständnis

der Kirche als einer Gemeinschaft von örtlichen Kirchen hat zwar
im verborgenen weitergewirkt und einen gewissen Einfluss auf das

Denken und die Praxis in der ökumenischen Bewegung ausgeübt. Die
Verbindung zwischen Anglikanern und Altkatholiken als solche hat
aber keine unmittelbaren Folgen gezeitigt.

Warum? Viele Gründe könnten angeführt werden. Lassen Sie mich
zwei Faktoren besonders hervorheben.

a) Der erste hat mit der Dynamik der ökumenischen Bewegung zu
tun. Warum ist es in unserem Jahrhundert zur ökumenischen Bewegung

gekommen? Ich denke, dass der hauptsächliche Grund in der

Veränderung der äusseren Bedingungen zu suchen ist. Die Kirchen
waren angesichts der neuartigen Herausforderungen der Zeit genötigt,
ihrem Zeugnis neuen Ausdruck zu geben und ihr Leben neu zu gestalten.

Sie konnten sich den neuen Aufgaben, die ihnen gestellt waren,
nicht entziehen. Sie sahen sich insbesondere neuen Aufgaben auf
internationaler Ebene gegenüber. Sie mussten anfangen, gemeinsam im
Horizont der Menschheit zu handeln. Die bedrängende Frage lautete:
wie können die Kirchen ein Zeichen des Heils, der Gerechtigkeit und
der Versöhnung werden in einer Welt, die einerseits durch die modernen

Mittel der Kommunikation zu einer überschaubaren Grösse
geworden war, andererseits aber gerade deswegen von immer universaleren

Konflikten zerrissen wurde? Die Kirchen haben in den letzten

Jahrzehnten vor allem auf diese Frage Antwort geben müssen. Die
ökumenische Bewegung müsste sich darum dem gemeinsamen Zeugnis

und dem gemeinsamen Dienst zuwenden. Sie müsste eine Gemeinschaft

unter den Kirchen schaffen, die in der Lage war, diese Aufgabe
in Angriff zu nehmen. Welche Bedeutung kommt dem Bonner
Abkommen in dieser Hinsicht zu? Was hat es beigetragen zu einem

gemeinsamen Zeugnis der Kirchen über die Grenzen hinweg, die das

friedliche Zusammenleben der Menschen verhindern?
Es ist bemerkenswert, dass das Bonner Abkommen von der Erwartung

begleitet war, einen wichtigen Beitrag zur Erweiterung des

Horizontes in beiden Kirchen zu leisten. Die Altkatholiken hatten die

Hoffnung, dass sie durch die Verbindung mit der weltweiten Anglikanischen

Gemeinschaft aus ihrer Minoritätssituation befreit würden.

Die Anglikaner hegten überraschenderweise ähnliche Hoffnungen.

243



Der offizielle Bericht der Lambeth-Konferenz, in dem das Projekt
eines Abkommens mit den altkatholischen Kirchen vorgestellt wurde,
erwähnt unter den in Aussicht stehenden Vorteilen ausdrücklich ein
erweitertes Bewusstsein der Universalität der Kirche. Die anglikanische

Kirche werde mit einer Kirche in Gemeinschaft treten, die in vielen

Ländern des europäischen Kontinents verwurzelt sei5. Niemand
wird bestreiten, dass der Ärmelkanal ein erhebliches Hindernis auf
dem Wege zu einer wirklich universalen Gemeinschaft der Kirchen
darstellt. Ist aber durch die anglikanisch-altkatholische Gemeinschaft
in den letzten fünf Jahrzehnten Entscheidendes getan worden, um die

Gegensätze aufzuarbeiten, die durch die Distanz von Dover nach Calais

oder Ostende symbolisiert werden? Und sollten sich die Kirchen
in der ökumenischen Bewegung nicht noch viel erheblicheren Gegensätzen

gegenübersehen?
Das primäre Interesse der ökumenischen Bewegung richtete sich

aus diesem Grund nicht auf Abkommen, durch die die Kirchen einander

näher gebracht wurden. Die Aufgabe wurde vielmehr in erster
Linie im Aufbau einer Gemeinschaft gesehen, die zu gemeinsamem Zeugnis

und Dienst fähig war. Die Person von Bischof Arthur C. Headlam
ist in gewissem Sinne ein Symbol für diese Spannung. Er war
massgeblich an der Ausarbeitung des Bonner Abkommens beteiligt. Er
widersetzte sich aber in den folgenden Jahren mit aller Energie der
Vereinigung der beiden Bewegungen für Glauben und Kirchenverfassung
und für Praktisches Christentum. Er unterlag in dieser Auseinandersetzung,

und ich denke, er unterlag zu Recht. Er hatte offensichtlich
eine zu enge Vorstellung von der Einheit, die es in der ökumenischen
Bewegung zu verwirklichen galt6.

b) Der zweite Faktor, den ich erwähnen möchte, sind die vielfältigen

bilateralen Dialoge, die vor allem seit der ökumenischen Öffnung
der römisch-katholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil in
Gang gekommen sind. Die Bonner Vereinbarung war der erste bilaterale

Schritt in der ökumenischen Bewegung. Das Abkommen sollte
auf lange Zeit hinaus keine Nachahmung finden. Die Aufmerksamkeit
galt in den kommenden Jahren nicht so sehr der Verständigung
zwischen den konfessionellen Traditionen, sondern eher der organischen
Union von Kirchen verschiedener Tradition in einer bestimmten Re-

: Internationale Kirchliche Zeitschrift 21 (1931), 3, S.134.
1 Vgl. W. A. Visser t'Hooft, Die Welt war meine Gemeinde, 1972, S. 103-105.

244



gion, z. B. in Südindien. Bilaterale Dialoge gewannen erst in den sechziger

und siebziger Jahren wieder neue Bedeutung. Jetzt aber stand die
römisch-katholische Kirche mit ihrer Konzeption der ökumenischen
Bewegung im Mittelpunkt des Interesses.

Die bilateralen Gespräche der letzten Jahre sind thematisch fast
ausnahmslos durch die Begegnung und Auseinandersetzung mit der
römisch-katholischen Kirche bestimmt. Die Kirchen erhielten durch
das Zweite Vatikanische Konzil nicht nur die Möglichkeit, mit der
römisch-katholischen Kirche in eine dialogische Beziehung zu treten,
sondern sie wurden durch den intensiven Vorgang innerer Erneuerung
in der römisch-katholischen Kirche dazu herausgefordert, ja genötigt,
sich selbst neu zu verstehen. Was konnte das Bonner Abkommen in
diesen neuen Dialogen noch bedeuten? Ein mögliches Modell der
Einheit? Vielleicht. Faktisch wurde aber nur wenig Notiz davon
genommen. Es schien zur «Vorgeschichte» der ökumenischen Bewegung
zu gehören. Das Verständnis der Kirche, das den beiden Kirchen
gemeinsam ist, war nicht in der Lage, die gemeinsame Grundlage für die
ökumenische Bewegung zu bieten. Anglikaner und Altkatholiken
haben denn auch, ohne lange zu zögern, getrennte Dialoge mit der
römisch-katholischen Kirche aufgenommen.

3. Die bleibende Bedeutung des Abkommens

Was ist von diesem Mangel an unmittelbarer Auswirkung zu halten?
Muss daraus geschlossen werden, dass der Vereinbarung in der Tat
nur begrenzte Bedeutung zukommt? Diese Folgerung drängt sich meines

Erachtens nicht zwingend auf. Die Auswirkung, die das Abkommen

bisher gehabt hat, ist nicht das einzige Kriterium, um seine

Bedeutung für die Zukunft zu bestimmen. Ich möchte heute abend die

These aufstellen, dass das Verständnis der Kirche, das dem Abkommen

zugrunde liegt, am ehesten weiteren Fortschritt in der ökumenischen

Bewegung gewährleisten kann.
Wenn die Kirchen, die sich aktiv an der ökumenischen Bewegung

beteiligen, wirklich zu sichtbarer Einheit zusammenwachsen sollen,
sind sie beinahe genötigt, sich diesem Verständnis der Kirche
zuzuwenden. Die Einheit kann einzig dadurch erreicht werden, dass die
Vision der Kirche, von der die Christen der ersten Jahrhunderte getragen

waren, heute in erneuerter Gestalt wieder lebendig wird. Ich habe

davon gesprochen, dass das Bonner Abkommen möglicherweise im ver-

245



borgenen auf das Denken und die Praxis der ökumenischen Bewegung

Einfluss gehabt habe. Ich möchte diese Aussage nun präzisieren.
Ich hätte eher von einer Analogie der Erfahrung sprechen sollen. So

wie die anglikanische und die altkatholische Kirche auf verschiedenen

geschichtlichen Wegen zur Wiederentdeckung des altkirchlichen
Verständnisses der Kirche als einer Gemeinschaft von örtlichen Kirchen
geführt worden sind, werden die Kirchen in der ökumenischen Bewegung

heute durch die gegenseitige Begegnung und den Dialog fast
unausweichlich auf die Bedeutung der Ekklesiologie der ersten Jahrhunderte

gestossen. Die Erfahrung ist nicht einfach dieselbe, sie ist analog.

Es handelt sich nicht um einen Einfluss, der in direkter geschichtlicher

Wirkung von Anglikanern und Altkatholiken ausgegangen
wäre. Es handelt sich eher um den Durchbruch derselben Einsicht.
Sobald die Frage der sichtbaren Einheit der Kirche in der ökumenischen

Bewegung ernsthaft aufgeworfen wird, bieten sich unwillkürlich
das Denken der Väter und die Praxis der ersten Jahrhunderte als

gemeinsamer Ausgangspunkt an; und sobald diese Tradition in gemeinsamer

Überlegung und Anstrengung ernstgenommen wird, ergeben
sich neue Perspektiven und Wege. Diese Tatsache lässt sich durch
manche Beispiele belegen. Ich denke vor allem daran, welche
ungeheure Rolle das «resourcement patristique» in der Erneuerung,
insbesondere der liturgischen Erneuerung der römisch-katholischen Kirche
während des Zweiten Vatikanischen Konzils, gespielt hat. Ich denke

an die ökumenischen Überlegungen über die örtliche Kirche (local
church) und den Konsensus, der sich in dieser Hinsicht herauszubilden

beginnt; er wäre ohne die Wiederentdeckung der altkirchlichen
Ekklesiologie nicht möglich gewesen. Ich denke an die Beschreibung
der «Einheit, die wir suchen» als «konziliarer Gemeinschaft lokaler
Kirchen»; sie ist auf Grund einer gemeinsamen Untersuchung der
konziliaren Praxis der ersten Jahrhunderte zustande gekommen. Und
ich denke schliesslich an die Arbeit der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung über Taufe, Abendmahl und Amt; diese Texte
haben einzig auf Grund einer gemeinsamen Zuwendung zur Alten Kirche

entstehen können.
Wenn ich von einem neuen Verhältnis zur Tradition der Alten Kirche

spreche, meine ich nicht Repristination. Es kann sich nicht darum
handeln, dass die Kirchen zum Vorbild der Alten Kirche «zurückkehren».

Es gibt in der Geschichte, auch in der Geschichte der Kirche,
keine Rückkehr. Ich habe mit Absicht davon gesprochen, dass die
Vision der Kirche, von der die Christen der ersten Jahrhunderte getragen

246



waren, in erneuerter Gestalt wieder lebendig wird. Die Vision muss in
die heutige Zeit übersetzt und übertragen werden. Sie muss in der
Auseinandersetzung mit den Herausforderungen unserer Zeit neu
gestaltet werden. Sobald aber die Gefahr der blossen Repristination
vermieden wird, bin ich überzeugt, dass die Tradition der Alten Kirche
den Schlüssel für weitere Entwicklungen in der ökumenischen Bewegung

darstellt. Die Sackgassen, in denen sich der Impuls der ökumenischen

Bewegung heute zu verlieren droht, können meines Erachtens
einzig durch den Rückgriff auf diese Tradition aufgebrochen werden.

Warum? Aus zwei Gründen. Die Gemeinschaft, die die Kirchen
durch ihr gemeinsames Zeugnis und ihren gemeinsamen Dienst in der
ökumenischen Bewegung bereits gewonnen haben, kann nur Bestand
haben, wenn sie in den kommenden Jahren geistlich vertieft wird.
Gemeinsames Zeugnis kann auf die Dauer nicht ohne ekklesiale Grundlage

abgelegt werden. Es bedarf der eucharistischen Gemeinschaft.
Manche Zeichen sprechen dafür, dass es dazu kommen muss. So

wichtig die gemeinsamen Aktivitäten der Kirchen sind, lassen sie doch
viele unbefriedigt. Die Sehnsucht nach Gemeinschaft und geistlichem
Leben, die in der Feier der Eucharistie begründet sind, wird immer
stärker. Die ökumenische Bewegung muss darum einen Schritt auf
dem Wege zur sichtbaren Einheit weitergehen. Sie kann es aber nur,
wenn sie dem Verständnis der Kirche als einer Gemeinschaft örtlicher
Kirchen grösseren Raum gewährt.

Der Rückgriff auf die Tradition der Alten Kirche drängt sich aber
noch aus einem zweiten Grunde auf. Er könnte sich als Hilfe in den

bilateralen Dialogen der Kirchen erweisen. Sie befinden sich heute in
einer kritischen Phase. Die ersten Jahre der Begegnung haben zu einer
reichen Ernte geführt. Unerwartete Konvergenzen und Übereinstimmungen

haben sich gezeigt. Die Dialoge sind aber jetzt an einer
Grenze angelangt. Die in der theologischen Diskussion erzielten
Ergebnisse müssen von den Kirchen rezipiert werden. Die Unterschiede,
die die Kirchen kennzeichnen, erscheinen aber in diesem Augenblick
mit unverminderter Schärfe. Soll es zu einem Durchbruch kommen,
müssen sie auf der Ebene der gelebten kirchlichen Wirklichkeit noch

einmal durchgearbeitet werden. Ich denke, dass dies nur geschehen

kann, wenn alle Kirchen anfangen, ihre eigene Wirklichkeit an
demselben Ziel zu messen. Inwieweit trägt sie durch ihr Zeugnis und ihr
Leben dazu bei, dass dieses Ziel erreicht wird? Muss aber dieses Ziel

nicht im Rückgriff auf die altkirchliche Tradition als «konziliare
Gemeinschaft» beschrieben werden?

247



Aus diesen beiden Gründen bin und bleibe ich der Meinung, dass

das Bonner Abkommen und das Verständnis der Kirche, das ihm
eigen ist, von grosser Bedeutung für die Zukunft der ökumenischen

Bewegung sind.

4. Die Katholizität der Kirche im Bonner Abkommen

Werfen aber diese Überlegungen nicht nochmals die Frage nach den

Auswirkungen des Bonner Abkommens auf? Wenn dies alles zutrifft,
müsste die Vereinbarung zwischen Anglikanern und Altkatholiken
nicht weit grössere geschichtliche Folgen gehabt haben? Warum sind
die beiden Traditionen in den fünfzig Jahren ihrer Gemeinschaft nicht
in weit grösserem Masse zu einem Katalysator in der ökumenischen

Bewegung geworden? Sie hatten doch auf Grund ihres gemeinsamen
Verständnisses der Kirche die Möglichkeit, das Vorbild der Alten Kirche

in der heutigen Zeit in erneuerter Gestalt zur Geltung zu bringen.
Ihr Zeugnis ist aber nur in beschränktem Masse gehört und aufgenommen

worden.
Vielerlei Gründe können zur Erklärung dieses Sachverhalts angeführt

werden. Die Schwierigkeit ist meines Erachtens zum Teil in der

Konzeption und Formulierung des Bonner Abkommens selbst angelegt.

Lassen Sie mich meinen Eindruck in einem bewusst zugespitzten
Satz zusammenfassen. Die Vision der Kirche, die die tiefste Inspiration

der beiden Traditionen ist, kommt im Bonner Abkommen nicht
wirklich zum Zuge, ja sie wird durch die Vereinbarung in gewisser
Hinsicht sogar in Frage gestellt. Ich muss diesen Satz erläutern. Das
Abkommen stellt nicht «Kommunion», sondern «Interkommunion»
her. Denn man kann nicht wirklich von Kommunion sprechen, wenn
die beiden Kirchen ausdrücklich erklären, selbständige Grössen bleiben

zu wollen. Das Bonner Abkommen ist im Grunde nicht mehr als

die Bereitschaft zu gegenseitiger Anerkennung. Es verlangt von den

Partnern keine Schritte zu einer Veränderung, sondern respektiert
ausdrücklich den Status quo der beiden Kirchen. Das Abkommen bringt,
jedenfalls in den Augen des aussenstehenden Beobachters, keine neue
Situation. Die beiden Kirchen leben so weiter, wie sie auch zuvor
gelebt haben. Gewiss, anglikanische und altkatholische Kommentatoren
haben oft darauf hingewiesen, dass das Abkommen nichts anderes als

die ausdrückliche Anerkennung einer Gemeinschaft sei, die zuvor
bestanden habe; das Abkommen habe nicht etwas Neues geschaffen,

248



sondern das bereits Vorhandene zum Ausdruck gebracht. Sie haben
auch unterstrichen, dass die gemeinsame Spiritualität, die hinter dem
Abkommen stehe, viel weiter reiche, als die Formulierungen vermuten
lassen. Aber trifft dies wirklich zu? Handelt es sich bei dem Abkommen

nicht doch eher um einen Vertrag zwischen Kirchen? Um einen
Text, der eher mit den Beziehungen nach aussen als mit dem inneren
Leben der beiden Kirchen zu tun hat? Was immer im einzelnen dazu
gesagt werden kann, jedenfalls betrachten und benehmen sich die beiden

Kirchen seit dem Abschluss der Vereinbarung nicht als eine
Gemeinschaft von örtlichen Kirchen.

Diese kritische Feststellung gilt nicht allein für Anglikaner und
Altkatholiken. Fast dasselbe muss auch über die lutherischen, reformierten

und unierten Kirchen Europas gesagt werden. Sie haben durch die
Annahme der sogenannten Leuenberger Konkordie (1973)
«Kirchengemeinschaft» untereinander erklärt. Der Text spricht zwar von der

Notwendigkeit weiterführender theologischer Gespräche und gemeinsamen

Zeugnisses und Dienstes. Die Möglichkeit organisatorischer
Konsequenzen wird erwähnt. Die Kirchen haben sich aber in Tat und
Wahrheit nur in sehr begrenztem Mass auf einen gemeinsamen Weg
begeben. Die Konkordie hat darum die Situation, die bereits zuvor
zwischen ihnen existiert hatte, nicht sichtbar verändert7.

Der erste Satz des Bonner Abkommens illustriert die Schwierigkeit,
auf die ich hinweise, in unfreiwilliger Weise. Er lautet: Jede

Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit der
andern und erhält die eigene aufrecht (Each communion recognizes the

catholicity and independence of the other and maintains its own). Die

positive Bedeutung des Satzes ist offensichtlich. Jede der beiden
Kirchen gibt der Überzeugung Ausdruck, dass die andere in vollem
Umfang «katholisch» sei; die beiden Kirchen erklären «unter Anerkennung

der Katholizität und der korporativ-jurisdiktionellen Selbständigkeit

der andern die durchgehende communio in sacris»8. Der Satz

macht aber auch den verborgenen Widerspruch offenbar, «...und er-

7 Eine Analyse des gegenwärtigen Standes der «Leuenberger
Kirchengemeinschaft» findet sich in: André Birmelé (Ed.), Konkordie und
Kirchengemeinschaft reformatorischer Kirchen im Europa der Gegenwart, Frankfurt
1982.

8 Urs Küry, Die altkatholische Kirche, in: Die Kirchen der Welt, Bd.3,
Stuttgart 19782, S. 111 ; vgl. auch Christian Oeyen, Die Katholizität der Kirche
und das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen, in: Hundert
Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern, Beiheft zur
Internationalen Kirchlichen Zeitschrift 1974, 4, S. 128-144.

249



hält die eigene Katholizität aufrecht». Wie können zwei Kirchen
«katholisch» sein, die «ihre eigene Katholizität» aufrechterhalten? Ist es

nicht überhaupt ein Widersinn, von der «eigenen Katholizität» zu
sprechen? Wenn die beiden Kirchen in Übereinstimmung mit ihrem
Verständnis der Kirche hätten handeln wollen, hätte dann das Ende
jenes ersten Satzes nicht eher lauten müssen: «...und bezeugt mit der
andern, was ihr von Christus gegeben worden ist»?

5. Eine bekennende Gemeinschaft?

Die Frage stellt sich also, ob das Bonner Abkommen wirklich als Modell

der «Einheit, die wir suchen» gelten kann? Kann der Schritt der
Väter von Bonn auch in den heutigen Bemühungen um die Einheit der
Kirche noch als Vorbild betrachtet werden? Manche würden, wie Sie

wissen, diese Fragen ohne Zögern bejahen. Das Konzept der «Einheit
in versöhnter Vielfalt», das heute da und dort propagiert wird, ist für
viele nichts anderes als die Wiederaufnahme des Modells, das für die
Verfasser der Bonner Vereinbarung bestimmend war. Ist aber dieses

Konzept wirklich eine ausreichende Antwort? Kann die Vision der
Alten Kirche durch diese Art von Einheit in überzeugender Weise zum
Ausdruck gebracht werden? Ich denke, dass das Verständnis der Kirche,

das Anglikaner und Altkatholiken vertreten, weitergehende
Schritte verlangt. Ich möchte dies zum Schluss durch zwei Überlegungen

verdeutlichen.
a) Die Kirche der ersten Jahrhunderte war eine bekennende

Gemeinschaft. Ich denke darum, dass die «Einheit, die wir suchen» nicht
weniger sein kann als eine bekennende Gemeinschaft. Als das Bonner
Abkommen ausgearbeitet wurde, einigten sich die Vertreter der beiden
Kirchen darauf, keine Erklärung, ja keinen Satz in den Text aufzunehmen,

der als neues Bekenntnis hätte interpretiert werden können9. In
einem ersten Entwurf hatten einige Sätze gestanden, die die wesentlichen

Aussagen des christlichen Glaubens in Erinnerung riefen. Sie

wurden im Laufe der Verhandlungen fallengelassen10. Das Abkommen

sollte nicht ausdrücklich auf den Inhalt des Glaubens eingehen,
sondern einfach die Tatsache feststellen, dass der Glaube der beiden
Kirchen katholisch sei. Diese Zurückhaltung ist auf verschiedene

9 Urs Küry, a.a.O., S. 110.
10 Internationale Kirchliche Zeitschrift 21 (1931), S. 146-161, besonders

S. 159-160.

250



Weise begründet worden. Einige, wie z.B. der Bischof von Gloucester,
machten eine Unterscheidung zwischen dem Glauben der Kirche und
dem durch die Bekenntnisse artikulierten Glauben. Sie waren der
Meinung, dass es für die Einheit der Kirche ausreiche, den Glauben der
Kirche, der hinter den altkirchlichen Bekenntnissen stehe, anzunehmen.

Auf der gemeinsamen Annahme der Formulierungen selbst, vor
allem von weiteren präzisierenden Formulierungen, zu bestehen,
würde zu nichts als unnötigen Komplikationen führen11. Andere
vertraten die Ansicht, dass einzig die wiedervereinigte Kirche der
Zukunft sich der Aufgabe einer neuen Artikulierung des einen apostolischen

Glaubens zuwenden könne. Jedes Bekenntnis, das eine oder
mehrere einzelne Kirchen heute formulieren, wäre nur ein neues
Hindernis auf dem Weg zur Einheit; die Bekenntnisse des 16.Jahrhun¬
derts seien ein deutlicher Beweis dafür, dass neue Formulierungen ein
schwer zu bewältigendes Erbe schaffen. Das Gewicht dieser
Argumente darf nicht unterschätzt werden. Bedeutet aber diese gewiss
«weise» Beschränkung nicht auch zugleich, dass die beiden
Kirchengemeinschaften nicht in der Lage sind, das Evangelium in der heutigen

Welt in verbindlicher Gemeinsamkeit zu bezeugen? Hindert sie sie

nicht daran, zu einer «bekennenden Gemeinschaft» zu werden?
Keine Kirche kann aber in der heutigen Welt leben, ohne neu nach

der Bedeutung des apostolischen Glaubens zu fragen. Auch die
anglikanische und die altkatholische Kirche haben dieser Aufgabe nicht
ausweichen können. Sie haben beide ihr Verständnis der biblischen
Botschaft in den letzten Jahrzehnten weiterentwickelt. Sie haben es

aber getrennt getan. Sogar Fragen von weitreichender Bedeutung, ich
denke z. B. an die Debatte über die filioque-Klausel in der altkatholischen

Kirche, wurden nicht gemeinsam behandelt. Einzig Fragen, die
das Amt in der Kirche betrafen, haben von Zeit zu Zeit Besorgnis in
der altkatholischen Kirche ausgelöst, z. B. die Implikationen der
anglikanisch-methodistischen Gespräche, die Union in Südindien und die

Entscheidung der anglikanischen Kirchen von Nordamerika, Frauen

zu ordinieren. Die Reaktionen, die dann laut wurden, können aber

nicht als Beweis der Gemeinschaft gedeutet werden. Sie zeigen eher,

dass die theologische und kirchliche Entwicklung in den beiden
Kirchen durch die fünf Jahrzehnte hindurch getrennt verlaufen ist. Die

Zurückhaltung in Fragen des Glaubens mag zum Teil im Ethos der

11 Arthur C. Headlam vertrat diese Ansicht auf der Ersten Weltkonferenz für
Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne; vgl. H.Sasse (Ed.), Die
Weltkonferenz für Glauben und KirchenVerfassung, Berlin 1929, S. 263-264.

251



beiden Kirchen begründet sein. Aber bedeutet sie nicht zugleich, dass

das Bonner Abkommen zum mindesten in dieser Hinsicht hinter der
Vision der Alten Kirche zurückbleibt? Weder der Text des Abkommens

noch die Absicht, die hinter dem Text steht, legen den Grund für
eine bekennende Gemeinschaft. Ich denke, dass die Bekennende
Kirche, die wenige Jahre später im nazistischen Deutschland entstand, in
dieser Hinsicht die apostolische Tradition der ersten Jahrhunderte auf
nachdrücklichere und für die ökumenische Bewegung relevantere
Weise in Erinnerung rief.

b) Eine zweite Überlegung muss hinzugefügt werden. Die Kirche
der ersten Jahrhunderte war eine strukturierte Gemeinschaft. Sie war
in der Lage, nötigenfalls gemeinsame Entscheidungen zu fällen. Sie

war eine konziliare Gemeinschaft. Sie hätte nicht eine bekennende
Gemeinschaft sein können, ohne zur selben Zeit eine konziliare
Gemeinschaft zu sein. Repräsentative Äusserungen über Fragen des

Glaubens sind nur möglich, wenn die örtlichen Kirchen durch ein
wirksames System der Kommunikation miteinander verbunden sind.
Dasselbe gilt für die Erfüllung des missionarischen Auftrags. Gewiss,
Christus ist gegenwärtig in jeder einzelnen Kirche; er sendet sie in die
Welt. Er sendet aber die örtlichen Kirchen auch als eine Gemeinschaft.

Das gemeinsame Zeugnis und der gemeinsame Dienst sind in
unserer Zeit sogar noch wichtiger geworden. Wenn die Kirchen Christus

gemeinsam bezeugen wollen, müssen sie in der Lage sein, aufeinander

zu hören und gemeinsame Entscheidungen zu fällen. Das Bonner

Abkommen sieht aber kein System der Kommunikation zwischen
den anglikanischen und altkatholischen Kirchen vor (sowenig übrigens

wie die Leuenberger Konkordie für die lutherischen und
reformierten Kirchen Europas). Es legt das Gewicht auf die geistliche
Gemeinschaft zwischen den Kirchen und schreckt vor organisatorischen
Konsequenzen zurück. Ist es aber möglich, die Vision der Kirche, die
in den ersten Jahrhunderten galt, ohne ein der heutigen Zeit angepass-
tes System der Kommunikation in der ökumenischen Bewegung wirksam

zu vertreten und zur Geltung zu bringen12?
Dies sind die beiden Fragen, die ich auf dem Herzen habe. Sie lassen

sich im Grunde auf eine einzige Frage zurückführen. Das Bonner

12 Dieselbe Feststellung ist vom Anglican Consultative Council auf seiner
letzten Sitzung in Newcastle upon Tyne (1981) gemacht worden. «Volle
Gemeinschaft (full communion), wurde dort gesagt, impliziert die sichtbare
Kommunikation (visible sharing) im gemeinsamen Leben des Leibes Christi.»
ACC-5, London 1981, S.46.

252



Abkommen erklärt Abendmahlsgemeinschaft, schliesst aber sowohl
die Möglichkeit eines neuen zeitgemässen Bekenntnisses als auch
organisatorische Konsequenzen aus. Wird durch diese Einschränkung
die Eucharistie nicht von dem Ganzen des kirchlichen Lebens isoliert?
Die in Bonn eingegangene Verbindung beruht auf der Eucharistie.
Verlangt aber die gemeinsam gefeierte Eucharistie nicht unwiderstehlich

sowohl die gemeinsame Verkündigung als auch eine gemeinsame
Struktur, die der Verkündigung dient?

Die Frage mag kritisch tönen. Sie ist in der Tat kritisch. Lassen Sie

mich aber hinzufügen, dass die Kritik auf einer Überzeugung und
einer Hoffnung beruht. Auf der Überzeugung, dass die Vision der
Kirche, auf die das Bonner Abkommen sich beruft, die heute noch
getrennten Kirchen zu sammeln vermag, wenn sie nur den Bedingungen
der heutigen Zeit angepasst wird. Auf der Hoffnung, dass die anglikanische

und die altkatholische Kirche dieses Verständnis der Kirche
zum Nutzen aller Kirchen in den kommenden fünfzig Jahren noch
wirksamer vertreten und bezeugen werden. Ich denke, dass dieses

Zeugnis ihre besondere Berufung in der ökumenischen Bewegung ist.

Darf ich annehmen, dass ich mit dieser Überzeugung und dieser

Hoffnung trotz der geäusserten Kritik den Status des Freundes, den

Sie so freundlich zu Ihrem Fest eingeladen haben, nicht gänzlich
verloren habe?

Bern Lukas Vischer

253


	Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der ökumenischen Bewegung

