Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 4

Artikel: Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der 6kumenischen
Bewegung

Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der
Okumenischen Bewegung

Vortrag, gehalten an der Gedenkfeier am 6. November 1981 in Utrecht

Lassen Sie mich vor allem anderen meiner Dankbarkeit dafiir Aus-
druck geben, dass Sie mich eingeladen haben, an der Feier des heuti-
gen Abends teilzunehmen. Ich betrachte es als Ehre und Vorrecht, vor
Thnen iiber jenes Abkommen sprechen zu diirfen, das vor fiinfzig Jah-
ren die eucharistische Gemeinschaft zwischen der anglikanischen und
der altkatholischen Kirche ermdglichte. Ich muss allerdings gestehen,
dass ich mich zugleich ein wenig unsicher und verlegen fiihle. Wie
komme ich, ein Vertreter der reformierten Tradition, dazu, an diesem
feierlichen und festlichen Anlass das Wort zu ergreifen? Das Bonner
Abkommen ist eine Angelegenheit, die Anglikaner und Altkatholiken
betrifft. Als Reformierter bin ich nicht Teil dieser hochzeitlichen Ver-
bindung. Ich nehme aber an, dass die Einladung, die mir zuteil gewor-
den ist, auf der Einsicht beruht, dass die 6kumenische Bewegung eine
unteilbare Grosse ist. Alles hdngt mit allem zusammen. Ein Schritt zu
grosserer Einheit, zu dem sich zwei Kirchen entschliessen, hat unver-
meidlich Folgen und Konsequenzen auch fiir andere Kirchen. Und
das Umgekehrte gilt nicht weniger: die Meinung anderer Kirchen
muss in jeder bilateralen Anstrengung mitbedacht werden. Denn alle
einzelnen Bemiihungen um die Einheit miissen ja schliesslich konver-
gieren. Die Wichtigkeit dieses Zusammenspiels der Krifte in der 6ku-
menischen Bewegung wird heute leider nicht immer geniigend gese-
hen. Vieles wird unternommen und gefeiert, ohne an das Ganze der
Bewegung zu denken. Ich weiss es darum doppelt zu schitzen, dass
Sie mich zu Ihrem Feste eingeladen haben — um ein biblisches Bild zu
gebrauchen: als Freund des Briutigams und der Braut, der sich an der
Hochzeit mitfreuen darf. Sie mochten sogar, dass ich als Reformierter
Thnen etwas iiber die Verbindung sage, die Sie vor fiinfzig Jahren ein-
gegangen sind.

Sie mogen bei der Einladung noch an etwas anderes gedacht haben.
Ich habe wihrend der letzten beiden Jahrzehnte fiir die Bewegung fir
Glauben und Kirchenverfassung gearbeitet. Es spricht viel dafir, das
Bonner Abkommen unter dem Gesichtspunkt der Bewegung fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung zu betrachten. Denn es kann kein Zweifel
sein, dass die Vereinbarung im Kontext der Bewegung fiir Glauben
und Kirchenverfassung entstanden ist. Die Theologen, die durch ihre

237



Arbeit den Beschluss von 1931 vorbereiteten, waren zugleich aktiv an
der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung beteiligt. Lassen
Sie mich nur zwei besonders wichtige Namen nennen. Bischof Dr.
Adolf Kiiry von der altkatholischen Kirche (1870-1956) gehort zu den
Kirchenméinnern, die von allem Anfang die Bewegung unterstiitzten.
Er nahm an der Konferenz in Lausanne 1927 teil und blieb «Faith and
Order» zeitlebens verbunden. Arthur C. Headlam (1862-1947), der an-
glikanische Bischof von Gloucester, gehorte zu den markanten Figu-
ren der Ersten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in
Lausanne (1927). Er sollte, wie wir noch sehen werden, in den dreissi-
ger Jahren in merkwiirdiger Verschlossenheit gegeniiber den Zeichen
der Zeit die Griindung des Okumenischen Rates der Kirchen bekdmp-
fen. Seine Bedeutung fiir die Bewegung fiir Glauben und Kirchenver-
fassung und sein Einfluss in den Debatten der zwanziger Jahre sind
aber unbestritten.

Die Viter des Bonner Abkommens waren umgekehrt der Uberzeu-
gung, durch diesen konkreten gemeinsamen Schritt die Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung zu fordern. Die Weltkonferenz in
Lausanne war ein grosses Ereignis gewesen. Sie hatte aber manche in-
sofern enttiuscht, dass sie keine konkreten Ergebnisse auf dem Weg
zur sichtbaren Einheit der Kirche gebracht hatte. Delegierte verschie-
dener konfessioneller Traditionen und aus verschiedenen Ldandern wa-
ren zusammengekommen. Begegnungen hatten stattgefunden. Positio-
nen waren gekldrt worden. Eine neue Atmosphire war entstanden. In
den Jahren nach der Konferenz war immer wieder die Rede von dem
«Geist von Lausanne», der durch die Kirchen wehen miisse. Die Tren-
nung zwischen den Kirchen blieb aber in Tat und Wahrheit unverin-
dert. Das Bonner Abkommen war darum so etwas wie ein erster
Durchbruch. Zwei Kirchen oder genauer zwei konfessionelle Traditio-
nen konnten sich auf einen konkreten gemeinsamen Schritt einigen.
Die anglikanische und die altkatholische Kirche hatten bereits wih-
rend vieler Jahre in engem Kontakt gestanden. Gespriache waren auf
Gespriache gefolgt. Die Hindernisse waren aber bisher zu stark gewe-
sen. Jetzt endlich konnte der entscheidende Schritt getan werden. Es
ist darum nicht verwunderlich, dass die Debatten, die der Annahme
des Abkommens durch die zustdndigen Instanzen vorausgingen, auf
beiden Seiten von einem Gefiihl der Dankbarkeit und Freude erfillt
waren. Endlich, zum erstenmal in der Geschichte der Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung, war eine «historische Trennung» ge-
heilt worden. Endlich, zum erstenmal, war ein Abkommen unterzeich-

238



net worden. Als der Text in der Konvokation von Canterbury disku-
tiert wurde, unterstrich Erzbischof Lang diesen Aspekt mit besonde-
rem Nachdruck. Es sei seines Wissens das erste Mal, dass die Kirche
von England formell und durch eine Resolution in Gemeinschaftsbe-
ziehungen zu einer andern Kirche trete!.

Die Erwartungen gingen weit. War dieser gemeinsame Beschluss
vielleicht der Anfang einer neuen Ara in der kumenischen Bewe-
gung? Ein erstes bilaterales Abkommen, dem weitere folgen sollten?
War es gelungen, einen Impuls dafiir zu geben, dass die Hoffnungen,
von denen die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung getra-
gen waren, in Erfiillung gingen?

Wenn wir uns diese Erwartungen vor Augen stellen, dringt es sich
in der Tat auf, das Bonner Abkommen im Lichte der 6kumenischen
Bewegung, insbesondere der Bewegung fiir Glauben und Kirchenver-
fassung, zu betrachten. Inwieweit hat die Vereinbarung die damaligen
Hoffnungen erfiillt? Wie hat sie den Test des «Alterns» iiberstanden?
Wie sieht jene Bonner Hochzeit nach fiinf Jahrzehnten gemeinsamer
ehelicher Erfahrungen am Tage der goldenen Hochzeit aus?

Ein Freund auf dem Fest! Ich hoffe, dass Sie mir auch ein Stiick
weit gestatten werden, als Narr auf Threm Feste aufzutreten und in al-
ler Offenheit einige Fragen aufzuwerfen, die mir beim Studium der
Geschichte dieses Abkommens gekommen sind. Vieles war mir dabei
neu. Die Uberlegungen und Absichten, die hinter der Vereinbarung
stehen, haben mich in mancher Hinsicht fasziniert. Sie werden aber
nicht erstaunt sein, wenn ich Thnen sage, dass ich auch Fragen habe
im Blick auf das Konzept der Einheit, das dem Abkommen zugrunde
liegt. Lassen Sie mich Thnen denn in diesem Geiste heute abend fiinf
Erwédgungen vorlegen.

1. Ein neues Modell der Einheit?

Was ist durch die Bonner Vereinbarung erreicht worden? Zwei bisher
voneinander getrennte konfessionelle Traditionen haben erklirt, dass
zwischen ihnen Gemeinschaft (communio) bestehe. Zwei Kirchen mit
einer sehr verschiedenen Geschichte, aber mit einem nahe verwandten
Verstindnis des Wesens und der Gestalt der Kirche. Beide Traditio-
nen legen grosses Gewicht auf die Tradition der ersten Jahrhunderte.
Beide sind sich darin einig, dass der Glaube, das Leben und die struk-

! Internationale Kirchliche Zeitschrift 22 (1932), 1, S.31.

230



turelle Ordnung der Kirche in den ersten Jahrhunderten auch fiir die
Kirche heute grundlegend und wegweisend seien. Ich unterstreiche
die beiden Worte Glaube und Leben. Denn reformierte Beobachter
sind gelegentlich der irrtiimlichen Meinung, dass das Interesse der
Anglikaner und Altkatholiken vornehmlich oder sogar ausschliesslich
um die bischofliche Struktur der Alten Kirche kreise. Die Betonung
liegt aber in Wirklichkeit in erster Linie auf der Kirche als eucharisti-
scher Gemeinschaft. Jesus Christus ist da gegenwirtig, wo die Eucha-
ristie von der Gemeinde gefeiert wird. Das bischéfliche Amt wird als
Dienst innerhalb dieser eucharistischen Gemeinschaft verstanden. Es
dient dazu, jede einzelne oOrtliche Kirche in ihrem Leben und Zeugnis
zusammenzuhalten und zugleich das gemeinsame Leben und Zeugnis
aller ortlichen Kirchen in einer umfassenden konziliaren Gemein-
schaft zu ermoglichen.

Anglikaner und Altkatholiken sind auf verschiedenen geschichtli-
chen Wegen zu diesem Verstdndnis der Kirche gefiihrt worden. Die
Kirche als Gemeinschaft von ortlichen Kirchen! Beide haben diese
Sicht gegeniiber den tiberméssigen Anspriichen des romischen Stuhles
entwickelt. Sie haben es aber zu verschiedenen Zeiten und unter ver-
schiedenen Umstdnden getan. Sie sind darum auch durch ein verschie-
denes geistliches Ethos gekennzeichnet. Manches wire dazu zu sagen.
Der heutige Abend ist aber nicht der Augenblick, im einzelnen darauf
einzugehen. Fiir unser Thema genligt es, die Tatsache in Erinnerung
zu rufen, dass die beiden Kirchen trotz der Verschiedenheit ihres Ur-
sprungs und ihrer Geschichte zu demselben Verstdndnis der Kirche
gefithrt worden sind. Sie haben beide die Bedeutung des Verstdndnis-
ses der Kirche in den ersten Jahrhunderten wiederentdeckt. Dieses
Verstdndnis ist denn auch die Grundlage des Abkommens. Es verbin-
det sie in der 6kumenischen Bewegung zu einem spezifischen gemein-
samen Zeugnis. Sie verwerfen auf der einen Seite das romisch-katholi-
sche Verstdndnis der Kirche, insbesondere in der Gestalt, die es durch
das Erste Vatikanische Konzil gewonnen hat. Sie konnen aber auf der
andern Seite auch die lutherische und reformierte Sicht der Kirche
nicht teilen; sie haben insbesondere Vorbehalte gegeniiber der Art und
Weise, wie hier das Verhiltnis zwischen der Autoritidt des Wortes Got-
tes, wie es in der Heiligen Schrift bezeugt wird, und der Autoritat der
Tradition der ersten Jahrhunderte bestimmt wird. Das Bonner Ab-
kommen gibt einer Position gemeinsamen Ausdruck, die sich gegen-
iiber den andern Kirchen als Aufforderung und als Kritik versteht. Als
Aufforderung an alle Kirchen, zur Tradition der ersten Jahrhunderte

240



zuriickzukehren. Als Kritik aller Kirchen, die diese Tradition auf diese
oder jene Weise verdunkelt haben, entweder indem sie die Rolle der
Hierarchie, insbesondere die Autoritidt des Papstes, iiberbetonen oder
indem sie die Verbindlichkeit des Glaubens, Lebens und der Ordnung
der Alten Kirche nicht geniigend respektieren.

Welcher Art ist nun aber die Beziehung, die durch das Bonner Ab-
kommen zwischen den beiden Traditionen hergestellt wurde? Wenn
ich den Text richtig verstehe, sollte eine Einheit verwirklicht werden,
die einerseits enger war als eine blosse Foderation zur Erfiillung be-
stimmter gemeinsamer Ziele, aber andererseits die Besonderheiten
und die Unabhingigkeit der beiden Traditionen auch nicht aufhob; es
wurde nicht organische Union im Sinne voélliger Vereinigung ange-
strebt. Die beiden Kirchen anerkennen einander gegenseitig als Kir-
chen Jesu Christi. Sie anerkennen, dass beide die apostolische Tradi-
tion bewahrt haben und die Lehre und das Leben der einen katholi-
schen Kirche reprasentieren. Sie erkldren, dass sie sich von nun an in
eucharistischer Gemeinschaft befinden, und diese Erkldrung impli-
ziert, dass sie die Amter der andern Kirche anerkennen. Mit Nach-
druck weisen hingegen die Autoren des Abkommens den Gedanken
zuriick, dass die beiden Kirchen ein neues gemeinsames Bekenntnis
oder doch eine gemeinsame Erkldrung {iber bestimmte Fragen der
Lehre formulieren sollten. Das Abkommen enthélt auch keinerlei Hin-
weise darauf, dass (und noch weniger wie) die beiden Kirchen in Zu-
kunft gemeinsam Zeugnis ablegen sollen. Es werden keine organisato-
rischen Konsequenzen in Aussicht genommen. Die Beziehung, die
durch das Abkommen entstanden ist, wird als «Interkommunion» be-
schrieben. Da der Begriff aber in mehr als einer Hinsicht problema-
tisch ist, ist er spiter mit Recht durch den Begriff «Volle Gemein-
schaft (full communion)» ersetzt worden. Die Beziehung kann viel-
leicht am zutreffendsten als volle gegenseitige Anerkennung beschrie-
ben werden. Obwohl die beiden Kirchen im sakramentalen Leben eins
werden, erhilt doch jede ihre eigene Unabhingigkeit aufrecht und re-
spektiert die Integritit der andern Tradition. Die von Christus gefor-
derte Einheit verlangt in den Augen der Autoren des Abkommens
nicht, dass die Verschiedenheiten geschichtlicher Prigung, Spirituali-
tit und Ethos verblassen und eine neue gemeinsame Geschichte, Spiri-
tualitit und Ethos an ihre Stelle treten. Im Gegenteil, die gegenseitige
Anerkennung, wie sie im Abkommen vorgesehen wird, tragt dazu bei,
den Reichtum und die Vielfalt der einen katholischen Tradition noch
besser zur Geltung zu bringen.

241



Als der Text in den Konvokationen von Canterbury und York dis-
kutiert wurde, herrschte nicht vollstindige Ubereinstimmung iiber das
Wesen der Einheit, die durch die Vereinbarung entstehen sollte. Meh-
rere Redner vertraten die Meinung, dass die neue Gemeinschaft weni-
ger sei als die sichtbare Einheit, die durch die 6kumenische Bewegung
entstehen solle. Andere, z. B. der Bischof von Lincoln, waren der An-
sicht, dass «Interkommunion» als sichtbarer Ausdruck der Einheit
ausreiche und eine weitergehende Gestalt der Einheit nicht wiin-
schenswert sei?. Wenn aber die Meinungen iiber das letzte Ziel der
dkumenischen Bewegung auch auseinandergingen, war doch die ge-
meinsame Uberzeugung in den beiden Konvokationen und auch in
der altkatholischen Kirche, dass das Bonner Abkommen ein neues
Modell der Einheit darstelle und vielleicht zu weiteren Schritten in der
okumenischen Bewegung fithren werde?’. Einige gaben ihrer Erwar-
tung Ausdruck, dass die Annédherung der beiden Kirchen einen neuen
Impuls fiir die Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen des Ostens
bringen werde. Manche meinten, dass der Zusammenschluss eine ge-
wisse Ausstrahlung in der romisch-katholischen Kirche haben kénnte.
G.F.Graham-Brown, ein fiihrender Evangelikaler, der an den Ver-
handlungen teilgenommen und dort die evangelikalen Bedenken zur
Sprache gebracht hatte, sprach in der Konvokation von Canterbury
von der Hoffnung, dass dieser erste 0kumenische Schritt die Kirche
von England zu einer neuen Haltung in der Frage der Interkommu-
nion mit den Freikirchen fithren werde*.

2. Die Auswirkungen des Abkommens

Wie steht es nun aber mit den Folgen des Abkommens? Hat das Ver-
stindnis der Kirche, das der Vereinbarung zugrunde liegt, der 6kume-
nischen Bewegung in der Tat einen neuen Anstoss gegeben? Ist das
neue Modell der Einheit von andern Kirchen aufgenommen worden?
Ich habe Gelegenheit gehabt, einige der Reden, die im Zusammen-
hang mit dem Jubildum in den letzten Monaten bereits gehalten wor-
den sind, zu horen oder zu lesen. Ich habe dabei mit Uberraschung
festgestellt, wie zuriickhaltend und bescheiden die Sprache auf beiden

2 A.2.0., S.31.
3 A.a.0., S.30,
+A.2.0., S.33.

242



Seiten ist. Der allgemeine Eindruck scheint zu sein, dass das Bonner
Abkommen aufs Ganze gesehen ein isoliertes Ereignis geblieben ist.
Die dkumenische Bewegung wurde in den folgenden Jahren aus an-
dern Quellen gespiesen und ging in anderer Richtung. Das Verstind-
nis der Kirche als einer Gemeinschaft von ortlichen Kirchen hat zwar
im verborgenen weitergewirkt und einen gewissen Einfluss auf das
Denken und die Praxis in der 6kumenischen Bewegung ausgeiibt. Die
Verbindung zwischen Anglikanern und Altkatholiken als solche hat
aber keine unmittelbaren Folgen gezeitigt.

Warum? Viele Griinde kénnten angefiihrt werden. Lassen Sie mich
zwel Faktoren besonders hervorheben.

a) Der erste hat mit der Dynamik der 6kumenischen Bewegung zu
tun. Warum ist es in unserem Jahrhundert zur 6kumenischen Bewe-
gung gekommen? Ich denke, dass der hauptsidchliche Grund in der
Verdnderung der dusseren Bedingungen zu suchen ist. Die Kirchen
waren angesichts der neuartigen Herausforderungen der Zeit gendtigt,
ihrem Zeugnis neuen Ausdruck zu geben und ihr Leben neu zu gestal-
ten. Sie konnten sich den neuen Aufgaben, die ihnen gestellt waren,
nicht entziehen. Sie sahen sich insbesondere neuen Aufgaben auf in-
ternationaler Ebene gegeniiber. Sie mussten anfangen, gemeinsam im
Horizont der Menschheit zu handeln. Die bedrdngende Frage lautete:
wie kdnnen die Kirchen ein Zeichen des Heils, der Gerechtigkeit und
der Vers6hnung werden in einer Welt, die einerseits durch die moder-
nen Mittel der Kommunikation zu einer iiberschaubaren Grosse ge-
worden war, andererseits aber gerade deswegen von immer universale-
ren Konflikten zerrissen wurde? Die Kirchen haben in den letzten
Jahrzehnten vor allem auf diese Frage Antwort geben miissen. Die
okumenische Bewegung musste sich darum dem gemeinsamen Zeug-
nis und dem gemeinsamen Dienst zuwenden. Sie musste eine Gemein-
schaft unter den Kirchen schaffen, die in der Lage war, diese Aufgabe
in Angriff zu nehmen. Welche Bedeutung kommt dem Bonner Ab-
kommen in dieser Hinsicht zu? Was hat es beigetragen zu einem ge-
meinsamen Zeugnis der Kirchen iiber die Grenzen hinweg, die das
friedliche Zusammenleben der Menschen verhindern?

Es ist bemerkenswert, dass das Bonner Abkommen von der Erwar-
tung begleitet war, einen wichtigen Beitrag zur Erweiterung des Hori-
zontes in beiden Kirchen zu leisten. Die Altkatholiken hatten die
Hoffnung, dass sie durch die Verbindung mit der weltweiten Anglika-
nischen Gemeinschaft aus ihrer Minoritétssituation befreit wiirden.
Die Anglikaner hegten iiberraschenderweise dhnliche Hoffnungen.

243



Der offizielle Bericht der Lambeth-Konferenz, in dem das Projekt ei-
nes Abkommens mit den altkatholischen Kirchen vorgestellt wurde,
erwihnt unter den in Aussicht stehenden Vorteilen ausdriicklich ein
erweitertes Bewusstsein der Universalitdt der Kirche. Die anglikani-
sche Kirche werde mit einer Kirche in Gemeinschaft treten, die in vie-
len Lindern des europdischen Kontinents verwurzelt sei’. Niemand
wird bestreiten, dass der Armelkanal ein erhebliches Hindernis auf
dem Wege zu einer wirklich universalen Gemeinschaft der Kirchen
darstellt. Ist aber durch die anglikanisch-altkatholische Gemeinschaft
in den letzten fiinf Jahrzehnten Entscheidendes getan worden, um die
Gegensitze aufzuarbeiten, die durch die Distanz von Dover nach Ca-
lais oder Ostende symbolisiert werden? Und sollten sich die Kirchen
in der 6kumenischen Bewegung nicht noch viel erheblicheren Gegen-
sdtzen gegeniibersehen?

Das primére Interesse der dkumenischen Bewegung richtete sich
aus diesem Grund nicht auf Abkommen, durch die die Kirchen einan-
der ndher gebracht wurden. Die Aufgabe wurde vielmehr in erster Li-
nie im Aufbau einer Gemeinschaft gesehen, die zu gemeinsamem Zeug-
nis und Dienst fahig war. Die Person von Bischof Arthur C. Headlam
ist in gewissem Sinne ein Symbol fiir diese Spannung. Er war mass-
geblich an der Ausarbeitung des Bonner Abkommens beteiligt. Er wi-
dersetzte sich aber in den folgenden Jahren mit aller Energie der Ver-
einigung der beiden Bewegungen fiir Glauben und Kirchenverfassung
und fiir Praktisches Christentum. Er unterlag in dieser Auseinander-
setzung, und ich denke, er unterlag zu Recht. Er hatte offensichtlich
eine zu enge Vorstellung von der Einheit, die es in der 6kumenischen
Bewegung zu verwirklichen galt®.

b) Der zweite Faktor, den ich erwdhnen mochte, sind die vielfalti-
gen bilateralen Dialoge, die vor allem seit der 6kumenischen Offnung
der romisch-katholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil in
Gang gekommen sind. Die Bonner Vereinbarung war der erste bilate-
rale Schritt in der 6kumenischen Bewegung. Das Abkommen sollte
auf lange Zeit hinaus keine Nachahmung finden. Die Aufmerksamkeit
galt in den kommenden Jahren nicht so sehr der Verstindigung zwi-
schen den konfessionellen Traditionen, sondern eher der organischen
Union von Kirchen verschiedener Tradition in einer bestimmten Re-

5 Internationale Kirchliche Zeitschrift 21 (1931), 3, S.134.
® Vgl. W.A.Visser t'Hooft, Die Welt war meine Gemeinde, 1972, S.103-105.

244



gion, z. B. in Siidindien. Bilaterale Dialoge gewannen erst in den sech-
ziger und siebziger Jahren wieder neue Bedeutung. Jetzt aber stand die
romisch-katholische Kirche mit ihrer Konzeption der 6kumenischen
Bewegung im Mittelpunkt des Interesses.

Die bilateralen Gespriche der letzten Jahre sind thematisch fast
ausnahmslos durch die Begegnung und Auseinandersetzung mit der
romisch-katholischen Kirche bestimmt. Die Kirchen erhielten durch
das Zweite Vatikanische Konzil nicht nur die Mdglichkeit, mit der r6-
misch-katholischen Kirche in eine dialogische Beziehung zu treten,
sondern sie wurden durch den intensiven Vorgang innerer Erneuerung
in der romisch-katholischen Kirche dazu herausgefordert, ja genétigt,
sich selbst neu zu verstehen. Was konnte das Bonner Abkommen in
diesen neuen Dialogen noch bedeuten? Ein mdégliches Modell der
Einheit? Vielleicht. Faktisch wurde aber nur wenig Notiz davon ge-
nommen. Es schien zur «Vorgeschichte» der kumenischen Bewegung
zu gehoren. Das Verstdndnis der Kirche, das den beiden Kirchen ge-
meinsam ist, war nicht in der Lage, die gemeinsame Grundlage fiir die
6kumenische Bewegung zu bieten. Anglikaner und Altkatholiken ha-
ben denn auch, ohne lange zu z6gern, getrennte Dialoge mit der ro-
misch-katholischen Kirche aufgenommen.

3. Die bleibende Bedeutung des Abkommens

Was ist von diesem Mangel an unmittelbarer Auswirkung zu halten?
Muss daraus geschlossen werden, dass der Vereinbarung in der Tat
nur begrenzte Bedeutung zukommt? Diese Folgerung dringt sich mei-
nes Erachtens nicht zwingend auf. Die Auswirkung, die das Abkom-
men bisher gehabt hat, ist nicht das einzige Kriterium, um seine Be-
deutung fiir die Zukunft zu bestimmen. Ich mochte heute abend die
These aufstellen, dass das Verstindnis der Kirche, das dem Abkom-
men zugrunde liegt, am ehesten weiteren Fortschritt in der 6kumeni-
schen Bewegung gewdhrleisten kann.

Wenn die Kirchen, die sich aktiv an der dkumenischen Bewegung
beteiligen, wirklich zu sichtbarer Einheit zusammenwachsen sollen,
sind sie beinahe genétigt, sich diesem Verstdndnis der Kirche zuzu-
wenden. Die Einheit kann einzig dadurch erreicht werden, dass die Vi-
sion der Kirche, von der die Christen der ersten Jahrhunderte getragen
waren, heute in erneuerter Gestalt wieder lebendig wird. Ich habe da-
von gesprochen, dass das Bonner Abkommen moglicherweise im ver-

245



borgenen auf das Denken und die Praxis der 6kumenischen Bewe-
gung Einfluss gehabt habe. Ich mochte diese Aussage nun prézisieren.
Ich hitte eher von einer Analogie der Erfahrung sprechen sollen. So
wie die anglikanische und die altkatholische Kirche auf verschiedenen
geschichtlichen Wegen zur Wiederentdeckung des altkirchlichen Ver-
stindnisses der Kirche als einer Gemeinschaft von ortlichen Kirchen
gefiithrt worden sind, werden die Kirchen in der 6kumenischen Bewe-
gung heute durch die gegenseitige Begegnung und den Dialog fast un-
ausweichlich auf die Bedeutung der Ekklesiologie der ersten Jahrhun-
derte gestossen. Die Erfahrung ist nicht einfach dieselbe, sie ist ana-
log. Es handelt sich nicht um einen Einfluss, der in direkter geschicht-
licher Wirkung von Anglikanern und Altkatholiken ausgegangen
wire. Es handelt sich eher um den Durchbruch derselben Einsicht.
Sobald die Frage der sichtbaren Einheit der Kirche in der dkumeni-
schen Bewegung ernsthaft aufgeworfen wird, bieten sich unwillkiirlich
das Denken der Viter und die Praxis der ersten Jahrhunderte als ge-
meinsamer Ausgangspunkt an; und sobald diese Tradition in gemein-
samer Uberlegung und Anstrengung ernstgenommen wird, ergeben
sich neue Perspektiven und Wege. Diese Tatsache ldsst sich durch
manche Beispiele belegen. Ich denke vor allem daran, welche unge-
heure Rolle das «resourcement patristique» in der Erneuerung, insbe-
sondere der liturgischen Erneuerung der romisch-katholischen Kirche
wihrend des Zweiten Vatikanischen Konzils, gespielt hat. Ich denke
an die okumenischen Uberlegungen iiber die ortliche Kirche (local
church) und den Konsensus, der sich in dieser Hinsicht herauszubil-
den beginnt; er wire ohne die Wiederentdeckung der altkirchlichen
Ekklesiologie nicht méglich gewesen. Ich denke an die Beschreibung
der «FEinheit, die wir suchen» als «konziliarer Gemeinschaft lokaler
Kirchen»; sie ist auf Grund einer gemeinsamen Untersuchung der
konziliaren Praxis der ersten Jahrhunderte zustande gekommen. Und
ich denke schliesslich an die Arbeit der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung iiber Taufe, Abendmahl und Amt; diese Texte ha-
ben einzig auf Grund einer gemeinsamen Zuwendung zur Alten Kir-
che entstehen kdnnen.

Wenn ich von einem neuen Verhiltnis zur Tradition der Alten Kir-
che spreche, meine ich nicht Repristination. Es kann sich nicht darum
handeln, dass die Kirchen zum Vorbild der Alten Kirche «zuriickkeh-
ren». Es gibt in der Geschichte, auch in der Geschichte der Kirche,
keine Riickkehr. Ich habe mit Absicht davon gesprochen, dass die Vi-
sion der Kirche, von der die Christen der ersten Jahrhunderte getragen

246



waren, in erneuerter Gestalt wieder lebendig wird. Die Vision muss in
die heutige Zeit iibersetzt und iibertragen werden. Sie muss in der
Auseinandersetzung mit den Herausforderungen unserer Zeit neu ge-
staltet werden. Sobald aber die Gefahr der blossen Repristination ver-
mieden wird, bin ich {iberzeugt, dass die Tradition der Alten Kirche
den Schliissel fiir weitere Entwicklungen in der 8kumenischen Bewe-
gung darstellt. Die Sackgassen, in denen sich der Impuls der 6kumeni-
schen Bewegung heute zu verlieren droht, kénnen meines Erachtens
einzig durch den Riickgriff auf diese Tradition aufgebrochen werden.

Warum? Aus zwel Griinden. Die Gemeinschaft, die die Kirchen
durch ihr gemeinsames Zeugnis und ihren gemeinsamen Dienst in der
okumenischen Bewegung bereits gewonnen haben, kann nur Bestand
haben, wenn sie in den kommenden Jahren geistlich vertieft wird. Ge-
meinsames Zeugnis kann auf die Dauer nicht ohne ekklesiale Grund-
lage abgelegt werden. Es bedarf der eucharistischen Gemeinschaft.
Manche Zeichen sprechen dafiir, dass es dazu kommen muss. So
wichtig die gemeinsamen Aktivititen der Kirchen sind, lassen sie doch
viele unbefriedigt. Die Sehnsucht nach Gemeinschaft und geistlichem
Leben, die in der Feier der Eucharistie begriindet sind, wird immer
stirker. Die 0kumenische Bewegung muss darum einen Schritt auf
dem Wege zur sichtbaren Einheit weitergehen. Sie kann es aber nur,
wenn sie dem Verstdndnis der Kirche als einer Gemeinschaft ortlicher
Kirchen grésseren Raum gewéhrt.

Der Riickgriff auf die Tradition der Alten Kirche dridngt sich aber
noch aus einem zweiten Grunde auf. Er konnte sich als Hilfe in den
bilateralen Dialogen der Kirchen erweisen. Sie befinden sich heute in
einer kritischen Phase. Die ersten Jahre der Begegnung haben zu einer
reichen Ernte gefithrt. Unerwartete Konvergenzen und Ubereinstim-
mungen haben sich gezeigt. Die Dialoge sind aber jetzt an einer
Grenze angelangt. Die in der theologischen Diskussion erzielten Er-
gebnisse miissen von den Kirchen rezipiert werden. Die Unterschiede,
die die Kirchen kennzeichnen, erscheinen aber in diesem Augenblick
mit unverminderter Schirfe. Soll es zu einem Durchbruch kommen,
miissen sie auf der Ebene der gelebten kirchlichen Wirklichkeit noch
einmal durchgearbeitet werden. Ich denke, dass dies nur geschehen
kann, wenn alle Kirchen anfangen, ihre eigene Wirklichkeit an dem-
selben Ziel zu messen. Inwieweit tragt sie durch ihr Zeugnis und ihr
Leben dazu bei, dass dieses Ziel erreicht wird? Muss aber dieses Ziel
nicht im Riickgriff auf die altkirchliche Tradition als «konziliare Ge-
meinschaft» beschrieben werden?

247



Aus diesen beiden Griinden bin und bleibe ich der Meinung, dass
das Bonner Abkommen und das Verstdndnis der Kirche, das ihm ei-
gen ist, von grosser Bedeutung fiir die Zukunft der 6kumenischen Be-
wegung sind.

4. Die Katholizitit der Kirche im Bonner Abkommen

Werfen aber diese Uberlegungen nicht nochmals die Frage nach den
Auswirkungen des Bonner Abkommens auf? Wenn dies alles zutrifft,
miisste die Vereinbarung zwischen Anglikanern und Altkatholiken
nicht weit grossere geschichtliche Folgen gehabt haben? Warum sind
die beiden Traditionen in den fiinfzig Jahren ihrer Gemeinschaft nicht
in weit grosserem Masse zu einem Katalysator in der 6kumenischen
Bewegung geworden? Sie hatten doch auf Grund ihres gemeinsamen
Verstindnisses der Kirche die Moglichkeit, das Vorbild der Alten Kir-
che in der heutigen Zeit in erneuerter Gestalt zur Geltung zu bringen.
Ihr Zeugnis ist aber nur in beschrianktem Masse gehort und aufgenom-
men worden.

Vielerlei Griinde kénnen zur Erkldrung dieses Sachverhalts ange-
fiihrt werden. Die Schwierigkeit ist meines Erachtens zum Teil in der
Konzeption und Formulierung des Bonner Abkommens selbst ange-
legt. Lassen Sie mich meinen Eindruck in einem bewusst zugespitzten
Satz zusammenfassen. Die Vision der Kirche, die die tiefste Inspira-
tion der beiden Traditionen ist, kommt im Bonner Abkommen nicht
wirklich zum Zuge, ja sie wird durch die Vereinbarung in gewisser
Hinsicht sogar in Frage gestellt. Ich muss diesen Satz erldutern. Das
Abkommen stellt nicht « Kommunion», sondern «Interkommunion»
her. Denn man kann nicht wirklich von Kommunion sprechen, wenn
die beiden Kirchen ausdriicklich erkldren, selbstdndige Grossen blei-
ben zu wollen. Das Bonner Abkommen ist im Grunde nicht mehr als
die Bereitschaft zu gegenseitiger Anerkennung. Es verlangt von den
Partnern keine Schritte zu einer Verdnderung, sondern respektiert aus-
driicklich den Status quo der beiden Kirchen. Das Abkommen bringt,
jedenfalls in den Augen des aussenstehenden Beobachters, keine neue
Situation. Die beiden Kirchen leben so weiter, wie sie auch zuvor ge-
lebt haben. Gewiss, anglikanische und altkatholische Kommentatoren
haben oft darauf hingewiesen, dass das Abkommen nichts anderes als
die ausdriickliche Anerkennung einer Gemeinschaft sei, die zuvor be-
standen habe; das Abkommen habe nicht etwas Neues geschaffen,

248



sondern das bereits Vorhandene zum Ausdruck gebracht. Sie haben
auch unterstrichen, dass die gemeinsame Spiritualitiit, die hinter dem
Abkommen stehe, viel weiter reiche, als die Formulierungen vermuten
lassen. Aber trifft dies wirklich zu? Handelt es sich bei dem Abkom-
men nicht doch eher um einen Vertrag zwischen Kirchen? Um einen
Text, der eher mit den Beziehungen nach aussen als mit dem inneren
Leben der beiden Kirchen zu tun hat? Was immer im einzelnen dazu
gesagt werden kann, jedenfalls betrachten und benehmen sich die bei-
den Kirchen seit dem Abschluss der Vereinbarung nicht als eine Ge-
meinschaft von ortlichen Kirchen.

Diese kritische Feststellung gilt nicht allein fiir Anglikaner und Alt-
katholiken. Fast dasselbe muss auch iiber die lutherischen, reformier-
ten und unierten Kirchen Europas gesagt werden. Sie haben durch die
Annahme der sogenannten Leuenberger Konkordie (1973) «Kirchen-
gemeinschaft» untereinander erkldrt. Der Text spricht zwar von der
Notwendigkeit weiterfiihrender theologischer Gesprdche und gemein-
samen Zeugnisses und Dienstes. Die Moglichkeit organisatorischer
Konsequenzen wird erwidhnt. Die Kirchen haben sich aber in Tat und
Wahrheit nur in sehr begrenztem Mass auf einen gemeinsamen Weg
begeben. Die Konkordie hat darum die Situation, die bereits zuvor
zwischen ihnen existiert hatte, nicht sichtbar verdndert’.

Der erste Satz des Bonner Abkommens illustriert die Schwierigkeit,
auf die ich hinweise, in unfreiwilliger Weise. Er lautet: Jede Kirchen-
gemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und Selbstdndigkeit der an-
dern und erhilt die eigene aufrecht (Each communion recognizes the
catholicity and independence of the other and maintains its own). Die
positive Bedeutung des Satzes ist offensichtlich. Jede der beiden Kir-
chen gibt der Uberzeugung Ausdruck, dass die andere in vollem Um-
fang «katholisch» sei; die beiden Kirchen erkldren «unter Anerken-
nung der Katholizitit und der korporativ-jurisdiktionellen Selbstén-
digkeit der andern die durchgehende communio in sacris» 8. Der Satz
macht aber auch den verborgenen Widerspruch offenbar. «...und er-

7 Eine Analyse des gegenwirtigen Standes der «Leuenberger Kirchen-
gemeinschaft» findet sich in: André Birmelé (Ed.), Konkordie und Kirchen-
gemeinschaft reformatorischer Kirchen im Europa der Gegenwart, Frankfurt
1982.

8 Urs Kiiry, Die altkatholische Kirche, in: Die Kirchen der Welt, Bd.3,
Stuttgart 19782, S.111; vgl. auch Christian Oeyen, Die Katholizitét der Kirche
und das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen, in: Hundert
Jahre Christkatholisch-theologische Fakultdt der Universitdt Bern, Beiheft zur
Internationalen Kirchlichen Zeitschrift 1974, 4, S. 128-144.

249



hilt die eigene Katholizitdt aufrecht». Wie konnen zwei Kirchen «ka-
tholisch» sein, die «ihre eigene Katholizitdt» aufrechterhalten? Ist es
nicht berhaupt ein Widersinn, von der «eigenen Katholizitdt» zu
sprechen? Wenn die beiden Kirchen in Ubereinstimmung mit ihrem
Verstdndnis der Kirche hitten handeln wollen, hitte dann das Ende
jenes ersten Satzes nicht eher lauten miissen: «...und bezeugt mit der
andern, was ihr von Christus gegeben worden ist»?

5. Eine bekennende Gemeinschaft?

Die Frage stellt sich also, ob das Bonner Abkommen wirklich als Mo-
dell der «Einheit, die wir suchen» gelten kann? Kann der Schritt der
Viter von Bonn auch in den heutigen Bemiihungen um die Einheit der
Kirche noch als Vorbild betrachtet werden? Manche wiirden, wie Sie
wissen, diese Fragen ohne Zogern bejahen. Das Konzept der «Einheit
in versdhnter Vielfalt», das heute da und dort propagiert wird, ist fir
viele nichts anderes als die Wiederaufnahme des Modells, das fiir die
Verfasser der Bonner Vereinbarung bestimmend war. Ist aber dieses
Konzept wirklich eine ausreichende Antwort? Kann die Vision der Al-
ten Kirche durch diese Art von Einheit in iiberzeugender Weise zum
Ausdruck gebracht werden? Ich denke, dass das Verstindnis der Kir-
che, das Anglikaner und Altkatholiken vertreten, weitergehende
Schritte verlangt. Ich méchte dies zum Schluss durch zwei Uberlegun-
gen verdeutlichen.

a) Die Kirche der ersten Jahrhunderte war eine bekennende Ge-
meinschaft. Ich denke darum, dass die «Einheit, die wir suchen» nicht
weniger sein kann als eine bekennende Gemeinschaft. Als das Bonner
Abkommen ausgearbeitet wurde, einigten sich die Vertreter der beiden
Kirchen darauf, keine Erkldrung, ja keinen Satz in den Text aufzuneh-
men, der als neues Bekenntnis hétte interpretiert werden kdnnen®. In
einem ersten Entwurf hatten einige Sédtze gestanden, die die wesentli-
chen Aussagen des christlichen Glaubens in Erinnerung riefen. Sie
wurden im Laufe der Verhandlungen fallengelassen'®. Das Abkom-
men sollte nicht ausdriicklich auf den Inhalt des Glaubens eingehen,
sondern einfach die Tatsache feststellen, dass der Glaube der beiden
Kirchen katholisch sei. Diese Zuriickhaltung ist auf verschiedene

® Urs Kiiry, a.a.0., S.110.
10 Internationale Kirchliche Zeitschrift 21 (1931), S.146-161, besonders
S. 159-160.

250



Weise begriindet worden. Einige, wie z. B. der Bischof von Gloucester,
machten eine Unterscheidung zwischen dem Glauben der Kirche und
dem durch die Bekenntnisse artikulierten Glauben. Sie waren der Mei-
nung, dass es fiir die Einheit der Kirche ausreiche, den Glauben der
Kirche, der hinter den altkirchlichen Bekenntnissen stehe, anzuneh-
men. Auf der gemeinsamen Annahme der Formulierungen selbst, vor
allem von weiteren prézisierenden Formulierungen, zu bestehen,
wiirde zu nichts als unndtigen Komplikationen fithren!'. Andere ver-
traten die Ansicht, dass einzig die wiedervereinigte Kirche der Zu-
kunft sich der Aufgabe einer neuen Artikulierung des einen apostoli-
schen Glaubens zuwenden konne. Jedes Bekenntnis, das eine oder
mehrere einzelne Kirchen heute formulieren, wire nur ein neues Hin-
dernis auf dem Weg zur Einheit; die Bekenntnisse des 16.Jahrhun-
derts seien ein deutlicher Beweis dafiir, dass neue Formulierungen ein
schwer zu bewiltigendes Erbe schaffen. Das Gewicht dieser Argu-
mente darf nicht unterschitzt werden. Bedeutet aber diese gewiss
«weise» Beschrinkung nicht auch zugleich, dass die beiden Kirchen-
gemeinschaften nicht in der Lage sind, das Evangelium in der heuti-
gen Welt in verbindlicher Gemeinsamkeit zu bezeugen? Hindert sie sie
nicht daran, zu einer «bekennenden Gemeinschaft» zu werden?
Keine Kirche kann aber in der heutigen Welt leben, ohne neu nach
der Bedeutung des apostolischen Glaubens zu fragen. Auch die angli-
kanische und die altkatholische Kirche haben dieser Aufgabe nicht
ausweichen konnen. Sie haben beide ihr Verstindnis der biblischen
Botschaft in den letzten Jahrzehnten weiterentwickelt. Sie haben es
aber getrennt getan. Sogar Fragen von weitreichender Bedeutung, ich
denke z.B. an die Debatte iiber die filioque-Klausel in der altkatholi-
schen Kirche, wurden nicht gemeinsam behandelt. Einzig Fragen, die
das Amt in der Kirche betrafen, haben von Zeit zu Zeit Besorgnis in
der altkatholischen Kirche ausgeldst, z. B. die Implikationen der angli-
kanisch-methodistischen Gespriche, die Union in Siidindien und die
Entscheidung der anglikanischen Kirchen von Nordamerika, Frauen
zu ordinieren. Die Reaktionen, die dann laut wurden, konnen aber
nicht als Beweis der Gemeinschaft gedeutet werden. Sie zeigen eher,
dass die theologische und kirchliche Entwicklung in den beiden Kir-
chen durch die fiinf Jahrzehnte hindurch getrennt verlaufen ist. Die
Zuriickhaltung in Fragen des Glaubens mag zum Teil im Ethos der

11 Arthur C. Headlam vertrat diese Ansicht auf der Ersten Weltkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne; vgl. H.Sasse (Ed.), Die Welt-
konferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung, Berlin 1929, S.263-264.

22]



beiden Kirchen begriindet sein. Aber bedeutet sie nicht zugleich, dass
das Bonner Abkommen zum mindesten in dieser Hinsicht hinter der
Vision der Alten Kirche zuriickbleibt? Weder der Text des Abkom-
mens noch die Absicht, die hinter dem Text steht, legen den Grund fiir
eine bekennende Gemeinschaft. Ich denke, dass die Bekennende Kir-
che, die wenige Jahre spéter im nazistischen Deutschland entstand, in
dieser Hinsicht die apostolische Tradition der ersten Jahrhunderte auf
nachdriicklichere und fiir die 6kumenische Bewegung relevantere
Weise in Erinnerung rief.

b) Eine zweite Uberlegung muss hinzugefiigt werden. Die Kirche
der ersten Jahrhunderte war eine strukturierte Gemeinschaft. Sie war
in der Lage, notigenfalls gemeinsame Entscheidungen zu fillen. Sie
war eine konziliare Gemeinschaft. Sie hidtte nicht eine bekennende
Gemeinschaft sein kéonnen, ohne zur selben Zeit eine konziliare Ge-
meinschaft zu sein. Reprisentative Ausserungen iiber Fragen des
Glaubens sind nur moglich, wenn die oOrtlichen Kirchen durch ein
wirksames System der Kommunikation miteinander verbunden sind.
Dasselbe gilt fiir die Erfiillung des missionarischen Auftrags. Gewiss,
Christus ist gegenwirtig in jeder einzelnen Kirche; er sendet sie in die
Welt. Er sendet aber die ortlichen Kirchen auch als eine Gemein-
schaft. Das gemeinsame Zeugnis und der gemeinsame Dienst sind in
unserer Zeit sogar noch wichtiger geworden. Wenn die Kirchen Chri-
stus gemeinsam bezeugen wollen, miissen sie in der Lage sein, aufein-
ander zu horen und gemeinsame Entscheidungen zu fillen. Das Bon-
ner Abkommen sieht aber kein System der Kommunikation zwischen
den anglikanischen und altkatholischen Kirchen vor (sowenig iibri-
gens wie die Leuenberger Konkordie fiir die lutherischen und refor-
mierten Kirchen Europas). Es legt das Gewicht auf die geistliche Ge-
meinschaft zwischen den Kirchen und schreckt vor organisatorischen
Konsequenzen zuriick. Ist es aber moglich, die Vision der Kirche, die
in den ersten Jahrhunderten galt, ohne ein der heutigen Zeit angepass-
tes System der Kommunikation in der 6kumenischen Bewegung wirk-
sam zu vertreten und zur Geltung zu bringen 2?

Dies sind die beiden Fragen, die ich auf dem Herzen habe. Sie las-
sen sich im Grunde auf eine einzige Frage zuriickfithren. Das Bonner

12 Dieselbe Feststellung ist vom Anglican Consultative Council auf seiner
letzten Sitzung in Newcastle upon Tyne (1981) gemacht worden. «Volle Ge-
meinschaft (full communion), wurde dort gesagt, impliziert die sichtbare Kom-
munikation (visible sharing) im gemeinsamen Leben des Leibes Christi.»
ACC-5, London 1981, S.46.

252



Abkommen erkldrt Abendmahlsgemeinschaft, schliesst aber sowohl
die Moglichkeit eines neuen zeitgemissen Bekenntnisses als auch or-
ganisatorische Konsequenzen aus. Wird durch diese Einschriankung
die Eucharistie nicht von dem Ganzen des kirchlichen Lebens isoliert?
Die in Bonn eingegangene Verbindung beruht auf der Eucharistie.
Verlangt aber die gemeinsam gefeierte Eucharistie nicht unwidersteh-
lich sowohl die gemeinsame Verkiindigung als auch eine gemeinsame
Struktur, die der Verkiindigung dient?

Die Frage mag kritisch tonen. Sie ist in der Tat kritisch. Lassen Sie
mich aber hinzufiigen, dass die Kritik auf einer Uberzeugung und ei-
ner Hoffnung beruht. Auf der Uberzeugung, dass die Vision der Kir-
che, auf die das Bonner Abkommen sich beruft, die heute noch ge-
trennten Kirchen zu sammeln vermag, wenn sie nur den Bedingungen
der heutigen Zeit angepasst wird. Auf der Hoffnung, dass die anglika-
nische und die altkatholische Kirche dieses Verstindnis der Kirche
zum Nutzen aller Kirchen in den kommenden fiinfzig Jahren noch
wirksamer vertreten und bezeugen werden. Ich denke, dass dieses
Zeugnis ihre besondere Berufung in der 6kumenischen Bewegung ist.

Darf ich annehmen, dass ich mit dieser Uberzeugung und dieser
Hoffnung trotz der gedusserten Kritik den Status des Freundes, den
Sie so freundlich zu Ihrem Fest eingeladen haben, nicht gidnzlich ver-
loren habe?

Bern Lukas Vischer

233



	Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der ökumenischen Bewegung

