
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 4

Artikel: Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn 1931 und ihre
Vorgeschichte

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn
1931 und ihre Vorgeschichte

50 Jahre Interkommunion - über 100 Jahre Kontakte

Wenn Altkatholiken und Anglikaner das fünfzigjährige Bestehen ihrer
sakramentalen kirchlichen Gemeinschaft begehen, dann haben sie

nicht nur Schwierigkeiten, das genaue Datum des Beginns ihrer
Gemeinschaft zu fixieren, sondern sehen sich gleichzeitig mit der Tatsache

konfrontiert, dass die gegenseitigen Beziehungen, nicht zuletzt
auch die von Fall zu Fall praktizierte Abendmahlsgemeinschaft, mehr
als doppelt so alt sind. Wohl trägt das sog. «Bonn Agreement», wie
das Abkommen von Bonn von unseren anglikanischen Freunden
genannt wird, als Datum der formellen Unterzeichnung den 2. Juli 1931.

Doch seine Inkraftsetzung und Verbindlicherklärung erfolgte auf
altkatholischer Seite erst durch den am 7. September desselben Jahres
gefassten Beschluss der internationalen altkatholischen Bischofskonferenz.

Die Konvokationen (Synoden) der Kirche von England (Canterbury

und York) erhielten sogar erst zu Beginn des Jahres 1932

Gelegenheit, zur getroffenen Vereinbarung Stellung zu nehmen, was am
20. Januar geschah. Am 21. Januar 1932 stimmten sie dann auch zu.

Darin liegt der Grund, dass auf altkatholischer Seite stets 1931 als

Gründungsjahr der bestehenden Interkommunion mit den Anglikanern

genannt wird, während in englischen Publikationen häufig das

Jahr 1932 angeführt ist.
Doch abgesehen von dieser an sich nicht schwerwiegenden Nuance,

fällt demjenigen, der sich mit dem ganzen geschichtlichen Umfeld des

Abkommens von Bonn beschäftigt, sofort auf, dass zwischen den
beteiligten Kirchen längst vor 1931 Beziehungen bestanden, welche bei
besonderen Gelegenheiten immer wieder auch praktizierte
Abendmahlsgemeinschaft beinhalteten. So existiert eine Photo, welche drei
führende altkatholische Pioniere - Bischof Dr. J.H.Reinkens
(Deutschland), Bischof Dr. E. Herzog (Schweiz) und Père Hyacinthe
Loyson (Frankreich) - mit dem anglikanischen Bischof Henry Cotte-
rill (Schottland) zeigt. Das Bild wurde am 10. August 1879 in Bern
(Schweiz) aufgenommen und trägt die Inschrift «Erste kirchliche
Intercommunion». Aber auch schon dieses Ereignis hatte seine kleine
Vorgeschichte, indem Bischof Dr. E. Herzog einen Monat zuvor auf
Einladung des anglikanischen Primas von Schottland, Rt. Rev. Robert

204



of Moray and Ross, am 13. Juli 1879 in der gallikanischen Kirche von
Paris - deren Rektor der erwähnte Père H.Loyson war - die hl.
Firmung spendete. An dieser Feier, an der auch anglikanische Geistliche
teilnahmen, wurde - wie Bischof Herzog in seinem Tagebuch
vermerkte - «die Interkommunion tatsächlich konstatiert»1. Bei dieser

Gelegenheit begegnete Bischof Herzog auch dem Geistlichen der
amerikanischen Episkopalgemeinde in Rom, Rev. Dr. Nevin. Dieser hatte
natürlich durch seine Funktion Gelegenheit gehabt, die Vorgänge im
Zusammenhang mit dem ersten vatikanischen Konzil aus unmittelbarer

Nähe mitzuverfolgen. Seine Sympathien zur beginnenden altkatholischen

Bewegung waren unverkennbar, so dass es nicht erstaunt, ihn
schon unter den Teilnehmern der Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875, aber auch der ersten internationalen Altkatholikenkongresse

zu finden. Seinem Einfluss dürfte es zuzuschreiben sein,
dass Bischof Herzog 1880 zur Generalsynode der amerikanisch-bischöflichen

Kirche eingeladen wurde. Über diesen Besuch schrieb der
christkatholische Bischof rückblickend u.a. «Das Hauptergebnis ist
das, dass ich mit der bischöflichen Kirche Amerikas in völlige
Kirchengemeinschaft getreten bin2.» Es fehlt somit nicht an eindeutigen
Indizien, dass zwischen Anglikanern und den im Gefolge des ersten
vatikanischen Konzils von 1869/70 sich bildenden altkatholischen
Kirchen von Anfang an zahlreiche persönliche und kirchliche Kontakte

bestanden, welche die Frage als unvermeidlich erscheinen

lassen, weshalb es bis 1931 dauerte, dass zwischen den anglikanischen
und altkatholischen Kirchen eine derartige Vereinbarung geschlossen
werden konnte.

Kontakte in den Jahren nach 1870

Es kann nicht erstaunen, dass die Vorgänge im Zusammenhang mit
dem ersten vatikanischen Konzil von 1869/1870 auch in der Kirche
von England und ihrer amerikanischen Tochterkirche - der Protestant

Episcopal Church in den USA - durchwegs mit grosser Aufmerksamkeit

verfolgt wurden. Während der evangelikale Flügel das Gemeinsame

mit den Opponenten gegen die neuen Papstdogmen vom 18. Juli
1870 in erster Linie im Protest gegen den Suprematsanspruch des

Papsttums sah, betrachteten die von der rekatholisierenden Oxfordbe-

1 Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild von Walter Herzog, Laufen
1935, S.207.

2 Ebd. S. 208.

205



wegung der Dreissigerjahre des 19. Jahrhunderts um Keble, Pusey und
Newman herkommenden Anglokatholiken die Altkatholiken gerade
in ihrem Festhalten an der Überlieferung der alten ungeteilten Kirche
des ersten Jahrtausends als ihre im Geiste Verbündeten. Im Frühstadium

der gegenseitigen Beziehungen waren es zunächst persönliche
Kontakte, welche die ersten Verbindungen herstellten. Aber bereits
auf dem Katholikenkongress von München 1871 erklärten die dort
anwesenden Anglikaner gegenüber den Altkatholiken, «dass sie mit
ihnen in nähere kirchliche Beziehungen zu treten wünschten»3, und
zwei Jahre später nahmen u. a. auch die Vorsitzenden des «Anglo-kon-
tinentalen Vereins» (Anglo-Continental Society) und der amerikanischen

«Kommission für Unionsbestrebungen» am Kölner Kongress
teil. Beide Organisationen hatten die Anbahnung und Pflege
freundschaftlicher Beziehungen zu den anderen Kirchen zum Ziel. Zusammen

mit 2 orthodoxen Vertretern wurden die beiden Anglikaner in
eine von Prof.Dr. I.v.Döllinger präsidierte Kommission delegiert,
welche am 23. September 1872 folgende Grundsätze für die
angestrebte Arbeit zur Wiedervereinigung der Kirchen statuierte :

«Prinzipien, die unserer Arbeit zugrunde liegen müssen, sind:
1. Die Gottheit Christi.
2. Christus hat eine Kirche gegründet.
3. Als Quellen sind anzunehmen:

a) Die Hl. Schrift;
b) Die Lehren der ökumenischen Konzilien;
c) Die Lehren der Kirchenväter der ungeteilten Kirche (die mit der

Hl. Schrift übereinstimmende Überlieferung).
4. Kriterium: Der Ausspruch des hl. Vinzenzius von Lerin <quod semper,

quod ubique, quod ab omnibus creditum est> (was immer, überall

und von allen geglaubt worden ist).
5. Als Methode ist die historische gewählt.»

Hierzu bemerkt U.Küry u.a.: «Es sollte als gemeinsame Grundlage

für die Unionsverhandlungen gelten: Der Glaube der alten
Kirche, der unter Anerkennung der Hl. Schrift als oberster Norm und unter

dem ausdrücklichen Vorbehalt der Anerkennung der Gottheit
Christi und seiner Kirchengründung, mit den Methoden der histori-

3 Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, von
Urs Küry (Band 3 der Reihe «Die Kirchen der Welt»), l.Aufl. 1966, S. 102.

Die Angaben der Belegstellen beziehen sich stets auf die 1. Auflage, doch sei

darauf hingewiesen, dass dieses Werk im Jahre 1978 von Christian Oeyen
bereits in zweiter Auflage ebenfalls in Stuttgart herausgegeben wurde.

206



sehen Bibel- und Dogmenkritik neu durchdacht werden soll. Jener
doppelte Vorbehalt ist für die Glaubenshaltung und für die ökumenische

Arbeit der altkatholischen Kirche bis heute grundlegend geblieben4.»

Auf dieser Grundlage erging dann auch die Einladung zu den von
Döllinger persönlich geleiteten sog. Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875. Das Einladungsschreiben nennt «als Grundlage und
Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden die Bekenntnisformeln

der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und
Institutionen..., welche in der allgemeinen Kirche des Ostens und des

Westens vor der grossen Trennung als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben. Das Ziel ist nicht eine absorptive Union oder völlige

Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkörper, sondern die
Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der unitas in
necessariis mit Schonung und Beibehaltung der nicht zur Substanz des

kirchlichen Bekenntnisses gehörigen Eigentümlichkeiten der einzelnen

Kirchen» (ebd.).
Auf der Konferenz selber bildete Döllingers Erklärung hinsichtlich

der altkatholischen Haltung gegenüber den Beschlüssen des Tridentinums

einen entscheidenden Schritt zur Verständigung sowohl mit den

anglikanischen als auch den orthodoxen Partnern, indem er feststellte:
«Was das Trienter Konzil betrifft, so können wir uns keineswegs an
alle Dekrete dieses Konzils gebunden erachten, welches als ein
ökumenisches nicht angesehen werden kann» (ebd.).

Interessant ist die Tatsache, dass in der ersten Phase dieser Konferenz

Altkatholiken und Anglikaner zunächst in einer Sondersitzung
sich auf acht Thesen einigten, welche folgende Sachbereiche umfass-

ten: 1. Abgrenzung des alttestamentlichen Kanons (Apokryphen). 2.

Vorrang des biblischen Urtextes vor den Übersetzungen. 3. Unrecht-
mässigkeit der Bibelverbote. 4. Verwendung der Landessprache in der

Liturgie. 5. Rechtfertigung durch den in der Liebe tätigen Glauben. 6.

Ablehnung der «merita de condigno». 7. Ablehnung der Lehre von
der Übertragbarkeit der Verdienste der Heiligen auf andere. 8. Zahl
der Sakramente5. - Sechs weitere Thesen wurden gemeinsam mit den

Orthodoxen erarbeitet, deren inhaltliche Schwerpunkte der Vollständigkeit

halber hier ebenfalls genannt seien: 9. Anerkennung der

4 Ebd. S. 103.
5 Sämtliche Thesen sind im vollen Wortlaut abgedruckt im genannten Werk

von Urs Küry S. 432 f.

207



Hl. Schrift als prima régula fidei. 10. Verwerfung des Dogmas von der

unbefleckten Empfängnis Marias. 11. Beibehaltung des Institutes der

(freiwilligen) Busse. 12. Verwerfung der römisch-katholischen Ablasslehre.

13. Anerkennung des Gebetes für Verstorbene. 14. Erklärung
über die hl. Eucharistie.

Offen blieben vor allem drei Problemkreise, von denen zwei die

anglikanischen Kirchen ganz besonders betrafen, nämlich einmal die

Frage der Gültigkeit der anglikanischen Weihen. Während Döllinger
und Reinkens hinsichtlich deren Anerkennung keine Schwierigkeit
sahen, verhielten sich die Orientalen sehr zurückhaltend. Diese Frage
sollte dann ja in der Folge der vielleicht gewichtigste Grund dafür
sein, dass das Abkommen von Bonn erst 1931 abgeschlossen werden
konnte: die Kirche von Utrecht hat die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen erst 1925 offiziell anerkannt und damit jenen Standpunkt
schliesslich überwunden, auf dem Rom seit der Bulle Leos XIIL vom
Jahre 1896 bis heute steht.

Das zweite Problem, das dann eingehend auf der 2. Unionskonferenz

1875 behandelt wurde, war das sog. «filioque», d.h. die Frage
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater «und vom Sohn».
Die Entschliessung von 1874 besagt: «Wir geben zu, dass die Art und
Weise, in welcher das Filioque in das nizäische Glaubensbekenntnis
eingeschoben wurde, ungesetzlich war, und dass es im Interesse des

Friedens und der Einigkeit sehr wünschenswert ist, dass die ganze Kirche

es ernstlich in Erwägung ziehe, ob vielleicht die ursprüngliche
Form des Glaubensbekenntnisses wieder hergestellt werden könne
ohne Aufopferung irgendeiner wahren, in der gegenwärtigen Form
ausgedrückten Lehre» (ebd.). Im Geiste dieser Verlautbarung lehnten
die Thesen von 1875 das filioque tatsächlich ab, präzisierten jedoch
diese Ablehnung zugleich durch die Zustimmung zu einschlägigen
Sätzen des hl.Johannes Damaszenus, der u.a. den Ausgang des

Hl. Geistes aus dem Vater «durch den Sohn» lehrte und damit der
abendländischen Lehre innerhalb der Ostkirchen am nächsten kommt.

Der dritte Problemkreis, der zwar ebenfalls erörtert, jedoch nicht
schlüssig behandelt werden konnte, betraf die Frage der Heiligenverehrung.

Doch auch so begegneten die Ergebnisse der beiden Bonner
Unionskonferenzen weltweit grösstem Interesse und fanden teils
begeisterte Zustimmung, teils aber auch Vorbehalt und Kritik. Gerade
im anglikanischen Raum war dies von zwei einander völlig entgegengesetzten

Seiten der Fall. Der evangelikale Flügel nahm Anstoss am
ausgesprochen katholischen Tenor der Bonner Thesen, der seiner

208



Meinung nach die weitere Annäherung an die protestantischen
Freikirchen erschwere. Die Anglokatholiken hingegen befürchteten, das

Zusammengehen mit den Altkatholiken könnte die von ihnen
angestrebte Annäherung an Rom verunmöglichen, und einer ihrer geistigen
Führer, Dr. Pusey, war überdies der Auffassung, man sei in der Frage
des filioque den Orthodoxen zu weit entgegengekommen.

Döllinger sah sich durch solche Reaktionen in seinen Bemühungen
missverstanden und verzichtete auf die Weiterführung seiner
Unionsbemühungen. So bedauerlich dies auch war, er selber hatte ja den -
übrigens gegen seinen persönlichen Willen! - in Bildung begriffenen
altkatholischen Kirchen den künftigen Weg in einem an Pfarrer
Widmann gerichteten Brief vom 13. Oktober 1874 deutlich vorgezeichnet,
indem er betonte, sie hätten eine dreifache Sendung zu erfüllen, nämlich

nächst dem Zeugnis für die Wahrheit gegen die neuen Irrlehren
von der päpstlichen Universalmacht und Unfehlbarkeit und der
Aufgabe, eine «von Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten noch

ungetrennten mehr konforme Kirche darzustellen» als «dritten Beruf:
als Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen» (ebd.
S.60). Wenn er noch beifügte, «ein Anfang dazu, wenn auch nur ein

kleiner, ist vor wenigen Wochen in Bonn gemacht worden», dann hat

er die Bedeutung dieser Bonner Unionskonferenzen zweifelsohne
stark unterschätzt. Denn gerade sie waren es, die den Weg ebnen halfen

zu den weiteren Gesprächen der Altkatholiken mit den Anglikanern

auf der einen und mit den Orthodoxen auf der anderen Seite.

Und es war nur legitim, dass dann schliesslich 1931 die abschliessenden

Verhandlungen mit den Anglikanern gerade in Bonn geführt worden

sind. So lebt die dankbare Erinnerung an Döllingers Pionierleistung

indirekt im Namen «Bonn Agreement» fort!

Nach verheissungsvollem Beginn die Stagnation

Obwohl die Bonner Unionskonferenzen nicht weitergeführt wurden,
gab doch die Tatsache, dass erste interkonfessionelle Gespräche nach

Jahrhunderten des blossen Neben- oder zuweilen gar Gegeneinanders
der verschiedenen Konfessionen möglich waren, gerade in den jungen
altkatholischen Kirchen Anlass zu Hoffnung. So begrüsste schon die

zweite christkatholische Synode der Schweiz am 8. Juni 1876 die

Bestrebungen, «eine Einigung mit den protestantischen, griechischen

209



und anglikanischen Kirchen herbeizuführen»6. Und zwei Jahre später
sagte Bischof Herzog an einer Versammlung der «Anglo-Continental
Society» im Rahmen eines Vortrags über die junge Geschichte und
den derzeitigen Stand seiner Kirche u.a.: «Wir sehen in der anglikanischen

Kirche eine Gemeinschaft, deren Grundsätze den unsrigen ähnlich

sind; Sie haben die katholische Disziplin, Liturgie und Verfassung
beibehalten. Sie haben die christliche Freiheit erlangt, eine Freiheit,
verbunden mit den höchsten Prinzipien wahrer Ordnung» (ebd.). Im
gleichen Jahre 1878 brachte die 1867 erstmals zusammengetretene
Lambeth-Konferenz aller anglikanischen Diözesan-Bischöfe ihre
Sympathie für die Anliegen der Altkatholiken mit den Worten zum
Ausdruck: «Wir begrüssen mit Freuden jedes Streben nach einer
Reform nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen keine strenge
Einförmigkeit, wir wollen keine nutzlosen Trennungen. Jenen, die uns
nahekommen im Eifer, sich zu befreien von jedem Joch des Irrtums
und des Aberglaubens, bieten wir bereitwillig alle Hilfe und solche

Privilegien an, die für sie annehmbar sind und bei welchen unsere
Prinzipien, wie sie in unseren Formularen ausgesprochen sind, bestehen

können7.» Diese Verlautbarung nahm die christkatholische
Nationalsynode der Schweiz vom Jahre 1879 entgegen mit der Erklärung:
«...in wesentlichen Dingen mit den anglo-amerikanischen Kirchen auf
gleichem christlichem und katholischem Boden zu stehen. Sie versteht
auch ihrerseits die Annäherung verschiedener Kirchen so, dass durch
diese die Selbständigkeit der einzelnen Landeskirchen nicht
beeinträchtigt werde8.»

Einen ersten konkreten Schritt in Richtung offizieller Abendmahlsgemeinschaft

tat im Jahre 1883 die altkatholische Synode Deutschlands,

als sie beschloss, es sei gestattet, den Mitgliedern der englischen
Kirche das hl. Abendmahl unter beiden Gestalten zu reichen9, wobei
die Ausführungsbestimmungen dem Bischof überlassen wurden. Ohne
diesen Synodebeschluss überbewerten zu wollen, muss doch darauf
hingewiesen werden, dass die altkatholischen Kirchen auch nach ihrer
Selbständigwerdung den abendländisch-katholischen Brauch der
Abendmahlsspendung «sub una» (d.h. allein der Hostie) beibehielten.
Die beginnende Interkommunion mit Anglikanern mag demzufolge
mitgeholfen haben, die Spendung «sub utraque» (d.h. Leib und Blut
Christi), die in den altkatholischen Kirchen inzwischen weithin (in der

6 W.Herzog, a.a.O., S.206.
7 U.Küry, a.a.O., S.435.
8 Protokoll der 5. Synode 1879, S.27 f.

210



christkatholischen Kirche der Schweiz sogar durchwegs) die übliche
Form ist, vorzubereiten und ihr so das «Odium des Protestantischen»
zu nehmen.

Obwohl gerade Bischof Herzog sich in den folgenden Jahren intensiv

bemühte, durch wiederholte Besuche in England - 1881, 1888, 1895

und 1897 - die bestehenden guten Beziehungen endlich auf die
offizielle Ebene zu heben, erfolgten keinerlei Fortschritte in dieser Richtung,

besser gesagt: konnten noch keine entsprechenden Schritte
unternommen werden, implizierte doch die 1889 beschlossene Erklärung
der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen, dass ein solch wichtiger

Schritt, der für alle beteiligten Kirchen von entscheidender Tragweite

war, nur von allen Mitgliedkirchen der Utrechter Union gemeinsam

getan werde. Da aber, wie bereits angemerkt, zu jenem Zeitpunkt
die holländische Kirche noch nicht bereit war, die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen anzuerkennen, müsste weiter zugewartet werden.

Immerhin darf vor allem auf ein Ereignis hingewiesen werden, das

im Rückblick als vielleicht entscheidende Vorstufe für die Bonner
Vereinbarung von 1931 bezeichnet werden kann: die Lambeth-Konferenz
des Jahres 1888. In ihrem Vorfeld hatten vom Erzbischof von Canterbury

beauftragte anglikanische Bischöfe mit Vertretern der altkatholischen

Kirche Deutschlands in Bonn und dann mit einer Delegation
der christkatholischen Kirche der Schweiz in Ölten Verhandlungen
über noch bestehende Unterschiede (die Lehre von den Glaubensquellen,

die ökumenischen Konzilien, das Tridentinum, die Glaubensbekenntnisse,

die Heiligen- und Reliquienverehrung u.a.m.) geführt,
welche eine weitgehende Übereinstimmung ergaben. In der Folge
nahm die Lambeth-Konferenz jenes Jahres eine Entschliessung an, in
der unter Anerkennung «der würdigen und unabhängigen Stellung der
Kirche Hollands» die Förderung der freundschaftlichen Beziehungen
mit den Kirchen Deutschlands und der Schweiz als Pflicht bezeichnet
und diesen Kirchen erneut weitgehende kirchliche Rechte angeboten
wurden. Ferner heisst es: «Die Opfer, die von den Altkatholiken in
Österreich gebracht werden, verdienen unsere Sympathie, und wir
hoffen, dass, wenn ihre Organisation erprobter und vollendet ist, eine

formelle Beziehung zu ihnen als möglich befunden wird9.» Und weiter:

«Wir sehen keinen Grund ein, weshalb wir ihren Klerus und ihre

gläubigen Laien nicht unter denselben Bedingungen wie unsere eigenen

Kommunikanten zur hl. Kommunion zulassen sollten, und wir an-

9 U.Küry, a.a.O., S.436.

211



erkennen die Bereitwilligkeit, die sie gezeigt haben, Mitgliedern unserer

eigenen Kirche geistliche Vergünstigungen anzubieten» (ebd.).
Von weit grösserer Tragweite war jedoch die Tatsache, dass die

Lambeth-Konferenz 1888 im Zusammenhang mit den durch die Kontakte

mit Altkatholiken und Orthodoxen aufgeworfenen Fragen ihre

eigene Haltung in der Frage der Wiedervereinigung getrennter
Kirchen und Christen in einem vier Punkte umfassenden Dokument
niederlegte, das als sog. «Lambeth Quadrilateral» in die neuere
Kirchengeschichte eingegangen ist. U.Küry spricht geradezu von der «Magna
Charta des anglikanischen Unionsgedankens» (ebd. S. 108). Diese vier

Prinzipien sind:
«1. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes, da sie alles

enthalten, was zum Heil notwendig ist, und weil sie die Regel und
höchste Richtschnur des Glaubens sind.

2. Das Glaubensbekenntnis der Apostel als Taufsymbol und das

Nicäische Glaubensbekenntnis als hinreichende Darlegung des christlichen

Glaubens.
3. Die zwei von Christus eingesetzten Sakramente: die Taufe und

das Abendmahl des Herrn, zu spenden unter dem unabänderlichen
Gebrauch der Einsetzungsworte Christi und der von ihm selbst
verordneten Elemente.

4. Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner

Verwaltung den verschiedenen lokalen Bedürfnissen der Völker und
Menschen, welche von Gott zur Einheit seiner Kirche berufen sind» (ebd.).

Wenn man in Betracht zieht, dass diese grundlegende Stellungnahme

inhaltlich völlig auf der Linie dessen liegt, was bereits 1872 auf
dem Altkatholikenkongress zu Köln als Basis für eine künftige
Einigung der Kirchen postuliert worden war, liegt die Vermutung nahe,
bei der Abfassung dieses Lambeth-Quadrilaterals könnte auch
altkatholischer Einfluss im Spiele gewesen sein. Zumindest lagen die Kölner

Thesen bei den Verhandlungen sowohl in Bonn als auch in Ölten
auf dem Tisch, welche an erster Stelle die Hl. Schrift als oberste Regel
und Richtschnur des Glaubens nennen, die als solche den Vorrang vor
den Glaubensentscheidungen der kirchlichen Lehrtradition hat. Hierauf

werden die nach altkatholischer Überzeugung unentbehrlichen
drei Grundelemente für die Katholizität der Kirche geführt, nämlich

a) katholisch ist die Kirche in ihrer Lehre durch die Anerkennung
der beiden ökumenischen Glaubensbekenntnisse. Diese sind an sich
eine hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens, wenn sie

212



auch zu ihrem vollen Verständnis der Interpretation durch die dogmatischen

Entscheidungen der ökumenischen Konzilien bedürfen;
b) katholisch ist die Kirche in ihrem Gottesdienst darin, dass Taufe

und Abendmahl als die beiden Herrensakramente im Mittelpunkt
ihres kirchlichen Handelns stehen. Dadurch wird nicht ausgeschlossen,
dass auch andere kirchliche Handlungen als Sakramente gelten können;

c) katholisch ist die Kirche darin, dass sie festhält am historischen
Episkopat, an dem von der alten Kirche angenommenen Bischofsamt
in Verbindung mit dem Presbyterat und Diakonat.

Das hohe Mass der Übereinstimmung dieser frühen altkatholischen
Stellungnahme zur Frage nach der Basis für eine künftige Wiedervereinigung

der Kirchen mit dem, was sechzehn Jahre später dann die
anglikanischen Bischöfe mit dem Lambeth-Quadrilateral statuierten,
ist nicht zu übersehen. Wäre demnach die von beiden Seiten
angestrebte «Wiedervereinigung», wie das Ziel der gemeinsamen
Bemühungen in jenem Zeitpunkt optimistisch noch bezeichnet wurde, in
Reichweite gelegen, wenn nicht die Frage der Gültigkeit der anglikanischen

Weihen noch hindernd im Wege gestanden hätte? Auf der
Ebene der Kirchenführer und Theologen dürfte diese Frage
wahrscheinlich bejaht werden. Doch letzterdings ging und geht es bis heute

gerade in ökumenischen Belangen immer um eine Sache, welche die
Kirche als Ganzes, und das heisst vor allem ihre Basis, das Kirchenvolk

in jeder einzelnen Ortsgemeinde angeht und betrifft. Aber waren
dort zu jenem frühen Zeitpunkt überhaupt das nötige Verständnis für
dieses Anliegen der Einigung und die Bereitschaft zu einem solchen
Schritt vorhanden? Aus der Tatsache, dass im Jahre 1908 der Willi-
brord-Bund (Society of St. Willibrord) ins Leben gerufen wurde mit
der Aufgabe, die gegenseitigen Kontakte auf der Ebene der
Gemeindeglieder zu fördern und beiderseits das Verständnis für die erhoffte
und angestrebte kirchliche Gemeinschaft zu wecken und zu vertiefen,
darf geschlossen werden, dass gerade in dieser Hinsicht noch viel zu

tun war. Rückblickend muss gesagt werden, dass es zu einem wesentlichen

Teil diesem St.-Willibrord-Bund zu verdanken ist, dass es

schliesslich nicht nur zum Abkommen von Bonn kam, sondern dass

vor allem auch seit dem Zweiten Weltkrieg das Bewusstsein der

kirchlichen Gemeinschaft zwischen Altkatholiken und Anglikanern
nicht zuletzt unter der jungen Generation gefördert und intensiviert
worden ist, indem Jahr für Jahr Gruppenbesuche hin- und herüber das

Abkommen von Bonn zur erlebbaren Realität des Christenlebens werden

Hessen.

213



Mit der im Jahre 1925 erfolgten formellen Anerkennung der
anglikanischen Weihen durch die Kirche von Utrecht war der Weg endlich
frei für die entscheidenden Verhandlungen. Die entsprechende Erklärung

vom Juni jenes Jahres lautet: «Wir glauben, dass die Kirche von
England stets die bischöfliche Leitung der alten Kirche beibehalten
wollte und dass das Weiheformular Eduards VI. als gültig zu betrachten

ist. Wir erklären daher ohne jeden Vorbehalt, dass die apostolische
Sukzession in der Kirche von England nicht unterbrochen wurde10.»

In ihrer Sitzung vom 2. September desselben Jahres «nahm die
Konferenz der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe
von dieser Erklärung Kenntnis und pflichtete dem Entscheid bei, der
mit früheren Erklärungen altkatholischer Gelehrter und Bischöfe
Deutschlands und der Schweiz übereinstimmt, und gibt der Hoffnung
auf eine künftige engere Gemeinschaft mit der Kirche von England
und ihren Tochterkirchen auf wahrhaft katholischem Boden
Ausdruck» (ebd.).

War damit auch das theologische Haupthindernis beseitigt, muss
doch daran erinnert werden, dass auch im Falle der Beziehungen
zwischen den altkatholischen und anglikanischen Kirchen nicht nur
theologische Motive im Spiele waren. Wie bei vielem, was christliche
Kirchen vordergründig vor allem aus kirchlich-religiösen Gründen
unternehmen, waren auch hier sog. nicht-theologische Faktoren mitbeteiligt.

Schon im Jahre 1880 hat Bischof Herzog einen solchen ganz offen
zu erkennen gegeben, als er in seinem Bericht über die Reise in die
USA u.a. schrieb: «Die amerikanische Schwesterkirche hatte dabei

Gelegenheit, ihren katholischen, universalen Charakter zu manifestieren;

für uns ist jene tatsächliche Interkommunion ein Unterpfand
dafür, dass wir nicht als eine kleine isolierte Sekte dastehen in der
Welt11.» Ist dieses freimütige Geständnis einer zahlenmässig kleinen
Minderheit sehr wohl verständlich, so muss es schon eher als eine
Überraschung bezeichnet werden, dass die Lambeth-Konferenz des

Jahres 1930, welche den unmittelbaren Anstoss zu den erfolgreichen
Abschlussverhandlungen in Bonn gab, diese u.a. mit der Begründung
empfahl (Ziff. 2 lit.b der betreffenden Resolution), die Wiedervereinigung

mit den altkatholischen Kirchen sei wünschenswert, denn «sie
würde der anglikanischen Kirche eine internationale Stellung geben.
Von allen grösseren Teilen der Christenheit ist die anglikanische Ge-

10 U.Küry, a.a.O., S.437.
11 W.Herzog, a.a.O., S.209.

214



meinschaft am wenigsten international. Abgesehen vom Missionsfeld,
ist sie auf das Britische Imperium und die Vereinigten Staaten
beschränkt. Die altkatholische Kirche dagegen, so klein sie auch ist, ist
wirklich international. Auf einem Altkatholikenkongress sind acht
europäische Staaten vertreten: Holland, Deutschland, Frankreich, die
Schweiz, Österreich, die Tschechoslowakei, Jugoslawien und Polen.
Wir könnten den kontinentalen Gesichtspunkt viel besser verstehen
als jetzt, wenn wir in beständigem und engem Kontakt mit Kirchen in
allen Staaten wären, so klein sie auch sein mögen. Die <kirchliche>
Strasse von Dover würde nicht mehr existieren12.»

Im weiteren wird die «Wiedervereinigung mit den Altkatholiken»
befürwortet «als bedeutender Schritt zur Wiedervereinigung mit den
orthodoxen Ostkirchen, die für die Altkatholiken eine grosse
Hochachtung haben». Sodann befasst sich das Memorandum eingehend
mit den einzelnen Punkten der Utrechter Erklärung von 1889, die als

Basis für kommende Verhandlungen empfohlen wird, wobei
ausdrücklich betont wird, dass dieselbe «den anglikanischen Kirchen in
keiner Weise etwa <aufgenötigt> werden soll, vielmehr bildet sie für die
Altkatholiken die Grundlage zu Verhandlungen, gleich dem Aufruf an
alle christlichen Völker, der für uns die Grundlage zu Verhandlungen
bildete»13.

12 IKZ 1931, S. 134. Dieser Abschnitt ist dem Bericht der von den Erzbischöfen

von Canterbury und York eingesetzten «Commission on Faith and Order»
entnommen, welchen diese im Februar 1930 vorgelegt hatte.

13 IKZ 1931, S. 138. - Was den erwähnten «Aufruf an alle christlichen
Völker» betrifft, so ist damit jener Appell gemeint, den die Lambeth-Konferenz im
Jahr 1920 an die Christenheit erliess (Resolution IX des offiziellen Konferenzberichtes,

abgedruckt in deutscher Übersetzung in IKZ 1920, S. 250 ff). Dieser
Aufruf wird mit den Worten eingeleitet: «Wir Erzbischöfe, Metropoliten und
übrigen Bischöfe der heiligen katholischen Kirche, die wir in voller Gemeinschaft

stehen mit der Kirche Englands...» Da im Zusammenhang mit dem

Wortlaut des Bonner Abkommens von 1931 immer wieder gefragt wird, wie
der in Ziffer 1 der Vereinbarung verwendete Begriff «Katholizität» zu
interpretieren sei, ist es aufschlussreich, schon hier ein konkretes Beispiel dafür zu

haben, wie die Anglikaner ihn für sich in Anspruch genommen haben. Der
Begriff wird aber auch im ersten Paragraphen jenes Aufrufs von 1920 inhaltlich
umschrieben, nachdem anerkannt wird, «dass alle, die glauben an den Herrn
Jesus Christus und getauft sind im Namen der heiligen Dreieinigkeit, mit uns

Mitglieder sind der heiligen allgemeinen Kirche Christi, die da ist sein Leib».
Dieser Passus lautet:

« 1. Wir glauben, dass Gemeinschaft in Gottes Willen liegt. Durch Gottes

eigene Tat wurde diese Gemeinschaft hergestellt in und durch Jesus Christus,
und ihr Leben ist in Seinem Geiste. Wir glauben, dass es Gottes Absicht ist,

215



Zu diesen Empfehlungen kam die Lambeth-Konferenz von 1930,

nachdem in ihrem Rahmen am 16. und 19. Juli das anglikanische
Komitee, bestehend aus dem Bischof von Gloucester als Präsidenten,
dem Erzbischof von Dublin sowie den Bischöfen von Fulham (Sekretär),

West-Michigan, Gibraltar, Ägypten-Sudan und Montreal, mit den

Vertretern der altkatholischen Kirchen (Erzbischof von Utrecht und
die Bischöfe von Haarlem und Deventer, während der christkatholische

Bischof der Schweiz krankheitshalber auf eine Teilnahme
verzichten müsste) entsprechende eingehende Gespräche geführt hatte14.

In deren Verlauf konnten im Anschluss an die Erörterung der einzelnen

Punkte der Utrechter Erklärung von 1889 zahlreiche Detailfragen
geklärt werden.

Um diese Verhandlungen weiterzuführen, ernannte der Erzbischof
von Canterbury eine Kommission, bestehend aus den Bischöfen von
Gloucester und Fulham, dem Dekan von Chichester, Kanonikus Douglas,

Dr. N.P.Williams, Rev. G.F.Graham-Brown, Rev. Dr.
C.B.Moss und Rev. C.L.Gage-Brown.

Das Abkommen von Bonn

Am 2. Juli 1931 traf sich diese Kommission in Bonn mit den Vertretern
der altkatholischen Kirchen (Bischof von Deventer; Bischof Dr.
A.Küry, Schweiz; Bischof Dr. G.Moog, Deutschland; Professor
A. Rinkel, Holland). Dem im Wortlaut vorliegenden Konferenzprotokoll15

sei nur das Wichtigste entnommen. Nach einem gerafften Rückblick

auf den bisherigen Verlauf der gemeinsamen Bemühungen, den

diese Gemeinschaft, soweit diese irdische Welt in Betracht kommt, in einer
äussern, sichtbaren und geeinigten Gesellschaft, die an Einem Glauben
festhält, ihre eigenen anerkannten Organe hat, von Gott gegebene Gnadenmittel
gebraucht und alle ihre Glieder zum Dienst des auf die ganze Welt sich
erstreckenden Reiches Gottes verpflichtet, zur Erscheinung zu bringen. Das ist,
was wir unter katholischer Kirche verstehen» (ebd.).

In diesem Zusammenhang sei auf den Beitrag von Prof.Dr. Ch.Oeyen
(Bonn) im Beiheft der IKZ «Hundert Jahre Christkatholisch-theologische
Fakultät der Universität Bern 1974» verwiesen, wo er S. 128 ff. diese Thematik
behandelte «Die Katholizität der Kirche und das anglikanisch-altkatholische In-
terkommunionabkommen».

14 Das Protokoll dieser Verhandlungen ist abgedruckt in IKZ 1931,
S. 139-146.

15 IKZ 1931, S. 146-161.

216



der Bischof von Deventer an seine Begrüssung namens der Gastgeber
anschloss, wurden zunächst die von altkatholischer Seite vorgelegten
Fragen zu folgenden Fragenkomplexen behandelt: I. Die Autorität der
Lambeth-Konferenz. IL Die anglikanische Kirche. III. Die Lehre der

anglikanischen Kirche. IV. Die anglikanische Kirche und andere
Kirchen. - Unter Punkt II kam vor allem die Tatsache zur Sprache, dass

es innerhalb der anglikanischen Kirche verschiedene Gruppierungen
(anglokatholisch, evangelikal, modernistisch) gibt. - Zu Punkt III
drehte sich das Gespräch vor allem um den Stellenwert und die
Interpretation der 39 Artikel, wobei zu Beginn betont wurde, dass es keine
offizielle Auslegung derselben gebe. Das Gespräch selber zeigte, dass

Anglokatholiken und Evangelikaie auch in dieser Hinsicht die
Akzente verschieden setzen, ohne dass dies als absoluter Widerspruch
empfunden werde.

Hieraufstellte die anglikanische Delegation folgende 7 Fragen:
1. Was ist der Glaube der altkatholischen Kirche über die Autorität

der Hl. Schrift?
2. Würden sie in der Auslegung des Satzes von Vinzenz von Lerin

die Stellung des hl. Vinzenz selbst annehmen, wie sie im zweiten Kapitel

des Kommonitoriums enthalten ist? (D.h. die Frage nach dem
Verhältnis zwischen Schrift und Tradition. D.V.)

3. Beabsichtigt ihre Feststellung über die Eucharistie den Einschluss
der Annahme der Lehre von der Transsubstantiation?

4. Was ist die offizielle Haltung der Kirche zu a) dem IV. Laterankonzil?,

b) dem Konzil von Trient?
5. Hält die altkatholische Kirche dafür, dass der katholische Glaube

mehr in sich schliesst als das, was in den christlichen Credos und in
den christologischen Entscheidungen der ökumenischen Konzilien
enthalten ist?

6. Erlaubt die altkatholische Kirche die Auflösung der Ehe und gibt
sie die Kommunion geschiedenen Personen, die sich wiederverheiratet
haben?

7. Wie weit ist die Ohrenbeichte obligatorisch?
Auch diese Fragen konnten geklärt und offensichtlich zur vollen

Zufriedenheit der Gesprächspartner beantwortet werden.

Zu Beginn der Nachmittagssitzung legte die anglikanische Delegation

als Diskussionsbasis ein von Rev. Graham-Brown vorbereitetes

Dokument vor, das betitelt war «Vorgeschlagene Bedingungen, unter
denen die Kirche von England und die mit ihr in voller Gemeinschaft

stehenden Kirchen eine formelle Interkommunion mit der altkatholi-

217



sehen Kirche ins Auge fassen könnten». Offenbar bildeten die z.T.
ausführlichen Abschnitte dieser Vorlage eine hilfreiche Grundlage für
die eingehenden langen Verhandlungen, die schliesslich zur
übereinstimmenden einmütigen Annahme jener drei kurzen Sätze führten,
welche seither als das Abkommen von Bonn (Bonn Agreement) bereits
Geschichte wurden. Sie lauten:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und
Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern
der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen

Glaubens fest.»
«1. Each Communion recognises the catholicity and independence

of the other and maintains its own.
2. Each Communion agrees to admit members of the other Communion

to participate in the Sacraments.
3. Intercommunion does not require from either Communion the

acceptance of all doctrinal opinion, sacramental devotion or liturgical
practice characteristic of the other, but implies that each believes the
other to hold all the essentials of the Christian faith.»

Am 7. September 1931 desselben Jahres stimmte die in Wien
versammelte altkatholische Bischofskonferenz dieser Vereinbarung mit
folgendem Beschluss zu:

«1. Die am 7. September 1931 in Wien versammelte Konferenz der
in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe stimmt
auf Grund der Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

der Interkommunion der altkatholischen Kirchen mit der anglikanischen

Kirchengemeinschaft zu16.

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen Zulassung der

Mitglieder der beiden Kirchengemeinschaften zu den Sakramenten.
3. Die Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft

die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frömmigkeit oder

16 In dieser Formulierung fällt auf, dass sie nicht wie in Punkt 2 und 3 den
Wortlaut der Bonner Vereinbarung übernimmt, sondern anstelle der gegenseitigen

Anerkennung der Katholizität die Anerkennung der anglikanischen Weihen

erwähnt. Spiegelt sich darin das altkatholische Verständnis von Katholizität?

218



liturgischer Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst
in sich, dass jede glaubt, die andere halte das Wesentliche des christlichen

Glaubens fest17.»

Am 20. und 21. Januar 1932 sodann nahmen die Konvokationen von
Canterbury und York in je eigenen Sessionen Stellung zum Abkommen

von Bonn. Im Oberhaus von Canterbury hielt der anglikanische
Präsident der Delegation in Bonn, Bischof Dr. A. C. Headlam (Gloucester)

das einstündige Eintretensreferat, während Dekan A. S.Dun-
can-Jones (Chichester), ebenfalls Mitglied der Bonner Delegation, im
Unterhaus darüber referierte, wobei beide Häuser nach ergiebiger
Diskussion einstimmig der getroffenen Vereinbarung im vorliegenden
Wortlaut zustimmten. Dasselbe war auch in beiden Häusern von York
der Fall, so dass Erzbischof Dr. Cosmo Lang (Canterbury) im Brief
vom 29. Januar an den Erzbischof von Utrecht schreiben konnte:

«Mit grosser Genugtuung und Dankbarkeit schreibe ich Ihnen, um
Sie zu unterrichten, dass die Konvokationen der Provinzen Canterbury

und York, die Bischöfe sowohl wie die Vertreter des Klerus,
einmütig und mit warmem Enthusiasmus folgenden Beschluss angenommen

haben:
Dieses Haus genehmigt folgendes Schema, das die Vertreter der

altkatholischen Kirchen und der Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft

am 2.Juli 1931 in Bonn vereinbart haben:
1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und

Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene aufrecht.
2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern

der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.
3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die

Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen

Glaubens fest.
Dieses Haus stimmt der Interkommunion zwischen der Kirche von

England und den altkatholischen Kirchen unter diesen Bedingungen
zu.»

«Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich, dass

jetzt eine Verbindung wirklicher Interkommunion zwischen der Kirche

von England und den altkatholischen Kirchen hergestellt ist, und

17 IKZ 1931, S. 161 f.

219



ich glaube, dass diese Verbindung stärker und tiefer wird als in den

vergangenen Jahren.
Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und die präsidierenden

Bischöfe der verschiedenen Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft
auf der ganzen Erde18 davon zu unterrichten, und ich zweifle nicht,

18 Die anglikanische Kirchengemeinschaft - Anglican Communion - ist ein

komplexes Gebilde, das im Laufe der letzten drei Jahrhunderte sich auf alle
Kontinente der Erde ausgebreitet hat und heute nach verlässlichen Angaben
rund 65 Millionen Gläubige zählt, die in gegenwärtig 29 Kirchenprovinzen -
einschliesslich ihrer «Mutterkirche» von England - leben. - Die seit langem
als «konfessionelle Etikette» gebräuchliche Bezeichnung «anglikanisch» war
in ihrem Ursprung ein rein geographisch-politischer Begriff. So heisst es

beispielsweise in der Magna Charta vom Jahre 1215 «quod ecclesia Anglicana
libera sit», d.h. die englische Kirche - also die Kirche von England - solle frei
sein. Weil also «ecclesia anglicana» ursprünglich einfach «Kirche von
England» bedeutet, wäre es völlig undenkbar gewesen, dass sich dieselbe Kirche
in Wales, Schottland und Irland als anglikanische Kirche in diesen Gebieten
bezeichnet hätte. Vielmehr lauten die entsprechenden Namen «The Church in
Wales», «The Church of Ireland». Weil in Schottland die Mehrheit der
Bevölkerung reformiert-presbyterianisch wurde und demgemäss «The Church of
Scotland» die presbyterianische Staatskirche meint, heisst der hiesige «Zweig»
der Kirche von England «The Episcopal Church in Scotland». Ähnlich
verhielt es sich mit den vom Beginn des 17. Jahrhunderts an nach Nordamerika
ausgewanderten Gläubigen der englischen Staatskirche: nach der politischen
Loslösung vom Mutterland war eine Bezeichnung «Kirche von England in den

Neuenglandstaaten Nordamerikas» o.a. unmöglich, weshalb sich deren
Anhänger dann zur «Protestant Episcopal Church in USA» formierten, wobei
gleich beizufügen ist, dass - und dies spiegelt ebenfalls den politischen Aspekt
dieser kirchlichen Zusammenhänge wider! - der erste Bischof ausserhalb des

englischen Mutterlandes, Samuel Seabury, seine Bischofsweihe nicht etwa
durch die «Kirche von England» empfing, weil er als Bürger der unabhängig
gewordenen «United States» von Nordamerika natürlich den sog. «Oath of
Allegiance» (also den Eid auf die englische Krone, wie ihn das englische
Weiheformular beinhaltet) nicht mehr leisten konnte. Vielmehr empfing er seine
Konsekration am 14. November 1784 in Aberdeen durch schottische Bischöfe.

Mit dem Einsetzen der weltweiten Missionsexpansion, häufig im Kielwasser
des Kolonialismus, entstanden Missionsgemeinden und -kirchen auch
englisch-kirchlicher Prägung, weshalb diese grösstenteils bis in die neueste Zeit
Jurisdiktionen unmittelbar dem Erzbischof von Canterbury unterstellt waren.
Deshalb erstaunt es nicht, dass diese Missionskirchen «The Church of
England» in dem und dem Gebiet genannt wurden. So nennt sich die auf diese
Weise auf dem fünften Kontinent entstandene Kirche bis heute «The Church
of England in Australia». Die erste überseeische Kirchenprovinz, welche die
Bezeichnung «anglikanisch» offiziell in ihren Namen integrierte, war «The
Church of England in Canada and Newfoundland», die seit 1955 «Anglikanische

Kirche von Kanada» heisst. - Nicht zuletzt die ökumenische Bewegung

220



dass ihre Synoden denselben Verlauf nehmen werden wie die
Konvokationen von Canterbury und York bezüglich der Kirche von
England. Ohne Zweifel unternehmen Sie ähnliche Schritte, um die
altkatholischen Bischöfe über den Inhalt dieses Briefes zu informieren19.»

In der Tat sind dann im Laufe der folgenden Jahre sämtliche
anglikanischen Kirchenprovinzen dem Beispiel ihrer «Mutterkirche»
gefolgt.

Abschliessend darf gesagt werden, dass das anglikanisch-altkatholische
Abkommen von Bonn in der gesamten Kirchengeschichte etwas

Erstmaliges ist. Mit Recht bezeichnet denn auch das «Weltkirchenlexikon»20

unter dem Stichwort «Interkommunion» diese Vereinbarung
«als ein klassisches Beispiel von Interkommunion».

Die seitherige Entwicklung der ökumenischen Bewegung, die weitere

Formen zwischenkirchlicher Beziehungen wie «Interzelebration»,
«Offene Kommunion» u.a. hervorbrachte, schien es der Lambeth-
Konferenz des Jahres 1950 als angemessen erscheinen, diese in ihrem
Wesen unterschiedlichen Beziehungen näher zu definieren. Deshalb
wurde empfohlen, «dass dort, wo zwischen zwei Kirchen, die nicht
derselben Denomination zugehören oder verwandten Bekenntnisses
sind, die uneingeschränkte <communio in sacris> besteht, einschliesslich

gegenseitiger Anerkennung und Annahme der geistlichen Ämter,
die sachgemässe Bezeichnung <full communion) ist, dass aber dort, wo
sich von der <vollen Kommunion) unterscheidende Beziehungen
durch Vereinbarung zwischen zwei derartigen Kirchen ergeben haben,
der sachgemässe Ausdruck (intercommunion) ist.»

Eine Ausweitung des Abkommens von Bonn erfolgte im Jahre 1965

durch das am 22. September jenes Jahres von der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz beschlossene Unionskonkordat mit
den autonomen katholischen Kirchen der Philippinen (Unabhängige
Katholische Kirche), Spaniens (Reformierte Episkopalkirche) und

Portugals (Lusitanisch-Katholische Apostolisch-Evangelische Kirche).
An der Eröffnungssitzung des XIX. Internationalen Altkatholikenkongresses

in Wien übergab der Ehrenprimas der Utrechter Union der alt-

unserer Tage hat massgeblich dazu beigetragen, dass die Bezeichnung
«anglikanisch» neben «reformiert, lutherisch, methodistisch, orthodox, römisch-,
altkatholisch» zu einem anerkannten kirchlichen «Gütezeichen» ohne
geographisch-politischen Akzent geworden ist.

19 IKZ 1932, S. 28-38.
20 Weltkirchenlexikon - Handbuch der Ökumene, hgg. von F. H.Littell und

H.H.Walz, Kreuz-Verlag Stuttgart, l.Aufl. 1960, S.595.

221



katholischen Kirchen, Erzbischof Dr. Andreas Rinkel, den Vertretern
dieser drei Kirchen, Primas-Bischof Dr. Isabelo de los Reyes (Manila),
Bischof Santos Martin Molina (Madrid) und Bischof Dr. Luis C.

Rodriguez Pereira (Vila Franca de Xira) die Konkordats-Urkunden,
deren Inhalt dem Vorbild der Bonner Unionsvereinbarung von 1931

folgt.

Schlussbemerkung

Seitdem der Altkatholikenkongress 1957 in Rheinfelden (Schweiz) die
missionarische Verpflichtung auch der altkatholischen Kirchen
betonte und zu deren Verwirklichung die Möglichkeit einer Zusammenarbeit

mit den anglikanischen Kirchen andeutete, hat sich gerade auf
diesem Gebiet eine - wie Beiträge in dieser vorliegenden Nummer
zeigen - erfreuliche Zusammenarbeit entwickelt. Jedoch wurde sowohl
anlässlich der Feierlichkeiten zum 50jährigen Bestehen der «full
communion» in London als auch in Utrecht mit Recht betont, dass noch
längst nicht alle Möglichkeiten zu gegenseitiger Kommunikation und
Konsultation ausgeschöpft sind. Dass es noch viel zu tun gibt, mag als

Ermutigung und Auftrag für die nächste Zukunft von beiden Partnern
zur Kenntnis genommen werden!

Bern Hans A. Frei

222


	Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn 1931 und ihre Vorgeschichte

