Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 4

Artikel: Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn 1931 und ihre
Vorgeschichte

Autor: Frei, Hans A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn
1931 und ihre Vorgeschichte

50 Jahre Interkommunion - iiber 100 Jahre Kontakte

Wenn Altkatholiken und Anglikaner das fiinfzigjdhrige Bestehen ihrer
sakramentalen kirchlichen Gemeinschaft begehen, dann haben sie
nicht nur Schwierigkeiten, das genaue Datum des Beginns ihrer Ge-
meinschaft zu fixieren, sondern sehen sich gleichzeitig mit der Tatsa-
che konfrontiert, dass die gegenseitigen Beziehungen, nicht zuletzt
auch die von Fall zu Fall praktizierte Abendmahlsgemeinschaft, mehr
als doppelt so alt sind. Wohl trdgt das sog. «Bonn Agreement», wie
das Abkommen von Bonn von unseren anglikanischen Freunden ge-
nannt wird, als Datum der formellen Unterzeichnung den 2.Juli 1931.
Doch seine Inkraftsetzung und Verbindlicherkldrung erfolgte auf alt-
katholischer Seite erst durch den am 7. September desselben Jahres ge-
fassten Beschluss der internationalen altkatholischen Bischofskonfe-
renz. Die Konvokationen (Synoden) der Kirche von England (Canter-
bury und York) erhielten sogar erst zu Beginn des Jahres 1932 Gele-
genheit, zur getroffenen Vereinbarung Stellung zu nehmen, was am
20.Januar geschah. Am 21.Januar 1932 stimmten sie dann auch zu.
Darin liegt der Grund, dass auf altkatholischer Seite stets 1931 als
Griindungsjahr der bestehenden Interkommunion mit den Anglika-
nern genannt wird, widhrend in englischen Publikationen hdufig das
Jahr 1932 angefiihrt ist.

Doch abgesehen von dieser an sich nicht schwerwiegenden Nuance,
fallt demjenigen, der sich mit dem ganzen geschichtlichen Umfeld des
Abkommens von Bonn beschiftigt, sofort auf, dass zwischen den be-
teiligten Kirchen ldngst vor 1931 Beziehungen bestanden, welche bei
besonderen Gelegenheiten immer wieder auch praktizierte Abend-
mahlsgemeinschaft beinhalteten. So existiert eine Photo, welche drei
fiihrende altkatholische Pioniere - Bischof Dr. J.H.Reinkens
(Deutschland), Bischof Dr. E.Herzog (Schweiz) und Pére Hyacinthe
Loyson (Frankreich) — mit dem anglikanischen Bischof Henry Cotte-
rill (Schottland) zeigt. Das Bild wurde am 10. August 1879 in Bern
(Schweiz) aufgenommen und triagt die Inschrift «Erste kirchliche In-
tercommunion». Aber auch schon dieses Ereignis hatte seine kleine
Vorgeschichte, indem Bischof Dr. E. Herzog einen Monat zuvor auf
Einladung des anglikanischen Primas von Schottland, Rt. Rev. Robert

204



of Moray and Ross, am 13.Juli 1879 in der gallikanischen Kirche von
Paris — deren Rektor der erwidhnte Pére H.Loyson war — die hl. Fir-
mung spendete. An dieser Feier, an der auch anglikanische Geistliche
teilnahmen, wurde - wie Bischof Herzog in seinem Tagebuch ver-
merkte — «die Interkommunion tatsdchlich konstatiert»!. Bei dieser
Gelegenheit begegnete Bischof Herzog auch dem Geistlichen der ame-
rikanischen Episkopalgemeinde in Rom, Rev. Dr. Nevin. Dieser hatte
natiirlich durch seine Funktion Gelegenheit gehabt, die Vorginge im
Zusammenhang mit dem ersten vatikanischen Konzil aus unmittelba-
rer Ndhe mitzuverfolgen. Seine Sympathien zur beginnenden altkatho-
lischen Bewegung waren unverkennbar, so dass es nicht erstaunt, ihn
schon unter den Teilnehmern der Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875, aber auch der ersten internationalen Altkatholiken-
kongresse zu finden. Seinem Einfluss diirfte es zuzuschreiben sein,
dass Bischof Herzog 1880 zur Generalsynode der amerikanisch-bi-
schoflichen Kirche eingeladen wurde. Uber diesen Besuch schrieb der
christkatholische Bischof riickblickend u.a. «Das Hauptergebnis ist
das, dass ich mit der bischoflichen Kirche Amerikas in vollige Kir-
chengemeinschaft getreten bin2» Es fehlt somit nicht an eindeutigen
Indizien, dass zwischen Anglikanern und den im Gefolge des ersten
vatikanischen Konzils von 1869/70 sich bildenden altkatholischen
Kirchen von Anfang an zahlreiche personliche und kirchliche Kon-
takte bestanden, welche die Frage als unvermeidlich erscheinen las-
sen, weshalb es bis 1931 dauerte, dass zwischen den anglikanischen
und altkatholischen Kirchen eine derartige Vereinbarung geschlossen
werden konnte.

Kontakte in den Jahren nach 1870

Es kann nicht erstaunen, dass die Vorgidnge im Zusammenhang mit
dem ersten vatikanischen Konzil von 1869/1870 auch in der Kirche
von England und ihrer amerikanischen Tochterkirche — der Protestant
Episcopal Church in den USA - durchwegs mit grosser Aufmerksam-
keit verfolgt wurden. Wihrend der evangelikale Fliigel das Gemein-
same mit den Opponenten gegen die neuen Papstdogmen vom 18. Juli
1870 in erster Linie im Protest gegen den Suprematsanspruch des
Papsttums sah, betrachteten die von der rekatholisierenden Oxfordbe-

! Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild von Walter Herzog, Laufen
1935, S.207.
2 Ebd. S.208.

205



wegung der Dreissigerjahre des 19.Jahrhunderts um Keble, Pusey und
Newman herkommenden Anglokatholiken die Altkatholiken gerade
in ihrem Festhalten an der Uberlieferung der alten ungeteilten Kirche
des ersten Jahrtausends als ihre im Geiste Verbiindeten. Im Friihsta-
dium der gegenseitigen Beziehungen waren es zunichst personliche
Kontakte, welche die ersten Verbindungen herstellten. Aber bereits
auf dem Katholikenkongress von Miinchen 1871 erkldrten die dort an-
wesenden Anglikaner gegeniiber den Altkatholiken, «dass sie mit ih-
nen in ndhere kirchliche Beziehungen zu treten wiinschten»?, und
zwel Jahre spdter nahmen u. a. auch die Vorsitzenden des « Anglo-kon-
tinentalen Vereins» (Anglo-Continental Society) und der amerikani-
schen «Kommission fiir Unionsbestrebungen» am Koélner Kongress
teil. Beide Organisationen hatten die Anbahnung und Pflege freund-
schaftlicher Beziehungen zu den anderen Kirchen zum Ziel. Zusam-
men mit 2 orthodoxen Vertretern wurden die beiden Anglikaner in
eine von Prof. Dr. I.v.Déollinger prisidierte Kommission delegiert,
welche am 23.September 1872 folgende Grundsétze fiir die ange-
strebte Arbeit zur Wiedervereinigung der Kirchen statuierte:

«Prinzipien, die unserer Arbeit zugrunde liegen miissen, sind:

1. Die Gottheit Christi.

2. Christus hat eine Kirche gegriindet.

3. Als Quellen sind anzunehmen:

a) Die HI. Schrift;

b) Die Lehren der 6kumenischen Konzilien; _

¢) Die Lehren der Kirchenviter der ungeteilten Kirche (die mit der

HI. Schrift iibereinstimmende Uberlieferung).

4. Kriterium: Der Ausspruch des hl. Vinzenzius von Lerin <quod sem-
per, quod ubique, quod ab omnibus creditum est> (was immer, iiber-
all und von allen geglaubt worden ist).

5. Als Methode ist die historische gewéhlt.»

Hierzu bemerkt U. Kiiry u.a.: «Es sollte ... als gemeinsame Grund-
lage fiir die Unionsverhandlungen gelten: Der Glaube der alten Kir-
che, der unter Anerkennung der HI. Schrift als oberster Norm und un-
ter dem ausdriicklichen Vorbehalt der Anerkennung der Gottheit
Christi und seiner Kirchengriindung, mit den Methoden der histori-

3 Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, von
Urs Kiiry (Band 3 der Reihe «Die Kirchen der Welt»), 1. Aufl. 1966, S.102.
Die Angaben der Belegstellen beziehen sich stets auf die 1. Auflage, doch sei
darauf hingewiesen, dass dieses Werk im Jahre 1978 von Christian Oeyen be-
reits in zweiter Auflage ebenfalls in Stuttgart herausgegeben wurde.

206



schen Bibel- und Dogmenkritik neu durchdacht werden soll. Jener
doppelte Vorbehalt ist fiir die Glaubenshaltung und fiir die kumeni-
sche Arbeit der altkatholischen Kirche bis heute grundlegend geblie-
ben4.»

Auf dieser Grundlage erging dann auch die Einladung zu den von
Dollinger personlich geleiteten sog. Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875. Das Einladungsschreiben nennt «als Grundlage und
Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden die Bekenntnisfor-
meln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und
Institutionen ..., welche in der allgemeinen Kirche des Ostens und des
Westens vor der grossen Trennung als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben. Das Ziel ... ist nicht eine absorptive Union oder vil-
lige Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkdrper, sondern die
Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der unitas in
necessariis mit Schonung und Beibehaltung der nicht zur Substanz des
kirchlichen Bekenntnisses gehorigen Eigentiimlichkeiten der einzel-
nen Kirchen» (ebd.).

Auf der Konferenz selber bildete Dollingers Erkldrung hinsichtlich
der altkatholischen Haltung gegeniiber den Beschliissen des Tridenti-
nums einen entscheidenden Schritt zur Verstdndigung sowohl mit den
anglikanischen als auch den orthodoxen Partnern, indem er feststellte:
«Was das Trienter Konzil betrifft, so konnen wir uns keineswegs an
alle Dekrete dieses Konzils gebunden erachten, welches als ein 6ku-
menisches nicht angesehen werden kann» (ebd.).

Interessant ist die Tatsache, dass in der ersten Phase dieser Konfe-
renz Altkatholiken und Anglikaner zundchst in einer Sondersitzung
sich auf acht Thesen einigten, welche folgende Sachbereiche umfass-
ten: 1. Abgrenzung des alttestamentlichen Kanons (Apokryphen). 2.
Vorrang des biblischen Urtextes vor den Ubersetzungen. 3. Unrecht-
missigkeit der Bibelverbote. 4. Verwendung der Landessprache in der
Liturgie. 5. Rechtfertigung durch den in der Liebe tdtigen Glauben. 6.
Ablehnung der «merita de condigno». 7. Ablehnung der Lehre von
der Ubertragbarkeit der Verdienste der Heiligen auf andere. 8. Zahl
der Sakramente®. — Sechs weitere Thesen wurden gemeinsam mit den
Orthodoxen erarbeitet, deren inhaltliche Schwerpunkte der Vollstéin-
digkeit halber hier ebenfalls genannt seien: 9. Anerkennung der

* Ebd. S. 103.
5 Samtliche Thesen sind im vollen Wortlaut abgedruckt im genannten Werk

von Urs Kiiry S.432f.

207



HI. Schrift als prima regula fidei. 10. Verwerfung des Dogmas von der
unbefleckten Empfingnis Marias. 11. Beibehaltung des Institutes der
(freiwilligen) Busse. 12. Verwerfung der romisch-katholischen Ablass-
lehre. 13. Anerkennung des Gebetes fiir Verstorbene. 14. Erklarung
iiber die hl. Eucharistie.

Offen blieben vor allem drei Problemkreise, von denen zwei die
anglikanischen Kirchen ganz besonders betrafen, ndmlich einmal die
Frage der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen. Wihrend Dollinger
und Reinkens hinsichtlich deren Anerkennung keine Schwierigkeit sa-
hen, verhielten sich die Orientalen sehr zuriickhaltend. Diese Frage
sollte dann ja in der Folge der vielleicht gewichtigste Grund dafiir
sein, dass das Abkommen von Bonn erst 1931 abgeschlossen werden
konnte: die Kirche von Utrecht hat die Giiltigkeit der anglikanischen
Weihen erst 1925 offiziell anerkannt und damit jenen Standpunkt
schliesslich iiberwunden, auf dem Rom seit der Bulle Leos XIII. vom
Jahre 1896 bis heute steht. '

Das zweite Problem, das dann eingehend auf der 2. Unionskonfe-
renz 1875 behandelt wurde, war das sog. «filioque», d.h. die Frage
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater «und vom Sohn».
Die Entschliessung von 1874 besagt: « Wir geben zu, dass die Art und
Weise, in welcher das Filioque in das nizdische Glaubensbekenntnis
eingeschoben wurde, ungesetzlich war, und dass es im Interesse des
Friedens und der Einigkeit sehr wiinschenswert ist, dass die ganze Kir-
che es ernstlich in Erwédgung ziehe, ob vielleicht die urspriingliche
Form des Glaubensbekenntnisses wieder hergestellt werden koénne
ohne Aufopferung irgendeiner wahren, in der gegenwirtigen Form
ausgedriickten Lehre» (ebd.). Im Geiste dieser Verlautbarung .lehnten
die Thesen von 1875 das filioque tatsdchlich ab, prizisierten jedoch
diese Ablehnung zugleich durch die Zustimmung zu einschldgigen
Sdtzen des hl.Johannes Damaszenus, der u.a. den Ausgang des
HI. Geistes aus dem Vater «durch den Sohn» lehrte und damit der
abendldndischen Lehre innerhalb der Ostkirchen am niachsten kommt.

Der dritte Problemkreis, der zwar ebenfalls erdrtert, jedoch nicht
schliissig behandelt werden konnte, betraf die Frage der Heiligenver-
ehrung. Doch auch so begegneten die Ergebnisse der beiden Bonner
Unionskonferenzen weltweit grésstem Interesse und fanden teils be-
geisterte Zustimmung, teils aber auch Vorbehalt und Kritik. Gerade
im anglikanischen Raum war dies von zwei einander vollig entgegen-
gesetzten Seiten der Fall. Der evangelikale Fliigel nahm Anstoss am
ausgesprochen katholischen Tenor der Bonner Thesen, der seiner

208



Meinung nach die weitere Annidherung an die protestantischen Frei-
kirchen erschwere. Die Anglokatholiken hingegen befiirchteten, das
Zusammengehen mit den Altkatholiken konnte die von ihnen ange-
strebte Anndherung an Rom verunmaglichen, und einer ihrer geistigen
Fihrer, Dr. Pusey, war iiberdies der Auffassung, man sei in der Frage
des filioque den Orthodoxen zu weit entgegengekommen.

Déllinger sah sich durch solche Reaktionen in seinen Bemiihungen
missverstanden und verzichtete auf die Weiterfithrung seiner Unions-
bemiihungen. So bedauerlich dies auch war, er selber hatte ja den —
iibrigens gegen seinen personlichen Willen! — in Bildung begriffenen
altkatholischen Kirchen den kiinftigen Weg in einem an Pfarrer Wid-
mann gerichteten Brief vom 13.Oktober 1874 deutlich vorgezeichnet,
indem er betonte, sie hétten eine dreifache Sendung zu erfiillen, ndm-
lich ndchst dem Zeugnis fiir die Wahrheit gegen die neuen Irrlehren
von der pdpstlichen Universalmacht und Unfehlbarkeit und der Auf-
gabe, eine «von Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten noch
ungetrennten mehr konforme Kirche darzustellen» als «dritten Beruf:
als Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wieder-
vereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen» (ebd.
S.60). Wenn er noch beifiigte, «ein Anfang dazu, wenn auch nur ein
kleiner, ist vor wenigen Wochen in Bonn gemacht worden», dann hat
er die Bedeutung dieser Bonner Unionskonferenzen zweifelsohne
stark unterschitzt. Denn gerade sie waren es, die den Weg ebnen hal-
fen zu den weiteren Gespriachen der Altkatholiken mit den Anglika-
nern auf der einen und mit den Orthodoxen auf der anderen Seite.
Und es war nur legitim, dass dann schliesslich 1931 die abschliessen-
den Verhandlungen mit den Anglikanern gerade in Bonn gefiihrt wor-
den sind. So lebt die dankbare Erinnerung an Dollingers Pionierlei-
stung indirekt im Namen «Bonn Agreement» fort!

Nach verheissungsvollem Beginn die Stagnation

Obwohl die Bonner Unionskonferenzen nicht weitergefithrt wurden,
gab doch die Tatsache, dass erste interkonfessionelle Gespridche nach
Jahrhunderten des blossen Neben- oder zuweilen gar Gegeneinanders
der verschiedenen Konfessionen méglich waren, gerade in den jungen
altkatholischen Kirchen Anlass zu Hoffnung. So begriisste schon die
zweite christkatholische Synode der Schweiz am 8.Juni 1876 die Be-
strebungen, «eine Einigung mit den protestantischen, griechischen

209



und anglikanischen Kirchen herbeizufiihren» ¢. Und zwei Jahre spéter
sagte Bischof Herzog an einer Versammlung der «Anglo-Continental
Society» im Rahmen eines Vortrags iiber die junge Geschichte und
den derzeitigen Stand seiner Kirche u.a.: « Wir sehen in der anglikani-
schen Kirche eine Gemeinschaft, deren Grundsatze den unsrigen dhn-
lich sind; Sie haben die katholische Disziplin, Liturgie und Verfassung
beibehalten. Sie haben die christliche Freiheit erlangt, eine Freiheit,
verbunden mit den hochsten Prinzipien wahrer Ordnung» (ebd.). Im
gleichen Jahre 1878 brachte die 1867 erstmals zusammengetretene
Lambeth-Konferenz aller anglikanischen Di6zesan-Bischofe ihre
Sympathie fiir die Anliegen der Altkatholiken mit den Worten zum
Ausdruck: «Wir begriissen mit Freuden jedes Streben nach einer Re-
form nach dem Muster der alten Kirche. Wir verlangen keine strenge
Einformigkeit, wir wollen keine nutzlosen Trennungen. Jenen, die uns
nahekommen im Eifer, sich zu befreien von jedem Joch des Irrtums
und des Aberglaubens, bieten wir bereitwillig alle Hilfe und solche
Privilegien an, die fiir sie annehmbar sind und bei welchen unsere
Prinzipien, wie sie in unseren Formularen ausgesprochen sind, beste-
hen konnen’.» Diese Verlautbarung nahm die christkatholische Na-
tionalsynode der Schweiz vom Jahre 1879 entgegen mit der Erkldrung:
«...in wesentlichen Dingen mit den anglo-amerikanischen Kirchen auf
gleichem christlichem und katholischem Boden zu stehen. Sie versteht
auch ihrerseits die Anndherung verschiedener Kirchen so, dass durch
diese die Selbstdndigkeit der einzelnen Landeskirchen nicht beein-
trachtigt werde?®.»

Einen ersten konkreten Schritt in Richtung offizieller Abendmahls-
gemeinschaft tat im Jahre 1883 die altkatholische Synode Deutsch-
lands, als sie beschloss, es sei gestattet, den Mitgliedern der englischen
Kirche das hl. Abendmahl unter beiden Gestalten zu reichen®, wobei
die Ausfithrungsbestimmungen dem Bischof iiberlassen wurden. Ohne
diesen Synodebeschluss iiberbewerten zu wollen, muss doch darauf
. hingewiesen werden, dass die altkatholischen Kirchen auch nach ihrer
Selbstdndigwerdung den abendldndisch-katholischen Brauch der
Abendmahlsspendung «sub una» (d.h. allein der Hostie) beibehielten.
Die beginnende Interkommunion mit Anglikanern mag demzufolge
mitgeholfen haben, die Spendung «sub utraque» (d.h. Leib und Blut
Christi), die in den altkatholischen Kirchen inzwischen weithin (in der

® W.Herzog, a.a.0., S5.206.
7 U.Kiiry, a.a.0., S.435.
8 Protokoll der 5.Synode 1879, S.27f.

210



christkatholischen Kirche der Schweiz sogar durchwegs) die iibliche
Form ist, vorzubereiten und ihr so das «Odium des Protestantischen»
zu nehmen.

Obwohl gerade Bischof Herzog sich in den folgenden Jahren inten-
siv bemiihte, durch wiederholte Besuche in England — 1881, 1888, 1895
und 1897 — die bestehenden guten Beziehungen endlich auf die offi-
zielle Ebene zu heben, erfolgten keinerlei Fortschritte in dieser Rich-
tung, besser gesagt: konnten noch keine entsprechenden Schritte un-
ternommen werden, implizierte doch die 1889 beschlossene Erklidrung
der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen, dass ein solch wich-
tiger Schritt, der fiir alle beteiligten Kirchen von entscheidender Trag-
weite war, nur von allen Mitgliedkirchen der Utrechter Union gemein-
sam getan werde. Da aber, wie bereits angemerkt, zu jenem Zeitpunkt
die holldndische Kirche noch nicht bereit war, die Giiltigkeit der ang-
likanischen Weihen anzuerkennen, musste weiter zugewartet werden.

Immerhin darf vor allem auf ein Ereignis hingewiesen werden, das
im Riickblick als vielleicht entscheidende Vorstufe fiir die Bonner Ver-
einbarung von 1931 bezeichnet werden kann: die Lambeth-Konferenz
des Jahres 1888. In ihrem Vorfeld hatten vom Erzbischof von Canter-
bury beauftragte anglikanische Bisch6fe mit Vertretern der altkatholi-
schen Kirche Deutschlands in Bonn und dann mit einer Delegation
der christkatholischen Kirche der Schweiz in Olten Verhandlungen
iiber noch bestehende Unterschiede (die Lehre von den Glaubensquel-
len, die dkumenischen Konzilien, das Tridentinum, die Glaubensbe-
kenntnisse, die Heiligen- und Reliquienverehrung u.a.m.) gefiihrt,
welche eine weitgehende Ubereinstimmung ergaben. In der Folge
nahm die Lambeth-Konferenz jenes Jahres eine Entschliessung an, in
der unter Anerkennung «der wiirdigen und unabhingigen Stellung der
Kirche Hollands» die Férderung der freundschaftlichen Beziehungen
mit den Kirchen Deutschlands und der Schweiz als Pflicht bezeichnet
und diesen Kirchen erneut weitgehende kirchliche Rechte angeboten
wurden. Ferner heisst es: «Die Opfer, die von den Altkatholiken in
Osterreich gebracht werden, verdienen unsere Sympathie, und wir
hoffen, dass, wenn ihre Organisation erprobter und vollendet ist, eine
formelle Bezichung zu ihnen als méglich befunden wird®.» Und wei-
ter: «Wir sehen keinen Grund ein, weshalb wir ihren Klerus und ihre
glaubigen Laien nicht unter denselben Bedingungen wie unsere eige-
nen Kommunikanten zur hl. Kommunion zulassen sollten, und wir an-

- *U.Kiiry, a.a.0., S.436.

211



erkennen die Bereitwilligkeit, die sie gezeigt haben, Mitgliedern unse-
rer eigenen Kirche geistliche Vergiinstigungen anzubieten» (ebd.).

Von weit grosserer Tragweite war jedoch die Tatsache, dass die
Lambeth-Konferenz 1888 im Zusammenhang mit den durch die Kon-
~ takte mit Altkatholiken und Orthodoxen aufgeworfenen Fragen ihre
eigene Haltung in der Frage der Wiedervereinigung getrennter Kir-
chen und Christen in einem vier Punkte umfassenden Dokument nie-
derlegte, das als sog. «Lambeth Quadrilateral» in die neuere Kirchen-
geschichte eingegangen ist. U. Kiiry spricht geradezu von der «Magna
Charta des anglikanischen Unionsgedankens» (ebd. S. 108). Diese vier
Prinzipien sind:

«1. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes, da sie alles
enthalten, was zum Heil notwendig ist, und weil sie die Regel und
hochste Richtschnur des Glaubens sind.

2. Das Glaubensbekenntnis der Apostel als Taufsymbol und das Ni-
cidische Glaubensbekenntnis als hinreichende Darlegung des christli-
chen Glaubens.

3. Die zwei von Christus eingesetzten Sakramente: die Taufe und
das Abendmahl des Herrn, zu spenden unter dem unabédnderlichen
Gebrauch der Einsetzungsworte Christi und der von ihm selbst ver-
ordneten Elemente.

4. Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner Ver-
waltung den verschiedenen lokalen Bediirfnissen der Vélker und Men-
schen, welche von Gott zur Einheit seiner Kirche berufen sind» (ebd.).

Wenn man in Betracht zieht, dass diese grundlegende Stellung-
nahme inhaltlich v6llig auf der Linie dessen liegt, was bereits 1872 auf
dem Altkatholikenkongress zu Koln als Basis fiir eine kiinftige Eini-
gung der Kirchen postuliert worden war, liegt die Vermutung nahe,
bei der Abfassung dieses Lambeth-Quadrilaterals konnte auch altka-
tholischer Einfluss im Spiele gewesen sein. Zumindest lagen die Kol-
ner Thesen bei den Verhandlungen sowohl in Bonn als auch in Olten
auf dem Tisch, welche an erster Stelle die HI. Schrift als oberste Regel
und Richtschnur des Glaubens nennen, die als solche den Vorrang vor
den Glaubensentscheidungen der kirchlichen Lehrtradition hat. Hier-
auf werden die nach altkatholischer Uberzeugung unentbehrlichen
drei Grundelemente fiir die Katholizitdt der Kirche gefiihrt, namlich

a) katholisch ist die Kirche in ihrer Lehre durch die Anerkennung
der beiden 6kumenischen Glaubensbekenntnisse. Diese sind an sich
eine hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens, wenn sie

212



auch zu ithrem vollen Verstdndnis der Interpretation durch die dogma-
tischen Entscheidungen der 6kumenischen Konzilien bediirfen;

b) katholisch ist die Kirche in ihrem Gottesdienst darin, dass Taufe
und Abendmahl als die beiden Herrensakramente im Mittelpunkt ih-
res kirchlichen Handelns stehen. Dadurch wird nicht ausgeschlossen,
dass auch andere kirchliche Handlungen als Sakramente gelten kénnen;

c) katholisch ist die Kirche darin, dass sie festhilt am historischen
Episkopat, an dem von der alten Kirche angenommenen Bischofsamt
in Verbindung mit dem Presbyterat und Diakonat.

Das hohe Mass der Ubereinstimmung dieser frithen altkatholischen
Stellungnahme zur Frage nach der Basis fiir eine kiinftige Wiederver-
einigung der Kirchen mit dem, was sechzehn Jahre spiter dann die
anglikanischen Bischéfe mit dem Lambeth-Quadrilateral statuierten,
ist nicht zu iibersehen. Wire demnach die von beiden Seiten ange-
strebte «Wiedervereinigung», wie das Ziel der gemeinsamen Bemii-
hungen in jenem Zeitpunkt optimistisch noch bezeichnet wurde, in
Reichweite gelegen, wenn nicht die Frage der Giiltigkeit der anglikani-
schen Weihen noch hindernd im Wege gestanden hitte? Auf der
Ebene der Kirchenfiihrer und Theologen diirfte diese Frage wahr-
scheinlich bejaht werden. Doch letzterdings ging und geht es bis heute
gerade in Okumenischen Belangen immer um eine Sache, welche die
Kirche als Ganzes, und das heisst vor allem ihre Basis, das Kirchen-
volk in jeder einzelnen Ortsgemeinde angeht und betrifft. Aber waren
dort zu jenem frithen Zeitpunkt tiberhaupt das nétige Verstdndnis fiir
dieses Anliegen der Einigung und die Bereitschaft zu einem solchen
Schritt vorhanden? Aus der Tatsache, dass im Jahre 1908 der Willi-
brord-Bund (Society of St. Willibrord) ins Leben gerufen wurde mit
der Aufgabe, die gegenseitigen Kontakte auf der Ebene der Gemein-
deglieder zu férdern und beiderseits das Verstdndnis fiir die erhoffte
und angestrebte kirchliche Gemeinschaft zu wecken und zu vertiefen,
darf geschlossen werden, dass gerade in dieser Hinsicht noch viel zu
tun war. Riickblickend muss gesagt werden, dass es zu einem wesentli-
chen Teil diesem St.-Willibrord-Bund zu verdanken ist, dass es
schliesslich nicht nur zum Abkommen von Bonn kam, sondern dass
vor allem auch seit dem Zweiten Weltkrieg das Bewusstsein der
kirchlichen Gemeinschaft zwischen Altkatholiken und Anglikanern
nicht zuletzt unter der jungen Generation geférdert und intensiviert
worden ist, indem Jahr fiir Jahr Gruppenbesuche hin- und heriiber das
Abkommen von Bonn zur erlebbaren Realitdt des Christenlebens wer-
den liessen.

213



Mit der im Jahre 1925 erfolgten formellen Anerkennung der angli-
kanischen Weihen durch die Kirche von Utrecht war der Weg endlich
frei fiir die entscheidenden Verhandlungen. Die entsprechende Erkla-
rung vom Juni jenes Jahres lautet: « Wir glauben, dass die Kirche von
England stets die bischofliche Leitung der alten Kirche beibehalten
wollte und dass das Weiheformular Eduards VI. als giiltig zu betrach-
ten ist. Wir erkldren daher ohne jeden Vorbehalt, dass die apostolische
Sukzession in der Kirche von England nicht unterbrochen wurde'°.»

In ihrer Sitzung vom 2. September desselben Jahres «nahm die Kon-
ferenz der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe
von dieser Erkldrung Kenntnis und pflichtete dem Entscheid bei, der
mit fritheren Erkldrungen altkatholischer Gelehrter und Bischofe
Deutschlands und der Schweiz iibereinstimmt, und gibt der Hoffnung
auf eine kiinftige engere Gemeinschaft mit der Kirche von England
und ihren Tochterkirchen auf wahrhaft katholischem Boden Aus-
druck» (ebd.). '

War damit auch das theolfogische Haupthindernis beseitigt, muss
doch daran erinnert werden, dass auch im Falle der Beziehungen zwi-
schen den altkatholischen und anglikanischen Kirchen nicht nur theo-
logische Motive im Spiele waren. Wie bei vielem, was christliche Kir-
chen vordergriindig vor allem aus kirchlich-religiésen Griinden unter-
nehmen, waren auch hier sog. nicht-theologische Faktoren mitbetei-
ligt. Schon im Jahre 1880 hat Bischof Herzog einen solchen ganz offen
zu erkennen gegeben, als er in seinem Bericht iiber die Reise in die
USA u.a. schrieb: «Die amerikanische Schwesterkirche hatte dabei
Gelegenheit, ihren katholischen, universalen Charakter zu manifestie-
ren; fiir uns ist jene tatsdchliche Interkommunion ein Unterpfand da-
fiir, dass wir nicht als eine kleine isolierte Sekte dastehen in der
Welt!'.» Ist dieses freimiitige Gestédndnis einer zahlenmaissig kleinen
Minderheit sehr wohl verstdndlich, so muss es schon eher als eine
Uberraschung bezeichnet werden, dass die Lambeth-Konferenz des
Jahres 1930, welche den unmittelbaren Anstoss zu den erfolgreichen
Abschlussverhandlungen in Bonn gab, diese u.a. mit der Begriindung
empfahl (Ziff.2 lit.b der betreffenden Resolution), die Wiedervereini-
gung mit den altkatholischen Kirchen sei wiinschenswert, denn «sie
wiirde der anglikanischen Kirche eine internationale Stellung geben.
Von allen grosseren Teilen der Christenheit ist die anglikanische Ge-

WL K06y, a.a.0., 8.437,
' W. Herzog, a.a.0., S.209.

214



meinschaft am wenigsten international. Abgesehen vom Missionsfeld,
ist sie auf das Britische Imperium und die Vereinigten Staaten be-
schrankt. Die altkatholische Kirche dagegen, so klein sie auch ist, ist
wirklich international. Auf einem Altkatholikenkongress sind acht eu-
ropdische Staaten vertreten: Holland, Deutschland, Frankreich, die
Schweiz, Osterreich, die Tschechoslowakei, Jugoslawien und Polen.
Wir konnten den kontinentalen Gesichtspunkt viel besser verstehen
als jetzt, wenn wir in bestindigem und engem Kontakt mit Kirchen in
allen Staaten wiren, so klein sie auch sein mdgen. ... Die <kirchliche»
Strasse von Dover wiirde nicht mehr existieren !2.»

Im weiteren wird die «Wiedervereinigung mit den Altkatholiken»
befiirwortet «als bedeutender Schritt zur Wiedervereinigung mit den
orthodoxen Ostkirchen, die fiir die Altkatholiken eine grosse Hoch-
achtung haben». Sodann befasst sich das Memorandum eingehend
mit den einzelnen Punkten der Utrechter Erklarung von 1889, die als
Basis fiir kommende Verhandlungen empfohlen wird, wobei aus-
driicklich betont wird, dass dieselbe «den anglikanischen Kirchen in
keiner Weise etwa <aufgendtigt> werden soll, vielmehr bildet sie fiir die
Altkatholiken die Grundlage zu Verhandlungen, gleich dem Aufruf an
alle christlichen Volker, der fiir uns die Grundlage zu Verhandlungen
bildete» '3.

12TKZ 1931, S.134. Dieser Abschnitt ist dem Bericht der von den Erzbisché-
fen von Canterbury und York eingesetzten « Commission on Faith and Order»
entnommen, welchen diese im Februar 1930 vorgelegt hatte.

3 IKZ 1931, S.138. — Was den erwihnten «Aufruf an alle christlichen Vol-
ker» betrifft, so ist damit jener Appell gemeint, den die Lambeth-Konferenz im
Jahr 1920 an die Christenheit erliess (Resolution IX des offiziellen Konferenz-
berichtes, abgedruckt in deutscher Ubersetzung in IKZ 1920, S.250ff.). Dieser
Aufruf wird mit den Worten eingeleitet: « Wir Erzbischéfe, Metropoliten und
tibrigen Bischofe der heiligen katholischen Kirche, die wir in voller Gemein-
schaft stehen mit der Kirche Englands...» Da im Zusammenhang mit dem
Wortlaut des Bonner Abkommens von 1931 immer wieder gefragt wird, wie
der in Ziffer 1 der Vereinbarung verwendete Begriff «Katholizitit» zu inter-
pretieren sei, ist es aufschlussreich, schon hier ein konkretes Beispiel dafiir zu
haben, wie die Anglikaner ihn fiir sich in Anspruch genommen haben. Der Be-
griff wird aber auch im ersten Paragraphen jenes Aufrufs von 1920 inhaltlich
umschrieben, nachdem anerkannt wird, «dass alle, die glauben an den Herrn
Jesus Christus und getauft sind im Namen der heiligen Dreieinigkeit, mit uns
Mitglieder sind der heiligen allgemeinen Kirche Christi, die da ist sein Leib».
Dieser Passus lautet:

«1. Wir glauben, dass Gemeinschaft in Gottes Willen liegt. Durch Gottes ei-
gene Tat wurde diese Gemeinschaft hergestellt in und durch Jesus Christus,
und ihr Leben ist in Seinem Geiste. Wir glauben, dass es Gottes Absicht ist,

215



Zu diesen Empfehlungen kam die Lambeth-Konferenz von 1930,
nachdem in ihrem Rahmen am 16. und 19.Juli das anglikanische Ko-
mitee, bestehend aus dem Bischof von Gloucester als Prédsidenten,
dem Erzbischof von Dublin sowie den Bischéfen von Fulham (Sekre-
tar), West-Michigan, Gibraltar, Agypten-Sudan und Montreal, mit den
Vertretern der altkatholischen Kirchen (Erzbischof von Utrecht und
die Bischofe von Haarlem und Deventer, wihrend der christkatholi-
sche Bischof der Schweiz krankheitshalber auf eine Teilnahme ver-
zichten musste) entsprechende eingehende Gesprache gefiihrt hatte !4,
In deren Verlauf konnten im Anschluss an die Erorterung der einzel-
nen Punkte der Utrechter Erkldrung von 1889 zahlreiche Detailfragen
geklart werden.

Um diese Verhandlungen weiterzufithren, ernannte der Erzbischof
von Canterbury eine Kommission, bestehend aus den Bischofen von
Gloucester und Fulham, dem Dekan von Chichester, Kanonikus Dou-
glas, Dr. N.P.Williams, Rev. G.F.Graham-Brown, Rev. Dr.
C.B.Moss und Rev. C.L.Gage-Brown.

Das Abkommen von Bonn

Am 2.Juli 1931 traf sich diese Kommission in Bonn mit den Vertretern
der altkatholischen Kirchen (Bischof von Deventer; Bischof Dr.
A.Kiiry, Schweiz; Bischof Dr. G.Moog, Deutschland; Professor
A.Rinkel, Holland). Dem im Wortlaut vorliegenden Konferenzproto-
koll** sei nur das Wichtigste entnommen. Nach einem gerafften Riick-
blick auf den bisherigen Verlauf der gemeinsamen Bemiihungen, den

diese Gemeinschaft, soweit diese irdische Welt in Betracht kommt, in einer
dussern, sichtbaren und geeinigten Gesellschaft, die an Einem Glauben fest-
hilt, ihre eigenen anerkannten Organe hat, von Gott gegebene Gnadenmittel
gebraucht und alle ihre Glieder zum Dienst des auf die ganze Welt sich er-
streckenden Reiches Gottes verpflichtet, zur Erscheinung zu bringen. Das ist,
was wir unter katholischer Kirche verstehen» (ebd.).

In diesem Zusammenhang sei auf den Beitrag von Prof. Dr. Ch.Oeyen
(Bonn) im Beiheft der IKZ «Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fa-
kultdt der Universitdt Bern 1974» verwiesen, wo er S. 128 {f. diese Thematik be-
handelte «Die Katholizitidt der Kirche und das anglikanisch-altkatholische In-
terkommunionabkommen».

"“Das Protokoll dieser Verhandlungen ist abgedruckt in IKZ 1931,
S.139-14e6.

15 1KZ 1931, S. 146-161.

216



der Bischof von Deventer an seine Begriissung namens der Gastgeber
anschloss, wurden zunéchst die von altkatholischer Seite vorgelegten
Fragen zu folgenden Fragenkomplexen behandelt: 1. Die Autoritit der
Lambeth-Konferenz. 1I. Die anglikanische Kirche. III. Die Lehre der
anglikanischen Kirche. IV. Die anglikanische Kirche und andere Kir-
chen. — Unter Punkt IT kam vor allem die Tatsache zur Sprache, dass
es innerhalb der anglikanischen Kirche verschiedene Gruppierungen
(anglokatholisch, evangelikal, modernistisch) gibt. — Zu Punkt III
drehte sich das Gespréach vor allem um den Stellenwert und die Inter-
pretation der 39 Artikel, wobei zu Beginn betont wurde, dass es keine
offizielle Auslegung derselben gebe. Das Gesprich selber zeigte, dass
Anglokatholiken und Evangelikale auch in dieser Hinsicht die Ak-
zente verschieden setzen, ohne dass dies als absoluter Widerspruch
empfunden werde.

Hierauf stellte die anglikanische Delegation folgende 7 Fragen:

1. Was ist der Glaube der altkatholischen Kirche iiber die Autoritiit
der HI. Schrift?

2. Wiirden sie in der Auslegung des Satzes von Vinzenz von Lerin
die Stellung des hl. Vinzenz selbst annehmen, wie sie im zweiten Kapi-
tel des Kommonitoriums enthalten ist? (D.h. die Frage nach dem Ver-
hiltnis zwischen Schrift und Tradition. D.V.)

3. Beabsichtigt ihre Feststellung iiber die Eucharistie den Einschluss
der Annahme der Lehre von der Transsubstantiation?

4. Was ist die offizielle Haltung der Kirche zu a) dem IV. Lateran-
konzil?, b) dem Konzil von Trient?

5. Hélt die altkatholische Kirche dafiir, dass der katholische Glaube
mehr in sich schliesst als das, was in den christlichen Credos und in
den christologischen Entscheidungen der okumenischen Konzilien
enthalten ist?

6. Erlaubt die altkatholische Kirche die Auflésung der Ehe und gibt
sie die Kommunion geschiedenen Personen, die sich wiederverheiratet
haben?

7. Wie weit ist die Ohrenbeichte obligatorisch?

Auch diese Fragen konnten gekldrt und offensichtlich zur vollen
Zufriedenheit der Gespriachspartner beantwortet werden.

Zu Beginn der Nachmittagssitzung legte die anglikanische Delega-
tion als Diskussionsbasis ein von Rev. Graham-Brown vorbereitetes
Dokument vor, das betitelt war «Vorgeschlagene Bedingungen, unter
denen die Kirche von England und die mit ihr in voller Gemeinschaft
stehenden Kirchen eine formelle Interkommunion mit der altkatholi-

217



schen Kirche ins Auge fassen konnten». Offenbar bildeten die z.T.
ausfiithrlichen Abschnitte dieser Vorlage eine hilfreiche Grundlage fiir
die eingehenden langen Verhandlungen, die schliesslich zur {iberein-
stimmenden einmiitigen Annahme jener drei kurzen Sitze fiihrten,
welche seither als das Abkommen von Bonn (Bonn Agreement) bereits
Geschichte wurden. Sie lauten:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und Selb-
stindigkeit der andern und hilt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern
der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder li-
turgischen Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christli-
chen Glaubens fest.»

«1. Each Communion recognises the catholicity and independence
of the other and maintains its own.

2. Each Communion agrees to admit members of the other Commu-
nion to participate in the Sacraments.

3. Intercommunion does not require from either Communion the
acceptance of all doctrinal opinion, sacramental devotion or liturgical
practice characteristic of the other, but implies that each believes the
other to hold all the essentials of the Christian faith.»

Am 7.September 1931 desselben Jahres stimmte die in Wien ver-
sammelte altkatholische Bischofskonferenz dieser Vereinbarung mit
folgendem Beschluss zu:

«1. Die am 7.September 1931 in Wien versammelte Konferenz der
in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe stimmt
auf Grund der Anerkennung der Giiltigkeit der anglikanischen Wei-
hen der Interkommunion der altkatholischen Kirchen mit der anglika-
nischen Kirchengemeinschaft zu's.

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen Zulassung der
Mitglieder der beiden Kirchengemeinschaften zu den Sakramenten.

3. Die Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft
die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frommigkeit oder

!¢ In dieser Formulierung féllt auf, dass sie nicht wie in Punkt 2 und 3 den
Wortlaut der Bonner Vereinbarung iibernimmt, sondern anstelle der gegensei-
tigen Anerkennung der Katholizitdt die Anerkennung der anglikanischen Wei-
hen erwdhnt. Spiegelt sich darin das altkatholische Verstindnis von Katholizi-
tit?

218



liturgischer Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst
in sich, dass jede glaubt, die andere halte das Wesentliche des christli-
chen Glaubens fest!7.»

Am 20. und 21.Januar 1932 sodann nahmen die Konvokationen von
Canterbury und York in je eigenen Sessionen Stellung zum Abkom-
men von Bonn. Im Oberhaus von Canterbury hielt der anglikanische
Prisident der Delegation in Bonn, Bischof Dr. A.C.Headlam (Glou-
cester) das einstiindige Eintretensreferat, wihrend Dekan A.S.Dun-
can-Jones (Chichester), ebenfalls Mitglied der Bonner Delegation, im
Unterhaus dariiber referierte, wobei beide Hauser nach ergiebiger Dis-
kussion einstimmig der getroffenen Vereinbarung im vorliegenden
Wortlaut zustimmten. Dasselbe war auch in beiden Hidusern von York
der Fall, so dass Erzbischof Dr.Cosmo Lang (Canterbury) im Brief
vom 29.Januar an den Erzbischof von Utrecht schreiben konnte:

«Mit grosser Genugtuung und Dankbarkeit schreibe ich Thnen, um
Sie zu unterrichten, dass die Konvokationen der Provinzen Canter-
bury und York, die Bischofe sowohl wie die Vertreter des Klerus, ein-
miitig und mit warmem Enthusiasmus folgenden Beschluss angenom-
men haben:

Dieses Haus genehmigt folgendes Schema, das die Vertreter der alt-
katholischen Kirchen und der Kirchen der anglikanischen Gemein-
schaft am 2.Juli 1931 in Bonn vereinbart haben:

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitidt und Selb-
stindigkeit der andern und hélt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern
der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder li-
turgischen Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in
sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christli-
chen Glaubens fest.

Dieses Haus stimmt der Interkommunion zwischen der Kirche von
England und den altkatholischen Kirchen unter diesen Bedingungen
Zu.»

«Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich, dass
jetzt eine Verbindung wirklicher Interkommunion zwischen der Kir-
che von England und den altkatholischen Kirchen hergestellt ist, und

7IKZ 1931, S.161f.

219



ich glaube, dass diese Verbindung stirker und tiefer wird als in den
vergangenen Jahren.

Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und die prisidierenden
Bischofe der verschiedenen Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft
auf der ganzen Erde'® davon zu unterrichten, und ich zweifle nicht,

18 Die anglikanische Kirchengemeinschaft — Anglican Communion — ist ein
komplexes Gebilde, das im Laufe der letzten drei Jahrhunderte sich auf alle
Kontinente der Erde ausgebreitet hat und heute nach verldsslichen Angaben
rund 65 Millionen Gliaubige zdhlt, die in gegenwirtig 29 Kirchenprovinzen —
einschliesslich ihrer « Mutterkirche» von England — leben. — Die seit langem
als «konfessionelle Etikette» gebrduchliche Bezeichnung «anglikanisch» war
in ihrem Ursprung ein rein geographisch-politischer Begriff. So heisst es bei-
spielsweise in der Magna Charta vom Jahre 1215 «quod ecclesia Anglicana li-
bera sit», d.h. die englische Kirche — also die Kirche von England - solle frei
sein. Weil also «ecclesia anglicana» urspriinglich einfach «Kirche von Eng-
land» bedeutet, wire es vollig undenkbar gewesen, dass sich dieselbe Kirche
in Wales, Schottland und Irland als anglikanische Kirche in diesen Gebieten
bezeichnet hitte. Vielmehr lauten die entsprechenden Namen «The Church in
Wales», «The Church of Ireland». Weil in Schottland die Mehrheit der Bevol-
kerung reformiert-presbyterianisch wurde und demgemaéss «The Church of
Scotland» die presbyterianische Staatskirche meint, heisst der hiesige «Zweig»
der Kirche von England «The Episcopal Church in Scotland». Ahnlich ver-
hielt es sich mit den vom Beginn des 17.Jahrhunderts an nach Nordamerika
ausgewanderten Glaubigen der englischen Staatskirche: nach der politischen
Loslésung vom Mutterland war eine Bezeichnung «Kirche von England in den
Neuenglandstaaten Nordamerikas» o.4. unmoglich, weshalb sich deren An-
hanger dann zur «Protestant Episcopal Church in USA» formierten, wobei
gleich beizufiigen ist, dass — und dies spiegelt ebenfalls den politischen Aspekt
dieser kirchlichen Zusammenhinge wider! — der erste Bischof ausserhalb des
englischen Mutterlandes, Samuel Seabury, seine Bischofsweihe nicht etwa
durch die «Kirche von England» empfing, weil er als Biirger der unabhéngig
gewordenen «United States» von Nordamerika natiirlich den sog. «Oath of
Allegiance» (also den Eid auf die englische Krone, wie ihn das englische Wei-
heformular beinhaltet) nicht mehr leisten konnte. Vielmehr empfing er seine
Konsekration am 14. November 1784 in Aberdeen durch schottische Bischéfe.

Mit dem Einsetzen der weltweiten Missionsexpansion, hdufig im Kielwasser
des Kolonialismus, entstanden Missionsgemeinden und -kirchen auch eng-
lisch-kirchlicher Prigung, weshalb diese grosstenteils bis in die neueste Zeit ju-
risdiktionell unmittelbar dem Erzbischof von Canterbury unterstellt waren.
Deshalb erstaunt es nicht, dass diese Missionskirchen «The Church of Eng-
land» in dem und dem Gebiet genannt wurden. So nennt sich die auf diese
Weise auf dem fiinften Kontinent entstandene Kirche bis heute «The Church
of England in Australia». Die erste {iberseeische Kirchenprovinz, welche die
Bezeichnung «anglikanisch» offiziell in ihren Namen integrierte, war «The
Church of England in Canada and Newfoundland», die seit 1955 «Anglikani-
sche Kirche von Kanada» heisst. — Nicht zuletzt die 6kumenische Bewegung

220



dass ithre Synoden denselben Verlauf nehmen werden wie die Konvo-
kationen von Canterbury und York beziiglich der Kirche von Eng-
land. Ohne Zweifel unternehmen Sie dhnliche Schritte, um die altka-
tholischen Bischoéfe tiber den Inhalt dieses Briefes zu informieren !°.»

In der Tat sind dann im Laufe der folgenden Jahre sdmtliche angli-
kanischen Kirchenprovinzen dem Beispiel ihrer «Mutterkirche» ge-
folgt.

Abschliessend darf gesagt werden, dass das anglikanisch-altkatholi-
sche Abkommen von Bonn in der gesamten Kirchengeschichte etwas
Erstmaliges ist. Mit Recht bezeichnet denn auch das «Weltkirchenle-
xikon» ?° unter dem Stichwort «Interkommunion» diese Vereinbarung
«als ein klassisches Beispiel von Interkommunion».

Die seitherige Entwicklung der 6kumenischen Bewegung, die wei-
tere Formen zwischenkirchlicher Beziehungen wie «Interzelebration»,
«Offene Kommunion» u.a. hervorbrachte, schien es der Lambeth-
Konferenz des Jahres 1950 als angemessen erscheinen, diese in ihrem
Wesen unterschiedlichen Beziehungen nidher zu definieren. Deshalb
wurde empfohlen, «dass dort, wo zwischen zwei Kirchen, die nicht
derselben Denomination zugehoren oder verwandten Bekenntnisses
sind, die uneingeschriankte «<communio in sacris> besteht, einschliess-
lich gegenseitiger Anerkennung und Annahme der geistlichen Amter,
die sachgemaisse Bezeichnung «full communion» ist, dass aber dort, wo
sich von der «vollen Kommunion> unterscheidende Beziehungen
durch Vereinbarung zwischen zwei derartigen Kirchen ergeben haben,
der sachgemaisse Ausdruck <intercommunion» ist.»

Eine Ausweitung des Abkommens von Bonn erfolgte im Jahre 1965
durch das am 22.September jenes Jahres von der Internationalen Alt-
katholischen Bischofskonferenz beschlossene Unionskonkordat mit
den autonomen katholischen Kirchen der Philippinen (Unabhéngige
Katholische Kirche), Spaniens (Reformierte Episkopalkirche) und
Portugals (Lusitanisch-Katholische Apostolisch-Evangelische Kirche).
An der Eroffnungssitzung des XIX. Internationalen Altkatholikenkon-
gresses in Wien iibergab der Ehrenprimas der Utrechter Union der alt-

unserer Tage hat massgeblich dazu beigetragen, dass die Bezeichnung «angli-
kanisch» neben «reformiert, lutherisch, methodistisch, orthodox, rémisch-, alt-
katholisch» zu einem anerkannten kirchlichen «Glitezeichen» ohne geogra-
phisch-politischen Akzent geworden ist.

¥ 1KZ 1932, S.28-38.

20 Weltkirchenlexikon — Handbuch der Okumene, hgg. von F.H. Littell und
H.H. Walz, Kreuz-Verlag Stuttgart, 1. Aufl. 1960, S.595.

221



katholischen Kirchen, Erzbischof Dr. Andreas Rinkel, den Vertretern
dieser drei Kirchen, Primas-Bischof Dr. Isabelo de los Reyes (Manila),
Bischof Santos Martin Molina (Madrid) und Bischof Dr. Luis C.
Rodriguez Pereira (Vila Franca de Xira) die Konkordats-Urkunden,
deren Inhalt dem Vorbild der Bonner Unionsvereinbarung von 1931
folgt.

Schlussbemerkung

Seitdem der Altkatholikenkongress 1957 in Rheinfelden (Schweiz) die
missionarische Verpflichtung auch der altkatholischen Kirchen be-
tonte und zu deren Verwirklichung die Moéglichkeit einer Zusammen-
arbeit mit den anglikanischen Kirchen andeutete, hat sich gerade auf
diesem Gebiet eine — wie Beitrdge in dieser vorliegenden Nummer zei-
gen — erfreuliche Zusammenarbeit entwickelt. Jedoch wurde sowohl
anlisslich der Feierlichkeiten zum 50jdhrigen Bestehen der «full com-
munion» in London als auch in Utrecht mit Recht betont, dass noch
langst nicht alle Moglichkeiten zu gegenseitiger Kommunikation und
Konsultation ausgeschopft sind. Dass es noch viel zu tun gibt, mag als
Ermutigung und Auftrag fiir die nidchste Zukunft von beiden Partnern
zur Kenntnis genommen werden!

Bern Hans A. Frei

222



	Die altkatholisch-anglikanische Vereinbarung von Bonn 1931 und ihre Vorgeschichte

