
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 3

Artikel: Luigi Prota-Giurleo und die Anfänge des Altkatholizismus in Italien

Autor: Milaneschi, Cesare

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luigi Prota-Giurleo und die Anfänge des Altkatholizismus
in Italien

I. Biographische Anmerkungen

Die Anregungen des Luigi Prota-Giurleo können nicht allein auf sein
Verhältnis zum Altkatholizismus reduziert werden. Diese Persönlichkeit

war zu komplex, und in seinem Wirken waren sowohl religiöse als
auch politische Fermente enthalten. So ist er denn auch den Historikern

so gut wie unbekannt geblieben. - Was hier untersucht werden
soll, ist die Bedeutung seines Versuchs, eine National-Katholische
Kirche in Italien zu gründen, allerdings immer in Verbindung mit dem
Altkatholizismus seiner Zeit, dem Altkatholizismus der Länder
Nordeuropas, besonders Deutschlands und der Schweiz1.

Luigi Prota wurde 1827 in Stilo (Reggio-Calabria) geboren. Sein Vater

war «carbonaro», d.h. er gehörte einer Gruppe von Nationalisten
an, die sich, wenn es nötig wurde, in den Wäldern versteckten und z.T.
auch wirklich das Handwerk des Köhlers ausübten. Er war an den
Aufständen des Jahres 1821 beteiligt. Danach fand er für einige Jahre
Zuflucht in Malta, wo er seine Frau Rosa Giurleo kennenlernte, mit
der er dann auch nach Stilo zurückging. Luigi besuchte dort die
Schule des Dominikanerkonvents, wie schon vor ihm Tommaso
Campanella, auch dieser aus Stilo gebürtig. - 1846 trat er in den
Orden der Dominikaner ein und befand sich sehr schnell im Konflikt mit

1 Es sind zwar heute einige Untersuchungen über Prota-Giurleo in
Vorbereitung, doch bis heute wurde er in vielen Schriften nur erwähnt im
Zusammenhang mit den «liberalen Katholiken» oder mit der «katholischen
Bewegung» im allgemeinen. Vgl.:

Stefano Jacini: Il tramondo del potere nelle relazioni degli ambasciatori
austriaci a Roma (1860-1870), Bari 1931, S.75.

Maria Luisa Trebiliani: Rassegna storica del Risorgimento italiano, Roma
1956, S.574f.

Giuseppe Hergenrother: Storia universale della chiesa, (trad, ital.), Firenze
1911, S. 566-574.

Arnaldo Della Torre: Il cristianesimo in Italia dai filosofilisti ai modernisti,
Palermo 1912, S. 834-839.

Giorgio Candeloro: li movimento cattolico in Italia, Roma 1953, S. 103, 106.

Carlo Falconi.Gli spretati, o il diritto all'apostasia, Firenze 1958, S. 154-163.
Arnaldo acchitti Sudani: Il Vecchio Cattolicesimo in Italia, BSSV 1958,

S.78.

179



seinen Vorgesetzten wegen seiner oratorischen und liberalen Ideen.
Diese Vorgesetzten, dem Hause Bourbon entstammend, hatten seit
dem Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts versucht, Präsenz

und Aktion des Dominikanerordens zu steigern und damit die Verbindung

zwischen der Bevölkerung und dem regierenden Hause Bourbon
(Königreich beider Sizilien mit der Hauptstadt Neapel) zu fördern.
Luigi Prota wurde daraufhin sehr schnell nach Sebenico Sibenik in
Dalmatien versetzt, wo er aber gleich Verbindung fand mit ihm
Gleichgesinnten: am 25.März 1848 wurde in dieser Stadt ein Tag der

«Ansprüche des Volkes» abgehalten mit folgendem revolutionärem
Programm: Demokratisierung der Kirche, Abschaffung des Zölibats
beim Klerus und Gebrauch der Nationalsprache in der Liturgie.

Nach einem folgenden kurzen Aufenthalt in Norditalien kehrte Luigi

Prota wieder nach Neapel zurück. Die Stadt war inzwischen von
Garibaldi erobert worden. Mit diesem Zeitpunkt beginnen seine
wichtigsten Schriften, die ein polemisches Temperament enthüllen, einen
markanten Nationalismus sowie ein solides historisches und theologisches

Wissen2. Doch zeigen diese Schriften auch Übergänge und
Gegensätzlichkeiten in Luigi Prota. Er hatte 1851 z.B. ein Gedicht
verfasst mit folgender Überschrift: «An seine Heiligkeit Pius IX. Pontifex
maximus, in Verehrung zum Neuen Jahr 1851, gewidmet Pater Reverend

F.Vincenzo Jandel, Generalvikar des Ordens, als unbedeutendes
Zeugnis der tiefen Verehrung und Zuneigung». In diesem Gedicht
preist er den «grossen Pius IX» als den «unsterblichen Sieger,
Stellvertreter Christi bei den Menschen», während der Kirche, als «Macht
der Unterwelt» definiert, von der römischen Republik ein schrecklicher

Krieg angesagt wird3.
Es war jedoch ausgerechnet jener Pater Alessandro Vincenzo Jandel,

der am 5. März 1861 Luigi Prota-Giurleo wegen der von ihm
inzwischen bezogenen Positionen aus dem Orden der Dominikaner
(O.P.) ausschloss. Aber auch hier sind evidente Gegensätzlichkeiten
zu vermerken: am 30.Dezember 1860 hatte Prota-Giurleo zusammen
mit einem Mitbruder an den Vizegeneral des Ordens geschrieben:
«Zwischen zwei Übeln muss man das kleinere wählen, wenn es denn
schon unvermeidlich ist... Wenn man schon keine Abtrünnigen duldet,
so soll man uns wenigstens die gesetzliche Säkularisation schicken.»

2 L. Prota-Giurleo: Lettera di un padre domenicano sull'indipendenza
italiana ad un suo amico legure, Genova 1859, 11. Aufl.

Ders.: Roma capitale della nazione italiana e gli interessi dei cattolici, 1861.
3 Eine Schrift von 8 Seiten ohne Angabe des Verlags.

180



Jedoch später, im Jahre 1863, bemerkt er: «Als guter Untertan der
nationalen italienischen Regierung» hätte er keinerlei «Autoritätsakt»
akzeptiert von jemand, der in «Rom residiert ohne königliche
Zustimmung»4. Damit weigerte er sich, dem Dekret über seinen Ausschluss
aus dem Orden irgendeinen Wert beizumessen. Doch wiederum ist
anzumerken, dass er am 30. Dezember 1861 einen Brief an Pater Jandel
geschrieben hatte, in dem es hiess: «Unter unseren Brüdern ist das

Gerücht aufgetaucht, Sie hätten meinen Ausschluss aus dem Orden
verfügt. Da mir dieser Beschluss aber nicht mitgeteilt wurde, fühle ich
mich verpflichtet, Sie zu bitten, es kurz zu machen um meiner Ruhe
willen.» Auf diesen Brief antwortete Pater Jandel, indem er an Luigi
Prota-Giurleo die «authentische Kopie» des Dekrets über seinen
Ausschluss aus dem Orden schickte: «Damit wird Ihnen bestätigt, dass Sie

dem Orden in keiner Weise mehr angehören5.»
Inzwischen traf Prota-Giurleo mit anderen freien Priestern zusammen,

unter ihnen Alessandro Gavazzi und Michele Maria Caputo,
Bischof von Adriano di Puglia6. Am 15. April 1862 ist er Vorsitzender
der «konstitutionellen Beratung» der Vereinigung «freier» Priester,
die «Vereinigung unabhängiger italienischer Priester» (Associazione
emancipatrice del clero italiano) zu gründen, welche sich rühmen
konnte, «die erste zu sein, die in Italien nach der politischen Erhebung
auch die Fahne der katholischen Reform hoch hielt».

In Neapel existierte bereits seit 1861 die «Gesellschaft freier Priester

in Italien zur gegenseitigen Hilfeleistung» (Società clerico-liberale
di mutuo soccorso degli ecclesiastici d'Italia), welche sich am 29.

August 1864 mit der von Prota-Giurleo gegründeten Gesellschaft vereinigte,

die sich von da an «Gesellschaft zur nationalen Befreiung und
zur gegenseitigen Hilfe der Priesterschaft Italiens» (Società Nazionale

Emancipatrice e di mutuo soccorso del sacerdozio italiano) nannte.
Von 1874 fügte sie diesem Namen noch «und des Laienstandes»
hinzu.

Von 1862 an gab die Gesellschaft die Zeitschrift «Der katholische
Befreier» (L'Emancipatore cattolico) heraus, welche zwar nicht immer

4 Vgl. Brief des P.A.V. Jandell über: L'armonia della religione con la civiltà,
Nr.71, 25.3.1863.

5 Die beiden Briefe befinden sich im Archivum Generale Ordinis Fratrum
in Rom. Es sind die einzigen Dokumente dieses Archivs, die sich auf Prota-
Giurleo beziehen.

6 Vgl. «L'Eco della Verità», Firenze 20.4.1867.

18!



regelmässig erschien, sich aber doch 20 Jahre am Leben hielt unter
derselben Überschrift.

Im März 1863 begab sich Prota-Giurleo nach Turin, um der
Abgeordnetenkammer ein Memorandum der Gesellschaft zu übergeben.

Doch nach all dem, was geschehen war, hörte er erst 1865 auf, sich
als Dominikaner zu betrachten, und 1868 begann er dann, seinem
väterlichen Namen auch den Nachnamen der Mutter hinzuzufügen. In
den darauffolgenden Jahren unterzeichnete er deshalb immer mit dem

Doppelnamen Prota-Giurleo. Etwas später heiratete er und hatte drei
Kinder aus dieser Ehe. Er starb am 2.Dezember 1892 in Neapel7.

II. Die Anfänge der National-Katholischen Kirche in Italien

Für die Anfänge der National-Katholischen Kirche in Italien ist nicht
nur die Entwicklung der Befreiungs-Gesellschaft bestimmend gewesen.

Es gibt darüber hinaus noch andere Faktoren. Besonders zu werten

sind die Reisen, die Prota-Giurleo noch vor der Einigung Italiens
nach Frankreich und Deutschland unternommen hatte. Er hatte dabei
die Gelegenheit, Kontakte anzuknüpfen mit dem Klerus dieser Länder
und andere Richtungen kennenzulernen. Weiter ist die Tatsache zu

vermerken, dass ihm vom Oktober 1865 bis zum April 1885 in Neapel
Räume zur Verfügung standen für seine Arbeit.

Bedeutung für die Anfänge der National-Katholischen Kirche hatten

auch einige Gebetssammlungen, die um das Jahr 1866 veröffentlicht

wurden. Die eine, herausgegeben von der Befreiungsgesellschaft,
hatte den Titel: «Gebete für die Katholisch-Apostolische Kirche in
Italien», die andere, herausgegeben von dem Grafen Ottavio Tasca,
enthielt Gebete für eine hypothetische «Reformiert-Katholische
Kirche»8. Hinzu kamen erhebliche Repressionen von seiten des Kardinals

Riario Sforza, der den freien Priestern nahelegte, sich von der Rö-
misch-Katholischen Kirche zu trennen. Ausserdem war sogar im
Parlament, nach dem berühmten Durchbruch durch die Porta Pia
(Einbruch der italienischen Truppen in den Kirchenstaat in Rom), die

7 Diese Angaben entstammen einem Briefe des jüngsten Sohnes von Prota-
Giurleo, geschrieben am 18.12.1956: Ulisse Prota-Giurleo an Arnaldo Cicchitti
Suriani.

8 Arnaldo Cicchitti Suriani: Uno scismatico lombardo, il conte Ottavio
Tasca, BSSV 1960, S. 93-99.

182



Rede von einer möglichen Gründung einer National-Kirche
aufgetaucht9.

Die Befreiungsgesellschaft wollte nicht nur die Bedingungen für
eine National-Kirche schaffen, sondern sich auch so bald wie möglich
eine Verfassung geben10. Die eigentliche Gründung einer National-
Katholischen Kirche in Italien gelang aber erst am 2. März 1875".

Wie für die Altkatholiken Nordeuropas, so stellte sich auch für
diese neue Kirche in Neapel das Problem des Bischofsamts in der
historischen Sukzession. Zwei Jahre vorher hatten nämlich die
Deutschen Altkatholiken Joseph Hubert Reinkens zum Bischof gewählt,
der von dem holländischen Bischof Heykamp von Deventer geweiht
worden war12. Wahl und Weihe eines Bischofs war für die neue
National-Katholische Kirche nicht nur aus kirchlichen, sondern auch aus
politischen Gründen von grosser Wichtigkeit.

Als erster Bischof wurde gewählt Domenico Panelli, geboren 1828

in Neapel und nach seiner eigenen Erklärung Erzbischof der orthodoxen

Kirche von Lydda (Palästina). Prota-Giurleo bot ihm dazu den
Ehrenvorsitz der Befreiungsgesellschaft an. Domenico Panelli hatte
einen recht abenteuerlustigen Lebenslauf hinter sich. Als Sondersekretär

des Kammerherrn Mons. Medici war er Pius IX. nach Gaeta
gefolgt und hatte im Mai 1851 die Einkünfte der Abtei Santa Romana in
der Diözese Todi erhalten. Merkwürdigerweise floh er aber bereits im
nächsten Jahr nach Korfu und von da weiter nach Neapolis (Kreta),
wo er zum katholischen Erzbischof von Lydda (Palästina) geweiht
wurde13.

Nach weiteren Aufenthalten in Jerusalem und Konstantinopel, wo
auch die Rechtlichkeit seiner Weihe angezweifelt wurde, kehrte er
schliesslich 1870 nach Rom zurück, doch nur, um sogleich wieder zu

9 Vgl. Arnaldo Cicchitti Suriani: lì Vecchio Cattolicesimo, S. 73-77.
10 Un Teologo Romano: Saggio di Costituzione per la futura Chiesa Nazionale

italiana, in L'Emancipatore Cattolico, 1871.
11 Vgl.: L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica Nazionale Italiana, Napoli

1875, S.214.
12 Joseph Hubert Reinkens wurde am 4.6.1873 auf einer Versammlung von

22 Priestern und 55 Laien gewählt und empfing seine Weihe am 4.8. desselben
Jahres.

13 Vgl. «Cenni biografici documentati di Mons. Domenico Panelli, arcivescovo

cattolico di Lydda», in L'Emancipatore Cattolico, 24.4.1875.
L. Prota-Giurleo: Risposta documentata contro una protesta dello pseudo

Vescovo Domenico Panelli, pubblicata nella Gazzetta di Pietroburgo,
«L'Annunciatore Universale Ecclesiastico», Napoli 1875.

183



neuen Reisen aufzubrechen. Er ging nach Frankreich und England, in
die Schweiz und nach Deutschland, selbst Russland liess er nicht aus,
um sich Anfang 1874 endgültig in seiner Heimatstadt Neapel
niederzulassen. Der Vatikan allerdings hat niemals weder seine Priesterweihe

noch seine Bischofsweihe anerkannt13.

Domenico Panelli wurde am 2. Mai 1875 zum Bischof der National-
Katholischen Kirche in Italien gewählt und zwar «in der Privatkapelle
des Mons. Erzbischof von Lydda» mit einer Wahlbeteiligung von 2739

Stimmen, wenn man die Stimmen mitrechnet, die durch andere mit
besonderer Vollmacht abgegeben wurden. Aber die Methode der Stimmabgabe

durch Vollmacht rief Polemiken hervor und wurde besonders

von aussen mit Misstrauen betrachtet14. Papst Pius IX. erklärte im Juli
1875: «Die Anhänger der schismatischen und häretischen Sekte, die
sich National-Katholische Kirche in Italien nennt, sind aus der Einheit

der Katholischen ausgeschlossen15.» Pius IX. liess es aber dabei
nicht bewenden, sondern drückte sich einer Gruppe Pilger gegenüber
im September sehr hart aus, indem er sagte: «Die Jagd nach Gold ist
die einzige Passion, die diejenigen bewegt, die zu den politischen wie
den religiösen Neuerern gehören16.»

Diese Art von Kritik brachte Prota-Giurleo und die Befreiungs-Gesellschaft

sehr schnell dazu, sich das Problem ihrer eigenen Glaubwürdigkeit

zu stellen, da sie nun schon einen Bischof hatten, dessen

Glaubwürdigkeit inzwischen sehr in Frage gestellt war, denn Panelli
hatte seit der Wahl am 24. November 1875 allein vier offizielle Verwarnungen

erhalten. An diesem Datum war übrigens von einer
Untersuchungskommission schriftlich erklärt worden, dass seine Wahl null
und nichtig sei, da er u.a. den «Pseudo-Titel eines Erzbischofes von
Lydda» vorgetäuscht habe, von dem sowohl die griechisch-orthodoxe
als auch die slavisch-russisch-orthodoxe Kirche erklärten, dass die
Ordination des Panelli nicht nach der kanonischen Norm vorgenommen
worden sei17.

Nach der Absetzung Panellis folgte ihm Stanislao Trabucco, der
bereits am 2. Mai 1875 als Hilfsbischof gewählt worden war und nun

14 Vgl.: Alessandro Brasca: L'elezione popolare del parroco a S.Giovanni
del Dosso, Milano 1875, Anm. 15.

15 Vgl.: Breve von Pius IX. an Kardinal R.Sforza, Erzbischof von Neapel,
ASS 1875, S. 561.

16 «L'Osservatore Romano», 9.9.1875.
17 Vgl.: «L'Unità Cattolica», 1.12.1875, sowie «Scienza e fede», Napoli,

Juli 1875, Nr. 581.

184



zwar gewählter, aber nicht geweihter Bischof wurde. Er präsentierte
sich den Mitgliedern der neuen Kirche mit einem offiziellen Brief und
einer kurzen Autobiographie18.

Trabucco wurde darauf als Priester «a divinis» suspendiert und
zwar vom Bischof Raffaele Gagliardi von Sessa Aurunca (Süditalien),
erstens wegen der von ihm offiziell angenommenen schismatischen
Position und zweitens, weil man fürchtete, Panelli würde ihm die
Weihe geben wollen. Doch dies geschah nicht, und Trabucco behielt
seine Position als gewählter Bischof der National-Katholischen Kirche

in Italien. Er schrieb am 18. Dezember 1875 seinen ersten Hirtenbrief,

starb dann aber leider schon am 22. Mai 187619.

Am 6. August 1876 wurden wieder neue Wahlen ausgeschrieben.
Diesmal wurde Prota-Giurleo mit 10250 Stimmen (Direktstimmen
plus delegierte Stimmen) zum Bischof gewählt. Am 1. September
wurde er eidlich verpflichtet und versprach dabei u.a., «die Interessen
des Vaterlandes, des freien Italien zu beschützen, zu verteidigen und
zu vertreten. Dieses Vaterland sei eines und unabhängig wie die Interessen

unserer heiligen, katholischen, apostolischen Religion.» Am
14. September wurde er als gewählter Bischof und Präsident auf
Lebenszeit der Befreiungs-Gesellschaft öffentlich proklamiert. Von
diesem Tage an gab er die Redaktion des «Befreiers» an Giovanni Boschi
ab und veröffentlichte darin am 22. September einen Rundbrief («lettera

communicatoria») über die erfolgte Wahl20.

Der neuen Kirche gehörte eine Gruppe von Priestern an, deren
Namen anfangs auch bekannt waren. Dieser Gruppe schlössen sich im
Laufe der Zeit andere Priester an. Doch man entschloss sich schon im

Frühjahr 1878, die Namen dieser Priester nicht mehr zu nennen, um
zu verhindern, dass die offiziellen kirchlichen Stellen Repressalien
ausübten, wenigstens solange diese Priester ökonomisch noch nicht
abgesichert waren.

Wenn Prota-Giurleo niemals als Bischof geweiht wurde, so lagen
die Gründe dafür in den Anfangsschwierigkeiten mit der orthodoxen
Kirche, deren Theologie er durch Panelli sehr nahe stand. Sie lagen

18 «Lettera comunicatoria di Mons. Stanislao Trabucco, eletto vescovo
coadiuvante della Chiesa Cattolica Nazionale Italiana, all'episcopato cattolico,
seguita dai documenti ufficiali della sua elezione e dai cenni biografici»,
Napoli 1875.

19 Stanislao Trabucco: La decrepita ragione cattolica tradotta innanzi al

tribunale della progrediente ragione civile, Caserta 1875, S.45.
20 «Lettera comunicatoria», S.44f.

185



aber auch in der Isolation, in der sich die neue Kirche befand, geographisch

zu weit entfernt vom Zentrum des Altkatholizismus in der

Schweiz, wo 1876 Eduard Herzog von Reinkens zum Bischof geweiht
worden war. Es fehlten Prota-Giurleo aber auch einige wichtige Attribute

für einen Bischof: es fehlte die Kathedrale, die Ortsgemeinde
und anderes mehr. Dazu kam die Tatsache, dass die Regierung im

Zuge einer Versöhnung mit dem Vatikan keine der Kirchen oder der
Gebäude, die sie vorher der Katholischen Kirche entzogen hatte,
abgeben wollte.

Auf jeden Fall hatte die National-Katholische Kirche in Italien nur
eine kurze Lebensdauer, denn schon 1887 präsentierte sich Prota-
Giurleo nicht mehr als «gewählter» Bischof dieser Kirche, wenn er
auch nach wie vor sein Reformprojekt verteidigte21.

III. Die National-Katholische Kirche in Italien und der Altkatholizismus

1. Direkte Kontakte

Direkte Kontakte mit dem Altkatholizismus anderer Länder gab es

zwar nur spärlich, doch war die Beachtung, die man der Bewegung
entgegenbrachte, dank der Veröffentlichungen des «Katholischen
Befreiers» («Emancipatore Cattolico») beträchtlich. 1871 hatte Prota-
Giurleo eine italienische Ausgabe der «Deklaration an den Erzbischof

von München-Freising», verfasst von Döllinger, herausgebracht. In
dieser Deklaration waren Äusserungen von Persönlichkeiten aufgezählt,

deren volle Zustimmung der Gruppe um Döllinger galt. Unter
diesen befand sich auch Prota-Giurleo, der dem deutschen Historiker
und Theologen Döllinger die Ehrenmitgliedschaft der «Befreiungs-
Gesellschaft» anbot, die, wie er betonte, seit nunmehr zehn Jahren
dieselben Ideen vertrat, welche auch in der Deklaration vertreten
wurden22.

Auf dem Kongress in Köln 1872 Hess sich die Befreiungsgesellschaft

durch einen anglikanischen Bischof vertreten. Prota-Giurleo
gab auch zu, dass die National-Katholische Kirche in Italien den

21 L. Prota-Giurleo : Pensieri di un credente sull'Italia dei plebisciti e cattolica

in rapporto al papatoreligioso e politico, Napoli 1887.
22 Ignaz v. Döllinger: Erklärung an den Erzbischof von München-Freising,

ital., Napoli 1871.

186



deutschen und schweizerischen Altkatholiken anfangs in der Person

von Panelli einen Grund zum Misstrauen geboten hätte. Im Juli 1874

veröffentlichte dann der «Katholische Befreier» die Debatten der
ersten Synode der deutschen Altkatholiken und fügte hinzu, dass von
seiten der Befreiungsgesellschaft seit gut vierzehn Jahren dieselben
Ideen vertreten worden seien. Im August darauf wurde eine Einladung

nach Bonn, von Döllinger selbst unterzeichnet, veröffentlicht. In
Bonn sollte am 14. September des Jahres die erste der Unionskonferenzen

stattfinden, die in den folgenden Jahren noch fortgesetzt werden

sollten. Leider konnte dieser Einladung nicht Folge geleistet werden,

da der Befreiungsgesellschaft einfach die Geldmittel fehlten.
Doch von 1874 an veröffentlichten die «Katholischen Blätter» aus Ölten

Berichte über die «Altkatholiken» Neapels, und 1876 wurde
vermerkt, dass man von Seiten der Altkatholiken bereits nach der Absetzung

Panellis bereit gewesen wäre, seinen Nachfolger von Reinkens
oder einem holländischen Bischof weihen zu lassen.

Wenn aber Prota-Giurleo tatsächlich niemals die Weihe empfangen
hat, so ist das weniger auf die schwierigen Anfangsbeziehungen zu
den Altkatholiken der Schweiz und Deutschlands zurückzuführen als

vielmehr auf die inneren Schwierigkeiten der Gruppe in Neapel, denn
der National-Katholischen Kirche in Italien fehlten sowohl die
finanziellen Mittel als auch die Räumlichkeiten. Sie verschwand daher in
aller Stille, wenn auch Prota-Giurleo noch etliche Jahre später wieder
auf seine ursprünglichen Reformideen zurückkam23.

2. Die Kirchenlehre der National-Katholischen Kirche in Italien

Die oben beschriebenen direkten Kontakte zu den Altkatholiken hatten

zwar ihre Bedeutung, doch genügten sie nicht, um zu sagen, dass

die Gruppe in Neapel bereits von Anfang an eine ausgesprochen
altkatholische Orientierung gehabt hätte. Die eigenen ekklesiologischen
Positionen des Prota-Giurleo wie der Befreiungsgesellschaft und der

National-Katholischen Kirche kamen in einem Memorandum zum
Ausdruck, das die Befreiungsgesellschaft an das eben eröffnete I.
Vatikanische Konzil sandte (8. Dezember 1869)24. Dieses Memorandum

23 Vgl.: L. Prota-Giurleo: Pensieri di un credente...
24 Auszug aus dem Memorandum: Ai venerabili pastori, vescovi della

Chiesa Cattolica congregati nel Concilio Vaticano l'anno 1869, in «L'Emancipatore

Cattolico», 1.12.1869.

187



bat die Bischöfe darum, in ihren Debatten folgende Forderungen zu

berücksichtigen:

- Wiederherstellung von Autorität und Autonomie der Bischöfe, welche

im Laufe der Zeit mehr und mehr zugunsten der Macht des

Papstes eingeengt worden waren.

- Ausschaltung der Einmischung Roms in die Verwaltung der Diözesen.

- Ausschaltung der Macht der Kardinäle über die Bischöfe. Wenn es

schon Kardinäle geben müsse als Assistenten und Ratgeber des

Hl. Stuhles, so mussten sie ausschliesslich nach der Ordnung der
Bischöfe gewählt werden, damit das mondäne Gebaren und das

Karrieredenken der römischen Kurie verschwinde.

- Wahl der Bischöfe durch Klerus und Laien.

- Hebung der theologischen und geistlichen Bildung des Klerus,
abgeschlossenes Theologiestudium als notwendige Vorbedingung für
die Ordination.

- Aufhebung des kirchlichen Zölibats als Pflicht, unter Anerkennung
seines Wertes als freiwillige Entscheidung.

- Rückgabe der ursprünglichen Verantwortung für die Kirche an die

Laien, sowie ihre Befreiung aus dem Untertänigkeitsstatus, durch
den sie mit der Zeit in absolute Gleichgültigkeit geraten sind.

- Reinigung des Kultus von halbheidnischen Elementen, besonders
den Marienkult betreffend, der wesentlich aus dem Volksglauben
gespeist wird.

- Benutzung der Volkssprache im Kultus, wenigstens in den Teilen,
an denen die Laien beteiligt sind.

- Konzentrierung der Predigt auf die biblische Botschaft, dazu eine

neue Übersetzung der Bibel in die Volkssprache, beruhend auf der

Vulgata wie auch den Originaltexten.

- Reform der Moraltheologie, so dass es möglich wird, moderne
Wissenschaft mit dem Glauben, den Verstand mit der Offenbarung und
die Kirche Gottes mit dem zivilen und sozialen Fortschritt der
Menschheit zu versöhnen.

- Aufgabe der Idee, dass zeitliche Macht notwendig sei für die
Ausübung des Papstamtes.

- Reform der gesamten kirchlichen Gesetzgebung.

- Einführung des Prinzips der Gewissensfreiheit, Freiheit, was Fasten
und Abstinenz, sowie Busse und Eucharistie betrifft.

- Respekt vor der Autonomie der menschlichen Vernunft und Aufhebung

der kirchlichen Vorschriften, was die «Todsünde» angeht.



Diesem Dokument, auch wenn es als Diskussionsbeitrag für die
versammelten Bischöfe angelegt war, fehlte es nicht an klaren Schlussfolgerungen.

Es klagt die römische Kurie hart an und bittet Gott darum,
nicht zuzulassen, dass «neue Glaubensartikel beschlossen werden, die
der Urkirche völlig unbekannt waren, wie die des berühmten <Siiabo>,
die über die Unfehlbarkeit des Papstes und die über die dogmatische
Notwendigkeit seiner weltlichen Macht». Doch, so heisst es weiter,
«wenn unsere Hoffnungen enttäuscht werden sollten so erklären
wir, bereit und entschlossen zu sein, den Frieden unseres Gewissens

zu suchen und uns in den Schoss derjenigen Kirchen zu flüchten, die
sich rein erhalten haben im Glaubensbekenntnis von Nizäa, in der
apostolischen Sukzession, frei von allen neuen Doktrinen, wie es Paulus

vorschreibt, und zurückschrecken vor der korrumpierenden Sucht
nach weltlicher Macht»25.

Mit dieser Stellungnahme war die Befreiungsgesellschaft die erste,
noch vor den Wegbereitern des Altkatholizismus, die die Möglichkeit
ins Auge fasste, sich von der römischen Kirche zu trennen im Namen
der authentischen Katholizität, welche von den Definitionen, wie sie

aus dem I. Vatikanum hervorgingen, bedroht war26.

Die allmähliche Orientierung in Richtung dessen, was sich nach
dem Konzil als Altkatholizismus herauskristallisierte, wurde nach und
nach immer deutlicher, und zwar nicht nur in der Kirchenlehre,
sondern auch dadurch, dass sich Ansichten und Ziele der Gruppe in Neapel

mit denen der deutschen Gruppe übereinstimmten. 1871 widmete
der «Katholische Befreier» der im Entstehen begriffenen deutschen
altkatholischen Bewegung sieben Artikel27, in denen mehrfach
hervorgehoben wurde, dass die Befreiungsgesellschaft bereits vor der Bewegung

nördlich der Alpen diese Reformen vertreten habe und dass die

Notwendigkeit einer Reform der Kirche wichtiger gewesen war als die

Gründung einer nationalen Kirche, ja, dass die Reform gerade die

25 Ebenda S.l5f.
26 Vgl.: Raoul Dederen: Un réformateur catholique au XIXe siècle, Eugène

Michaud, Ginevra 1963, S. 61-68.
27 7 Artikel, abgedruckt in «L'Emancipatore Cattolico», Napoli 1871

«Nuova Riforma» - «Lettera di Döllinger all'Arcivescovo di Monaco» -
L. Prota-Giurleo: «Indirizzo della Società Emancipatrice e di mutuo soccorso
del Sacerdozio Italiano all'Ul.mo e Rev.mo Dr. Ignazio Döllinger» - L. Prota-
Giurleo: «L'arcivescovo di Monaco e il canonico Döllinger» - «Il movimento
religioso in Germania e il Governo italiano» - Dichiarazione dei protocattolici
di Germania, contro le pastorali e dichiarazioni collettive dei vescovi germanici»

- «I Vecchi Cattolici in Colonia al Signor Wilfing, consigliere di Stato».

189



konkrete Vorbedingung für diese gewesen war. Ebenfalls 1871 publizierte

der «Katholische Befreier» eine lange Serie von Artikeln mit
folgenden Titeln: «Von der Notwendigkeit einer radikalen Reform
innerhalb der Katholischen Kirche»28, «Reform der Kirche - Nationale
Kirche»29 und «Abhandlung über die Gründung einer italienischen
National-Kirche»30.

Das Reformprogramm, theologisch wie kirchlich, war darin klar:
«Wir lehnen weder die vier Glaubensbekenntnisse ab, die von der
frühen Katholischen Kirche angenommen wurden, noch das kanonische
Recht der ersten vier Konzilien. Wir akzeptieren auch - de iure divino

- die Hierarchie der Kirche, d.h. Bischöfe, Priester und Diakone. Den
Bischof von Rom oder Pontifex maximus aber können wir nur
anerkennen als ersten Bischof Italiens, wie es die Konzilien von Nizäa und
Konstantinopel bestimmt haben. Die Ohrenbeichte ist nicht Pflicht,
sondern freiwillig. Der Pflichtzölibat der Kirche ist abzuschaffen. Alle
Grade der Hierarchie werden in freier Wahl bestimmt, d.h. durch Klerus

und Volk. Im Unterschied zu den Neukatholiken oder den Vertretern

der Unfehlbarkeit, also des modernen Katholizismus, nennen wir
uns <Proto-Katholiken>, d. h. Bekenner des ursprünglichen Katholizismus31.

Und wir gehorchen aus Gewissensgründen jeder legitim
bestimmten Obrigkeit32.»

An diesem Programm wurde festgehalten trotz aller Schwierigkeiten,

die bereits in jenem Jahr erheblich waren. Die wirtschaftlichen
Verhältnisse waren, wie schon gesagt, äusserst schlecht, unter den
Laien in Italien fand sich wenig Verständnis, und die Kirche machte

Schwierigkeiten aller Art. Italien, so bemerkte Prota-Giurleo, «ist
entweder fanatisch päpstlich gesinnt oder indifferent atheistisch...». Die
italienische Regierung hatte inzwischen alle Kirchen und Räumlichkeiten,

die sie «in einem Moment glücklicher Inspiration unserer
Gesellschaft zur Verfügung gestellt hatte», dem Erzbischof von Neapel
zurückgegeben. So fehlten der Gesellschaft sogar die Räume, um sich

28 Vgl.: «L'Emancipatore Cattolico», 28.1. -4.2. - 11.2.1871.
29 A.a.O. 20 Artikel vom 18.2.-19.8.1871.
30 A.a.O. 10 Artikel vom 26.8.-21.10.1871.
31 In der Publizistik jener Zeit sprach man von den Altkatholiken in einem

abfälligen Sinn und stellte sie den Protestanten gleich. Um diesem zu entgehen,

benutzte man lieber den Ausdruck «Proto-Katholizismus», der im
Italienischen besser die Intentionen dieser Bewegung wiedergab.

32 L. Prota-Giurleo: Appello della Società Emancipatrice e di mutuo
soccorso del sacerdozio italiano alla carità cristiana, Napoli 1871.

190



zu versammeln, und auch die Priester der Gesellschaft sahen sich der
Misere preisgegeben. Sie hatten kaum mehr ein Dach über dem Kopf
noch die Mittel, Krankheiten zu bekämpfen, und nicht einmal eine
Grabstätte33.

Prota-Giurleo wollte eine Reform entsprechend der westlichen
katholischen Tradition wie der sich entwickelnde Altkatholizismus, und
sein Modell war die Kirche der ersten Jahrhunderte, so wie es

Vincenzo di Lerini formulierte: «Id teneamus quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est, hoc est etenim vere proprieque catholi-
cum.»

Später, in den Jahren 1875-1876, erkannte er hauptsächlich in den
Orthodoxen Kirchen die Treue zu seinen Prinzipien und bekannte
öffentlich den Wunsch, die Weihe eines orthodoxen Bischofs zu
empfangen34. Dieser Wunsch nach einer offiziellen kirchlichen Gemeinschaft

und einem offiziellen Bischofsamt für die National-Katholische
Kirche in Italien hinderten ihn aber keineswegs, sein Reformprogramm

weiter im Kontext der westlichen Kirche zu suchen. Wo es

Debatten um Reformprogramme und Kritik am Papsttum innerhalb der
römischen Kirche gab, suchte er sich zu beteiligen und sein

Reformprogramm zur Geltung zu bringen.
Am 1. Januar 1880 wandte er sich an Papst Leo XIII. in seiner

Eigenschaft als gewählter Bischof der National-Katholischen Kirche mit
einem Exposé «Kritische Bemerkungen zur Enzyklika (<Aeterni
Patris))» vom 4. August 187935. In dieser Enzyklika hatte Leo XIII. die

römische Kirche als «universale und höchste Lehrmeisterin der
Völker» bezeichnet, während Prota-Giurleo in der Kirche «nur die
Gemeinschaft des Glaubens und der Moral» ihrer Anhänger sehen

wollte. Doch die Offenbarung, so fügte er hinzu, überträgt der
«universalen Kirche» das «docete omnes gentes», allerdings nur «dem

geistlichen und dogmatischen Amt, welches sich ausschliesslich auf
den offenbarten Glauben bezieht» und nicht etwa auf die «allgemeine
Wissenschaft» oder sogar auf die «Sozialwissenschaften»36. Er
kritisierte damit auch Artikel 45 des Syllabus, in dem «Euer unfehlbarer

33 Ebenda S.133 f.
34 L Prota-Giurleo: Lettera comunicatoria all'episcopato e al popolo

cristiano, Napoli 1876 S.U.
35 L. Prota-Giurleo: Leone XIII. e S.Tommaso D'Aquino - osservazioni

critiche sull'enciclica del 4 agosto 1879, Napoli 1880 S.25f.
36 Ebenda S.6ff.

191



Vorgänger» die Übertragung der Verantwortung für die Erziehung der

Jugend an die «zivile Autorität» verdammt hat37.

Die Enzyklika «Aeterni Patris» bestätigte den Thomismus als

theologisches und philosophisches Fundament der katholischen Kultur,
auf dem sie eine neue Stabilität aufzubauen suchte gegen die Kritik
des Modernismus. Prota-Giurleo sah im Thomismus die Philosophie,
die ihn selbst kulturell geprägt hatte wie schon das ganze Mittelalter
als einziges Gedankensystem, das die Rechte der menschlichen und
der menschlichen Freiheit verteidigt. Thomas hatte in der Tat gesagt:
«Vita liberi dicitur vita secundum rationem propriam, servi autem
secundum rationem alienam» (Polit. VII, 2n). Doch wie konnte damit
Artikel 57 des Syllabus in Einklang gebracht werden, in dem es heisst:
«Die Wissenschaften der Philosophie und der Sitten und die zivilen
Gesetze müssen und können sich der göttlichen und kirchlichen Autorität

fügen»38?
1887 machte Prota-Giurleo einen letzten Versuch in einem Schreiben

aus Anlass des Priesterjubiläums Leos XIIL, in dem Reformideen,
radikale Kritik und der Wille zum Dialog sich mischten. Doch zu dem

Zeitpunkt gab es keine Hoffnung mehr, die italienische National-Kirche

zu verwirklichen. In jenem Jahr hatte Leo XIII. noch einmal seine

Bereitschaft zum Ausdruck gebracht, sich mit dem italienischen Staat

zu versöhnen unter der Bedingung, dass der antike Herrschaftsstatus
wiederhergestellt würde. Prota-Giurleo bemerkte, dass das italienische
Volk den Einbruch der Porta Pia mit Feuerwerk und Glockenläuten
begrüsst habe und dass es heute den ausgelöschten Papststaat als

«eine Anomalie, einen Widerspruch in sich selber und nichts anderes»
ansehe39.

Andererseits hatte der italienische Staat durch die «Verfassungsgarantien»

dem Papst bereits einen Freiraum abgesichert und konnte
keine weiteren Konzessionen machen, ohne sich selbst als ein auf der
Souveränität des Volkes gegründeter Nationalstaat zu kompromittieren,

der volle Freiheit und Autonomie jedwelcher anderen Autorität
gegenüber beanspruchte. Daher bestand die einzige Möglichkeit einer

Aussöhnung einzig in der vollen Anerkennung des italienischen Staates

von seiten des Papstes.

Ebenda.
Ebenda S.16.
L. Prota-Giurleo: Pensieri di un credente..., a.a.O. S.7.

192



Doch dies war nicht möglich solange man die Person des Papstes
mit dem «göttlichen Recht» identifizierte, aus dem auch «monarchische

und kosmopolitische Rechte» abzuleiten waren. Wollte aber der
Papst sich mit der «politischen Freiheit, dem zivilen Fortschritt der
Menschheit und dem Italien der Volksherrschaft aussöhnen..., so
würde er als Rebell und Abtrünniger erklärt von demselben
Episkopat, der ihn heute verehrt als Vize-Gott und als unfehlbar
schmeichelt»40.

Die Schrift schliesst mit einem Brief an Leo XIIL, «als Abschiedsgeschenk

zu seinem Priesterjubiläum», geschrieben in einem Moment,
in dem «die guten Katholiken» hofften, dass er sich mit Italien
aussöhnen würde - Abschiedsgeschenk aus dem «immensen Schatz meines

katholischen Glaubens»41.
Prota-Giurleo schliesst, nachdem er vorher Lk.4, 5 ff. zitiert: «...Alle

Eure Vorgänger, welche die Herrschaft hier auf Erden akzeptiert
haben, haben damit dem Beispiel Jesu entgegengehandelt und sich zu
Teufelsanbetern gemacht nach den Bedingungen des Teufels für die
Herrschaft auf Erden.» «Ihr hingegen seid der privilegierte Pontifex
der göttlichen Vorsehung, und ohne jeglichen Vorbehalt des Teufels

besteigt Ihr den Thron des Petrus frei von jeder weltlichen Macht»,
beschützt durch ein Gesetz, «umgeben von Sonderrechten und Garantien,

die es Euch erlauben, Euer göttliches Amt in Ruhe und Sicherheit

auszuüben, Grund für die vom Glauben erfüllten Seelen, es dankbar

anzunehmen»42. Wenn Ihr aber Euch weigert, dieses Gesetz

anzunehmen, und wollt «ausser Pontifex noch König sein, so entsinnt
Euch (und das ist die Erinnerung) des prophetischen Satzes des Bernhard

«an seinen Freund und Schüler Eugen III.: Si utrumque similiter
habere velis, perdes utrumque»43.

Ebenda S.53.
Ebenda S.57.
Ebenda S.59f.
Ebenda S.60.

193



IV. Die Verfassung der National-Katholischen Kirche in Italien

1. Zwischen Altkatholizismus und Orthodoxie

Die Beziehungen zum Altkatholizismus blieben dieselben, und man
nahm auch den Kanon des Vinzenz von Lerinum an, in dessen Tradition

man das theologische Kriterium und das ekklesiologische Fundament

fand44, doch in den Jahren 1875/76 macht sich bei Prota-Giurleo
und in der National-Katholischen Kirche die Tendenz bemerkbar,
sich der Orthodoxie zu nähern mit dem ausgesprochenen Wunsch
nach einer engen kirchlichen Gemeinschaft mit dieser. Diese Tendenz
erklärt sich schon aus dem Statut, das sich die Kirche gegeben hatte,
und aus dem ersten offiziellen Schreiben des Prota-Giurleo nach seiner

Wahl zum Bischof. In diesem Schreiben erklärt er, dass die orthodoxe

Kirche «dem heiligen Schatz des Glaubens und dem unantastbaren

Kanon der universalen Kirche am treuesten ist», indem sie der
«unfehlbaren Glaubensregel des Vinzenz von Lerinum folgt: quod ubi-

que, quod ab omnibus, quod semper»45. Aus diesem Grunde wünschte

er «eine innige Glaubensgemeinschaft mit der glorreichen und
anbetungswürdigen katholischen Kirche des Ostens, von der er die Weihe
seiner Bischofswürde erbäte und annähme»46.

2. «Das dogmatische, organische und disziplinare Statut der
National-Katholischen Kirche in Italien»

Die National-Katholische Kirche in Italien ist nicht konzipiert als ein

Organismus für sich, sondern bildet einen Zweig der universalen
christlichen Kirche. Ihre Eigenschaft als National-Kirche erklärt sich

aus dem Wunsch, eine Kirche zu konstituieren, die sich auf die historische

und kulturelle Situation Italiens gründet. In dieser Hinsicht
unterscheidet sie sich von der kosmopolitischen römischen Papstkirche,
welcher allerdings nicht ihre Zugehörigkeit zur universalen Kirche
bestritten wird.

Die National-Katholische Kirche Italiens gründet sich auf die Predigt

des Evangeliums nach den Aposteln, insbesondere Paulus, dessen

44 Vgl.: Statuto dogmatico-organico-disciplinare della Chiesa Cattolica
Nazionale Italiana, Napoli 1875, art. 3.

45 L.Prota-Giurleo: Lettera comunicatoria..., a.a.O. S.7.
46 Ebenda S.U.

194



Predigt von den Bewohnern Italiens angenommen wurde, und hat
seine theologische Basis in der Offenbarung und Autorität der universalen

Kirche. Die Offenbarung ist die ganze Bibel und die universale
Kirche, welche an allen Orten und zu allen Zeiten gleich präsent ist47.

Die National-Katholische Kirche in Italien erkennt als Glaubensartikel

nur diejenigen an, die in den Bekenntnissen des Apostolikums,
des Nizänums und desjenigen von Konstantinopel enthalten sind, gibt
jedoch der Möglichkeit Raum, dass die universale Kirche durch
Konzilien «die Wahrheit des Glaubens und der Moral» weiter definiert.
Sie akzeptiert die Sakramente als «fühlbare Zeichen» der Gnade, und
sie akzeptiert die Anbetung der Heiligen, das Gebet für die Verstorbenen

sowie alles, was apostolischer Herkunft ist.
«Der Glaube an die Wunder der Heiligen ist einfach menschlich»

und daher dem Irrtum ausgesetzt, auch wenn man einen Eingriff Gottes

in die Naturgesetze nicht ausschliessen kann48. Die Kriterien, welche

entscheiden, was katholisch oder nicht-katholisch ist an einer
Doktrin, müssen auf der Autorität des Wortes Gottes beruhen. Katholische

Wahrheiten sind solche, die in der Bibel offenbart und von der
universalen Kirche zur Erlangung des Heils für nötig gehalten werden.
Auf der anderen Seite kann die universale Kirche keine andere Wahrheit

behaupten als die ubique. semper et ab omnibus in der Christenheit
existierende Wahrheit. Daher werden die ersten sieben Konzilien
akzeptiert, weil sie wirklich ökumenisch waren, doch nicht die Konzilien,

die von der römischen Kirche einberufen worden sind. Vor allen

Dingen aber wird der Primat des Papstes und seine Unfehlbarkeit
abgelehnt, wie sie im I.Vatikan-Konzil definiert wurde, denn nicht die

römische Kirche allein ist Objekt der Verheissungen Christi, sondern
die ganze Kirche, die universale Kirche. Nur das Lehramt der universalen

Kirche kann sich als unfehlbar erklären; die römische Kirche
kann sich dieses Vorrecht nicht anmassen. Schon die Qualifikation
«römisch» gehört nicht zu den Charakteristiken der wahren Kirche.
Diese wird gebildet von denen, die an Jesus Christus glauben und
untereinander vereint sind durch geistliche Tugenden und die Sakramente

als Zeichen der Gnade49.

Die Kirche, in ihrer geistigen Ordnung unsichtbar, wird sichtbar im
Akt des Kultus und nimmt auch die Sünder in ihren Schoss. Ihr
Oberhaupt ist Christus und kein anderer. Deshalb ist auszuschliessen, dass

47 Statuto dogmatico..., a.a.O. art. 1-3.
48 Ebenda art.5-8, vgl. L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica..., S. 175.
49 Ebenda art. 11-14 und 8-10.

195



der Bischof von Rom das Haupt der universalen Kirche sei. Auch dieser

Anspruch hat keinerlei Fundament in der Bibel. Die Bischöfe,
eingeschlossen der Bischof von Rom, sind Vorsteher ihrer jeweiligen Kirche

und Mitglieder der universalen Kirche. Gregor der Grosse sagte,
dass Petrus «apostolorum primus et membrum Sanctae Ecclesiae
Universalis» sei; die anderen Apostel waren «singularium plebium
capita», und alle zusammen «sub uno capite Christo omnes membra

sunt Ecclesiae»50.

Es wird eine dreifache hierarchische Ordnung anerkannt: Bischöfe,
Presbyter und Diakone. Die legislative Macht liegt bei den Laien und
den Priestern zusammen, während die exekutive Macht dem Priesterstand

vorbehalten bleibt. Wahlen für die einzelnen Ämter und
Entscheidungen von fundamentaler Wichtigkeit stehen Laien-Mitgliedern
und Klerus gemeinsam zu. Die Gewalt zu binden und zu lösen liegt in
den Händen der Priesterschaft. Alle Familienväter, sowie alle Volljährigen,

soweit sie im Besitz ihrer zivilen Rechte sind und nicht vorbestraft,

haben das Recht, an den Wahlen teilzunehmen51.
Jede Diözese ist unabhängig, was ihre Gestaltung im Inneren

betrifft. Die Möglichkeit des Eingreifens ist nur in Fällen von schwerer

Unordnung und dogmatischen Irrtümern gegeben.
Für Italien waren zwei Basis-Diözesen vorgesehen nach den

Beschlüssen von Nizäa, bestätigt von Konstantinopel, und zwar in Rom
und Mailand, welche dann durch entsprechende Synodalbeschlüsse
hätten unterteilt werden können.

Der Diözese steht ein Bischof vor, gewählt von Klerus und Volk.
Dieser hat keinen anderen Rang als ein Presbyter, sondern nur eine
sehr viel weitere Jurisdiktion. So sieht es das IV. Konzil von Karthago
vor, das den Bischof Kollegen des Presbyters nennt, sowie Acta 20, 24,

wo Paulus die Presbyter ermahnt: «Habt acht auf euch selbst und auf
die ganze Herde, in der euch der Heilige Geist zu Vorstehern gesetzt
hat, die Gemeinde des Herrn zu weiden.»

Der Bischof wird in der Führung der Diözese unterstützt durch
einen synodalen Rat und einen privaten Rat. Ersterer ist zusammengesetzt

aus dem Kapitel der Kathedrale, d.h. aus Pfarrern und anderen

Presbytern, und aus einer Gruppe von Laien, die in geheimer Wahl
gewählt werden. Seine Aufgabe ist es, in Fragen der Disziplin und in
Konfliktfällen einzuschreiten, die Verwaltung zu übernehmen und, im

50 L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica Nazionale..., S. 176.
51 Statuto dogmatico..., art. 18-22.

196



Falle von Dienstverweigerung, den Bischof abzusetzen. Der private
Rat, bestehend aus 6 Laien und 6 Priestern, hat die Aufgabe, die Fragen

vorzuschlagen, die von der Synode diskutiert werden sollen, die

Enzykliken des Bischofs an die Gläubigen herauszugeben und die
Beziehungen mit anderen Kirchen und dem Staat zu regeln52.

Die kirchliche Disziplin wird nicht durch Gesetze erzwungen, denn
die Kirche besitzt kein anderes gesetzliches Instrument als dasjenige
Recht, das alle Mitglieder freiwillig anerkennen. Wenn einer sich

dagegen vergeht, muss er brüderlich auf seine Pflichten hingewiesen
werden; wenn das nicht genügt, so wird er dreimal ermahnt, wie es das

Evangelium lehrt; im äussersten Fall muss die Kirche ein Urteil abgeben,

was zur Entbindung von allen eventuellen Ämtern führen kann,
nach Mt. 18, 15 und der kirchlichen Tradition, nach welcher Klerus
und Volk sogar Päpste abgesetzt haben, wie im Falle von Gregor XII.,
Benedikt XIIL und Johannes XXIIL, und desgleichen viele
Bischöfe53.

Die Liturgie der National-Katholischen Kirche lehnt sich an die
antike Liturgie der lateinischen Kirche an. Es wird unterschieden
zwischen der Hochsprache, welche bei der Verteilung der Sakramente
benutzt wird, und der Volkssprache, den Dialekten, benutzt für die
biblischen Lesungen, das Glaubensbekenntnis und das Vaterunser, das von
allen gemeinsam gesprochen werden soll. Diese Bestimmungen beruhen

auf dem Prinzip, dass jedes Volk sich in seiner Muttersprache an
Gott wenden soll (Acta 2, 5-8)54.

Die National-Katholische Kirche in Italien erklärt sich in voller
Gemeinschaft mit allen Kirchen, welche das apostolische Glaubensbekenntnis

und die Bekenntnisse von Nizäa und Konstantinopel
anerkennen und sich weigern, die Unfehlbarkeit und den Primat des Papstes

anzuerkennen, sowie alle neuen Dogmen, die vom Papsttum
eingeführt wurden im Zeichen seiner politischen Macht. Den anderen
Kirchen gegenüber erklärt sich die National-Katholische Kirche bereit
zu einer Haltung der Toleranz, «da man niemals zweifeln darf am Heil
der Getauften».

Rom Cesare Milaneschi55

(Übersetzung von Ingeborg Gros-Jacobsen, Rom)

52 Ebenda art.25-32, vgl.: L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica..., 178ff.
53 Ebenda art.44-46, vgl. a.a.O. S. 182.
54 Ebenda art.54-56, vgl. a.a.O. S. 183-186.
55 Ebenda art. 57-61.

197


	Luigi Prota-Giurleo und die Anfänge des Altkatholizismus in Italien

