Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 3

Artikel: Luigi Prota-Giurleo und die Anfange des Altkatholizismus in Italien
Autor: Milaneschi, Cesare

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luigi Prota-Giurleo und die Anfinge des Altkatholizismus
in Italien

I. Biographische Anmerkungen

Die Anregungen des Luigi Prota-Giurleo kénnen nicht allein auf sein
Verhiltnis zum Altkatholizismus reduziert werden. Diese Personlich-
keit war zu komplex, und in seinem Wirken waren sowohl religidse als
auch politische Fermente enthalten. So ist er denn auch den Histori-
kern so gut wie unbekannt geblieben. — Was hier untersucht werden
soll, ist die Bedeutung seines Versuchs, eine National-Katholische
Kirche in Italien zu griinden, allerdings immer in Verbindung mit dem
Altkatholizismus seiner Zeit, dem Altkatholizismus der Linder Nord-
europas, besonders Deutschlands und der Schweiz'.

Luigi Prota wurde 1827 in Stilo (Reggio-Calabria) geboren. Sein Va-
ter war «carbonaro», d.h. er gehorte einer Gruppe von Nationalisten
an, die sich, wenn es notig wurde, in den Wildern versteckten und z. T.
auch wirklich das Handwerk des Kohlers ausiibten. Er war an den
Aufstinden des Jahres 1821 beteiligt. Danach fand er fiir einige Jahre
Zuflucht in Malta, wo er seine Frau Rosa Giurleo kennenlernte, mit
der er dann auch nach Stilo zuriickging. Luigi besuchte dort die
Schule des Dominikanerkonvents, wie schon vor ihm Tommaso
Campanella, auch dieser aus Stilo gebiirtig. — 1846 trat er in den Or-
den der Dominikaner ein und befand sich sehr schnell im Konflikt mit

' Es sind zwar heute einige Untersuchungen iiber Prota-Giurleo in Vorbe-
reitung, doch bis heute wurde er in vielen Schriften nur erwihnt im Zusam-
menhang mit den «liberalen Katholiken» oder mit der «katholischen Bewe-
gung» im allgemeinen. Vgl.:

Stefano Jacini: 11 tramondo del potere nelle relazioni degli ambasciatori
austriaci a Roma (1860-1870), Bari 1931, S.75.

Maria Luisa Trebiliani: Rassegna storica del Risorgimento italiano, Roma
1956, S.574f,

Giuseppe Hergenrother: Storia universale della chiesa, (trad. ital.), Firenze
1911, S.566-574.

Arnaldo Della Torre: 11 cristianesimo in Italia dai filosofilisti ai modernisti,
Palermo 1912, S.834-839.

Giorgio Candeloro: 11 movimento cattolico in Italia, Roma 1953, S. 103, 106.

Carlo Falconi: Gli spretati, o il diritto all’apostasia, Firenze 1958, S.154-163.

Arnaldo Cicchitti Suriani: 11 Vecchio Cattolicesimo in Italia, BSSV 1958,
S.78.

179



seinen Vorgesetzten wegen seiner oratorischen und liberalen Ideen.
Diese Vorgesetzten, dem Hause Bourbon entstammend, hatten seit
dem Ende des 18. und Anfang des 19.Jahrhunderts versucht, Priasenz
und Aktion des Dominikanerordens zu steigern und damit die Verbin-
dung zwischen der Bevolkerung und dem regierenden Hause Bourbon
(Konigreich beider Sizilien mit der Hauptstadt Neapel) zu fordern.
Luigi Prota wurde daraufhin sehr schnell nach Sebenico = Sibenik in
Dalmatien versetzt, wo er aber gleich Verbindung fand mit ihm
Gleichgesinnten: am 25. Mirz 1848 wurde in dieser Stadt ein Tag der
«Anspriiche des Volkes» abgehalten mit folgendem revolutiondrem
Programm: Demokratisierung der Kirche, Abschaffung des Zdlibats
beim Klerus und Gebrauch der Nationalsprache in der Liturgie.

Nach einem folgenden kurzen Aufenthalt in Norditalien kehrte Lui-
gi Prota wieder nach Neapel zuriick. Die Stadt war inzwischen von
Garibaldi erobert worden. Mit diesem Zeitpunkt beginnen seine wich-
tigsten Schriften, die ein polemisches Temperament enthiillen, einen
markanten Nationalismus sowie ein solides historisches und theologi-
sches Wissen2. Doch zeigen diese Schriften auch Uberginge und Ge-
gensédtzlichkeiten in Luigi Prota. Er hatte 1851 z.B. ein Gedicht ver-
fasst mit folgender Uberschrift: «An seine Heiligkeit Pius IX. Pontifex
maximus, in Verehrung zum Neuen Jahr 1851, gewidmet Pater Reve-
rend F.Vincenzo Jandel, Generalvikar des Ordens, als unbedeutendes
Zeugnis der tiefen Verehrung und Zuneigung». In diesem Gedicht
preist er den «grossen Pius [X» als den «unsterblichen Sieger, Stell-
vertreter Christi bei den Menschen», wihrend der Kirche, als « Macht
der Unterwelt» definiert, von der romischen Republik ein schreckli-
cher Krieg angesagt wird?3.

Es war jedoch ausgerechnet jener Pater Alessandro Vincenzo Jan-
del, der am 5.Mairz 1861 Luigi Prota-Giurleo wegen der von ihm in-
zwischen bezogenen Positionen aus dem Orden der Dominikaner
(O.P.) ausschloss. Aber auch hier sind evidente Gegensétzlichkeiten
zu vermerken: am 30. Dezember 1860 hatte Prota-Giurleo zusammen
mit einem Mitbruder an den Vizegeneral des Ordens geschrieben:
«Zwischen zwei Ubeln muss man das kleinere wihlen, wenn es denn
schon unvermeidlich ist... Wenn man schon keine Abtriinnigen duldet,
so soll man uns wenigstens die gesetzliche Sidkularisation schicken.»

? L. Prota-Giurleo: Lettera di un padre domenicano sull’indipendenza ita-
liana ad un suo amico legure, Genova 1859, 11. Aufl.

Ders.: Roma capitale della nazione italiana e gli interessi dei cattolici, 1861.

3 Eine Schrift von 8 Seiten ohne Angabe des Verlags.

180



Jedoch spéter, im Jahre 1863, bemerkt er: «Als guter Untertan der na-
tionalen italienischen Regierung» hitte er keinerlei «Autoritdtsakt»
akzeptiert von jemand, der in «Rom residiert ohne konigliche Zustim-
mung» *. Damit weigerte er sich, dem Dekret iiber seinen Ausschluss
aus dem Orden irgendeinen Wert beizumessen. Doch wiederum ist an-
zumerken, dass er am 30. Dezember 1861 einen Brief an Pater Jandel
geschrieben hatte, in dem es hiess: «Unter unseren Briidern ist das
Geriicht aufgetaucht, Sie hétten meinen Ausschluss aus dem Orden
verfiigt. Da mir dieser Beschluss aber nicht mitgeteilt wurde, fiihle ich
mich verpflichtet, Sie zu bitten, es kurz zu machen um meiner Ruhe
willen.» Auf diesen Brief antwortete Pater Jandel, indem er an Luigi
Prota-Giurleo die «authentische Kopie» des Dekrets iiber seinen Aus-
schluss aus dem Orden schickte: « Damit wird Thnen bestétigt, dass Sie
dem Orden in keiner Weise mehr angehoren’.»

Inzwischen traf Prota-Giurleo mit anderen freien Priestern zusam-
men, unter thnen Alessandro Gavazzi und Michele Maria Caputo, Bi-
schof von Adriano di Puglia®. Am 15.April 1862 ist er Vorsitzender
der «konstitutionellen Beratung» der Vereinigung «freier» Priester,
die «Vereinigung unabhingiger italienischer Priester» (Associazione
emancipatrice del clero italiano) zu griinden, welche sich riihmen
konnte, «die erste zu sein, die in Italien nach der politischen Erhebung
auch die Fahne der katholischen Reform hoch hielt».

In Neapel existierte bereits seit 1861 die «Gesellschaft freier Prie-
ster in Italien zur gegenseitigen Hilfeleistung» (Societa clerico-liberale
di mutuo soccorso degli ecclesiastici d’Italia), welche sich am 29. Au-
gust 1864 mit der von Prota-Giurleo gegriindeten Gesellschaft verei-
nigte, die sich von da an «Gesellschaft zur nationalen Befreiung und
zur gegenseitigen Hilfe der Priesterschaft Italiens» (Societa Nazionale
Emancipatrice e di mutuo soccorso del sacerdozio italiano) nannte.
Von 1874 fiigte sie diesem Namen noch «und des Laienstandes»
hinzu.

Von 1862 an gab die Gesellschaft die Zeitschrift «Der katholische
Befreier» (L’Emancipatore cattolico) heraus, welche zwar nicht immer

* Vgl. Brief des P. A. V.Jandell iiber: L’armonia della religione con la civilta,
Nr.71, 25.3.1863.

5 Die beiden Briefe befinden sich im Archivum Generale Ordinis Fratrum
in Rom. Es sind die einzigen Dokumente dieses Archivs, die sich auf Prota-
Giurleo beziehen.

¢ Vgl. «L’Eco della Verita», Firenze 20.4.1867.

181



regelméssig erschien, sich aber doch 20 Jahre am Leben hielt unter
derselben Uberschrift.

Im Mirz 1863 begab sich Prota-Giurleo nach Turin, um der Abge-
ordnetenkammer ein Memorandum der Gesellschaft zu {ibergeben.

Doch nach all dem, was geschehen war, horte er erst 1865 auf, sich
als Dominikaner zu betrachten, und 1868 begann er dann, seinem vi-
terlichen Namen auch den Nachnamen der Mutter hinzuzufiigen. In
den darauffolgenden Jahren unterzeichnete er deshalb immer mit dem
Doppelnamen Prota-Giurleo. Etwas spéter heiratete er und hatte drei
Kinder aus dieser Ehe. Er starb am 2. Dezember 1892 in Neapel’.

I1. Die Anféinge der National-Katholischen Kirche in Italien

Fiir die Anfinge der National-Katholischen Kirche in Italien ist nicht
nur die Entwicklung der Befreiungs-Gesellschaft bestimmend gewe-
sen. Es gibt dariiber hinaus noch andere Faktoren. Besonders zu wer-
ten sind die Reisen, die Prota-Giurleo noch vor der Einigung Italiens
nach Frankreich und Deutschland unternommen hatte. Er hatte dabei
die Gelegenheit, Kontakte anzukniipfen mit dem Klerus dieser Lander
und andere Richtungen kennenzulernen. Weiter ist die Tatsache zu
vermerken, dass ihm vom Oktober 1865 bis zum April 1885 in Neapel
Riume zur Verfiigung standen fiir seine Arbeit.

Bedeutung fiir die Anfdnge der National-Katholischen Kirche hat-
ten auch einige Gebetssammlungen, die um das Jahr 1866 veroffent-
licht wurden. Die eine, herausgegeben von der Befreiungsgesellschaft,
hatte den Titel: «Gebete fiir die Katholisch-Apostolische Kirche in
Italien», die andere, herausgegeben von dem Grafen Ottavio Tasca,
enthielt Gebete fiir eine hypothetische «Reformiert-Katholische Kir-
che» 8. Hinzu kamen erhebliche Repressionen von seiten des Kardi-
nals Riario Sforza, der den freien Priestern nahelegte, sich von der Ro-
misch-Katholischen Kirche zu trennen. Ausserdem war sogar im Par-
lament, nach dem beriihmten Durchbruch durch die Porta Pia (Ein-
bruch der italienischen Truppen in den Kirchenstaat in Rom), die

7 Diese Angaben entstammen einem Briefe des jiingsten Sohnes von Prota-
Giurleo, geschrieben am 18.12.1956: Ulisse Prota-Giurleo an Arnaldo Cicchitti
Suriani.

8 Arnaldo Cicchitti Suriani: Uno scismatico lombardo, il conte Ottavio
Tasca, BSSV 1960, S.93-99.

182



Rede von einer moglichen Griindung einer National-Kirche aufge-
taucht®.

Die Befreiungsgesellschaft wollte nicht nur die Bedingungen fiir
eine National-Kirche schaffen, sondern sich auch so bald wie méglich
eine Verfassung geben!?. Die eigentliche Griindung einer National-
Katholischen Kirche in Italien gelang aber erst am 2.Mirz 1875

Wie fiir die Altkatholiken Nordeuropas, so stellte sich auch fiir
diese neue Kirche in Neapel das Problem des Bischofsamts in der hi-
storischen Sukzession. Zwei Jahre vorher hatten ndmlich die Deut-
schen Altkatholiken Joseph Hubert Reinkens zum Bischof gewihlt,
der von dem holldndischen Bischof Heykamp von Deventer geweiht
worden war!2. Wahl und Weihe eines Bischofs war fiir die neue Natio-
nal-Katholische Kirche nicht nur aus kirchlichen, sondern auch aus
politischen Griinden von grosser Wichtigkeit.

Als erster Bischof wurde gewédhlt Domenico Panelli, geboren 1828
in Neapel und nach seiner eigenen Erkldrung Erzbischof der orthodo-
xen Kirche von Lydda (Paldstina). Prota-Giurleo bot ihm dazu den
Ehrenvorsitz der Befreiungsgesellschaft an. Domenico Panelli hatte ei-
nen recht abenteuerlustigen Lebenslauf hinter sich. Als Sondersekre-
tir des Kammerherrn Mons. Medici war er Pius IX. nach Gaeta ge-
folgt und hatte im Mai 1851 die Einkiinfte der Abtei Santa Romana in
der Diozese Todi erhalten. Merkwiirdigerweise floh er aber bereits im
néchsten Jahr nach Korfu und von da weiter nach Neapolis (Kreta),
wo er zum katholischen Erzbischof von Lydda (Palidstina) geweiht
wurde '3,

Nach weiteren Aufenthalten in Jerusalem und Konstantinopel, wo
auch die Rechtlichkeit seiner Weihe angezweifelt wurde, kehrte er
schliesslich 1870 nach Rom zuriick, doch nur, um sogleich wieder zu

® Vgl. Arnaldo Cicchitti Suriani: 11 Vecchio Cattolicesimo, S.73-77.

" Un Teologo Romano: Saggio di Costituzione per la futura Chiesa Nazio-
nale italiana, in L’Emancipatore Cattolico, 1871.

"' Vgl.: L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica Nazionale Italiana, Napoli
1875, S.214.

12 Joseph Hubert Reinkens wurde am 4.6. 1873 auf einer Versammlung von
22 Priestern und 55 Laien gewihlt und empfing seine Weihe am 4.8. desselben
Jahres.

" Vgl. «Cenni biografici documentati di Mons. Domenico Panelli, arcive-
scovo cattolico di Lydda», in L’Emancipatore Cattolico, 24.4.1875.

L. Prota-Giurleo: Risposta documentata contro una protesta dello pseudo
Vescovo Domenico Panelli, pubblicata nella Gazzetta di Pietroburgo, «L’An-
nunciatore Universale Ecclesiastico», Napoli 1875. ‘

183



neuen Reisen aufzubrechen. Er ging nach Frankreich und England, in
die Schweiz und nach Deutschland, selbst Russland liess er nicht aus,
um sich Anfang 1874 endgiiltig in seiner Heimatstadt Neapel nieder-
zulassen. Der Vatikan allerdings hat niemals weder seine Priester-
weihe noch seine Bischofsweihe anerkannt 3.

"~ Domenico Panelli wurde am 2. Mai 1875 zum Bischof der National-
Katholischen Kirche in Italien gewidhlt und zwar «in der Privatkapelle
des Mons. Erzbischof von Lydda» mit einer Wahlbeteiligung von 2739
Stimmen, wenn man die Stimmen mitrechnet, die durch andere mit be-
sonderer Vollmacht abgegeben wurden. Aber die Methode der Stimm-
abgabe durch Vollmacht rief Polemiken hervor und wurde besonders
von aussen mit Misstrauen betrachtet 4. Papst Pius IX. erklédrte im Juli
1875: «Die Anhanger der schismatischen und héretischen Sekte, die
sich National-Katholische Kirche in Italien nennt, sind aus der Ein-
heit der Katholischen ausgeschlossen!s.» Pius IX. liess es aber dabei
nicht bewenden, sondern driickte sich einer Gruppe Pilger gegeniiber
im September sehr hart aus, indem er sagte: «Die Jagd nach Gold ist
die einzige Passion, die diejenigen bewegt, die zu den politischen wie
den religiosen Neuerern gehdren '6.»

Diese Art von Kritik brachte Prota-Giurleo und die Befreiungs-Ge-
sellschaft sehr schnell dazu, sich das Problem ihrer eigenen Glaubwiir-
digkeit zu stellen, da sie nun schon einen Bischof hatten, dessen
Glaubwiirdigkeit inzwischen sehr in Frage gestellt war, denn Panelli
hatte seit der Wahl am 24. November 1875 allein vier offizielle Verwar-
nungen erhalten. An diesem Datum war iibrigens von einer Untersu-
chungskommission schriftlich erkldrt worden, dass seine Wahl null
und nichtig sei, da er u.a. den «Pseudo-Titel eines Erzbischofes von
Lydda» vorgetduscht habe, von dem sowohl die griechisch-orthodoxe
als auch die slavisch-russisch-orthodoxe Kirche erklarten, dass die Or-
dination des Panelli nicht nach der kanonischen Norm vorgenommen
worden se1'’.

Nach der Absetzung Panellis folgte ihm Stanislao Trabucco, der be-
reits am 2.Mai 1875 als Hilfsbischof gewihlt worden war und nun

4 Vgl.: Alessandro Brasca: L’elezione popolare del parroco a S.Giovanni
del Dosso, Milano 1875, Anm. 15.

5 Vgl.: Breve von Pius IX. an Kardinal R.Sforza, Erzbischof von Neapel,
ASS 1875, S.561.

16 «L’Osservatore Romano», 9.9.1875.

17 Vgl.: «L’Unita Cattolica», 1.12.1875, sowie «Scienza e fede», Napoli,
Juli 1875, Nr.581.

184



zwar gewihlter, aber nicht geweihter Bischof wurde. Er présentierte
sich den Mitgliedern der neuen Kirche mit einem offiziellen Brief und
einer kurzen Autobiographie 8.

Trabucco wurde darauf als Priester «a divinis» suspendiert und
zwar vom Bischof Raffaele Gagliardi von Sessa Aurunca (Siiditalien),
erstens wegen der von ihm offiziell angenommenen schismatischen
Position und zweitens, weil man fiirchtete, Panelli wiirde ithm die
Weihe geben wollen. Doch dies geschah nicht, und Trabucco behielt
seine Position als gewihlter Bischof der National-Katholischen Kir-
che in Italien. Er schrieb am 18. Dezember 1875 seinen ersten Hirten-
brief, starb dann aber leider schon am 22. Mai 1876'.

Am 6.August 1876 wurden wieder neue Wahlen ausgeschrieben.
Diesmal wurde Prota-Giurleo mit 10250 Stimmen (Direktstimmen
plus delegierte Stimmen) zum Bischof gewédhlt. Am 1.September
wurde er eidlich verpflichtet und versprach dabei u.a., «die Interessen
des Vaterlandes, des freien Italien zu beschiitzen, zu verteidigen und
zu vertreten. Dieses Vaterland sei eines und unabhéngig wie die Inter-
essen unserer heiligen, katholischen, apostolischen Religion.» Am
14.September wurde er als gewdhlter Bischof und Prisident auf Le-
benszeit der Befreiungs-Gesellschaft 6ffentlich proklamiert. Von die-
sem Tage an gab er die Redaktion des «Befreiers» an Giovanni Boschi
ab und veroffentlichte darin am 22. September einen Rundbrief («let-
tera communicatoria») iiber die erfolgte Wahl 2.

Der neuen Kirche gehorte eine Gruppe von Priestern an, deren Na-
men anfangs auch bekannt waren. Dieser Gruppe schlossen sich im
Laufe der Zeit andere Priester an. Doch man entschloss sich schon im
Friithjahr 1878, die Namen dieser Priester nicht mehr zu nennen, um
zu verhindern, dass die offiziellen kirchlichen Stellen Repressalien
ausiibten, wenigstens solange diese Priester 6konomisch noch nicht
abgesichert waren.

Wenn Prota-Giurleo niemals als Bischof geweiht wurde, so lagen
die Griinde dafiir in den Anfangsschwierigkeiten mit der orthodoxen
Kirche, deren Theologie er durch Panelli sehr nahe stand. Sie lagen

18 «Lettera comunicatoria di Mons. Stanislao Trabucco, eletto vescovo coa-
diuvante della Chiesa Cattolica Nazionale Italiana, all’episcopato cattolico,
seguita dai documenti ufficiali della sua elezione e dai cenni biografici», Na-
poli 1875.

1 Stanislao Trabucco: La decrepita ragione cattolica tradotta innanzi al
tribunale della progrediente ragione civile, Caserta 1875, S.45.

2 «Lettera comunicatoria», S.44f,

185



aber auch in der Isolation, in der sich die neue Kirche befand, geogra-
phisch zu weit entfernt vom Zentrum des Altkatholizismus in der
Schweiz, wo 1876 Eduard Herzog von Reinkens zum Bischof geweiht
worden war. Es fehlten Prota-Giurleo aber auch einige wichtige Attri-
bute fiir einen Bischof: es fehlte die Kathedrale, die Ortsgemeinde
und anderes mehr. Dazu kam die Tatsache, dass die Regierung im
Zuge einer Versohnung mit dem Vatikan keine der Kirchen oder der
Gebiude, die sie vorher der Katholischen Kirche entzogen hatte, ab-
geben wollte.

Auf jeden Fall hatte die National-Katholische Kirche in Italien nur
eine kurze Lebensdauer, denn schon 1887 prisentierte sich Prota-
Giurleo nicht mehr als «gewédhlter» Bischof dieser Kirche, wenn er
auch nach wie vor sein Reformprojekt verteidigte?'.

II1. Die National-Katholische Kirche in Italien und der Altkatholizismus

1. Direkte Kontakte

Direkte Kontakte mit dem Altkatholizismus anderer Lidnder gab es
zwar nur spirlich, doch war die Beachtung, die man der Bewegung
entgegenbrachte, dank der Verdffentlichungen des «Katholischen Be-
freiers» («Emancipatore Cattolico») betrdchtlich. 1871 hatte Prota-
Giurleo eine italienische Ausgabe der «Deklaration an den Erzbischof
von Miinchen-Freising», verfasst von Déllinger, herausgebracht. In
dieser Deklaration waren Ausserungen von Personlichkeiten aufge-
zahlt, deren volle Zustimmung der Gruppe um Déllinger galt. Unter
diesen befand sich auch Prota-Giurleo, der dem deutschen Historiker
und Theologen Dollinger die Ehrenmitgliedschaft der «Befreiungs-
Gesellschaft» anbot, die, wie er betonte, seit nunmehr zehn Jahren
dieselben Ideen vertrat, welche auch in der Deklaration vertreten wur-
den?2. '

Auf dem Kongress in Koln 1872 liess sich die Befreiungsgesell-
schaft durch einen anglikanischen Bischof vertreten. Prota-Giurleo
gab auch zu, dass die National-Katholische Kirche in Italien den

2t L. Prota-Giurleo: Pensieri di un credente sull’Ttalia dei plebisciti e catto-
lica in rapporto al papatoreligioso e politico, Napoli 1887.

22 Jgnaz v. Déllinger: Erklirung an den Erzbischof von Miinchen-Freising,
ital., Napoli 1871.

186



deutschen und schweizerischen Altkatholiken anfangs in der Person
von Panelli einen Grund zum Misstrauen geboten hitte. Im Juli 1874
verdffentlichte dann der «Katholische Befreier» die Debatten der er-
sten Synode der deutschen Altkatholiken und fiigte hinzu, dass von
seiten der Befreiungsgesellschaft seit gut vierzehn Jahren dieselben
Ideen vertreten worden seien. Im August darauf wurde eine Einla-
dung nach Bonn, von Déllinger selbst unterzeichnet, veréffentlicht. In
Bonn sollte am 14.September des Jahres die erste der Unionskonfe-
renzen stattfinden, die in den folgenden Jahren noch fortgesetzt wer-
den sollten. Leider konnte dieser Einladung nicht Folge geleistet wer-
den, da der Befreiungsgesellschaft einfach die Geldmittel fehlten.
Doch von 1874 an verdffentlichten die «Katholischen Blatter» aus Ol-
ten Berichte iiber die «Altkatholiken» Neapels, und 1876 wurde ver-
merkt, dass man von Seiten der Altkatholiken bereits nach der Abset-
zung Panellis bereit gewesen wire, seinen Nachfolger von Reinkens
oder einem holldndischen Bischof weihen zu lassen.

Wenn aber Prota-Giurleo tatsdchlich niemals die Weihe empfangen
hat, so ist das weniger auf die schwierigen Anfangsbeziehungen zu
den Altkatholiken der Schweiz und Deutschlands zuriickzufiihren als
vielmehr auf die inneren Schwierigkeiten der Gruppe in Neapel, denn
der National-Katholischen Kirche in Italien fehlten sowohl die finan-
ziellen Mittel als auch die Raumlichkeiten. Sie verschwand daher in
aller Stille, wenn auch Prota-Giurleo noch etliche Jahre spéter wieder
auf seine urspriinglichen Reformideen zuriickkam .

2. Die Kirchenlehre der National-Katholischen Kirche in Italien

Die oben beschriebenen direkten Kontakte zu den Altkatholiken hat-
ten zwar ihre Bedeutung, doch geniigten sie nicht, um zu sagen, dass
die Gruppe in Neapel bereits von Anfang an eine ausgesprochen alt-
katholische Orientierung gehabt hitte. Die eigenen ekklesiologischen
Positionen des Prota-Giurleo wie der Befreiungsgesellschaft und der
National-Katholischen Kirche kamen in einem Memorandum zum
Ausdruck, das die Befreiungsgesellschaft an das eben er6ffnete I. Vati-
kanische Konzil sandte (8.Dezember 1869)2¢. Dieses Memorandum

2 Vgl.: L. Prota-Giurleo: Pensieri di un credente...

* Auszug aus dem Memorandum: Ai venerabili pastori, vescovi della
Chiesa Cattolica congregati nel Concilio Vaticano I'anno 1869, in «L’Emanci-
patore Cattolico», 1.12.1869.

187



bat die Bischofe darum, in ihren Debatten folgende Forderungen zu
beriicksichtigen:

Wiederherstellung von Autoritédt und Autonomie der Bischoéfe, wel-
che im Laufe der Zeit mehr und mehr zugunsten der Macht des
Papstes eingeengt worden waren.

Ausschaltung der Einmischung Roms in die Verwaltung der Didze-
sen.

Ausschaltung der Macht der Kardinéile iiber die Bischofe. Wenn es
schon Kardindle geben miisse als Assistenten und Ratgeber des
HI. Stuhles, so miissten sie ausschliesslich nach der Ordnung der Bi-
schofe gewdhlt werden, damit das mondidne Gebaren und das Kar-
rieredenken der romischen Kurie verschwinde.

Wahl der Bischofe durch Klerus und Laien.

Hebung der theologischen und geistlichen Bildung des Klerus, ab-
geschlossenes Theologiestudium als notwendige Vorbedingung fiir
die Ordination.

Aufhebung des kirchlichen Zolibats als Pflicht, unter Anerkennung
seines Wertes als freiwillige Entscheidung.

Riickgabe der urspriinglichen Verantwortung fiir die Kirche an die
Laien, sowie ihre Befreiung aus dem Unterténigkeitsstatus, durch
den sie mit der Zeit in absolute Gleichgiiltigkeit geraten sind.
Reinigung des Kultus von halbheidnischen Elementen, besonders
den Marienkult betreffend, der wesentlich aus dem Volksglauben
gespeist wird.

Benutzung der Volkssprache im Kultus, wenigstens in den Teilen,
an denen die Laien beteiligt sind.

Konzentrierung der Predigt auf die biblische Botschaft, dazu eine
neue Ubersetzung der Bibel in die Volkssprache, beruhend auf der
Vulgata wie auch den Originaltexten.

Reform der Moraltheologie, so dass es moglich wird, moderne Wis-
senschaft mit dem Glauben, den Verstand mit der Offenbarung und
die Kirche Gottes mit dem zivilen und sozialen Fortschritt der
Menschheit zu versohnen. |
Aufgabe der Idee, dass zeitliche Macht notwendig sei fiir die Aus-
tibung des Papstamtes.

Reform der gesamten kirchlichen Gesetzgebung.

Einfithrung des Prinzips der Gewissensfreiheit, Freiheit, was Fasten
und Abstinenz, sowie Busse und Eucharistie betrifft.

Respekt vor der Autonomie der menschlichen Vernunft und Aufhe-
bung der kirchlichen Vorschriften, was die «Todsiinde» angeht.

188



Diesem Dokument, auch wenn es als Diskussionsbeitrag fiir die ver-
sammelten Bischofe angelegt war, fehlte es nicht an klaren Schlussfol-
gerungen. Es klagt die rdmische Kurie hart an und bittet Gott darum,
nicht zuzulassen, dass «neue Glaubensartikel beschlossen werden, die
der Urkirche vollig unbekannt waren, wie die des beriihmten «Siiabo>,
die tiber die Unfehlbarkeit des Papstes und die iiber die dogmatische
Notwendigkeit seiner weltlichen Macht». Doch, so heisst es weiter,
«wenn unsere Hoffnungen enttduscht werden sollten ... so erklidren
wir, bereit und entschlossen zu sein, den Frieden unseres Gewissens
zu suchen und uns in den Schoss derjenigen Kirchen zu fliichten, die
sich rein erhalten haben im Glaubensbekenntnis von Nizda, in der
apostolischen Sukzession, frei von allen neuen Doktrinen, wie es Pau-
lus vorschreibt, und zuriickschrecken vor der korrumpierenden Sucht
nach weltlicher Macht» 2.

Mit dieser Stellungnahme war die Befreiungsgesellschaft die erste,
noch vor den Wegbereitern des Altkatholizismus, die die Maglichkeit
ins Auge fasste, sich von der romischen Kirche zu trennen im Namen
der authentischen Katholizitdt, welche von den Definitionen, wie sie
aus dem I.Vatikanum hervorgingen, bedroht war 2.

Die allméhliche Orientierung in Richtung dessen, was sich nach
dem Konzil als Altkatholizismus herauskristallisierte, wurde nach und
nach immer deutlicher, und zwar nicht nur in der Kirchenlehre, son-
dern auch dadurch, dass sich Ansichten und Ziele der Gruppe in Nea-
pel mit denen der deutschen Gruppe iibereinstimmten. 1871 widmete
der «Katholische Befreier» der im Entstehen begriffenen deutschen
altkatholischen Bewegung sieben Artikel?’, in denen mehrfach hervor-
gehoben wurde, dass die Befreiungsgesellschaft bereits vor der Bewe-
gung nordlich der Alpen diese Reformen vertreten habe und dass die
Notwendigkeit einer Reform der Kirche wichtiger gewesen war als die
Griindung einer nationalen Kirche, ja, dass die Reform gerade die

* Ebenda S.15f.

% Vgl.: Raoul Dederen: Un réformateur catholique au XIX¢ siecle, Eugéne
Michaud, Ginevra 1963, S.61-68.

77 7 Artikel, abgedruckt in «L’Emancipatore Cattolico», Napoli 1871
«Nuova Riforma» — «Lettera di Déllinger all’Arcivescovo di Monaco» -
L. Prota-Giurleo: «Indirizzo della Societa Emancipatrice e di mutuo soccorso
del Sacerdozio Italiano all’lll.Lmo e Rev.mo Dr.Ignazio Déllinger» — L. Prota-
Giurleo: «L’arcivescovo di Monaco e il canonico Déllinger» — «Il movimento
religioso in Germania e il Governo italiano» — Dichiarazione dei protocattolici
di Germania, contro le pastorali e dichiarazioni collettive dei vescovi germa-
nici» — «I Vecchi Cattolici in Colonia al Signor Wilfing, consigliere di Stato».

189



konkrete Vorbedingung fiir diese gewesen war. Ebenfalls 1871 publi-
zierte der «Katholische Befreier» eine lange Serie von Artikeln mit
folgenden Titeln: «Von der Notwendigkeit einer radikalen Reform in-
nerhalb der Katholischen Kirche» 2, « Reform der Kirche — Nationale .
Kirche» 2 und «Abhandlung iiber die Griindung einer italienischen
National-Kirche» 3.

Das Reformprogramm, theologisch wie kirchlich, war darin klar:
«Wir lehnen weder die vier Glaubensbekenntnisse ab, die von der frii-
hen Katholischen Kirche angenommen wurden, noch das kanonische
Recht der ersten vier Konzilien. Wir akzeptieren auch — de iure divino
— die Hierarchie der Kirche, d. h. Bischofe, Priester und Diakone. Den
Bischof von Rom oder Pontifex maximus aber kdnnen wir nur aner-
kennen als ersten Bischof Italiens, wie es die Konzilien von Nizda und
Konstantinopel bestimmt haben. Die Ohrenbeichte ist nicht Pflicht,
sondern freiwillig. Der Pflichtzdlibat der Kirche ist abzuschaffen. Alle
Grade der Hierarchie werden in freier Wahl bestimmt, d. h. durch Kle-
rus und Volk. Im Unterschied zu den Neukatholiken oder den Vertre-
tern der Unfehlbarkeit, also des modernen Katholizismus, nennen wir
uns (Proto-Katholiken», d.h. Bekenner des urspriinglichen Katholizis-
mus?3!. Und wir gehorchen aus Gewissensgriinden jeder legitim be-
stimmten Obrigkeit*2.»

An diesem Programm wurde festgehalten trotz aller Schwierigkei-
ten, die bereits in jenem Jahr erheblich waren. Die wirtschaftlichen
Verhiltnisse waren, wie schon gesagt, dusserst schlecht, unter den
Laien in Italien fand sich wenig Verstindnis, und die Kirche machte
Schwierigkeiten aller Art. Italien, so bemerkte Prota-Giurleo, «ist ent-
weder fanatisch péapstlich gesinnt oder indifferent atheistisch...». Die
italienische Regierung hatte inzwischen alle Kirchen und Raumlich-
keiten, die sie «in einem Moment gliicklicher Inspiration unserer Ge-
sellschaft zur Verfiigung gestellt hatte», dem Erzbischof von Neapel
zuriickgegeben. So fehlten der Gesellschaft sogar die Rdume, um sich

% Vgl.: «L’Emancipatore Cattolico», 28.1. — 4.2, - 11.2.1871.

2 A.a.0. 20 Artikel vom 18.2.-19.8.1871.

30 A.a.0. 10 Artikel vom 26.8.-21.10.1871.

3 In der Publizistik jener Zeit sprach man von den Altkatholiken in einem
abfilligen Sinn und stellte sie den Protestanten gleich. Um diesem zu entge-
hen, benutzte man lieber den Ausdruck «Proto-Katholizismus», der im Italie-
nischen besser die Intentionen dieser Bewegung wiedergab.

2 L. Prota-Giurleo: Appello della Societa Emancipatrice e di mutuo soc-
corso del sacerdozio italiano alla carita cristiana, Napoli 1871.

190



zu versammeln, und auch die Priester der Gesellschaft sahen sich der
Misere preisgegeben. Sie hatten kaum mehr ein Dach {iber dem Kopf
noch die Mittel, Krankheiten zu bekdmpfen, und nicht einmal eine
Grabstitte 3.

Prota-Giurleo wollte eine Reform entsprechend der westlichen ka-
tholischen Tradition wie der sich entwickelnde Altkatholizismus, und
sein Modell war die Kirche der ersten Jahrhunderte, so wie es Vin-
cenzo di Lerini formulierte: «Id teneamus quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est, hoc est etenim vere proprieque catholi-
cum.»

Spiter, in den Jahren 1875-1876, erkannte er hauptsichlich in den
Orthodoxen Kirchen die Treue zu seinen Prinzipien und bekannte 6f-
fentlich den Wunsch, die Weihe eines orthodoxen Bischofs zu emp-
fangen?*. Dieser Wunsch nach einer offiziellen kirchlichen Gemein-
schaft und einem offiziellen Bischofsamt fiir die National-Katholische
Kirche in Italien hinderten ihn aber keineswegs, sein Reformpro-
gramm weiter im Kontext der westlichen Kirche zu suchen. Wo es De-
batten um Reformprogramme und Kritik am Papsttum innerhalb der
romischen Kirche gab, suchte er sich zu beteiligen und sein Reform-
programm zur Geltung zu bringen.

Am 1.Januar 1880 wandte er sich an Papst Leo XIII. in seiner Ei-
genschaft als gewédhlter Bischof der National-Katholischen Kirche mit
einem Exposé «Kritische Bemerkungen zur Enzyklika (<Aeterni Pa-
tris>)» vom 4. August 1879%. In dieser Enzyklika hatte Leo XIII. die
romische Kirche als «universale und hochste Lehrmeisterin der Vol-
ker» bezeichnet, wihrend Prota-Giurleo in der Kirche «nur die Ge-
meinschaft des Glaubens und der Moral» ihrer Anhénger sehen
wollte. Doch die Offenbarung, so fiigte er hinzu, iibertrigt der «uni-
versalen Kirche» das «docete omnes gentes», allerdings nur «dem
geistlichen und dogmatischen Amt, welches sich ausschliesslich auf
den offenbarten Glauben bezieht» und nicht etwa auf die «allgemeine
Wissenschaft» oder sogar auf die «Sozialwissenschaften» 3. Er kriti-
sierte damit auch Artikel 45 des Syllabus, in dem «Euer unfehlbarer

33 Ebenda S.133f.
M L. Prota-Giurleo: Lettera comunicatoria all’episcopato e al popolo cri-

stiano, Napoli 1876 S.11. __
% [ Prota-Giurleo: Leone XII1. e S. Tommaso D’Aquino — osservazioni cri-

tiche sull’enciclica del 4 agosto 1879, Napoli 1880 S.25f.
¢ Ebenda S.6ff.

191



Vorginger» die Ubertragung der Verantwortung fiir die Erziehung der
Jugend an die «zivile Autoritdt» verdammt hat?’.

Die Enzyklika «Aeterni Patris» bestitigte den Thomismus als theo-
logisches und philosophisches Fundament der katholischen Kultur,
auf dem sie eine neue Stabilitdt aufzubauen suchte gegen die Kritik
des Modernismus. Prota-Giurleo sah im Thomismus die Philosophie,
die ihn selbst kulturell geprdagt hatte wie schon das ganze Mittelalter
als einziges Gedankensystem, das die Rechte der menschlichen und
der menschlichen Freiheit verteidigt. Thomas hatte in der Tat gesagt:
«Vita liberi dicitur vita secundum rationem propriam, servi autem se-
cundum rationem alienam» (Polit. VII, 2n). Doch wie konnte damit
Artikel 57 des Syllabus in Einklang gebracht werden, in dem es heisst:
«Die Wissenschaften der Philosophie und der Sitten und die zivilen
Gesetze miissen und konnen sich der goéttlichen und kirchlichen Auto-
ritdt fligen» 38?

1887 machte Prota-Giurleo einen letzten Versuch in einem Schrei-
ben aus Anlass des Priesterjubildums Leos XIII., in dem Reformideen,
radikale Kritik und der Wille zum Dialog sich mischten. Doch zu dem
Zeitpunkt gab es keine Hoffnung mehr, die italienische National-Kir-
che zu verwirklichen. In jenem Jahr hatte Leo XIII. noch einmal seine
Bereitschaft zum Ausdruck gebracht, sich mit dem italienischen Staat
zu versohnen unter der Bedingung, dass der antike Herrschaftsstatus
wiederhergestellt wiirde. Prota-Giurleo bemerkte, dass das italienische
Volk den Einbruch der Porta Pia mit Feuerwerk und Glockenlduten
begriisst habe und dass es heute den ausgeloschten Papststaat als
«eine Anomalie, einen Widerspruch in sich selber und nichts anderes»
ansehe *.

Andererseits hatte der italienische Staat durch die «Verfassungsga-
rantien» dem Papst bereits einen Freiraum abgesichert und konnte
keine weiteren Konzessionen machen, ohne sich selbst als ein auf der
Souverdnitit des Volkes gegriindeter Nationalstaat zu kompromittie-
ren, der volle Freiheit und Autonomie jedwelcher anderen Autoritét
gegeniiber beanspruchte. Daher bestand die einzige Mdglichkeit einer
AussOhnung einzig in der vollen Anerkennung des italienischen Staa-
tes von seiten des Papstes.

37 Ebenda.
3% Ebenda S.16.
% L. Prota-Giurleo: Pensieri di un credente..., a.a.0. S.7.

192



Doch dies war nicht méglich solange man die Person des Papstes
mit dem «gottlichen Recht» identifizierte, aus dem auch «monarchi-
sche und kosmopolitische Rechte» abzuleiten waren. Wollte aber der
Papst sich mit der «politischen Freiheit, dem zivilen Fortschritt der
Menschheit und dem Italien der Volksherrschaft ausséhnen..., so
wiirde er als Rebell und Abtriinniger erkldrt von demselben Epi-
skopat, der ihn heute verehrt als Vize-Gott und als unfehlbar schmei-
chglts %,

Die Schrift schliesst mit einem Brief an Leo XIII., «als Abschieds-
geschenk zu seinem Priesterjubildum», geschrieben in einem Moment,
in dem «die guten Katholiken» hofften, dass er sich mit Italien aus-
sohnen wiirde — Abschiedsgeschenk aus dem «immensen Schatz mei-
nes katholischen Glaubens» *!.

Prota-Giurleo schliesst, nachdem er vorher Lk. 4, 5ff. zitiert: «... Alle
Eure Vorgidnger, welche die Herrschaft hier auf Erden akzeptiert ha-
ben, haben damit dem Beispiel Jesu entgegengehandelt und sich zu
Teufelsanbetern gemacht nach den Bedingungen des Teufels fiir die
Herrschaft auf Erden.» ... «Ihr hingegen seid der privilegierte Pontifex
der gottlichen Vorsehung, und ohne jeglichen Vorbehalt des Teufels
besteigt Thr den Thron des Petrus frei von jeder weltlichen Macht»,
beschiitzt durch ein Gesetz, «umgeben von Sonderrechten und Garan-
tien, die es Euch erlauben, Euer gottliches Amt in Ruhe und Sicher-
heit auszuiiben, Grund fiir die vom Glauben erfiillten Seelen, es dank-
bar anzunehmen» *2. Wenn IThr aber Euch weigert, dieses Gesetz anzu-
nehmen, und wollt «ausser Pontifex noch Konig sein, so entsinnt
Euch (und das ist die Erinnerung) des prophetischen Satzes des Bern-
hard «an seinen Freund und Schiiler Eugen I1I1.: Si utrumque similiter
habere velis, perdes utrumque» **.

40 Ebenda S.53.
4 Ebenda S.57.
*2 Ebenda S.59f.
4 Ebenda S.60.

193



IV. Die Verfassung der National-Katholischen Kirche in Italien

1. Zwischen Altkatholizismus und Orthodoxie

Die Beziehungen zum Altkatholizismus blieben dieselben, und man
nahm auch den Kanon des Vinzenz von Lerinum an, in dessen Tradi-
tion man das theologische Kriterium und das ekklesiologische Funda-
ment fand*, doch in den Jahren 1875/76 macht sich bei Prota-Giurleo
und in der National-Katholischen Kirche die Tendenz bemerkbar,
sich der Orthodoxie zu ndhern mit dem ausgesprochenen Wunsch
nach einer engen kirchlichen Gemeinschaft mit dieser. Diese Tendenz
erkldrt sich schon aus dem Statut, das sich die Kirche gegeben hatte,
und aus dem ersten offiziellen Schreiben des Prota-Giurleo nach sei-
ner Wahl zum Bischof. In diesem Schreiben erklért er, dass die ortho-
doxe Kirche «dem heiligen Schatz des Glaubens und dem unantastba-
ren Kanon der universalen Kirche am treuesten ist», indem sie der
«unfehlbaren Glaubensregel des Vinzenz von Lerinum folgt: quod ubi-
que, quod ab omnibus, quod semper»®. Aus diesem Grunde wiinschte
er «eine innige Glaubensgemeinschaft mit der glorreichen und anbe-
tungswiirdigen katholischen Kirche des Ostens, von der er die Weihe
seiner Bischofswiirde erbédte und anndhme» 4.

2. «Das dogmatische, organische und disziplindre Statut der
National-Katholischen Kirche in Italien»

Die National-Katholische Kirche in Italien ist nicht konzipiert als ein
Organismus fiir sich, sondern bildet einen Zweig der universalen
christlichen Kirche. Ihre Eigenschaft als National-Kirche erklirt sich
aus dem Wunsch, eine Kirche zu konstituieren, die sich auf die histori-
sche und kulturelle Situation Italiens griindet. In dieser Hinsicht un-
terscheidet sie sich von der kosmopolitischen rémischen Papstkirche,
welcher allerdings nicht ihre Zugehorigkeit zur universalen Kirche be-
stritten wird.

Die National-Katholische Kirche Italiens griindet sich auf die Pre-
digt des Evangeliums nach den Aposteln, insbesondere Paulus, dessen

* Vgl.: Statuto dogmatico-organico-disciplinare della Chiesa Cattolica Na-
zionale Italiana, Napoli 1875, art. 3.

4 L. Prota-Giurleo: Lettera comunicatoria..., a.a.0. S.7.

4 Ebenda S.11.

194



Predigt von den Bewohnern Italiens angenommen wurde, und hat
seine theologische Basis in der Offenbarung und Autoritiit der univer-
salen Kirche. Die Offenbarung ist die ganze Bibel und die universale
Kirche, welche an allen Orten und zu allen Zeiten gleich prisent ist*’.

Die National-Katholische Kirche in Italien erkennt als Glaubensar-
tikel nur diejenigen an, die in den Bekenntnissen des Apostolikums,
des Nizdnums und desjenigen von Konstantinopel enthalten sind, gibt
jedoch der Moglichkeit Raum, dass die universale Kirche durch Kon-
zilien «die Wahrheit des Glaubens und der Moral» weiter definiert.
Sie akzeptiert die Sakramente als «fithlbare Zeichen» der Gnade, und
sie akzeptiert die Anbetung der Heiligen, das Gebet fiir die Verstorbe-
nen sowie alles, was apostolischer Herkunft ist.

«Der Glaube an die Wunder der Heiligen ist einfach menschlich»
und daher dem Irrtum ausgesetzt, auch wenn man einen Eingriff Got-
tes in die Naturgesetze nicht ausschliessen kann*. Die Kriterien, wel-
che entscheiden, was katholisch oder nicht-katholisch ist an einer
Doktrin, miissen auf der Autoritidt des Wortes Gottes beruhen. Katho-
lische Wahrheiten sind solche, die in der Bibel offenbart und von der
universalen Kirche zur Erlangung des Heils flir notig gehalten werden.
Auf der anderen Seite kann die universale Kirche keine andere Wahr-
heit behaupten als die ubigue, semper et ab omnibus in der Christenheit
existierende Wahrheit. Daher werden die ersten siecben Konzilien ak-
zeptiert, weil sie wirklich 6kumenisch waren, doch nicht die Konzi-
lien, die von der romischen Kirche einberufen worden sind. Vor allen
Dingen aber wird der Primat des Papstes und seine Unfehlbarkeit ab-
gelehnt, wie sie im I. Vatikan-Konzil definiert wurde, denn nicht die
romische Kirche allein ist Objekt der Verheissungen Christi, sondern
die ganze Kirche, die universale Kirche. Nur das Lehramt der univer-
salen Kirche kann sich als unfehlbar erkldren; die rémische Kirche
kann sich dieses Vorrecht nicht anmassen. Schon die Qualifikation
«rémisch» gehort nicht zu den Charakteristiken der wahren Kirche.
Diese wird gebildet von denen, die an Jesus Christus glauben und un-
tereinander vereint sind durch geistliche Tugenden und die Sakra-
mente als Zeichen der Gnade*’.

Die Kirche, in ihrer geistigen Ordnung unsichtbar, wird sichtbar im
Akt des Kultus und nimmt auch die Siinder in ihren Schoss. Ihr Ober-
haupt ist Christus und kein anderer. Deshalb ist auszuschliessen, dass

¥ Statuto dogmatico..., a.a. 0. art. 1-3.
“ Ebenda art.5-8, vgl. L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica..., S. 175.
* Ebenda art. 11-14 und 8-10.

195



der Bischof von Rom das Haupt der universalen Kirche sei. Auch die-
ser Anspruch hat keinerlei Fundament in der Bibel. Die Bischofe, ein-
geschlossen der Bischof von Rom, sind Vorsteher ihrer jeweiligen Kir-
che und Mitglieder der universalen Kirche. Gregor der Grosse sagte,
dass Petrus «apostolorum primus et membrum Sanctae Ecclesiae Uni-
versalis» sei; die anderen Apostel waren «singularium plebium ca-
pita», und alle zusammen «sub uno capite Christo omnes membra
sunt Ecclesiae» *°.

Es wird eine dreifache hierarchische Ordnung anerkannt: Bischofe,
Presbyter und Diakone. Die legislative Macht liegt bei den Laien und
den Priestern zusammen, wihrend die exekutive Macht dem Priester-
stand vorbehalten bleibt. Wahlen fiir die einzelnen Amter und Ent-
scheidungen von fundamentaler Wichtigkeit stehen Laien-Mitgliedern
und Klerus gemeinsam zu. Die Gewalt zu binden und zu lésen liegt in
den Hinden der Priesterschaft. Alle Familienviter, sowie alle Volljih-
rigen, soweit sie im Besitz ihrer zivilen Rechte sind und nicht vorbe-
straft, haben das Recht, an den Wahlen teilzunehmen>!.

Jede Didzese ist unabhingig, was ihre Gestaltung im Inneren be-
trifft. Die Moglichkeit des Eingreifens ist nur in Féllen von schwerer
Unordnung und dogmatischen Irrtiimern gegeben.

Fiir Italien waren zwei Basis-Ditzesen vorgesehen nach den Be-
schliissen von Nizia, bestédtigt von Konstantinopel, und zwar in Rom
und Mailand, welche dann durch entsprechende Synodalbeschliisse
hitten unterteilt werden konnen.

Der Diozese steht ein Bischof vor, gewdhlt von Klerus und Volk.
Dieser hat keinen anderen Rang als ein Presbyter, sondern nur eine
sehr viel weitere Jurisdiktion. So sieht es das IV. Konzil von Karthago
vor, das den Bischof Kollegen des Presbyters nennt, sowie Acta 20, 24,
wo Paulus die Presbyter ermahnt: «Habt acht auf euch selbst und auf
die ganze Herde, in der euch der Heilige Geist zu Vorstehern gesetzt
hat, die Gemeinde des Herrn zu weiden.»

Der Bischof wird in der Fithrung der Didzese unterstiitzt durch ei-
nen synodalen Rat und einen privaten Rat. Ersterer ist zusammenge-
setzt aus dem Kapitel der Kathedrale, d.h. aus Pfarrern und anderen
Presbytern, und aus einer Gruppe von Laien, die in geheimer Wahl ge-
wihlt werden. Seine Aufgabe ist es, in Fragen der Disziplin und in
Konfliktfédllen einzuschreiten, die Verwaltung zu iibernehmen und, im

30 L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica Nazionale..., S.176.
51 Statuto dogmatico..., art. 18-22.

196



Falle von Dienstverweigerung, den Bischof abzusetzen. Der private
Rat, bestehend aus 6 Laien und 6 Priestern, hat die Aufgabe, die Fra-
gen vorzuschlagen, die von der Synode diskutiert werden sollen, die
Enzykliken des Bischofs an die Glaubigen herauszugeben und die Be-
ziechungen mit anderen Kirchen und dem Staat zu regeln 2.

Die kirchliche Disziplin wird nicht durch Gesetze erzwungen, denn
die Kirche besitzt kein anderes gesetzliches Instrument als dasjenige
Recht, das alle Mitglieder freiwillig anerkennen. Wenn einer sich da-
gegen vergeht, muss er briiderlich auf seine Pflichten hingewiesen wer-
den; wenn das nicht geniigt, so wird er dreimal ermahnt, wie es das
Evangelium lehrt; im dussersten Fall muss die Kirche ein Urteil abge-
ben, was zur Entbindung von allen eventuellen Amtern fithren kann,
nach Mt. 18, 15 und der kirchlichen Tradition, nach welcher Klerus
und Volk sogar Pipste abgesetzt haben, wie im Falle von Gregor XII.,
Benedikt XIII. und Johannes XXIII., und desgleichen viele Bi-
sehiofe .

Die Liturgie der National-Katholischen Kirche lehnt sich an die an-
tike Liturgie der lateinischen Kirche an. Es wird unterschieden zwi-
schen der Hochsprache, welche bei der Verteilung der Sakramente be-
nutzt wird, und der Volkssprache, den Dialekten, benutzt fiir die bibli-
schen Lesungen, das Glaubensbekenntnis und das Vaterunser, das von
allen gemeinsam gesprocheﬁ werden soll. Diese Bestimmungen beru-
hen auf dem Prinzip, dass jedes Volk sich in seiner Muttersprache an
Gott wenden soll (Acta 2, 5-8) 3.

Die National-Katholische Kirche in Italien erkldrt sich in voller Ge-
meinschaft mit allen Kirchen, welche das apostolische Glaubensbe-
kenntnis und die Bekenntnisse von Nizda und Konstantinopel aner-
kennen und sich weigern, die Unfehlbarkeit und den Primat des Pap-
stes anzuerkennen, sowie alle neuen Dogmen, die vom Papsttum ein-
gefiihrt wurden im Zeichen seiner politischen Macht. Den anderen
Kirchen gegeniiber erklért sich die National-Katholische Kirche bereit
zu einer Haltung der Toleranz, «da man niemals zweifeln darf am Heil
der Getauften».

Rom Cesare Milaneschi®

(Ubersetzung von Ingeborg Gros-Jacobsen, Rom)

52 Ebenda art.25-32, vgl.: L. Prota-Giurleo: La Chiesa Cattolica..., 178 ff.
3 Ebenda art.44-46, vgl. a.a.0. S.182.

¢ Ebenda art.54-56, vgl. a.a.0. S. 183-186.

>> Ebenda art.57-61.

197



	Luigi Prota-Giurleo und die Anfänge des Altkatholizismus in Italien

