
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 71 (1981)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Robert L. Nichols und Theofanis George
Stavrou (Hrsg.): Russian Orthodoxy

under the Old Regime, Minneapolis

1978. University of Minnesota
Press. XIV, 261 S. ¦ Leinen:
S 16.50 kartoniert: $6.95.

Gewiss hat die Erforschung der
russischen Geschichte einschliesslich der

Kirchengeschichte mit mancherlei
Schwierigkeiten zu kämpfen, die keineswegs

nur auf der notwendigen Kenntnis
des Russischen (und des Kirchen-Slawischen)

beruhen. Auch der Zugang zu
Archiven ist schwierig und für manche
Epochen (vor allem die jüngste
Vergangenheit) verschlossen (vgl. S. 90, Anm.).
Von den für die Erforschung notwendigen

Zeitschriften sind manche, etwa die
der einzelnen russischen Diözesen, im
Ausland (vielleicht auch in Russland)
nur schwer erreichbar. So mag man mit
Recht betonen, dass aufdiesem Gebiete
noch mancherlei zu tun ist ; aber es ist
doch, auch in den Vereinigten Staaten,
mehr geschehen, als die Herausgeber
des vorliegenden Buches in ihrer
Bescheidenheit (S. 3-5) zugeben. - Das
Werk ist aus einem Mittelpunkt
einschlägiger Studien an der Universität
von Minnesota hervorgegangen, wo
weitere Arbeiten im Gange sind. Es

stellt einen bedeutsamen, auf eigenen
Forschungen beruhenden Beitrag zur
Problematik der russischen Orthodoxie
aus der Feder von zehn Verfassern,
darunter weithin bekannten Gelehrten, dar
(Einzelheiten S. 241-243). Dabei ist
weniger vom kontinuierlichen Ablauf der
Geschichte die Rede, den wir
verhältnismässig gut kennen, als vielmehr vom
inneren Leben der Kirche und ihrem
Verhältnis zum Staate. Es war, wie
verschiedene Verfasser betonen, weniger

von einem starren Cäsaropapismus
gekennzeichnet, als man sich das bei uns
weithin vorstellt und als es wohl auch in
Byzanz der Fall war, wo sich im Mittelalter

keine Sondergemeinschaften vom
Umfang der Altgläubigen mit ihren
verschiedenen Gliederungen gebildet hatten.

Auch war der Beitrag der Kirche
zur Erziehung breiter Schichten
bedeutender, als die einschlägigen Werke aus

profaner Sicht ihn berücksichtigen. Gar
mancher bedeutende Gelehrte - nicht
nur Theologen - ist (wie etwa aus den

evangelischen württembergischen
Klosterschulen) aus geistlichen Lehranstalten

hervorgegangen. Es gab (auch
neben den Altgläubigen) stets Geistliche
und Laien, die die Mängel des Systems
mit den oft nicht ausreichend gebildeten
Priestern deutlich sahen und sich in

Kampfschriften (wie LS. Belljustin,
1858 ff.) oder Reformvorschlägen (wie
um 1905) und Anträgen auf Einberufung
einer russischen Synode äusserten. Hier
hat John (Baron) Meyendorff übrigens
in knapper Form das gleiche Thema
behandelt, das - wesentlich ausführlicher
- Erwin Immekus - vgl. IKZ. 1979,

S.278 f. - sich vorgenommen hatte; M.
kannte diese Arbeit noch nicht. - Neben
all diesen aufschlussreichen Einzelbeiträgen

hat Edward Kasinec (S. 203-228)
eine höchst förderliche Übersicht über
die grosse Zahl gedruckter und
ungedruckter Quellen zusammengestellt, in
denen man Angaben zum Thema findet.
Es handelt sich um eine Fundgrube
(soweit ich sehe:) lückenloser Information
auch über die weniger bekannten
Zeitschriften oder Archivmaterialien, die

für jegliche Arbeit an der russischen

Kirchen- und weithin auch Profan-Ge-
schichte Bedeutung besitzen, die aber

140



leider nicht alphabetisch aufgeschlüsselt

werden. - Ein ausgedehntes
Verzeichnis westlicher Literatur für
weiterführende Lektüre und ein sorgfältiges
Register beschliessen das Werk ; Druckfehler

kommen praktisch nicht vor
(S. 81-83 lies jeweils: Fessier). Die
Verfasser haben einen wesentlichen Beitrag
zur russischen Kirchengeschichte
zwischen 1721 und 1917 geliefert.

Bertold Spuler

Nils Sundgren: Gottes Volk in der
Sowjetunion. Ein Überblick über sechs

Jahrzehnte sowjetischer Religionspolitik,

Witten (1978). Bundes-Ver-
lage.G. 135S.-(abcTeam).
Das vorliegende Buch, von Anne
Kästner flüssig aus dem Schwedischen
übersetzt, gibt eine gute Übersicht über
die Lage der Kirche im Rätebund. Dabei

bewegen sich die Nachrichten über
die Orthodoxie im gewohnten Rahmen.
Sie fassen das, was sich aus früheren
Übersichten und Chronik-Berichten
ergibt, in anschaulicher Weise - da und
dort mit kleinen Druckfehlern und
Versehen - zusammen und lassen den Leser

- gelegentlich auf Grund eigener
Überlegungen und Rückschlüsse-verstehen,
wie schwer es für die ehemalige Staatskirche

des Zarenreiches war und ist, in
der heutigen Zeit zu überleben, und welche

Zugeständnisse ihr immer wieder
abgefordert werden, um überhaupt (in
engen Grenzen) zugelassen zu werden.
Dass viele Gläubige angesichts der
Willfährigkeit des Patriarchen und der
Bischöfe, auf ein solches Ansinnen
einzugehen, «Verachtung empfinden, da
diese niemals irgend jemanden verteidigen

oder in Schutz nehmen» (S.133
nach Levitin-Krasnov), ist bekannt. Ein
solches Verhalten ist aber - bei aller
Berechtigung eines solchen Vorwurfes - si¬

cherlich der Preis, den die orthodoxe
kirchliche Organisation für ihr Dasein
am Rande der Gesellschaft zu bezahlen
hat.

Mehr Neues bringt das Werk über die
Lage der verschiedenen, in irgendeiner
Form mit dem Protestantismus
zusammenhängenden Gemeinschaften, wie sie
sich seit dem 19. Jh. herausgebildet
haben, vor allem über die Baptisten und
die oppositionelle Bewegung - Initia-
tiv-Gruppe - innerhalb dieser Kirche.
Hier wird ein geschlossener Überblick
über die Entwicklung seit dem Wegfall
des Drucks der Staatskirche 1917, der
lange Zeit zu mancherlei falschen

Hoffnungen führte, bis hin zu den vielfältigen

Verboten, Verurteilungen,
Verschickungen der Gegenwart geboten,
der sich z.T. auf skandinavische, vor
allem schwedische, Berichte stützt, wie sie
bei uns bisher weniger bekanntgeworden

sind. Dieser Teil des Buches mit seiner

Bezugnahme auch auf die Lage der
«Nicht-Konformisten» überhaupt sei

dem Leser besonders empfohlen. Freilich

mag man bedenken, dass die
religionsfeindlichen Gesetze, die der Staat
erlässt, nicht «unsinnig» (so S. 128),
sondern ganz bewusst mit dem Ziel
einer systematischen Ausmerzung des

kirchlichen Lebens erlassen und also
durchaus für das berechnet sind, was ihr
Zweck ist. Dass bei all dem der

Sowjet-Staat keine überspitzte «ideologische

Krise» durchmacht (so

Levitin-Krasnov S.133), beweist sein

Verhalten um die Jahreswende 1979/80,
wobei er in zielbewusster Ausnützung
seiner politischen Möglichkeiten und
der Schwäche seiner Gegner bis hin zur
Verbannung von «Bürgerrechtlern» das

unternimmt, was er im Sinne seiner

eigenen Zielsetzungen für richtig hält.

Nur wer diese Haltung in seine Überlegungen

einbezieht, weiss, mit wem auch

die Kirchen im Rätebund es zu tun
haben. Bertold Spuler

141



Rudolf Grulich: Die unierte Kirche in
Mazedonien (1856-1919), Würzburg
1977. Augustinus-Verlag. XX, 135 S.

(Das östliche Christentum, N.F.29).
-DM26.80.

Im Rahmen der nun ein Jahrtausend
dauernden Auseinandersetzungen um
die Zugehörigkeit des westlichen
Südslawentums zu Byzanz oder Rom, die
schliesslich zu seiner Aufgliederung in
Serben und Kroaten (sowie Slowenen)
führten, sind die Versuche der Kurie nie
abgerissen, die Orthodoxen des Balkans

ganz oder wenigstens teilweise - etwa in
Form einer Union - an den «Stuhl
Petri» anzugliedern. Sie haben auch im
19. Jh. ihren Fortgang gefunden und
sich dabei - wohl noch intensiver, als
hier dargestellt - mit den nationalen
und sprachlichen Zwistigkeiten
zwischen Bulgaren (zu denen die heutigen
Makedonen bis zu den Balkankriegen
1912/13 fast allgemein gezählt wurden),
den kulturell und kirchlich führenden
Griechen und den Osmanen verquickt.
So kam es, dass da und dort grössere
oder kleinere Gruppen der Bulgaren
sich an Rom wandten, die glaubten,
durch eine Union ihren nationalen Zielen

näherzukommen. Dabei haben sich
auf römisch-katholischer Seite vor
allem Lazaristen mit ihrem weiblichen
Ordenszweig sowie «Eucharistinki»
(dazu vgl. S.64L, 95ff.) und die «Sœurs
de la Charité» auch aufdem Gebiete der
Diakonie und der Schule ausgezeichnet.
Über ihren zahlenmässigen Missionserfolg

werden je nach dem eigenen Standpunkt

sehr unterschiedliche Angaben
gemacht, die in dem vorliegenden Buche

aufgeführt und kritisch gewürdigt
werden. Es hat durchaus den Anschein,
dass sich im Südostwinkel des heutigen
südslawischen Teilstaates Makedonien,
nahe der heutigen bulgarischen und
griechischen Staatsgrenze, aber auch
auf griechischem Gebiet um Kukus
(griech. Kilkis; vgl. die Karte S. 118),

mancher auch aus religiösen Gründen
für die Union gewinnen liess ; auch die

Hochachtung vor der Tätigkeit der
genannten religiösen Orden hat dabei eine

Rolle gespielt. Aber immer wieder sind

gewonnene Kirchenfürsten, Bischöfe
und Priester, sind grössere Gruppen
von Gläubigen zur Orthodoxie
zurückgekehrt. Die Verwüstungen während
der Balkankriege und im Ersten Weltkrieg

haben in diesem Gebiet mit dem
schliesslichen Übergang Makedoniens
an den Staat Südslawien mit seinem
religiösen und nationalen Druck von den
unierten Gemeinden kaum etwas
übriggelassen (Angaben darüber S. 96-100:
jetzt fünf unierte Pfarreien mit etwa
5000 Gläubigen).

Da das Urkundenmaterial während
der genannten Auseinandersetzungen
weitgehend vernichtet worden ist, sah

sich der Vf. weithin auf Konsularberichte

in den Archiven Österreichs und
Frankreichs und auf Reiseschilderungen

sowie auf vielerlei Sekundärliteratur

angewiesen. Wenn wir heute einen
Überblick über diese (letztlich fast
gescheiterte) Entwicklung besitzen, so

verdanken wir das Gr.s vorliegender
Arbeit. Sie wird durch vielerlei Anmerkungen

und den Abdruck von Urkunden

gut belegt sowie durch Listen und
ein Register erschlossen. - Da und dort
sind bei Namen ein paar Druckfehler
auszumerzen: S.24 lies Nointel; S.98

Korosec. Bertold Spuler

Stella Alexander : Church and State in
Yugoslavia since 1945, Cambridge
usw. 1979. Cambridge University
Press. XXII, 351 S. (Soviet and East

European Studies).
Auf Grund eines zehn Jahre währenden
Quellenstudiums, vielfach in Südslawien

selbst, gibt die Vf. in ein vorzüglich
belegtes, sehr eingehendes Bild der Ent-

142



wicklung der beiden grossen Kirchen,
der orthodoxen und der römisch-katholischen,

in diesem Staate (von den
kleineren christlichen Gemeinschaften ist
nur am Rande, von Judentum und
Islam nicht die Rede). Sie setzt mit einer
vollgültigen Darstellung der Entwicklung

während des Zweiten Weltkriegs
ein, als der kroatische Staat eine gewaltsame

Katholisierungspolitik betrieb,
von der sich die Kirche nur zögernd
distanzierte. Neben den Orthodoxen wurden

auch die bei A. kaum erwähnten
Altkatholiken davon sehr wesentlich
betroffen. Was damals geschah, trug
erneut zu dem gespannten Verhältnis bei,
in dem sich beide Konfessionen schon

lange vorher befunden hatten, und fand
umgekehrt seinen Niederschlag in einer

ganzen Reihe von Prozessen, die nach
1945 - allen voran gegen den Agramer
Kardinal Alois Stepinac - geführt wurden.

Aber damit nicht genug : die neue
kommunistische Staatsform hatte
natürlich während des Partisanenkampfes
so gut wie keine Unterstützung seitens
der Kirchen erfahren, war verschiedentlich

sogar energisch bekämpft worden.
Eine atheistische Haltung seitens des

Staates war beiden Kirchen völlig
ungewohnt, wie sie sich nun - nach tastenden
Versuchen - rasch durchsetzte. Sie

wurde durch gesetzliche Massnahmen
zur Einschränkung des kirchlichen
Lebens und Unterrichts, durch Beschlagnahme

weiter Ländereien, durch die

Bindung der Geistlichen in Besoldung
und Altersversorgung an den Staat (der
sie damit in der Hand hatte) im einzelnen

immer weiter vorangetrieben. Das
Buch stellt die einschlägigen Gesetze
und sonstigen Massnahmen in vielen
Einzelheiten dar. Dabei kam es zu
gewissen Unterschieden zur Religionspolitik

des Rätebundes, besonders seit
dem ideologischen Bruch im Frühjahr
1948. All die vielerlei Geschehnisse, die
Prozesse auch gegen orthodoxe Bi¬

schöfe, die Durchsetzung einer
unabhängigen makedonischen Kirche durch
den Staat, die Auseinandersetzung mit
ihr seitens der serbischen Kirche, aber
auch die vielerlei Widrigkeiten und
Schikanen, denen der römische
Katholizismus ausgesetzt war (und ist), werden

in zeitlich fortschreitenden
Abschnitten im einzelnen beschrieben und
ergeben ein umfassendes eingängiges
Bild alles dessen, was in der vorliegenden

Zeitschrift in jeweils halbjährlichem
Abstand dargestellt wurde. Das Buch
wird durch ein gut gegliedertes Register
und durch mehrere Karten erschlossen.

Man bedauert, dass es nicht durch ein
kurzes biographisches Lexikon der
erwähnten Persönlichkeiten ergänzt
wurde. Dazu treten in Anhängen
statistische Angaben, eine Übersicht über
die kirchliche Presse und die Verhandlungen

mit dem Vatikan sowie ein
Verzeichnis des Schrifttums, das natürlich
auf die serbische, kroatische und
slowenische, aber praktisch nicht auf die
Literatur in deutscher Sprache eingeht, die

es ja ebenfalls in nicht zu geringem
Umfange - in Büchern und Zeitschriften -
gibt. Bertold Spuler

Kirche in Not XXVIII1979. Christentum

- eine Hoffnung für ganz Europa,
Königstein im Taunus (1980). Hrsg.
vom Haus der Begegnung. 146 S.

Seit Jahrzehnten berichtet der Kongress
«Kirche in Not», der regelmässig zu

Königstein im Taunus zusammentritt,
über die vielerlei Bedrängnisse der unter
kommunistische Herrschaft geratenen
Kirchen. Er legt die Ergebnisse seiner

Beratungen in einem Jahrbuch vor, das

auch die gehaltenen Berichte
zusammenfügt. Wir erhalten Überblicke über
die - im einzelnen recht unterschiedliche

- Lage in ost- und südosteuropäischen

Ländern von z.T. römisch-ka-

143



tholischer Prägung, wobei die Lage in
Ungarn nach der Niederschlagung des

Aufstandes von 1956 - trotz allen
Warnungen des schliesslich abgeschobenen
Kardinals Josef Mindszenty - durch
letztlich fehlgeschlagene Kompromissversuche

besonders tragisch ist. Da
stehen Polen und Litauen - bei allen immer
wiederholten Eingriffen des Staates -
doch besser da. Auch die orthodoxe
Kirche Georgiens konnte sich trotz der
mehrjährigen Leitung durch einen wenig

geeigneten Katholikos mit einem

unwürdigen Berater (der jetzt im
Gefängnis sein soll) doch recht gut halten,
wie denn das Christentum in Kaukasien
(auch in Armenien) offenbar besser
dasteht als sonst weithin im Rätebunde.
Der Bericht über das ostslawische
Gebiet zeigt gleichfalls manche erfreuli¬

chen Neuansätze, wie sie auch sonst
schon geschildert worden sind und wie
sie durch einen Überblick über «Die
sowjetische Jugend und ihre Haltung zur
Religion» am Schluss des Bandes
vertieft werden.

Man kann dem Heft, dessen Beiträge
von ausgewiesenen Sachkennern
verfasst worden sind (soweit Namen
genannt werden), nur eine weite Verbreitung

wünschen in der Hoffnung, dass

nicht nur die Kirchen West- und Mittel-
Europas, sondern überhaupt die
Bevölkerung dieser Länder sich immer wieder
bewusst wird, wie sehr die Kirche der
seelische Halt der Bevölkerung auch in
Ländern ist, in denen eine atheistische
Staatsmacht sie immer wieder
beschränkt: ohne Gottes Wort wirklich
ausschalten zu können. Bertold Spuler

144


	Bibliographie

