
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 4

Artikel: Philosophische Überlegungen und psychologische Beobachtungen zur
Busse

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophische Überlegungen und

psychologische Beobachtungen zur Busse

Der Seelsorger unserer Tage wird den Pastoranden im allgemeinen dem
recht wenig geneigt finden, was dieser aus schlecht verstandener Überlieferung

und sonstiger geistiger Fahrlässigkeit für «Busse» hält. Um so

häufiger dagegen begegnet er mehr oder weniger bewussten Schuldempfindungen

und vor allen Dingen deren unbewussten Austragsweisen wie
z.B. Minderwertigkeits- und Insuffizienzgefühlen aller Art,
Entscheidungsschwierigkeiten und was dergleichen mehr ist. Es könnte daher
förderlich sein, das menschlich so zentrale Problem, das sich der Theologie
einst im Gedanken der Busse gestellt hatte, einmal von philosophischen
Überlegungen und psychologischen Beobachtungen her anzugehen.

Was nun freilich zunächst das Gespräch mit der Philosophie betrifft,
stossen wir sogleich auf eminente Schwierigkeiten, unter denen eine
besonders bedrängt : mit welcher Philosophie sollen wir uns denn einlassen?

Um die Philosophie steht es doch so : nachdem sie im Denken der frühen
Griechen aufgebrochen und mit Piaton in ihrem Wesen Metaphysik
geworden ist, wird sie gerade auf Grund dieser Wendung seit den altkirchlichen

Apologeten zur Ausbildung jener Theologie eingesetzt, welche sich

von da an immer massgeblicher zum Vormund für ein schlichtes Sagen
des Glaubens aufspreizt und dieses in seiner Ursprünglichkeit mehr und
mehr verdeckt. Philosophie und Theologie haben hinfort in Patristikund
Scholastik ihr gemeinsames Schicksal.

Seit sich aber mit der beginnenden Neuzeit jene verhängnisvolle Ehe

scheidet, zeigt sich bis zur Stunde doch nichts anderes, als dass die beiden
Getrennten nicht voneinander loskommen; und so bleiben denn
notgedrungen in der Philosophie aus der metaphysisch begründeten Theologie
jene Residuen zurück, die uns wie ein Echo der eigenen Stimme anmuten.

Wir haben demnach zu entscheiden, mit welchem Abschnitt der
Geschichte nun das Gespräch geführt werden soll. Ich denke: sicher nicht
mit der Neuzeit. Denn was sich hier hinsichtlich des gegenseitigen
Verhältnisses beider hüben und drüben abspielt, kann keinem Einsichtigen
anders erscheinen als ein konfuses Selbstgespräch, das zur Klärung in
solcher Sache wenig beiträgt, insofern jedes an ihm selber der Klarheit
ermangelt.

In der patristischen und scholastischen Epoche jedoch sind Theologie
und Philosophie dem Wesen nach so sehr eins, dass es zu fruchtbarem

262



Zwiegespräch nur kommen könnte, wenn vorgehend eine säuberliche
Sonderung gelänge. Die Geschichte der neuern Philosophie und Theologie

zeigt uns indessen selber, dass dies in den letzten 400 Jahren nicht möglich

gewesen ist ; und so vermessen wir uns nicht, es nun in einigen Überlegungen

bewältigen zu wollen.
Wenn es uns jedoch nicht um ein Selbstgespräch, sondern im Ernst um

eine Auseinandersetzung mit der Philosophie zu tun ist, bleibt uns nichts
anderes als der Versuch eines Gespräches mit dem Denken der Griechen.
Ein Versuch muss dieses Gespräch bleiben, insofern wir aus der
abendländisch-christlichen Überlieferung an die Griechen herantreten und darum

nur allzu leicht aus ihnen heraushören, was seit den Tagen der Apologeten
in sie eingelesen ist.

Begegnet jedoch bei den Griechen Derartiges, was wir Busse nennen?
Wenn wir nach beliebter Methode zur Beantwortung dieser Frage von
den sogenannten Vorsokratikern bis hin zu den Neuplatonikern ein Register

allenfalls einschlägiger Stellen auszögen, bliebe die Frage dennoch
insofern unbeantwortet, als Gedanken nur erfasst werden können, indem
man sie denkt, nicht aber dadurch, dass man sie an den Fingern abzählt
und sie dann nach irgendeiner Willkür büschelt, damit sie übersichtlich
werden für ein gedankenloses Begaffen. Um dies zu vermeiden, setze ich
an einer einzigen Stelle ein, die allerdings keine zufällige ist und die uns
darum in unserer Frage fördern könnte. Diese Stelle wird bezeichnet
durch die beiden Ödipus-Dramen des Sophokles.

1

Die Sage vom König Ödipus, dessen Los durch ein Orakel gekündet war,
ist bekannt. Sophokles greift sie auf im aufgeklärten 5. vorchristlichen
Jahrhundert, dessen vorantreibende geschichtliche Kräfte den rückbindenden

Bezug zur Welt der Götter zusehends verflüchtigen. Dieser Flucht
vor dem, was später religio heissen wird, stellt sich der Dichter entgegen -
nicht weil er altvaterisch, sondern weil er wesentlich ist und weiss, dass

ohnejene Rückverbindung nichts Bleibendes, besonders aber kein Kunstwerk

entsteht. Der tragende Grund seines Denkens und Dichtens kommt
zum Vorschein in jenen Götter-Sprüchen, die dem Weg der Sterblichen

voraus sind. Was in ihnen eigentlich geschieht, hat Heraklit in einem bei

Plutarch, de Pyth.or. 18 überlieferten Fragment so zu deuten versucht:
«Der Herrscher, dessen das Orakel in Delphi ist, lässt weder vorliegen,
noch verbirgt er, sondern er gibt einen Wink.»

263



Der Gott weist durch seinen Spruch in das, was dem Fragenden geschehen

wird. Dieses Geschehen ist nicht gestiftet durch den Spruch; der

Spruch lässt es nicht als solches vorliegen und also sein. Er gibt lediglich
einen Wink in das, was sein wird, und insofern bringt er Künftiges zum
Vorschein aus jenem Verborgenen heraus, welches für die Griechen der

Grundzug des Seins überhaupt war. Indem der Spruch in solchem Sinne

nicht verbirgt, macht er den Fragenden aufmerksam auf jenes, worum
willen dieser in Frage gestellt überhaupt zum Orakel kommt. Das
Aufmerken hingegen des in Frage gestellten Rat Suchenden bleibt im
Unverfügbaren. Darum irrt er trotz des Winkes und bei lauterer Absicht; und
dieses Irren ist nicht persönlicher Irrtum der Beteiligten, sondern Irrnis
der Welt. Was es mit dieser Irrnis für den Menschen aufsich hat, zeigt sich

an Ödipus.
Um zur nötigen Sammlung zu gelangen, heben wir an ihm jetzt nur

gerade das heraus, was die Schuld und die Tilgung der Schuld betrifft. Dass
diese Schuld von ihr selber her durchaus zweideutig bleibt, geht allein
schon daraus hervor, wie die Taten des Ödipus nicht ins Wollen des Sterblichen

verfügt sind, sondern im Verhängnis der Göttlichen beruhen.
Hinsichtlich dieser Erörterung von Schuld ist das als Gespräch zwischen Ödipus

und dem Chor gestaltete erste Stasimon des «Ödipus auf Kolonos»
(Verse 510-550) die entscheidende Stelle. Noch einmal spricht der Chor
mit dem zu seinem Ende Gekommenen die Fährnisse durch, jener aus der
Ansicht der Menschen, dieser aus der Einsicht des seinen Wandel nun
Vollendenden. Ihm ist ja (Vers 84ff.) verheissen, dass er, in den Hain der
Eumeniden gelangt, zur Ruhe komme. Aus dieser vom Orakel ihm
zugesprochenen Ruhe vermag Ödipus das ihm Geschehene in seiner Geschicklichkeit

zu sehen und am Ende (545 f.) unter das Wort zu fassen : «Es
verhält sich mir nämlich etwas in Richtung auf dike.» Und dieses etwas erläutert

er (548) : «Dem nomos rein, ahnungslos kam ich dazu. » (Gemeint ist :

zu seinen Taten.)
Die Art der Schuld des Ödipus wird bestimmt durch das Verständnis

dessen, was dike und nomos besagen. Das Wortpaar erscheint bei Sophokles

nicht nur hier, sondern bezeichnenderweise auch in jenem ersten Stasimon

der Antigone, das für die Griechen wohl die Mitte des Wissens um
den Menschen bedeutete. Darnach (368 f.) ist der Mensch einer, der wandelt

zwischen den nomoi der Erde und der beschworenen dike der Götter.

Man übersetzt dike allgemein mit Recht; und je nachdem dieses Recht
mehr forensisch oder mehr ethisch aufgefasst wird, gerät die Deutung
juristisch oder moralisch. Nun ist kein Zweifel, dass eine solche Auslegung

264



von dike zum Verständnis vieler Aussagen genügt ; und ebenso sicher ist,
dass auch der Chor mit seiner Ansicht von Ödipus' Schuld ausgesprochen
in diesen Bereichen verharrt. Ödipus selber jedoch weist mit seinen Worten

über das naheliegende Verständnis als über ein Missverständnis hinaus.

Und wir beobachten ausserdem, dass es zur dramatischen Kunst des

Sophokles gehört, gerade aus solcher Mehrschichtigkeit von Worten das

wesentliche Gespräch seiner Personen zu entfalten. Wenn demnach Ödipus

selber, in der jähen Klarsicht des nahezu Vollendeten sagt, dass sich
ihm etwas in Richtung aufdike verhalte, muss die von ihm angesprochene
dike jenseits des Juristischen und des Moralischen liegen. Wie wäre dike
dann zu verstehen?

In juristischer wie in moralischer Hinsicht erscheint Ödipus dem
menschlichen Ermessen als a-dikos. Wenn sich ihm aber dennoch etwas in
Richtung aufdike verhält, stellt dieses offenbar jenes menschliche Ermessen

in Frage, das sich für das einzige Mass aller Dinge hält. Wie, wenn
dike in Recht und Sitte überhaupt nur sein könnte, weil sie immer schon
dike der Götter ist, wie aus jener Stelle der Antigone hervorgeht? Dann
spräche jenes Wort des Ödipus, der im Hain der Eumeniden seinen Lauf
beendet, ein Wissen darum aus, dass er mit allem was er getan hat, als mit
etwas, das zu vollbringen war, nunmehr den Göttern dikaios ist. Diese

Vermutung bestärkt sich, wenn Ödipus in der Auseinandersetzung mit
Kreon, der um alle Untat seines Schwagers genau so weiss, wie dieser

selbst, ausdrücklich erklärt (966f.): «Du magst an mir nicht finden
irgendeine Schmach von hamartia.» Wir lassen auch dieses Wort hier und
im weitern unübersetzt und bemerken bloss, dass für den Griechen darin
weniger die rechtliche Entgleisung oder sittliche Verfehlung schwingt,
sondern sprachlich ganz unmittelbar etwas, das mit moira zu tun hat.
Weit mehr aber erhärtet sich die Forderung nach tieferem Verständnis
von dike aus jenem Götterspruch, auf den Ödipus die Bürger von Kolonos

in den Versen 457'460 verweist, indem er ihnen eröffnet, dass er im
Falle ihrer Hilfe und des Beistandes der Eumeniden der Stadt ein «grosser
Heilbringer» werde. Wie immer ein solcher Heilbringer zu verstehen sei,

gewiss ist, dass er nach der dike der Götter dikaios sein wird. Demnach
muss dike ursprünglich Derartiges wie göttliche Ordnung besagt haben.

Wo dies einmal wesentlich erfahren ist, mag die Frage nach der konkreten
Übersetzung offenbleiben. Es sei immerhin vermerkt, dass Heidegger dafür

das heute kaum mehr gebräuchliche Wort «der Fug» vorgeschlagen
hat. Unmittelbar sprechend wird diese Übersetzung für adikia, insofern
darin dann die Teilhabe an einer aus den Fugen geratenen Welt ausgesagt
wird.

265



Demgegenüber nennt nomos die Satzung im Sinne von dem, was

Brauch und Recht ist. Insofern er ursprünglich hervorgeht aus dem ne-

mein. dem zuteilen von nomos. von Weide, heisst er im ersten Stasimon
der Antigone ein solcher der Erde. Satzung ist mithin irdische Satzung;
und vor ihr weiss sich Ödipus rein, insofern er ahnungslos zu seinen Taten
kommt : der Mord an jenem Unbekannten am Dreiweg zwischen Delphi
und Theben geschieht in Notwehr, und die Hochzeit mit Jokaste ist
Geschenk Thebens an den, der die Stadt von der Sphinx befreit hat. aidris
übersetzen wir mit ahnungslos, weil beides in dem, was es ist, in der

ursprünglichen Nennkraft von Ahnung ihn ankommt, über ihn kommt, so

dass er in jenem Chorgespräch des Ödipus auf Kolonos (539) dem ihm
nachgesagten «du hast verübt» - mit «ich habe nicht verübt» antworten
kann. Was gilt hinsichtlich seines Verhältnisses gegenüber der göttlichen
Ordnung, gilt erst recht gegenüber der irdischen Satzung.

In der Wandlung vom adikos zum dikaios vollzieht sich derartiges wie
Busse. Als griechischer Name dafür erscheint tisis. tisies sind die
Rachegeister, die Eumeniden, in deren Hain Ödipus in die Unterwelt eingeht:
Ein Götterbote kommt; wohlwollend tut sich

Des Hades glanzlos Tor von selber auf.
Und ohne Jammer, nicht geplagt von Krankheit
Wird er hinweggenommen wie sonst keiner
Der Sterblichen, im Wunder... (1661 /1665)

Was hat es, fragen wir, mit der tisis auf sich, die so Grosses wirkt? Vor
allem : worin besteht sie eigentlich? Nimmt man sie im Sinne blossen

Genugtuns, so hat die Blendung und das heimatlose Umirren den Ödipus
entsühnt. Allein eine solche Auffassung entspricht lediglich einer
vordergründig verstandenen dike. Dass aber noch anderes gemeint ist, zeigt,
abgesehen von der tieferen Bedeutung von dike, namentlich der Umstand
der rituellen Waschungen mit fliessendem Wasser und der Totenspende
(1698/1699). Erst diese bereiten ihn zu jener geheimnisvollen Entrückung,
in der sich kündet, dass das Los des Ödipus nunmehr in Ordnung ist. Es

gilt, dies alles in eins zu fassen, damit verstehbar werde, was sich im
Verborgenen vollzieht.

Die Blendung wendet von der Welt des Sichtbaren ab und erschliesst so

erst das eigentliche Gesicht als die Hellsichtigkeit für die wahre Bedeutung

der Irrnis, der Ödipus ausgesetzt ist und die im ersten Stasimon der

Antigone jedem Sterblichen zugesprochen wird (360) : «Allbewandert,
unbewandert. Zu nichts kommt er», wie Hölderlin die Stelle gewaltig
übersetzt hat. Dieses Vergebliche des Ausgesetztseins macht den Grundzug

von adikia aus, des Losgelöst-Seins aus der dike der Götter. Einzig die

266



Einsicht darein kann darum auch den scheidenden Ödipus heimwendend
bereiten für die dike, die ihn zum dikaios macht. Der Austrag solcher

Wandlung ist die blinde Irrnis hin zu Bad und Spende im Hain der Eumeniden

vor dem dunkeln Tor der Unterwelt. Darin vollzieht sich ihm tisis.
Was dem Ödipus widerfährt, ist freilich ein Ausgezeichnetes und

insofern ein Einmaliges. Darin gründet, dass seine Grabstätte in Kolonos,
am Geburtsort des Sophokles, Heiligtum wird. Dem soter dieses Heiligtums

widmet der Dichter sein letztes Drama, das erst ein Jahr nach seinem
Tode im Dionysostheater von Athen aufgeführt worden ist. In der
Aufführung aber zeigt sich immer wieder, wie die dike der Götter jeden
betrifft, der als Sterblicher in adikia ist. Auch Piaton und Aristoteles haben
sich dem nicht entzogen. Dass sich das von Sophokles Gedichtete nicht
aus Beliebigem nährt, sondern die grosse Überlieferung des griechischen
Denkens aufnimmt, mag daraus erwiesen sein, wie dieses für das griechische

Verständnis von Welt und Mensch grundlegende Verhältnis vom
Seienden im Ganzen und in seinem Sein ausgesagt wird vom rätselhaften
Spruch des Anaximander. Dieser ist überliefert im Kommentar zur Physik

des Aristoteles (24, 13), den um 530 n. Chr. der Neuplatoniker Simpli-
cius geschrieben hat. Er übernahm ihn aus den nicht mehr erhaltenen phy-
sikon doxai des Theophrast, der Nachfolger des Aristoteles in der peripa-
tetischen Schule war. Anaximander selbst ist mehr als ein Jahrtausend
früher um 610 v.Chr. tätig gewesen. So kommt es, dass uns in jenem Zitat
nicht sicher wird, was wörtlich auf diesen Denker der vormetaphysischen
Zeit zurückgeht und was von den spätem Metaphysikern deutend hinzugelegt

ist. Es kann uns jetzt nicht um eine Entwirrung all dieser Dinge
gehen, sondern lediglich darum, aus dem nicht metaphysischen Verständnis
der Kunst des Sophokles heraus noch einmal, und zwar in einem fragelos
viel weiteren Sinne, von dike, adikia und tisis etwas zu erahnen : «Woraus
des Seienden Entstehen ist, dahin entstehtauch das Vergehen gemäss dem

Notwendigen: denn sie eröffnen göttliche Ordnung und büssenden

Zugang einander aus sterblicher Unordnung nach Ablauf der Frist.» Diese
deutende Übersetzung beansprucht nicht, in einem vordergründigen
Sinne wörtlich und so richtig zu sein. Noch viel weniger vermisst sie sich

dem Denken des Anaximander gemäss sein zu wollen. Ihr Sinn wäre
erfüllt, wenn verstehbar würde, inwiefern der Überlieferung dieses frühesten

Wortes nicht allein das Bemühen der inzwischen zur Metaphysik
gewordenen Philosophie, sondern gleichfalls und wohl noch ursprünglicher
diepoiesis des Sophokles am Mythos vom König Ödipus gilt.

267



Die Gestalt des Ödipus hat nun auch eine psychoanalytische Deutung
erfahren, die im Zusammenhang mit unserer vorliegenden Fragestellung
den Zugang zu den psychologischen Aspekten der Busse fruchtbar eröffnen

kann. Sigmund Freud hat aus ärztlicher Einsicht die Sache erstmals in
seiner «Traumdeutung» vom Jahre 1900 vorgetragen.

Warum eigentlich, möchten wir jetzt wissen, macht uns diese im wahren

Sinne ungeheure und als tatsächliche nie gehörte Geschichte dermassen

Eindruck? Etwas aus dem Sagenstoff muss uns alle in einer ganz
persönlichen Weise betreffen. Dies deutet auch Sophokles durch den Mund
der Jokaste an, wenn sie Vers 981 f. erzählt, wie solche Geschehnisse wohl
etwa von Menschen geträumt würden, ohne dass man dem weitere Bedeutung

beimessen dürfe. Gerade diese aber drängt sich uns auf, wenn in der

Tragödie das Vorgefallene allmählich und gegen Widerstände aufgedeckt
wird, wie in der Psychoanalyse das Unbewusste und Verdrängte heraufgeholt

wird.
Der für das Verständnis des Menschen und seiner Entwicklung zentrale

Ödipuskomplex wird von jedem Menschen um sein 3. bis 4. Lebensjahr
herum durchgemacht. Dass ihm von den verschiedenen Richtungen
innerhalb der Tiefenpsychologie nicht überall dasselbe Gewicht gegeben

wird, braucht uns hier weiter nicht zu kümmern. Ganz abgesehen davon,
dass die Herabminderung seiner folgenschweren Stellung erfahrungsge-
mäss eher auf ungründlich geführten Analysen oder dann auf illegitimer
weltanschaulicher Einmischung basiert, welche die Sache nicht mehr in
dem zu sehen vermag, was sie von ihr selber her ist, darf vor allem gesagt
werden, wie hinsichtlich der uns hier hauptsächlich interessierenden
Punkte weitgehende Übereinstimmung herrscht.

Es liegt nahe, dass der zum grösseren Teil von seiner Mutter erzogene
Knabe das geliebte Wesen einmal nicht mehr mit dem Vater teilen
möchte. Und dieses Verlangen ist keineswegs nur egoistisch motiviert.
Der nackte Egoismus will nicht allein die gütige Mutter, er will zugleich
auch den starken Vater auf seiner Seite haben. Dass der Vater im Alter des

Ödipuskomplexes jedoch durchaus als Rivale erfahren wird und dass der

Knabe sich mit dem Überlegenen zu identifizieren anfängt, zumal wenn er
mit seiner Mutter allein ist, zeigt, dass es sich um frühkindlich erotische

Strebungen handelt. Noch eindeutiger geht dies aus dem Kastrationskomplex

hervor, der in der menschlichen Entwicklung das Ende des

Ödipuskomplexes bedeutet. Auch die Sage hat beides symbolisch zusammengebracht:

das Auge steht für das männliche Glied, und wenn sich Ödipus

268



die Augen aussticht, handelt es sich um eine stellvertretende Kastration.
Die Sache selber steht so, dass der kleine Knabe unwillkürlich

annimmt, alle Leute hätten das von ihm so sehr geschätzte Glied. Und wenn
er entdeckt, dass das nicht so ist, gerät er unter den Einfluss des

Kastrationskomplexes, d. h. er erfährt, auch ohne entsprechende Drohungen von
seiten seiner Erzieher, die Penislosigkeit als eine Strafe, die er für sich zu
fürchten beginnt, insofern er durch die aggressive Rivalität gegen den Vater

mit einem möglicherweise drohenden Liebesverlust fertig werden

muss.

Aus diesen beiden Komplexen, besonders aus der Identifikation mit
dem Vater im Ödipus- und aus der Kastrationsangst im Kastrationskomplex,

geht nun in der menschlichen Entwicklung im Sinne einer bleibenden

Veränderung des Seelenlebens das Gewissen hervor. Von da her
bleibt das Gewissen in seiner konkreten Funktion nach dem Grad seiner

Härte bei jedem Menschen aus lebensgeschichtlichen Gründen sehr
verschieden, wovon übrigens hellhörig auch der alltägliche Sprachgebrauch
weiss, wenn er sagt: sich aus etwas ein Gewissen machen.

Es kann sich an dieser Stelle nicht darum handeln, ausführlicher darzulegen,

was leicht in der einschlägigen Literatur nachzulesen oder, aus
pastoralen Gründen noch empfehlenswerter, in einer eigenen Analyse nach-
zuvollziehen ist. Worauf ich hier jedoch den Finger mit Nachdruck legen

möchte, das ist der gerade von Theologen oft verkannte Umstand, dass

das Gewissen keineswegs jene zuverlässige und absolute Instanz ist, als

die es in seiner konservativen Festigkeit gerne erscheinen möchte. Es ist
deshalb auch sehr bezeichnend, dass dem Gewissen weder im Neuen noch

gar im Alten Testament jene Bedeutung zukommt, die wir ihm durch
unsere Gewohnheit zu geben pflegen. Erfahrungsgemäss werden kaum je
Folgerungen aus diesem auffallenden Schweigen der Schrift gezogen, das

dem Historiker überdies auch bekannt ist aus den Kirchenvätern. Indessen

lässt dieser Befund vermuten, dass das Gewissen für damals nicht jene
Instanz war, als die wir es heute vorfinden.

Fragen wir uns aber, seit wann und von wo aus das Gewissen in seine

zentrale Funktion aufrückt, so finden wir, dass dies erst der Fall ist, seit
das neuzeitlich aufgeklärte Denken vom menschlichen Subjekt her seinen

Ausgang genommen hat. Und dieser cartesianische Wendepunkt wird
alsbald auch kirchlich-theologisch bestätigt. Ich erinnere an ein berühmtes

Beispiel : den Schlusschor von Bachs Matthäus-Passion, dessen

Textaussage ebenso handfeste Aufklärungstheologie ist wie Bachs Vertonung
die befreiende geistliche Erotik eines Schaffenden, der fähig ist, überall
auf das Wesentliche und Grosse zu kommen. - In letzter Zeit aber muss

269



uns besonders die rasche Wandelbarkeit der öffentlichen Moral auf die

angedeutete Schwierigkeit stossen : früher der Keuschheitsgürtel und jetzt
der Massagestift Und das alles immer unter der wehenden Fahne des

Gewissens. Es muss doch endlich auch dem Verschrobenen und Verklemmten

auffallen, dass das Gewissen am Ende gar nichts so Gewisses ist.
Dennoch bleibt es in allem Umgang mit Schuldhaftem im weitesten

Sinn des Wortes, sei es ein rechtlicher Verstoss gegen staatliche Gesetze

oder ein sündhafter gegen die Gebote, ja sei es bloss etwas, das sich gegen
eine mehr oder weniger ausgesprochene öffentliche Meinung auch nur
unterscheidet - in alledem bleibt das Gewissen vorderhand faktisch
massgebende Instanz. Wenn demnach Schrift und Väter von ihm nur beiläufig
reden, hat dies keineswegs den Sinn, das Gewissen als solches nicht ernst
zu nehmen. Vielmehr spricht daraus die Erfahrung, dass es Dinge gibt, die

um so verworrener werden, je mehr man davon redet, und dies darum,
weil sie dann in einer ungünstigen Weise mit Affekten besetzt werden.
Lässt man sie dagegen auf sich beruhen, tun sie ihren Dienst gewissermas-
sen selbstverständlicher.

Indessen gibt es auch noch eine ganz andere Erfahrung von Schuldhaftem,

auf die wir hier um so eindringlicher verweisen wollen, als die Sache

sich vornehmlich in einem Bereich kundgibt, von dem man leicht
annimmt, dass dort die Frage nach der Schuld überhaupt keine Rolle spiele.
Es handelt sich um das künstlerische Schaffen. Man steht z. B. vor einer
leeren Leinwand, und es soll ein Bild entstehen. Ein wie materiell wertloses

Ding nun auch ein solcher Malgrund sein mag, sobald man vor seiner

reinen Leere steht, aus der etwas hervorgehen soll, fühlt man sich diesem

geringen Werkzeug gegenüber schuldig in dem Sinn, wie die Sprache sagt :

man ist das Beste, was man zu geben in der Lage ist, zu tun schuldig. Dieses

Schuldgefühl schwindet bei der Arbeit, meldet sich aber oft wieder,

wenn diese ihrem Ende entgegengeht, und zwar in einer überraschenden
Weise: auch wenn die Arbeit vorerst wenigstens nach eigenem und
gelegentlich momentanem Urteil gelungen ist, gibt dieses Schuldgefühl nicht
nach, sondern wandelt sich in die Sehnsucht, mehr Gelungenes zu schaffen

und das Gelingen höher zu entwerfen. Und dieses gewandelte Schuldgefühl

ist häufig dann auch Grund dafür, weshalb nach einem wirklich
gelungenen Werk die nächste Arbeit besonders sauer wird.

Ganz ähnlich verhält es sich beim Musizieren : man wartet aufdas

Auftreten im Konzert, und nun setzen zwei Spannungen ein, das Lampenfieber

und das Schuldgefühl. Diesmal geht es um das, was man als Ausführender

den Werken und ihren Meistern gegenüber schuldet. Es ist das

Bangen, ob es gelinge, in Wahrheit das Werk zum Klingen zu bringen,

270



oder ob man bloss sich selber produziere. Und hierin zeigt sich eine un-
missverständliche Reaktion: je mehr sich das Ich in den Vordergrund
schiebt, desto heftiger wird das Lampenfieber; je mehr sich das Gefühl
der Schuldigkeit gegenüber den Werken steigert, desto geringer wird das

Lampenfieber. Man erfährt daraus, dass das Schuldgefühl entgegen den

landläufigen Vorstellungen von Schuldhaftem auch seine grossartig
befreiende Seite hat.

An welchem Leitfaden auch immer, psychologisch betrachtet, die
Auseinandersetzung mit Schuld sich vollziehe, stets wird sie gekennzeichnet
sein durch Wunsch oder Bestreben, das, was als ungenügend, ja als
verfehlt erfahren wird, in ein Gemässeres, ein Besseres zu heben. Für den

Weg dieser Entwicklung wird sich jedoch regelmässig die Beobachtung
von Widerständen aufdrängen. Dies gilt es mindestens in den Hauptzügen

zu skizzieren. Der Umstand, dass sich das Gewissen im 3- bis 4jähri-
gen durch Introjektion der elterlichen Autorität zu bilden beginnt, zu
einer Zeit also, da der Kleine die Eltern als überaus mächtig erfährt, mag
erahnen lassen, woher der auffallend konservative Zug des Gewissens

rührt und warum das Gewissen vorerst so wenig mit sich reden lässt. Jeder

weiss, wieviel wir im vorhinein und unbesehen verwerfen aus blosser
Gewohnheit - bis uns ein besonderes Vorkommnis unverhofft zwingt, uns
über ein derart Verworfenes Gedanken zu machen. Auf solchen Zwang
reagieren wir einen Augenblick mit einer uns peinlichen Unsicherheit, um
alsbald um so lauter ins alte Horn zu stossen. Was zeigt diese Reaktion?
Das Unbesehene zu verwerfen, es abzuweisen aus nicht geklärter
Gewohnheit, das Ausweichen vor einem vielleicht unbequemen wissenden

Entscheid - das alles macht die Eigenart dessen aus, was psychoanalytisch
die Verdrängung heisst. Verdrängen bedeutet: Unerledigtes ins
Unbewusste abschieben; Dinge, welche uns peinlich berühren, scheinbar nicht
an sich herankommen lassen, in Wahrheit aber sie als Unverarbeitetes
dauernd mit sich herumschleppen und jedesmal empfindlich werden,

wenn etwas oder jemand direkt oder indirekt, z. B. durch assoziative

Verkettung, an den sogenannten «wunden Punkt» rührt. Diese psychisch so

gefährliche Verdrängung ist unter anderem etwas, was uns das Gewissen

bieten kann.
In den Psychoanalysen ist es entscheidende Aufgabe, das Verdrängte

bewusstzumachen und in einer echten Weise so zu verarbeiten, dass der

Analysand in diesem Punkte wieder seine ursprünglichen Möglichkeiten
zurückerhält. Allein : das Verdrängte lässt sich nur unter mehr oder weniger

grossen Widerständen des Analysanden bewusstmachen. Woher
kommen diese Widerstände? Wer freiwillig und mit Einsatz in die Ana-

271



lyse geht, wird doch nicht so ungeschickt sein, sich, was er will, zugleich zu

verunmöglichen? Sollte also der Widerstand Sache des Unbewussten
sein? Wenn diese letzte Vermutung heissen sollte : das Verdrängte als
solches sträube sich gegen die Bewusstheit, so ist das empirisch nachweisbar
falsch. Das Verdrängte hat vielmehr eine so vehemente Tendenz, zum
Vorschein zu kommen, dass es sich gerade in Symptomen, Fehlleistungen,

Träumen ständig meldet und erst Ruhe gibt, wenn es bewusst erledigt
wird. Der zunächst unbewusste Widerstand gegen die Analyse kommt
von jener Instanz, die an der Verdrängung hauptsächlich interessiert ist

und sich folglich zur Wehr setzt, sobald sie rückgängig gemacht werden
soll. Und diese Instanz ist, wie wir sagen, das Gewissen. So klar es immer

zu sprechen scheint, es ist auch seinerseits teilweise unbewusst; und
darum dient in der Psychoanalyse die Erhellung der Widerstände einer

Klärung der unbewussten Gewissenslage der Analysanden. Diese kritische
Diskussion des Gewissens hat zur Folge, dass ein unter Umständen
fälschlich zu strenges Gewissen herabgemindert oder ein zu recht strenges
Gewissen so bestärkt wird, dass es nicht mehr nötig hat, z. B. libidinose
Ansprüche unerledigt zu verdrängen, sondern in Stand kommt, auf sie zu
verzichten, sie zu sublimieren oder sonst in fruchtbringender Weise zu
verarbeiten.

Aus dem eben Dargelegten erhellt, wie wichtig es ist, den Menschen mit
seinem Gewissen zu versöhnen, und dies wird weit eher durch Lockerung
als durch Anstrengung möglich werden ; denn mit einem strengen und
also schlechten und gequälten Gewissen vermag der Mensch nicht einmal
mehr jenes Geringe zu erfüllen, das man vielleicht von ihm erwarten
könnte. Mit Gewissensdruck erreicht man weiter nichts als ein gesteigertes

menschliches Versagen. Freizügigkeit dagegen fördert bei aller
Einsicht ins eigene Unvermögen ein Gelingen, also etwas, das nicht Leistung,
sondern Geschenk ist. Genau dieselbe Erfahrung macht man übrigens
auch am Leitfaden j enes andern Wissens um das Schuldig-Sein : wie oft ist
beim Schaffenden das Bessere der Feind des Guten Und wie regelmässig
beobachtet man, dass der Ehrgeizige mit allem krampfhaften Einsatz
nicht nur das nicht erreicht, was ihm vorschwebt, sondern nicht einmal
das, was er spielend zu erreichen vermöchte, wenn es ihm möglich wäre,
sich ein bisschen zu lassen. Diese wenigen Andeutungen müssen hinsichtlich

der psychologischen Aspekte genügen.

272



Ich habe versucht, im Hinblick auf das, was Busse in einem wesentlichen
Verstände sein möchte, aus Philosophie und Psychologie möglichst
klaren, will sagen : nicht mit Theologie gepanschten Wein einzuschenken.
Aber hinter beiden Darlegungen steht nun die Frage : Was hat das alles
für uns zu bedeuten?

Wer den metaphysischen Wesensursprung der Theologie aus seinem
Grund und von da her seine unabsehbaren Folgen erfahren hat, dem
bleibt verwehrt, das zu Sagende in Richtung aufTheologie zu suchen.
Solches Verwehrt-Sein von Theologie ist nicht Ablehnung der Theologie in
dem Sinn, als sei dort alles falsch gemacht worden. Es ist Aufhebung in
einem doppelten Verstände : die Anliegen der metaphysisch begründeten
Theologie sollen aus der Überlieferung aufgenommen werden, dies freilich

nicht zum Vertreten ihres Standpunktes, sondern zur gelassenen

Wandlung ihres Gewollten in Richtung auf ein schlichtes Sagen des Glaubens.

Dieses wird dürftiger, ärmer im Geiste sein als Theologie, und der
scheinbare Verlust kann ängsten. Aber vergessen wir nicht den Baum der
Wahrheit: er bringt immer wieder neue Früchte, und es sind doch immer
wieder dieselben. Haben wir Mut, selber Früchte zu bringen, und verzichten

wir darauf, die Dörrfeigen einer gealterten Theologie an unsere
entwurzelten Christbäume zu hängen.

Ich möchte deshalb die Fragen, die sich aus dem vorstehenden für den

Theologen ergeben, vorerst nicht grundsätzlich klären, sondern an einem
konkreten Beispiel etwas erörtern, nämlich am Blutschänder von I.Kor.
5,1 ff. Es ist auffallend, dass sich die Exegeten im allgemeinen mehr für die

Strafmassnahme des Paulus interessieren, als dass sie sich um Klärung
dessen mühten, was dem Manne eigentlich fehlt und wie ihm allenfalls zu
helfen wäre. Wenn Paulus sagt, dass der Betreffende im Namen des Herrn
Jesu dem Satan übergeben werden soll zum Verderben des Fleisches, dass

am Tage des Herrn der Geist gerettet werde - so wissen wir tatsächlich

nicht, was damit gemeint ist. Um so mehr bleibt die Stelle offen für psychische

Projektionen. Dabei fällt auf, dass man in früheren Generationen darin

ein Todesurteil ausgesprochen sah, sei es durchs Schwert oder gar
durchs Feuer. Also: Paulus als Erfinder der Inquisition! Eine Vorstellung,

die uns heute sehr peinlich geworden ist. Entsprechend wird die Exegese

abgeschwächt ; und man denkt nun eher an einen Ausschluss aus der

Gemeinde und weist je nach dem sogar darauf hin, dass dieser Ausschluss

wohl nur vorübergehend war, gesetzt nämlich, Paulus redete in II. Kor. 2,

5 ff. vom selben Falle. - Es ist offensichtlich, dass beide Projektionen ab-

273



hängig sind von der allgemeinen Gewissenslage einer Epoche und der
besondern des Exegeten. Je freier diese ist, desto behutsamer wird das

Vorgehen des Apostels gesehen - aber nirgends, soweit mir bekannt, scheint
sie so frei, dass man sich um die Diagnose des Blutschänders kümmerte.
Was fehlt diesem Manne? Paulus lässt uns nur wissen, dass er «die Frau
seines Vaters» habe, also seine Mutter, oder (nach manchen Exegeten) die
Stiefmutter. Es ist vorerst nicht erforderlich, dass wir uns für eine dieser

beiden Möglichkeiten entscheiden. Für die allgemeine Diagnose weist uns
das eine wie das andere, ja weist uns darüber hinaus jedes erotische
Verhältnis mit einem geschädigten Dritten in dieselbe Richtung: es handelt
sich um einen schlecht verarbeiteten Ödipuskomplex, der eine abnorme

Mutterbindung zur Folge gehabt hat. Für eine differenzierte Diagnose
fehlen die Angaben. Paulus macht nicht die leiseste biographische Andeutung

aus der irgendein Detail zu erhellen wäre. Aber die analytische
Erfahrung lehrt uns, dass derart neurotische Entwicklungen zum überwiegenden

Teil lebensgeschichtlich, in erster Linie durch das elterliche
Milieu, bedingt sind, und dass nur ein geringer Anteil allenfalls auf die erb-

mässige Veranlagung fällt. Der Fall des Blutschänders ist demnach weit
alltäglicher, als man ihn sich gemeinhin vorstellt : in jedem Menschen liegt
diese Möglichkeit so nahe, dass allein schon daraus die heftige Abwehrhaltung

der Gesellschaft gegen den Inzest sehr begreiflich wird. Bei
ausnahmslos allen Neurotikern lassen sich denn auch mehr oder weniger
deutlich Inzestwünsche im Unbewussten nachweisen ; und ein nicht geringer

Teil von Lebensenergie wird zu deren Verdrängung aufgewendet.
Dass nun aber Inzestwünsche realisiert werden können, dazu ist vor allem
auch ein entsprechendes Einverständnis des begehrten Elternteiles
erforderlich, ohne welches ein Inzestverhältnis ausgeschlossen bleibt. Und
diese einleuchtende Feststellung wirft nun allerdings ein jähes Licht auf
unsern Text: die mindestens mitverantwortliche «Mutter» wird ihrerseits
nicht zur Rechenschaft gezogen und entgeht jeglicher Strafmassnahme.
Man wird bei allem Respekt nicht umhin können, dieses Verhalten des

Apostels auffallend zu finden, um so auffälliger, als er einen an einer
schlichthin allgemein menschlichen Schwierigkeit Gescheiterten gleich
dem Satan übergeben will. Das zeigt uns psychoanalytisch unmissver-
ständlich, wie hart Paulus selbst mit dem Ödipuskomplex zu ringen hat.
Und dies einmal ausgesprochen (mit seinem Einverständnis, insofern es

sich hier jedenfalls zum Teil um den Stachel im Fleisch handeln mag, von
dem er IL Kor. 12, 7 schreibt), so fallen uns nun plötzlich auch andere
Einzelheiten seines Lebens und seiner Verkündigung auf. Ein so
lebenswichtiger Entscheid wie z. B. die Ehelosigkeit ist niemals nur einfach, son-

274



dem erfahrungsgemäss stets mehrfach überdeterminiert. Es geht bei
solcher Beobachtung keineswegs darum, den eschatologischen Aspekt der

Ehelosigkeit zu leugnen, wenn von der psychoanalytischen Sicht her

beigetragen wird, dass Ehelosigkeit überaus häufig die Folge einer markanten

Bindung an den gegengeschlechtlichen Elternteil ist und eine empfindliche

Inzestscheu zum Ausdruck bringt. Dem entspricht bei Paulus
weiterhin seine nicht gerade freundlich zu nennende Haltung gegenüber der
Geschlechtlichkeit im allgemeinen und der Frau im besondern. Alles

zusammengenommen, fragt man sich nun doch hinsichtlich des merkbar
komplizierten und demnach stark affektbesetzten Ausdruckes «Frau seines

Vaters» - ob dies nicht eine von der Inzestscheu des Paulus erzwungene

Umschreibung der Mutter sei, wobei dann die ausweichende
Interpretation als Stiefmutter mehr die ödipale Situation des Exegeten spiegelt,
der sie glaubt vertreten zu sollen, als dass damit real der textliche Befund
erhellt würde. Aber wir legen auf diesen letzten Punkt weiter kein Gewicht
und wenden uns nun der Busse, will sagen : dem recht eigenartigen Verhalten

des Paulus gegen den Blutschänder zu.
Dass dem schriftgelehrten Paulus in der Tat das Inzestproblem bedrängend

nahe geht, das zeigt sich jetzt auch darin, wie ihm ein entsprechender
Fall von Blutschande im Alten Testament in das fällt, was man
psychoanalytisch den blinden Fleck im Bewusstsein nennt. Dieser entsteht durch
die Verdrängung der primären Schwierigkeit eines Individuums, deren

Ungelöstes stets die Eigenheit hat, dass sie weit mehr ins Unbewusste
entrafft, als der «Absicht» der ursprünglichen Verdrängung entspräche. Nur
so ist zu erklären, dass der vom männlichen Ödipuskomplex offenbar hart
betroffene Paulus den aus dem schlecht verarbeiteten weiblichen
Ödipuskomplex erfolgenden Inzest der Töchter Lots (Gen. 19, 30 ff.) ebenso

vergessen hat wie den Umstand, dass diese straflos ausgehen. - Es ist nun
freilich zu erwarten, dass der nicht analytisch geschulte Theologe gegen
diese Überlegungen mit mehr oder weniger ausgeprägten Widerständen

reagiert; und besonders hinsichtlich der Geschichte von Lots Töchtern
wird er versuchen, die von der Genesis geschilderten historisch-genealogischen

Umstände gegen eine psychoanalytische Betrachtung anzuführen -
ohne dass er in diesem Falle bedacht hätte, dass alle diese Umstände freilich

den Inzest als Inzest keineswegs aufklären. Und man darf an einer
solchen Reaktion auch nicht übersehen, inwiefern sie typisch männlich
ist. Der weibliche Ödipuskomplex wird von den Männern darum immer

glimpflicher beurteilt, weil es eben nicht ihr eigener ist, und so stellen wir
denn z. B. fest, dass in alten Kinderbibeln, etwa in der mit 480 Kupfern
geschmückten, die Pastor Bartholomäus Lenderich 1730 in Nürnberg

275



herausgebracht hat, den Kleinen ganz arglos in bildlicher Darstellung
gezeigt wurde, wie Lot mit seinen Töchtern buhlt. Die Verdrängung dieser

Geschichte und die Verdrängung der darin enthaltenen Vergebung durch
Paulus dürfte demnach so gut wie sicher durch die ödipale Situation des

Apostels bedingt sein.

Aber worauf laufen solche Beobachtungen hinaus? Wir sollen 1.

daraus lernen, die Heilige Schrift auch mit ganz menschlichen Augen zu
lesen; denn das zwangsneurotische Verhältnis zu ihr, das in jüngster Zeit
die dialektischen Theologen in so hohem Masse ausgezeichnet hat, ist

vorwiegend verantwortlich gewesen für deren Unduldsamkeit gegen
jeden Andersdenkenden. Und wir sollen 2. lernen, dass die kirchliche
Busspraxis von alters her ausschliesslich auf dem Bewusstsein gründet und
darum in allen Fällen von ins Unbewusste verdrängten sündigen Regungen

sogar mit der Absolution nicht mehr zukommt; diese letztere bleibt
für den Leidenden wirkungslos ; ein Phänomen, das wohl jeder Seelsorger

zur Genüge mit Schmerzen hat feststellen müssen. Und wir sollen 3.

lernen, dass moralische Entrüstung keine Busse und darum auch keine

Besserung schafft, dass vielmehr einzig der vergebenden Liebe jener Dienst

am Nächsten möglich ist, der doch sicher ursprünglich im Gedanken der

Busse als eines Umsinnens gemeint war. Ich denke daher, nach den
Kalamitäten mit I. Kor. 5, 1 ff, die Sache durchaus im Sinne des 13. Kapitels
geführt zu haben.
Basel Walter Frei

276


	Philosophische Überlegungen und psychologische Beobachtungen zur Busse

