Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 4

Artikel: Philosophische Uberlegungen und psychologische Beobachtungen zur
Busse

Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophische Uberlegungen und
psychologische Beobachtungen zur Busse

Der Seelsorger unserer Tage wird den Pastoranden im allgemeinen dem
recht wenig geneigt finden, was dieser aus schlecht verstandener Uberlie-
ferung und sonstiger geistiger Fahrldssigkeit fiir « Busse» hélt. Um so
hdufiger dagegen begegnet er mehr oder weniger bewussten Schuldemp-
findungen und vor allen Dingen deren unbewussten Austragsweisen wie
z.B. Minderwertigkeits- und Insuffizienzgefiihlen aller Art, Entschei-
dungsschwierigkeiten und was dergleichen mehr ist. Es konnte daher for-
derlich sein, das menschlich so zentrale Problem, das sich der Theologie
einst im Gedanken der Busse gestellt hatte, einmal von philosophischen
Uberlegungen und psychologischen Beobachtungen her anzugehen.

Was nun freilich zunichst das Gesprdach mit der Philosophie betrifft,
stossen wir sogleich auf eminente Schwierigkeiten, unter denen eine be-
sonders bedriangt: mit welcher Philosophie sollen wir uns denn einlassen?
Um die Philosophie steht es doch so: nachdem sie im Denken der {rithen
Griechen aufgebrochen und mit Platon in threm Wesen Metaphysik ge-
worden ist, wird sie gerade auf Grund dieser Wendung seit den altkirchli-
chen Apologeten zur Ausbildung jener Theologie eingesetzt, welche sich
von da an immer massgeblicher zum Vormund fiir ein schlichtes Sagen
des Glaubens aufspreizt und dieses in seiner Urspriinglichkeit mehr und
mehr verdeckt. Philosophie und Theologie haben hinfort in Patristik und
Scholastik ihr gemeinsames Schicksal.

Seit sich aber mit der beginnenden Neuzeit jene verhdngnisvolle Ehe
scheidet, zeigt sich bis zur Stunde doch nichts anderes, als dass die beiden
Getrennten nicht voneinander loskommen; und so bleiben denn notge-
drungen in der Philosophie aus der metaphysisch begriindeten Theologie
jene Residuen zurtick, die uns wie ein Echo der eigenen Stimme anmu-
ten.

Wir haben demnach zu entscheiden, mit welchem Abschnitt der Ge-
schichte nun das Gespriach gefiihrt werden soll. Ich denke: sicher nicht
mit der Neuzeit. Denn was sich hier hinsichtlich des gegenseitigen Ver-
héiltnisses beider hiiben und driiben abspielt, kann keinem Einsichtigen
anders erscheinen als ein konfuses Selbstgesprich, das zur Kldrungin sol-
cher Sache wenig beitrigt, insofern jedes an ihm selber der Klarheit er-
mangelt.

In der patristischen und scholastischen Epoche jedoch sind Theologie
und Philosophie dem Wesen nach so sehr eins, dass es zu fruchtbarem

262



Zwiegesprach nur kommen kénnte, wenn vorgehend eine sduberliche
Sonderung gelinge. Die Geschichte der neuern Philosophie und Theolo-
gie zeigt uns indessen selber, dass dies in den letzten 400 Jahren nicht mog-
lich gewesen ist; und so vermessen wir uns nicht, es nun in einigen Uberle-
gungen bewiltigen zu wollen.

Wenn es uns jedoch nicht um ein Selbstgesprich, sondern im Ernst um
eine Auseinandersetzung mit der Philosophie zu tun ist, bleibt uns nichts
anderes als der Versuch eines Gespriaches mit dem Denken der Griechen.
Ein Versuch muss dieses Gespréch bleiben, insofern wir aus der abendlén-
disch-christlichen Uberlieferung an die Griechen herantreten und darum
nur allzu leicht aus thnen heraushéren, was seit den Tagen der Apologeten
in sie eingelesen ist.

Begegnet jedoch bei den Griechen Derartiges, was wir Busse nennen?
Wenn wir nach beliebter Methode zur Beantwortung dieser Frage von
den sogenannten Vorsokratikern bis hin zu den Neuplatonikern ein Regi-
ster allenfalls einschldagiger Stellen auszdgen, bliebe die Frage dennoch
insofern unbeantwortet, als Gedanken nur erfasst werden konnen, indem
man sie denkt, nicht aber dadurch, dass man siec an den Fingern abzihlt
und sie dann nach irgendeiner Willkiir biischelt, damit sie iibersichtlich
werden fiir ein gedankenloses Begaffen. Um dies zu vermeiden, setze ich
an einer einzigen Stelle ein, die allerdings keine zufillige ist und die uns
darum in unserer Frage fordern konnte. Diese Stelle wird bezeichnet
durch die beiden Odipus-Dramen des Sophokles.

1

Die Sage vom Kénig Odipus, dessen Los durch ein Orakel gekiindet war,
ist bekannt. Sophokles greift sie auf im aufgeklirten 5. vorchristlichen
Jahrhundert, dessen vorantreibende geschichtliche Kréfte den riickbin-
denden Bezug zur Welt der Gotter zusehends verfliichtigen. Dieser Flucht
vor dem, was spater religio heissen wird, stellt sich der Dichter entgegen —
nicht weil er altviterisch, sondern weil er wesentlich ist und weiss, dass
ohne jene Riickverbindung nichts Bleibendes, besonders aber kein Kunst-
werk entsteht. Der tragende Grund seines Denkens und Dichtens kommt
zum Vorschein in jenen Gotter-Spriichen, die dem Weg der Sterblichen
voraus sind. Was in ihnen eigentlich geschieht, hat Heraklit in einem bei
Plutarch, de Pyth.or. 18 iiberlieferten Fragment so zu deuten versucht:
«Der Herrscher, dessen das Orakel in Delphi ist, ldsst weder vorliegen,
noch verbirgt er, sondern er gibt einen Wink.»

263



Der Gott weist durch seinen Spruch in das, was dem Fragenden gesche-
hen wird. Dieses Geschehen ist nicht gestiftet durch den Spruch; der
Spruch ldsst es nicht als solches vorliegen und also sein. Er gibt lediglich
einen Wink in das, was sein wird, und insofern bringt er Kiinftiges zum
Vorschein aus jenem Verborgenen heraus, welches fiir die Griechen der
Grundzug des Seins Uiberhaupt war. Indem der Spruch in solchem Sinne
nicht verbirgt, macht er den Fragenden aufmerksam auf jenes, worum
willen dieser in Frage gestellt iiberhaupt zum Orakel kommt. Das Auf-
merken hingegen des in Frage gestellten Rat Suchenden bleibt im Unver-
fligbaren. Darum irrt er trotz des Winkes und bei lauterer Absicht; und
dieses Irren i1st nicht personlicher Irrtum der Beteiligten, sondern Irrnis
der Welt. Was es mit dieser Irrnis fiir den Menschen auf sich hat, zeigt sich
an Odipus.

Um zur nétigen Sammlung zu gelangen, heben wir an ithm jetzt nur ge-
rade das heraus, was die Schuld und die Tilgung der Schuld betrifft. Dass
diese Schuld von ihr selber her durchaus zweideutig bleibt, geht allein
schon daraus hervor, wie die Taten des Odipus nicht ins Wollen des Sterb-
lichen verfiigt sind, sondern im Verhingnis der Gottlichen beruhen. Hin-
sichtlich dieser Erérterung von Schuld ist das als Gesprich zwischen Odi-
pus und dem Chor gestaltete erste Stasimon des «Odipus auf Kolonos»
(Verse 510-550) die entscheidende Stelle. Noch einmal spricht der Chor
mit dem zu seinem Ende Gekommenen die Fihrnisse durch, jener aus der
Ansicht der Menschen, dieser aus der Einsicht des seinen Wandel nun
Vollendenden. Thm ist ja (Vers 84 ft.) verheissen, dass er, in den Hain der
Eumeniden gelangt, zur Ruhe komme. Aus dieser vom Orakel ihm zuge-
sprochenen Ruhe vermag Odipus das ihm Geschehene in seiner Geschick-
lichkeit zu sehen und am Ende (545f.) unter das Wort zu fassen: «Es ver-
hilt sich mir ndmlich etwas in Richtung auf dike.» Und dieses etwas erldu-
tert er (548): «Dem nomos rein, ahnungslos kam ich dazu.» (Gemeint ist:
zu seinen Taten.)

Die Art der Schuld des Odipus wird bestimmt durch das Verstindnis
dessen, was dike und nomos besagen. Das Wortpaar erscheint bet Sophok-
les nicht nur hier, sondern bezeichnenderweise auch in jenem ersten Stasi-
mon der Antigone, das fiir die Griechen wohl die Mitte des Wissens um
den Menschen bedeutete. Darnach (368f.) ist der Mensch einer, der wan-
delt zwischen den nomoi der Erde und der beschworenen dike der Got-
fer.

Man tibersetzt dike allgemein mit Recht; und je nachdem dieses Recht
mehr forensisch oder mehr ethisch aufgefasst wird, gerét die Deutung ju-
ristisch oder moralisch. Nun ist kein Zweifel, dass eine solche Auslegung

264



von dike zum Verstandnis vieler Aussagen geniigt ; und ebenso sicher ist,
dass auch der Chor mit seiner Ansicht von Odipus’ Schuld ausgesprochen
in diesen Bereichen verharrt. Odipus selber jedoch weist mit seinen Wor-
ten iiber das naheliegende Verstindnis als tiber ein Missverstidndnis hin-
aus. Und wir beobachten ausserdem, dass es zur dramatischen Kunst des
Sophokles gehort, gerade aus solcher Mehrschichtigkeit von Worten das
wesentliche Gespriich seiner Personen zu entfalten. Wenn demnach Odi-
pus selber, in der jihen Klarsicht des nahezu Vollendeten sagt, dass sich
ihm etwas in Richtung auf dike verhalte, muss die von ihm angesprochene
dike jenseits des Juristischen und des Moralischen liegen. Wie wire dike
dann zu verstehen?

In juristischer wie in moralischer Hinsicht erscheint Odipus dem
menschlichen Ermessen als a-dikos. Wenn sich ihm aber dennoch etwas in
Richtung auf dike verhilt, stellt dieses offenbar jenes menschliche Ermes-
sen in Frage, das sich fiir das einzige Mass aller Dinge hilt. Wie, wenn
dike in Recht und Sitte {iberhaupt nur sein konnte, weil sie immer schon
dike der Gotter ist, wie aus jener Stelle der Antigone hervorgeht? Dann
spriiche jenes Wort des Odipus, der im Hain der Eumeniden seinen Lauf
beendet, ein Wissen darum aus, dass er mit allem was er getan hat, als mit
etwas, das zu vollbringen war, nunmehr den Goéttern dikaios ist. Diese
Vermutung bestirkt sich, wenn Odipus in der Auseinandersetzung mit -
Kreon, der um alle Untat seines Schwagers genau so weiss, wie dieser
selbst, ausdriicklich erklirt (966f.): «Du magst an mir nicht finden ir-
gendeine Schmach von hamartia.» Wir lassen auch dieses Wort hier und
im weitern uniibersetzt und bemerken bloss, dass fiir den Griechen darin
weniger die rechtliche Entgleisung oder sittliche Verfehlung schwingt,
sondern sprachlich ganz unmittelbar etwas, das mit moira zu tun hat.
Weit mehr aber erhirtet sich die Forderung nach tieferem Verstindnis
von dike aus jenem Gotterspruch, auf den Odipus die Biirger von Kolo-
nos in den Versen 457/460 verweist, indem er ithnen erdffnet, dass er im
Falle ihrer Hilfe und des Beistandes der Eumeniden der Stadt ein «grosser
Heilbringer» werde. Wie immer ein solcher Heilbringer zu verstehen sei,
gewiss ist, dass er nach der dike der Gotter dikaios sein wird. Demnach
muss dike urspriinglich Derartiges wie gottliche Ordnung besagt haben.
Wo dies einmal wesentlich erfahren ist, mag die Frage nach der konkreten
Ubersetzung offenbleiben. Es sei immerhin vermerkt, dass Heidegger da-
fiir das heute kaum mehr gebrauchliche Wort «der Fug» vorgeschlagen
hat. Unmittelbar sprechend wird diese Ubersetzung fiir adikia, insofern
darin dann die Teilhabe an einer aus den Fugen geratenen Welt ausgesagt
wird.

265



Demgegeniiber nennt nomos die Satzung im Sinne von dem, was
Brauch und Recht ist. Insofern er urspriinglich hervorgeht aus dem re-
mein, dem zuteilen von nomos, von Weide, heisst er im ersten Stasimon
der Antigone ein solcher der Erde. Satzung ist mithin irdische Satzung;
und vor ihr weiss sich Odipus rein, insofern er ahnungslos zu seinen Taten
kommt: der Mord an jenem Unbekannten am Dreiweg zwischen Delphi
und Theben geschieht in Notwehr, und die Hochzeit mit Jokaste ist Ge-
schenk Thebens an den, der die Stadt von der Sphinx befreit hat. aidris
libersetzen wir mit ahnungslos, weil beides in dem, was es ist, in der ur-
spriinglichen Nennkraft von Ahnung ihn ankommt, iber ihn kommt, so
dass er in jenem Chorgesprich des Odipus auf Kolonos (539) dem ihm
nachgesagten «du hast veriibt» — mit «ich habe nicht vertibt» antworten
kann. Was gilt hinsichtlich seines Verhiltnisses gegentiber der gottlichen
Ordnung, gilt erst recht gegentiber der irdischen Satzung.

In der Wandlung vom adikos zum dikaios vollzieht sich derartiges wie
Busse. Als griechischer Name dafiir erscheint zisis. tisies sind die Rache-
geister, die Eumeniden, in deren Hain Odipus in die Unterwelt eingeht
Ein Gotterbote kommt; wohlwollend tut sich
Des Hades glanzlos Tor von selber auf.

Und ohne Jammer, nicht geplagt von Krankheit
Wird er hinweggenommen wie sonst keiner
Der Sterblichen, im Wunder... (1661/1665)

Was hat es, fragen wir, mit der zisis auf sich, die so Grosses wirkt? Vor
allem: worin besteht sie eigentlich? Nimmt man sie im Sinne blossen Ge-
nugtuns, so hat die Blendung und das heimatlose Umirren den Odipus
entsiihnt. Allein eine solche Auffassung entspricht lediglich einer vorder-
griindig verstandenen dike. Dass aber noch anderes gemeintist, zeigt, ab-
gesehen von der tieferen Bedeutung von dike, namentlich der Umstand
der rituellen Waschungen mit fliessendem Wasser und der Totenspende
(1698/1699). Erst diese bereiten thn zu jener geheimnisvollen Entriickung,
in der sich kiindet, dass das Los des Odipus nunmehr in Ordnung ist. Es
gilt, dies alles in eins zu fassen, damit verstehbar werde, was sich im Ver-
borgenen vollzieht.

Die Blendung wendet von der Welt des Sichtbaren ab und erschliesst so
erst das eigentliche Gesicht als die Hellsichtigkeit fiir die wahre Bedeu-
tung der Irrnis, der Odipus ausgesetzt ist und die im ersten Stasimon der
Antigone jedem Sterblichen zugesprochen wird (360): «Allbewandert,
unbewandert. Zu nichts kommt er», wie Holderlin die Stelle gewaltig
libersetzt hat. Dieses Vergebliche des Ausgesetztseins macht den Grund-
zug von adikia aus, des Losgeldst-Seins aus der dike der Gotter. Einzig die

266



Einsicht darein kann darum auch den scheidenden Odipus heimwendend
bereiten fiir die dike, die ihn zum dikaios macht. Der Austrag solcher
Wandlung ist die blinde Irrnis hin zu Bad und Spende im Hain der Eume-
niden vor dem dunkeln Tor der Unterwelt. Darin vollzieht sich ihm tisis.

Was dem @dipus widerfahrt, ist freilich ein Ausgezeichnetes und in-
sofern ein Einmaliges. Darin griindet, dass seine Grabstitte in Kolonos,
am Geburtsort des Sophokles, Heiligtum wird. Dem soter dieses Heilig-
tums widmet der Dichter sein letztes Drama, das erst ein Jahr nach seinem
Tode im Dionysostheater von Athen aufgefiihrt worden ist. In der Auf-
fihrung aber zeigt sich immer wieder, wie die dike der Gotter jeden be-
trifft, der als Sterblicher in adikia ist. Auch Platon und Aristoteles haben
sich dem nicht entzogen. Dass sich das von Sophokles Gedichtete nicht
aus Beliebigem niihrt, sondern die grosse Uberlieferung des griechischen
Denkens aufnimmt, mag daraus erwiesen sein, wie dieses fiir das griechi-
sche Verstindnis von Welt und Mensch grundlegende Verhiltnis vom
Seienden im Ganzen und in seinem Sein ausgesagt wird vom ritselhaften
Spruch des Anaximander. Dieser ist Giberliefert im Kommentar zur Phy-
sik des Aristoteles (24, 13), den um 530 n. Chr. der Neuplatoniker Simpli-
cius geschrieben hat. Er iibernahm ihn aus den nicht mehr erhaltenen p/y-
sikon doxai des Theophrast, der Nachfolger des Aristoteles in der peripa-
tetischen Schule war. Anaximander selbst ist mehr als ein Jahrtausend
frither um 610 v. Chr. titig gewesen. So kommt es, dass unsin jenem Zitat
nicht sicher wird, was wortlich auf diesen Denker der vormetaphysischen
Zeit zurlickgeht und was von den spatern Metaphysikern deutend hinzu-
gelegt ist. Es kann uns jetzt nicht um eine Entwirrung all dieser Dinge ge-
hen, sondern lediglich darum, aus dem nicht metaphysischen Verstindnis
der Kunst des Sophokles heraus noch einmal, und zwar in einem fragelos
viel weiteren Sinne, von dike, adikia und tisis etwas zu erahnen: « Woraus
des Seienden Entstehen ist, dahin entsteht auch das Vergehen geméiss dem
Notwendigen; denn sie eroffnen gottliche Ordnung und biissenden Zu-
gang einander aus sterblicher Unordnung nach Ablauf der Frist.» Diese
deutende Ubersetzung beansprucht nicht, in einem vordergriindigen
Sinne wortlich und so richtig zu sein. Noch viel weniger vermisst sie sich
dem Denken des Anaximander geméss sein zu wollen. Thr Sinn wire er-
fiillt, wenn verstehbar wiirde, inwiefern der Uberlieferung dieses friihe-
sten Wortes nicht allein das Bemiihen der inzwischen zur Metaphysik ge-
wordenen Philosophie, sondern gleichfalls und wohl noch urspriinglicher
die poiesis des Sophokles am Mythos vom Kénig Odipus gilt.

267



Die Gestalt des Odipus hat nun auch eine psychoanalytische Deutung er-
fahren, die im Zusammenhang mit unserer vorliegenden Fragestellung
den Zugang zu den psychologischen Aspekten der Busse fruchtbar eroft-
nen kann. Sigmund Freud hat aus drztlicher Einsicht die Sache erstmals in
seiner « Traumdeutung» vom Jahre 1900 vorgetragen.

Warum eigentlich, méchten wir jetzt wissen, macht uns diese im wah-
ren Sinne ungeheure und als tatsdchliche nie gehdrte Geschichte dermas-
sen Eindruck? Etwas aus dem Sagenstoff muss uns alle in einer ganz per-
sOnlichen Weise betreffen. Dies deutet auch Sophokles durch den Mund
der Jokaste an, wenn sie Vers 981 f. erzihlt, wie solche Geschehnisse wohl
etwa von Menschen getraumt wiirden, ohne dass man dem weitere Bedeu-
tung beimessen diirfe. Gerade diese aber dringt sich uns auf, wenn in der
Tragodie das Vorgefallene allméhlich und gegen Widerstinde aufgedeckt
wird, wiein der Psychoanalyse das Unbewusste und Verdriangte heraufge-
holt wird.

Der fiir das Verstdndnis des Menschen und seiner Entwicklung zentrale
Odipuskomplex wird von jedem Menschen um sein 3. bis 4. Lebensjahr
herum durchgemacht. Dass ihm von den verschiedenen Richtungen in-
nerhalb der Tiefenpsychologie nicht tiberall dasselbe Gewicht gegeben
wird, braucht uns hier weiter nicht zu kiimmern. Ganz abgesehen davon,
dass die Herabminderung seiner folgenschweren Stellung erfahrungsge-
méss cher auf ungrindlich gefiithrten Analysen oder dann auf illegitimer
weltanschaulicher Einmischung basiert, welche die Sache nicht mehr in
dem zu sehen vermag, was sie von ihr selber her ist, darf vor allem gesagt
werden, wie hinsichtlich der uns hier hauptsichlich interessierenden
Punkte weitgehende Ubereinstimmung herrscht.

Es liegt nahe, dass der zum grosseren Teil von seiner Mutter erzogene
Knabe das geliebte Wesen einmal nicht mehr mit dem Vater teilen
mochte. Und dieses Verlangen ist keineswegs nur egoistisch motiviert.
Der nackte Egoismus will nicht allein die giitige Mutter, er will zugleich
auch den starken Vater auf seiner Seite haben. Dass der Vater im Alter des
Odipuskomplexes jedoch durchaus als Rivale erfahren wird und dass der
Knabe sich mit dem Uberlegenen zu identifizieren anfingt, zumal wenn er
mit seiner Mutter allein ist, zeigt, dass es sich um frithkindlich erotische
Strebungen handelt. Noch eindeutiger geht dies aus dem Kastrations-
komplex hervor, der in der menschlichen Entwicklung das Ende des Odi-
puskomplexes bedeutet. Auch die Sage hat beides symbolisch zusammen-
gebracht: das Auge steht fiir das minnliche Glied, und wenn sich Odipus

268



die Augen aussticht, handelt es sich um eine stellvertretende Kastration.

Die Sache selber steht so, dass der kleine Knabe unwillkirlich an-
nimmt, alle Leute hédtten das von ihm so sehr geschétzte Glied. Und wenn
er entdeckt, dass das nicht so ist, gerdt er unter den Einfluss des Kastrati-
onskomplexes, d. h. er erfihrt, auch ohne entsprechende Drohungen von
seiten seiner Erzieher, die Penislosigkeit als eine Strafe, die er fiir sich zu
fiirchten beginnt, insofern er durch die aggressive Rivalitit gegen den Va-
ter mit einem moglicherweise drohenden Liebesverlust fertig werden
muss.

Aus diesen beiden Komplexen, besonders aus der Identifikation mit
dem Vater im Odipus- und aus der Kastrationsangst im Kastrationskom-
plex, geht nun in der menschlichen Entwicklung im Sinne einer bleiben-
den Verdnderung des Seelenlebens das Gewissen hervor. Von da her
bleibt das Gewissen in seiner konkreten Funktion nach dem Grad seiner
Hirte bei jedem Menschen aus lebensgeschichtlichen Griinden sehr ver-
schieden, wovon librigens hellhérig auch der alltidgliche Sprachgebrauch
weiss, wenn er sagt: sich aus etwas ein Gewissen machen.

Es kann sich an dieser Stelle nicht darum handeln, ausfiihrlicher darzu-
legen, was leicht in der einschldgigen Literatur nachzulesen oder, aus pa-
storalen Griinden noch empfehlenswerter, in einer eigenen Analyse nach-
zuvollziehen ist. Woraufich hier jedoch den Finger mit Nachdruck legen
mochte, das ist der gerade von Theologen oft verkannte Umstand, dass
das Gewissen keineswegs jene zuverldssige und absolute Instanz ist, als
die es in seiner konservativen Festigkeit gerne erscheinen mochte. Es ist
deshalb auch sehr bezeichnend, dass dem Gewissen weder im Neuen noch
gar im Alten Testament jene Bedeutung zukommt, die wir thm durch un-
sere Gewohnheit zu geben pflegen. Erfahrungsgemaiss werden kaum je
Folgerungen aus diesem auffallenden Schweigen der Schrift gezogen, das
dem Historiker iiberdies auch bekannt ist aus den Kirchenvétern. Indes-
sen lasst dieser Befund vermuten, dass das Gewissen fiir damals nicht jene
Instanz war, als die wir es heute vorfinden.

Fragen wir uns aber, seit wann und von wo aus das Gewissen in seine
zentrale Funktion aufriickt, so finden wir, dass dies erst der Fall ist, seit
das neuzeitlich aufgeklirte Denken vom menschlichen Subjekt her seinen
Ausgang genommen hat. Und dieser cartesianische Wendepunkt wird
alsbald auch kirchlich-theologisch bestétigt. Ich erinnere an ein berithm-
tes Beispiel: den Schlusschor von Bachs Matthdus-Passion, dessen Text-
aussage ebenso handfeste Aufklarungstheologie ist wie Bachs Vertonung
die befreiende geistliche Erotik eines Schaffenden, der fihig ist, tiberall
auf das Wesentliche und Grosse zu kommen. — In letzter Zeit aber muss

269



uns besonders die rasche Wandelbarkeit der 6ffentlichen Moral auf die
angedeutete Schwierigkeit stossen : frither der Keuschheitsgiirtel und jetzt
der Massagestift! Und das alles immer unter der wehenden Fahne des Ge-
wissens. Es muss doch endlich auch dem Verschrobenen und Verklemm-
ten auffallen, dass das Gewissen am Ende gar nichts so Gewisses ist.

Dennoch bleibt es in allem Umgang mit Schuldhaftem im weitesten
Sinn des Wortes, sei es ein rechtlicher Verstoss gegen staatliche Gesetze
oder ein siindhafter gegen die Gebote, ja sei es bloss etwas, das sich gegen
eine mehr oder weniger ausgesprochene offentliche Meinung auch nur
unterscheidet — in alledem bleibt das Gewissen vorderhand faktisch mass-
gebende Instanz. Wenn demnach Schrift und Viter vonihm nur beildufig
reden, hat dies keineswegs den Sinn, das Gewissen als solches nicht ernst
zu nehmen. Vielmehr spricht daraus die Erfahrung, dass es Dinge gibt, die
um so verworrener werden, je¢ mehr man davon redet, und dies darum,
weil sie dann in einer ungiinstigen Weise mit Affekten besetzt werden.
Lésst man sie dagegen aufsich beruhen, tun sie ihren Dienst gewissermas-
sen selbstverstdndlicher. ‘

Indessen gibt es auch noch eine ganz andere Erfahrung von Schuldhaf-
tem, auf die wir hier um so eindringlicher verweisen wollen, als die Sache
sich vornehmlich in einem Bereich kundgibt, von dem man leicht an-
nimmt, dass dort die Frage nach der Schuld tiberhaupt keine Rolle spiele.
Es handelt sich um das kiinstlerische Schaffen. Man steht z. B. vor einer
leeren Leinwand, und es soll ein Bild entstehen. Ein wie materiell wertlo-
ses Ding nun auch ein solcher Malgrund sein mag, sobald man vor seiner
reinen Leere steht, aus der etwas hervorgehen soll, fiihlt man sich diesem
geringen Werkzeug gegentiber schuldig in dem Sinn, wie die Sprache sagt:
man ist das Beste, was man zu geben in der Lage ist, zu tun schuldig. Die-
ses Schuldgefiihl schwindet bei der Arbeit, meldet sich aber oft wieder,
wenn diese ihrem Ende entgegengeht, und zwar in einer iiberraschenden
Weise: auch wenn die Arbeit vorerst wenigstens nach eigenem und gele-
gentlich momentanem Urteil gelungen ist, gibt dieses Schuldgefiihl nicht
nach, sondern wandelt sich in die Sehnsucht, mehr Gelungenes zu schaf-
fen und das Gelingen hoher zu entwerfen. Und dieses gewandelte Schuld-
geflihl ist hidufig dann auch Grund dafiir, weshalb nach einem wirklich
gelungenen Werk die nichste Arbeit besonders sauer wird.

Ganz dhnlich verhéilt es sich beim Musizieren: man wartet auf das Auf-
treten im Konzert, und nun setzen zwei Spannungen ein, das Lampenfie-
ber und das Schuldgefiihl. Diesmal geht es um das, was man als Ausfiih-
render den Werken und ihren Meistern gegeniiber schuldet. Es ist das
Bangen, ob es gelinge, in Wahrheit das Werk zum Klingen zu bringen,

270



oder ob man bloss sich selber produziere. Und hierin zeigt sich eine un-
missverstindliche Reaktion: je mehr sich das Ich in den Vordergrund
schiebt, desto heftiger wird das Lampenfieber; je mehr sich das Gefiihl
der Schuldigkeit gegeniiber den Werken steigert, desto geringer wird das
Lampenfieber. Man erfihrt daraus, dass das Schuldgefiihl entgegen den
landlaufigen Vorstellungen von Schuldhaftem auch seine grossartig be-
freiende Seite hat.

An welchem Leitfaden auch immer, psychologisch betrachtet, die Aus-
einandersetzung mit Schuld sich vollziehe, stets wird sie gekennzeichnet
sein durch Wunsch oder Bestreben, das, was als ungeniigend, ja als ver-
fehlt erfahren wird, in ein Gemaésseres, ein Besseres zu heben. Fiir den
Weg dieser Entwicklung wird sich jedoch regelmaissig die Beobachtung
von Widerstinden aufdrangen. Dies gilt es mindestens in den Hauptzii-
gen zu skizzieren. Der Umstand, dass sich das Gewissen im 3- bis 4jdhri-
gen durch Introjektion der elterlichen Autoritdt zu bilden beginnt, zu ei-
ner Zeit also, da der Kleine die Eltern als tiberaus méachtig erfihrt, mag
erahnen lassen, woher der auffallend konservative Zug des Gewissens
rithrt und warum das Gewissen vorerst so wenig mit sich reden lasst. Jeder
weiss, wieviel wir im vorhinein und unbesehen verwerfen aus blosser Ge-
wohnheit — bis uns ein besonderes Vorkommnis unverhofft zwingt, uns
liber ein derart Verworfenes Gedanken zu machen. Auf solchen Zwang
reagieren wir einen Augenblick mit einer uns peinlichen Unsicherheit, um
alsbald um so lauter ins alte Horn zu stossen. Was zeigt diese Reaktion?
Das Unbeschene zu verwerfen, es abzuweisen aus nicht geklarter Ge-
wohnheit, das Ausweichen vor einem vielleicht unbequemen wissenden
Entscheid —das alles macht die Eigenart dessen aus, was psychoanalytisch
die Verdriangung heisst. Verdriangen bedeutet: Unerledigtes ins Unbe-
wusste abschieben ; Dinge, welche uns peinlich beriihren, scheinbar nicht
an sich herankommen lassen, in Wahrheit aber sie als Unverarbeitetes
dauernd mit sich herumschleppen und jedesmal empfindlich werden,
wenn etwas oder jemand direkt oder indirekt, z. B. durch assoziative Ver-
kettung, an den sogenannten «wunden Punkt» riihrt. Diese psychisch so
gefiahrliche Verdrangung ist unter anderem etwas, was uns das Gewissen
bieten kann.

In den Psychoanalysen ist es entscheidende Aufgabe, das Verdrangte
bewusstzumachen und in einer echten Weise so zu verarbeiten, dass der
Analysand in diesem Punkte wieder seine urspriinglichen Moglichkeiten
zuriickerhilt. Allein: das Verdriangte ldsst sich nur unter mehr oder weni-
ger grossen Widerstinden des Analysanden bewusstmachen. Woher
kommen diese Widerstinde? Wer freiwillig und mit Einsatz in die Ana-

271



lyse geht, wird doch nicht so ungeschickt sein, sich, was er will, zugleich zu
verunmoOglichen? Sollte also der Widerstand Sache des Unbewussten
~ sein? Wenn diese letzte Vermutung heissen sollte: das Verdringte als sol-
ches striaube sich gegen die Bewusstheit, so ist das empirisch nachweisbar
falsch. Das Verdriangte hat vielmehr eine so vehemente Tendenz, zum
Vorschein zu kommen, dass es sich gerade in Symptomen, Fehlleistun-
gen, Traumen stdndig meldet und erst Ruhe gibt, wenn es bewusst erledigt
wird. Der zunidchst unbewusste Widerstand gegen die Analyse kommt
von jener Instanz, die an der Verdringung hauptsichlich interessiert ist
und sich folglich zur Wehr setzt, sobald sie riickgidngig gemacht werden
soll. Und diese Instanz ist, wie wir sagen, das Gewissen. So klar es immer
zu sprechen scheint, es ist auch seinerseits teilweise unbewusst; und da-
rum dient in der Psychoanalyse die Erhellung der Widerstinde einer Kla-
rung der unbewussten Gewissenslage der Analysanden. Diese kritische
Diskussion des Gewissens hat zur Folge, dass ein unter Umstidnden
falschlich zu strenges Gewissen herabgemindert oder ein zu recht strenges
Gewissen so bestdrkt wird, dass es nicht mehr nétig hat, z. B. libidinose
Anspriiche unerledigt zu verdringen, sondern in Stand kommt, auf'sie zu
verzichten, sie zu sublimieren oder sonst in fruchtbringender Weise zu
verarbeiten.

Aus dem eben Dargelegten erhellt, wie wichtig es ist, den Menschen mit
seinem Gewissen zu versohnen, und dies wird weit eher durch Lockerung
als durch Anstrengung moglich werden; denn mit einem strengen und
also schlechten und gequilten Gewissen vermag der Mensch nicht einmal
mehr jenes Geringe zu erflillen, das man vielleicht von ithm erwarten
konnte. Mit Gewissensdruck erreicht man weiter nichts als ein gesteiger-
tes menschliches Versagen. Freiziigigkeit dagegen fordert bei aller Ein-
sicht ins eigene Unvermdgen ein Gelingen, also etwas, das nicht Leistung,
sondern Geschenk ist. Genau dieselbe Erfahrung macht man iibrigens
auch am Leitfaden jenes andern Wissens um das Schuldig-Sein : wie oft ist
beim Schaffenden das Bessere der Feind des Guten! Und wie regelmaéssig
beobachtet man, dass der Ehrgeizige mit allem krampfhaften Einsatz
nicht nur das nicht erreicht, was thm vorschwebt, sondern nicht einmal
das, was er spielend zu erreichen vermdéchte, wenn es ihm moglich wére,
sich ein bisschen zu lassen. Diese wenigen Andeutungen miissen hinsicht-
lich der psychologischen Aspekte geniigen.

272



Ich habe versucht, im Hinblick auf das, was Busse in einem wesentlichen
Verstande sein mochte, aus Philosophie und Psychologie moglichst kla-
ren, will sagen: nicht mit Theologie gepanschten Wein einzuschenken.
Aber hinter beiden Darlegungen steht nun die Frage: Was hat das alles
fiir uns zu bedeuten?

Wer den metaphysischen Wesensursprung der Theologie aus seinem
Grund und von da her seine unabsehbaren Folgen erfahren hat, dem
bleibt verwehrt, das zu Sagende in Richtung auf Theologie zu suchen. Sol-
ches Verwehrt-Sein von Theologie ist nicht Ablehnung der Theologie in
dem Sinn, als sei dort alles falsch gemacht worden. Es ist Aufhebung in
einem doppelten Verstande: die Anliegen der metaphysisch begriindeten
Theologie sollen aus der Uberlieferung aufgenommen werden, dies frei-
lich nicht zum Vertreten ihres Standpunktes, sondern zur gelassenen
Wandlung ihres Gewollten in Richtung auf ein schlichtes Sagen des Glau-
bens. Dieses wird diirftiger, &rmer im Geiste sein als Theologie, und der
scheinbare Verlust kann dngsten. Aber vergessen wir nicht den Baum der
Wabhrheit: er bringt immer wieder neue Friichte, und es sind doch immer
wieder dieselben. Haben wir Mut, selber Friichte zu bringen, und verzich-
ten wir darauf, die Dorrfeigen einer gealterten Theologie an unsere ent-
wurzelten Christbdume zu hingen.

Ich mochte deshalb die Fragen, die sich aus dem vorstehenden fiir den
Theologen ergeben, vorerst nicht grundsitzlich kliren, sondern an einem
konkreten Beispiel etwas erdrtern, nimlich am Blutschdnder von I. Kor.
5, 1ff. Esistauffallend, dass sich die Exegeten im allgemeinen mehr fiir die
Strafmassnahme des Paulus interessieren, als dass sie sich um Kldrung
dessen miihten, was dem Manne eigentlich fehlt und wie ihm allenfalls zu
helfen wire. Wenn Paulus sagt, dass der Betreffende im Namen des Herrn
Jesu dem Satan iibergeben werden soll zum Verderben des Fleisches, dass
am Tage des Herrn der Geist gerettet werde — so wissen wir tatsachlich
nicht, was damit gemeint ist. Um so mehr bleibt die Stelle offen fiir psychi-
sche Projektionen. Dabei fallt auf, dass man in fritheren Generationen da-
rin ein Todesurteil ausgesprochen sah, sei es durchs Schwert oder gar
durchs Feuer. Also: Paulus als Erfinder der Inquisition! Eine Vorstel-
lung, die uns heute sehr peinlich geworden ist. Entsprechend wird die Exe-
gese abgeschwicht ; und man denkt nun eher an einen Ausschluss aus der
Gemeinde und weist je nach dem sogar darauf hin, dass dieser Ausschluss
wohl nur voriibergehend war, gesetzt namlich, Paulus redetein II. Kor. 2,
5ff. vom selben Falle. — Es ist offensichtlich, dass beide Projektionen ab-

273



héngig sind von der allgemeinen Gewissenslage einer Epoche und der be-
sondern des Exegeten. Je freier diese ist, desto behutsamer wird das Vor-
gehen des Apostels gesehen — aber nirgends, soweit mir bekannt, scheint
sie so frei, dass man sich um die Diagnose des Blutschianders kiimmerte.
Was fehlt diesem Manne? Paulus ldsst uns nur wissen, dass er «die Frau
seines Vaters» habe, also seine Mutter, oder (nach manchen Exegeten) die
Stiefmutter. Es ist vorerst nicht erforderlich, dass wir uns fiir eine dieser
beiden Moglichkeiten entscheiden. Fiir die allgemeine Diagnose weist uns
das eine wie das andere, ja weist uns dariiber hinaus jedes erotische Ver-
héiltnis mit einem geschéddigten Dritten in dieselbe Richtung: es handelt
sich um einen schlecht verarbeiteten Odipuskomplex, der eine abnorme
Mutterbindung zur Folge gehabt hat. Fiir eine differenzierte Diagnose
fehlen die Angaben. Paulus macht nicht die leiseste biographische Andeu-
tung aus der irgendein Detail zu erhellen wire. Aber die analytische Er-
fahrung lehrt uns, dass derart neurotische Entwicklungen zum tiberwie-
genden Teil lebensgeschichtlich, in erster Linie durch das elterliche Mi-
lieu, bedingt sind, und dass nur ein geringer Anteil allenfalls auf die erb-
maéssige Veranlagung féllt. Der Fall des Blutschédnders ist demnach weit
alltdglicher, als man ihn sich gemeinhin vorstellt: in jedem Menschen liegt
diese Moglichkeit so nahe, dass allein schon daraus die heftige Abwehr-
haltung der Gesellschaft gegen den Inzest sehr begreiflich wird. Bei aus-
nahmslos allen Neurotikern lassen sich denn auch mehr oder weniger
deutlich Inzestwiinsche im Unbewussten nachweisen ; und ein nicht gerin-
ger Teil von Lebensenergie wird zu deren Verdringung aufgewendet.
Dass nun aber Inzestwiinsche realisiert werden konnen, dazu ist vor allem
auch ein entsprechendes Einverstindnis des begehrten Elternteiles erfor-
derlich, ohne welches ein Inzestverhéltnis ausgeschlossen bleibt. Und
diese einleuchtende Feststellung wirft nun allerdings ein jahes Licht auf
unsern Text: die mindestens mitverantwortliche « Mutter» wird ihrerseits
nicht zur Rechenschaft gezogen und entgeht jeglicher Strafmassnahme.
Man wird bei allem Respekt nicht umhin kénnen, dieses Verhalten des
Apostels auffallend zu finden, um so auffilliger, als er einen an einer
schlichthin allgemein menschlichen Schwierigkeit Gescheiterten gleich
dem Satan tibergeben will. Das zeigt uns psychoanalytisch unmissver-
standlich, wie hart Paulus selbst mit dem Odipuskomplex zu ringen hat.
Und dies einmal ausgesprochen (mit seinem Einverstindnis, insofern es
sich hier jedenfalls zum Teil um den Stachel im Fleisch handeln mag, von
dem er I1.Kor. 12, 7 schreibt), so fallen uns nun plotzlich auch andere
Einzelheiten seines Lebens und seiner Verkiindigung auf. Ein so lebens-
wichtiger Entscheid wie z. B. die Ehelosigkeit ist niemals nur einfach, son-

274



dern erfahrungsgemiss stets mehrfach iiberdeterminiert. Es geht bei sol-
cher Beobachtung keineswegs darum, den eschatologischen Aspekt der
Ehelosigkeit zu leugnen, wenn von der psychoanalytischen Sicht her bei-
getragen wird, dass Ehelosigkeit iiberaus hiufig die Folge einer markan-
ten Bindung an den gegengeschlechtlichen Elternteil ist und eine empfind-
liche Inzestscheu zum Ausdruck bringt. Dem entspricht bei Paulus wei-
terhin seine nicht gerade freundlich zu nennende Haltung gegeniiber der
Geschlechtlichkeit im allgemeinen und der Frau im besondern. Alles zu-
sammengenommen, fragt man sich nun doch hinsichtlich des merkbar
komplizierten und demnach stark affektbesetzten Ausdruckes «Frau sei-
nes Vaters» — ob dies nicht eine von der Inzestscheu des Paulus erzwun-
gene Umschreibung der Mutter sei, wobei dann die ausweichende Inter-
pretation als Stiefmutter mehr die 6dipale Situation des Exegeten spiegelt,
der sie glaubt vertreten zu sollen, als dass damit real der textliche Befund
erhellt wiirde. Aber wir legen auf diesen letzten Punkt weiter kein Gewicht
und wenden uns nun der Busse, will sagen: dem recht eigenartigen Verhal-
ten des Paulus gegen den Blutschinder zu.

Dass dem schriftgelehrten Paulusin der Tat das Inzestproblem bedréin-
gend nahe geht, das zeigt sich jetzt auch darin, wie thm ein entsprechender
Fall von Blutschande im Alten Testament in das féllt, was man psycho-
analytisch den blinden Fleck im Bewusstsein nennt. Dieser entsteht durch
die Verdrangung der primiren Schwierigkeit eines Individuums, deren
Ungelostes stets die Eigenheit hat, dass sie weit mehr ins Unbewusste ent-
rafft, als der «Absicht» der urspriinglichen Verdrdngung entspriache. Nur
soist zu erkliren, dass der vom méinnlichen Odipuskomplex offenbar hart
betroffene Paulus den aus dem schlecht verarbeiteten weiblichen Odipus-
komplex erfolgenden Inzest der Tochter Lots (Gen. 19, 30ff.) ebenso ver-
gessen hat wie den Umstand, dass diese straflos ausgehen. — Es ist nun
freilich zu erwarten, dass der nicht analytisch geschulte Theologe gegen
diese Uberlegungen mit mehr oder weniger ausgeprigten Widerstinden
reagiert; und besonders hinsichtlich der Geschichte von Lots Tochtern
wird er versuchen, die von der Genesis geschilderten historisch-genealogi-
schen Umstiande gegen eine psychoanalytische Betrachtung anzufithren —
ohne dass er in diesem Falle bedacht hitte, dass alle diese Umsténde frei-
lich den Inzest als Inzest keineswegs aufklaren. Und man darf an einer
solchen Reaktion auch nicht iibersehen, inwiefern sie typisch madnnlich
ist. Der weibliche Odipuskomplex wird von den Ménnern darum immer
glimpflicher beurteilt, weil es eben nicht ihr eigener ist, und so stellen wir
denn z.B. fest, dass in alten Kinderbibeln, etwa in der mit 480 Kupfern
geschmiickten, die Pastor Bartholomdus Lenderich 1730 in Niirnberg

275



herausgebracht hat, den Kleinen ganz arglos in bildlicher Darstellung ge-
zeigt wurde, wie Lot mit seinen Tochtern buhlt. Die Verdrangung dieser
Geschichte und die Verdringung der darin enthaltenen Vergebung durch
Paulus diirfte demnach so gut wie sicher durch die 6dipale Situation des
Apostels bedingt sein.

Aber worauf laufen solche Beobachtungen hinaus? Wir sollen 1. da-
raus lernen, die Heilige Schrift auch mit ganz menschlichen Augen zu le-
sen; denn das zwangsneurotische Verhéltnis zu ihr, das in jlingster Zeit
die dialektischen Theologen in so hohem Masse ausgezeichnet hat, ist
vorwiegend verantwortlich gewesen fiir deren Unduldsamkeit gegen je-
den Andersdenkenden. Und wir sollen 2. lernen, dass die kirchliche Buss-
praxis von alters her ausschliesslich auf dem Bewusstsein griindet und
darum in allen Fillen von ins Unbewusste verdrangten siindigen Regun-
gen sogar mit der Absolution nicht mehr zukommt; diese letztere bleibt
fiir den Leidenden wirkungslos; ein Phinomen, das wohl jeder Seelsorger
zur Geniige mit Schmerzen hat feststellen miissen. Und wir sollen 3. ler-
nen, dass moralische Entriistung keine Busse und darum auch keine Bes-
serung schafft, dass vielmehr einzig der vergebenden Liebe jener Dienst
am Nichsten moglich ist, der doch sicher urspriinglich im Gedanken der
Busse als eines Umsinnens gemeint war. Ich denke daher, nach den Kala-
mitdten mit 1. Kor. 5, 1{f., die Sache durchaus im Sinne des 13. Kapitels
geflihrt zu haben.

Basel Walter Frei

276



	Philosophische Überlegungen und psychologische Beobachtungen zur Busse

