
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7.5. Die Konferenz hält einen für alle Kirchen desselben Sprachgebietes
gleichen Wortlaut der Worte des Herrn und der Schlussdoxologie des

Eucharistiegebetes für erstrebenswert. Er wäre dem Eucharistiegebet
für die Utrechter Union zu entnehmen.

8. Wenn neue Eucharistiegebete geschaffen und in Gebrauch genommen
werden, sind folgende Punkte zu beachten :

8.1. Der ganze Mensch mit Freud und Leid soll sich einbezogen fühlen
können.

8.2. Eine genügende liturgisch-katechetische Hinführung für die Gemein¬
den ist unerlässlich.

Der obenstehende Konsens wurde auf Grund der vorhergehenden Referate

und Gespräche am letzten Konferenztag inhaltlich detailliert beraten
und angenommen. Prof. H. Aldenhoven, Bern, besorgte dann die
Schlussredaktion für die Veröffentlichung.

Bibliographie

Hannes Möhring: Saladin und der dritte
Kreuzzug. Aiyubidische Strategie
und Diplomatie im Vergleich
vornehmlich der arabischen mit den
lateinischen Quellen, Wiesbaden 1980.

Franz Steiner Verlag GmbH. XI,
250S. (Frankfurter Historische
Abhandlungen, Band 21). - DM 58.-.

Die Kreuzzüge nehmen im Selbstverständnis

der abendländischen Christenheit

und in der Auseinandersetzung mit
dem Islam - einem wesentlichen Teil der
christlichen Geschichte - einen
herausragenden Platz ein. So sind sie schon oft
zum Gegenstand der Forschung
gemacht worden: anfangs weithin auf
Grund der abendländischen Quellen,
dann auch von islamischer Sicht aus,
und nunmehr verschiedentlich in einer
Kombination der verschiedenen
Überlieferungsströme (so das grosse Werk
« The Crusades» unter Leitung von Kenneth

M. Setton, bisher 4 Bände,
1969-1977). In diesen Bereich gehört

die vorliegende, treffliche Arbeit eines

jungen Historikers, der bei voller
Beherrschung der abendländischen Quellen

auch die arabisch-islamische Seite in
vollem Umfang zu Wort kommen lässt.

M. unternimmt es, in ständiger
Auseinandersetzung mit früheren Arbeiten
das Selbstverständnis Saladins von
seiner Rolle als Vorkämpfer seiner Religion

aufGrund der verschiedenen Quellen

darzustellen. Er versucht immer wieder,

den Überlegungen dieses islamischen

Vorkämpfers auf Grund der
Angaben beider Seiten auf die Spur zu
kommen und dadurch seine Haltung in
den Kämpfen sowie auf dem Felde der

Diplomatie zwischen dem Fall Jerusalems

1187 und dem Eingreifen von
Richard Löwenherz während des Dritten
Kreuzzuges 1192 deutlich werden zu
lassen. Er berücksichtigt dabei auch die

vielfältigen innerislamischen Schwierigkeiten,

denen Saladin bis hin zur
Zusammensetzung seiner Heere aus Solda-

229



ten, die durch das «Lehens»-(Iqtä'-)Sy-
stem an die landwirtschaftliche Arbeit
gebunden waren, ausgesetzt war und die

zum Schluss zu einem Erlahmen des

islamischen Widerstandes führten. Ein
Kernstück seiner Darstellung besteht

darin, dass er eine abendländische
Gesandtschaft an Saladin 1188 und ein
daraufhin angeblich entsandtes Brief-
Fragment - das neben wohl echten
Stücken steht - anhand der damaligen
militärischen Lage und der von Saladin
verwendeten Titulaturen als Fälschung
zu erweisen sucht (S. 88-125). Eine
letzte Sicherheit mag angesichts möglicher

Interpolationen und Angleichun-
gen nicht gegeben sein; auch glaube ich

nicht, dass ein «Fälscher» nicht hätte
des Arabischen mächtig sein müssen.

So ist ein sehr lesenswertes, ein auch
für den Kirchenhistoriker bedeutsames
Buch entstanden. In ihm ist verschiedentlich

von morgenländischen Christen,

besonders Syrern und Armeniern,
auch orthodoxen Byzantinern, die

Rede, von denen manche dann und
wann mit Saladin zusammenspielten
(hier z. B. S. 157 ff.). Trotzdem war es

offenbar von M. zuviel verlangt, auch die
orient-christlichen Darstellungen ein-
zubeziehen, obwohl sie zum Verständnis

der militärischen Unvorsichtigkeiten,
auch der jungenhaften Tapferkeit,

der Kreuzfahrer aus der Sicht der
morgenländischen Gegebenheiten heraus
manches Bedeutsame beizutragen
vermögen. Man bedauert es, dass M. nicht
die einschlägigen Urkunden (etwa:
Recueil des Historiens des Croisades:
Documents arméniens I/IL, 1869/1906)
oder wenigstens die einschlägige
Sekundärliteratur wenigstens erwähnt und
vielleicht einmal in sie hineingesehen
hätte. Ich erinnere nur an Anneliese
Lüders : Die Kreuzzüge im Urteil syrischer
und armenischer Quellen. Berlin 1964

[Berliner byzantinistische Arbeiten,
Band 29]. Dann hätte M. wohl kaum ei¬

nen Satz geschrieben wie S.17 unten:
« Von Leichtsinn oder Überheblichkeit
der Franken kann also wohl kaum die
Rede sein.» Auf jeden Fall wäre unsere
Einsicht in das Geschehen um wichtige
zusätzliche Einsichten vermehrt worden.

Auch mit türkisch-mittelasiatischen

Fragen ist er nicht ganz sicher
vertraut : Türkische Namen werden nur in
arabischer Transkription wiedergegeben:

Kükburi, S.27, 69; die Legende
vom Priester Johannes ist seit 1141 nach
einem Siege der Qara-Chaniden - nicht
der Mongolen - über die chorassani-
schen Seldschuken entstanden (zu S. 69,
Anm. 36) ; falls diese Deutung stimmt :

es gibt dazu vielerlei Literatur, die M. -
von seiner Sicht aus zu Recht - im
einzelnen nicht anführt.

Aber auch so freut man sich über M.s
Dissertation, die so Wesentliches zum
Verständnis des Dritten Kreuzzugs
beigetragen hat; auch die Revision von Sa-

ladins «Hochherzigkeit» ist von Nutzen.

- Das Buch wird durch ein umfängliches

(in der oben genannten Hinsicht
nicht ganz vollständiges) Verzeichnis
des Schrifttums unterbaut und durch
ein Register erschlossen. Die beigefügten

Karten sind zu klein geraten und
enthalten keineswegs alle Namen, deren
M. - etwa bei der Beschreibung von
Feldzügen - gedenkt; sonst wäre das

Buch wohl wesentlich teurer geworden.
Bertold Spuler

Beno RothenbergiPhotos von Helfried
Weyer: Sinai. Pharaonen, Bergleute,
Pilger und Soldaten. Bern 1979.

Kümmerly + Frey, Geographischer
Verlag. 239 S., 113 Farbtafeln,
51 Fig.-sFr. 88.-.

In vorzüglicher typographischer
Aufmachung, mit ausgezeichneten
Farbtafeln und exakten Zeichnungen bringt
der renommierte Verlag eine um-

230



fassende Darstellung der Halbinsel
Sinai heraus, die trotz ihrer schwierigen
Zugänglichkeit und ihrer dadurch nur
teilweise erforschten Vorgeschichte und
Geschichte eine so herausragende Rolle
im Weltgeschehen, gerade auch in
religiöser Hinsicht, gespielt hat. Das Buch
bringt aus der Feder erster Kenner, die
z.T. Schweizer, z.T. Israelis sind,
Darstellungen aller Lebensbereiche dieser

Halbinsel, also auch der Geologie, der
Pflanzen- und der Tierwelt sowie der

Geographie unter Einbezug der Zentralen

Wüste und der Bodenschätze. Sie

alle müssen als Lebensgrundlage der
Bewohner und der von aussen
Eingedrungenen, vorab der Ägypter
(Türkisbergwerke, heute Erdöl!), auch jenen
bekannt sein, die sich nicht mit diesen

Spezialgebieten, sondern vorab mit den
Bewohnern dieses Raumes befassen.
Für den Interessenten an der Religion
besitzt der Sinai zweifache Bedeutung :

einmal als der Ort, an dem Gott der
Menschheit seine zehn Gebote offenbarte,

und dann wegen des St.-Kathari-
nen-Klosters mit der ältesten noch
kultisch gebrauchten Kirche der Orthodoxie

(ob der gesamten Christenheit?), das

am Fusse des Berges der Offenbarung
und des Horeb errichtet worden ist. Es
besteht seither bis zum heutigen Tage
ohne jegliche Unterbrechung. M.
Klopfenstein fasst in einem präzisen Überblick

die Ergebnisse der archäologischen

Forschung zusammen, an denen
auch der Herausgeber B. Rothenberg
massgebend beteiligt ist. K. erörtert den

mutmasslichen Verlauf des Zuges der
Israeliten durch diesen Raum, um -
durch das geteilte Rote Meer - in das

Verheissene Land zu gelangen. Die
Forschung ist sich nicht völlig, aber weithin
einig, dass dabei eine nördliche Route,
nahe dem Mittelmeer (über die heutige

BardawTl-Nehrung?) eingehalten
wurde, so dass ein Zug in den Süden der

Halbinsel, zum Berge des Moses der

Überlieferung, nicht eben wahrscheinlich

ist. Freilich lässt sich das archäologisch

nicht beweisen (S. 190), und schon
die frühe Christenheit hat daran
festgehalten, dass die Offenbarung Gottes
nahe der Stelle geschah, wo das St.-Ka-
tharinen-Kloster liegt, dessen alte Kirche

dann den Ort des Brennenden
Dornbuschs einschliesst. So wird denn
auch dieser Aspekt des Sinai in knapper
Form, mit ausgesucht schönen
Abbildungen beschrieben (von Paul Huber,
dem Vf. des Buches «Athos», Zürich
1969; vgl. IKZ 1970, S.266L). Gerold
Walser schliesslich, der Berner
Alt-Historiker, beschreibt die jahrtausendealten

Strassen und Wege durch den Sinai
und zeigt, dass auch die Feldzüge der
letzten Jahrzehnte sich naturgemäss an
solche Passagen halten mussten. - So

unterscheidet sich also das vorliegende
Buch merklich von dem Werke aus

Georg Gersters Feder (Sinai, Zürich/
Freiburg i.Br. 1970; vgl. IKZ 1973,

S.94f), der vor allem die Landesnatur
und das orthodoxe Kloster beschreibt
und auch die geographische Umwelt des

Sinai berücksichtigt, von der in dem

vorliegenden Bande nicht die Redeist. -
Man bedauert, dass das vorliegende
Werk nicht durch ein Register erschlossen

worden ist. Bertold Spuler

John Madey und Stanislaus Thomas
Erackel (Hrsg.) : The future of the
Oriental Catholic Churches, Tiru-
valla/Indien (1979). Santinilayam
Publications. VIII, 273 S. [in Europa
zu beziehen durch «Ostkirchendienst»,

Kleinenberger Weg 13,

Paderborn]. - Geb. DM 18.- (US-
$ 10.-).

Das vorliegende Werk enthält
Selbstdarstellungen zuständiger Vertreter der

meisten unierten Kirchen Osteuropas
sowie des Morgenlandes und legt also
deren autorisierte Selbstsicht dar. Die

231



Beiträge bestehen aus einer mehr oder
minder ausführlichen Geschichte,
besonders der Beziehungen zum Papsttum,

und aus einer Rechtfertigung der
Zusammenarbeit mit dem «Stuhle
Petri», wie das nicht anders zu erwarten
ist. Aber der diesen Gemeinschaften
immer wieder - besonders im Osten selbst

- gemachte Vorwurf, Abspaltungen der

«eigentlichen», einheimischen Kirchen
zu sein, beschäftigt sie sehr. Sie verteidigen

sich dagegen mit der Feststellung,
sie seien «neither apostate nor
deserter» (S. 139 u.ö.). Dabei kommt den
Prälaten dieser Kirchen doch manchmal

ein Zweifel darüber, wie es
angesichts der unmittelbaren Verhandlungen

zwischen Rom und den orthodoxen
sowie morgenländischen Kirchen
weitergehen soll. Einer von ihnen, der mel-
kitische Erzbischof Elias Zoghby, hat
dem in einer längeren Denkschrift
Ausdruck verliehen, die daraufhinausläuft,
die Unierten sollten sich ihren «Mutterkirchen»

wieder anschliessen, bevor
noch der allgemeine Zusammenschluss
zwischen Rom und den Orthodoxen
zustande komme, so dass es dann schon
nur noch eine Antiochener, koptische
usw. Kirche gebe. Der Eifer und die
Beharrlichkeit, mit der der Vertreter der
(aus der Orthodoxie hervorgegangenen)

Melkiten, Joseph Nasrallah, sich mit
diesem Vorschlag seines Glaubensbruders

auseinandersetzt (S. 159-194),
zeigt, dass dabei eine nicht mehr zu
übersehende Strömung zutage tritt,
sosehr auch die unierten Kirchen aus
ihrem Selbstbewusstsein einer «Brückenfunktion»

leben, ohne dass sie freilich
untereinander viele Verbindungen hätten

(S.261 f.). Jedenfalls wissen sie, dass

sie von den Orthodoxen, Monophysiten
usw. vielfach als ein «Pfahl im eigenen
Fleisch» betrachtet werden (S.195
u. ö.). Ihre Existenz wird gewiss bei
Gesprächen zwischen Katholiken und
Orthodoxen immer wieder zur Erörterung
stehen (darüber ist in dieser Zeitschrift
immer wieder berichtet worden). - Die
Beiträge sind von unterschiedlicher
Qualität (besonders dürftig der über die

Malabar-Kirche, S. 247-255), vielfach
aber auch sehr instruktiv. Sie berichten
vom oft wechselvollen Schicksal dieser

Kirchen, die ohne Zweifel wichtige Zeugen

Christi unter ihren Völkern sind
und die in theologischer Ausbildung,
Disziplin und Kirchenzucht vor den
orthodoxen und morgenländischen
Kirchen manches voraus haben. Man sollte
sie neben den «alt-einheimischen»
Kirchen bei einer Beurteilung der Lage
nicht übersehen. Bertold Spuler

232


	Bibliographie

