Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des
Eucharistiegebetes

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die spirituell-theologischen Konsequenzen
der Struktur des Eucharistiegebetes

Es ist wohl fiir viele Geistliche wie Laien ein eher ungewohnter Gedanke,
dass die Struktur des Eucharistiegebetes wesentliche spirituell-theologi-
sche Konsequenzen haben konnte. Das ist nicht erstaunlich, denn die
theologische Ausbildung und das vorherrschende theologische Denken in
allen Konfessionen, — vielleicht mit Ausnahme eines Teils der Anglikaner
und Orthodoxen — waren kaum dazu angetan, einen solchen Gedanken
nahezulegen.

Man fragte sich wohl, welches die wesentlichen Elemente des Euchari-
stiegebetes sind, und gab auf diese Frage verschiedene Antworten. Die al-
tere romisch-katholische, aber fast noch stirker die evangelische Theolo-
gie wies auf den Abendmahlsbericht und insbesondere auf die Worte des
Herrn hin, die altkatholische Theologie hob Epiklese und Einsetzungsbe-
richt hervor. Die tibrigen Elemente des Eucharistiegebetes wurden mehr
als Entfaltung dieses Zentrums betrachtet. Insofern waren sie zwar nicht
unwichtig, aber ihre gegenseitige Zuordnung wurde kaum aufihre spiritu-
ell-theologische Bedeutung hin befragt. In der altkatholischen Theologie
begniigte man sich sogar im Hinblick auf die Stellung der Epiklese vor
oder nach den Einsetzungsworten meist mit der Feststellung, dass diese
liturgische Differenz keinen dogmatischen Trennungsgrund zwischen
Ost- und Westkirche darstelle und dass beide Traditionen sehr alt seien.
Von spirituell-theologischen Konsequenzen einer solchen Differenz war,
soweit ich sehe, nirgends die Rede. Wenn aber, wie 1877 in der Schweiz
durch Prof. Michaud!, vorgeschlagen wurde, auch in der altkatholischen
Liturgie die Epiklese nach Einsetzungsbericht und Anamnese zu stellen,
wurde sogleich erwidert, dass mit den Einsetzungsworten die Wandlung
vollzogen sei und danach eine Epiklese keinen Sinn mehr habe. Der
Hauptgegner Michauds in dieser Frage, Pfarrer Dr. J. Watterich, kam al-
lerdings spiiter selbst zu einer vollig anderen Auffassung.

Die liturgiegeschichtliche und patristische Forschung verhalf in unse-
rem Jahrhundert immer mehr der Auffassung zum Durchbruch, dass das
Eucharistiegebet als ganzes konsekratorischen Charakter habe und die
Frage nach einem bestimmten Konsekrationsmoment nicht gestellt wer-

I Der Vorschlag Michauds ist veroffentlicht in IKZ 62 (1972), 65-73, als Anhang
zu meiner Arbeit «Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet» (IKZ 61 [1971],
79-117; 150-189; 62 [1972], 29-73. In ihr habe ich vor allem die liturgiegeschichtli-
chen Fragen niher erdrtert.

212



den sollte. Im theologischen Bewusstsein vieler Altkatholiken trugen
diese Erkenntnisse dazu bei, die Frage der Stellung der Epiklese erst recht
fir theologisch bedeutungslos zu halten.

Die liturgische Praxis in der altkatholischen wie in der romisch-katholi-
schen Kirche folgte allerdings nicht der neu entdeckten altkirchlichen
Auffassung vom konsekratorischen Charakter des Eucharistiegebetes als
Ganzes, sondern behielt die Gesten und Briduche bei, die im Mittelalter
auf Grund der Auffassung, dass die Konsekration mit den Einsetzungs-
worten vollendet sei, eingefiihrt worden waren. Elevation und Kniebeu-
gung an dieser Stelle hingen ja mit jener Auffassung zusammen. So be-
gannen also theologische Theorie und liturgische Praxis in diesem Punkt
auseinanderzuklaffen, ein spirituell nicht unbedenklicher Zustand. Man
mag Elevation und Kniebeugung an dieser Stelle umdeuten, ein befriedi-
gender Zustand ist das jedoch nicht. Anderseits ist die Angst, durch Ab-
schaffung der herkdmmlichen Gesten einen geistlichen Substanzverlust
zu erleiden, durchaus verstdndlich. In der revidierten Liturgie der christ-
katholischen Kirche der Schweiz wurden daher die Elevation bei der
Schlussdoxologie des Eucharistiegebetes und das darauf folgende Amen
der Gemeinde ausgebaut, wiahrend unmittelbar nach den Einsetzungs-
worten alle Gesten und Worte, die einen an dieser Stelle unerwiinschten
Einschnitt schaffen wiirden, weggefallen sind. So wurde versucht, einer-
seits die intellektuell und spirituell unbefriedigende Divergenz zwischen
liturgischer Praxis und theologischer Erkenntnis zu iiberwinden und
gleichzeitig durch Kompensation des Ausgefallenen an einer sachlich be-
sonders gut geeigneten Stelle eine geistliche Verarmung zu vermeiden, ja,
einen geistlichen Gewinn zu erzielen.

Die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes hatte sich uns zunédchst
besonders am Beispiel der Stellung der Epiklese gezeigt. Nun besitzt diese
in unserem Zusammenhang wirklich entscheidende Bedeutung. Doch
geht die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes dartiber hinaus. Vor
allem darf sie nicht auf das Verhéltnis zwischen Epiklese und Einset-
zungsbericht zugespitzt werden, obwohl dieser Punkt meistens besonders
auffallt. Von der {ibereinstimmenden altkirchlichen Struktur des Eucha-
ristiegebetes her steht die Epiklese in direktem Zusammenhang nicht mit
den Einsetzungsworten, sondern mit dem Ausdruck des liturgischen Han-
delns mit Brot und Wein, dem ngoo¢ égouev— offerimus. Dieses allerdings
bezieht sich auf den Wiederholungsbefehl am Schluss des Einsetzungsbe-
richtes: «Tut dies zu meinem Gedéichtnis.» Mit dem «offerimus» wird
ausgesprochen, dass wir mit Brot und Wein auf dem Altar jetzt den Auf-
trag des Herrn vollziehen, und deshalb bitten wir um den HI. Geist fiir die

213



Gaben und ihre Empfianger. Die Beziehung zwischen Einsetzungsbericht
und Epiklese ist also durch die Oblatio vermittelt. Néheres zur Frage der
Oblatio wird noch zu sagen sein.

Unter den spirituellen Anliegen, die von der Struktur des Eucharistie-
gebetes betroffen sind, muss auch die Gemeinschaft mit den vergangenen
Geschlechtern der Glaubenden genannt werden. Es geht hier also um die
Kontinuitit der Kirche auch in ihrer /iturgischen Uberlieferung. Das kann
natiirlich nicht starre Bewahrung aller alten Formen bedeuten. Spirituell
wichtig ist aber das Streben nach Kontinuitit in den Grundstrukturen des
liturgischen Tuns. Wihrend falsch verstandene Pflege der Kontinuitat
zur Erstarrung fiihrt, hat die Abwendung von der recht verstandenen
Kontinuitdt nur allzu oft liturgische und spirituelle Verwilderung und
Oberflachlichkeit zur Folge. Doch werden wir auch bei wichtigen liturgi-
schen Strukturen Unterscheidungen vornehmen miissen. Die erste Unter-
scheidung ist die zwischen altkirchlichen Grundstrukturen und Partikular-
iiberlieferungen. Eine Abweichung von einer libereinstimmenden altkirch-
lichen Grundstruktur wird sich wohl nur rechtfertigen lassen, wenn man
aufweisen kann, dass es sich dabei um eine so sehr zeitbedingte Erschei-
nung handelt, dass sie heute keine Giltigkeit mehr beanspruchen kann.

Demgegeniiber ist die Kontinuitdt mit der eigenen liturgischen Partiku-
lariiberlieferung, und das heisst fiir uns zunéchst mit der altkatholischen,
dann allgemein mit der abendldndisch-romischen, von geringerem Ge-
wicht, darf aber meiner Meinung nach auch nicht vernachléssigt werden.
Dass sie von geringerem Gewicht ist, heisst vor allem, dass sie nicht tiber
eine gemeinsame altkirchliche Grundstruktur gestellt werden darf.

Im weiteren heisst es aber wohl auch, dass solche Partikulartiberliefe-
rung nicht von vornherein den Vorrang haben sollte, wenn Eigenarten an-
derer Uberlieferungszweige oder Neugestaltungen sachlich besser be-
griindet sind. Dagegen verlangt die Kontinuitdt mit der eigenen Partiku-
lartradition, dass wir ihre Besonderheiten sorgfiltig auf ihre spirituellen,
theologischen, aber auch kiinstlerischen und pastoralen Werte hin prii-
fen, diese moglichst gut zur Geltung zu bringen suchen und von unserer
Tradition nur abweichen, wenn dazu ernsthafte Griinde vorliegen.

In bezug auf die abendlandisch-rémische Partikulartradition ist es be-
sonders wichtig, zwischen der Gebetsiiberlieferung selbst und den sekun-
déren Interpretationen zu unterscheiden. Wiahrend die westlich-rémische
Eucharistiegebetsiiberlieferung in den Texten bis zur Liturgiereform nach
dem II. Vatikanischen Konzil die ibereinstimmende altkirchliche Grund-
struktur bewahrt hatte, war die sekundére Interpretation seit mehr als ei-
nem Jahrtausend in mancher Hinsicht in Gegensatz zu ihr geraten. Es

214



sollte sich von selbst verstehen, dass eine solche sekundére Interpretation
fiir uns nicht Ausgangspunkt liturgischer Bemiithungen sein kann.

Zur lbereinstimmenden altkirchlichen Grundstruktur des Eucharistie-
gebetes gehort die Folge: Bezugnahme auf das letzte Abendmahl Jesu und
auf seinen Auftragzur Feier der Eucharistie — Ausdruck des Tuns der Kir-
che zum Gedéchtnis des Herrn, eines Tuns, das mit Brot und Wein ge-
schieht — eine Bitte, die auf Heiligung dieser Gaben abzielt und die in eine
Bitte fiir ihre Empfénger iibergeht. Mit den iiblichen Fachausdriicken ge-
sagt, ist es die Reihenfolge: Institutio — Oblatio mit Anamnese — Epiklese
als Konsekrations- und Kommunionepiklese. Diese Reihenfolge ist allen
altkirchlichen Liturgietypen wenigstens in ihrer Normalform eigen. Das
Gewicht dieser Ubereinstimmung erscheint um so eindrucksvoller, wenn
wir bedenken, dass etwa ein so wichtiges Element wie der Einsetzungsbe-
richt nicht in allen Liturgietypen verankert ist, da die ostsyrische Liturgie
in ithrer Normalform an seiner Stelle nur einen Hinweis auf den «Typos,
der vom Herrn stammt» enthilt.

Von dieser altkirchlichen Grundstruktur weichen die meisten neueren
Eucharistiegebete westlicher Kirchen ab. In ihnen ist eine andere Reihen-
folge vorherrschend, ndmlich: Konsekrationsepiklese — Institutio — Anam-
nese, eventuell Oblatio und dann bloss Kommunionepiklese, d. h. eine Bitte
nicht fiir die Gaben, sondern ausschliesslich fiir die Empfinger. In diesem
Punkt tritt uns die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes in erster Li-
nie entgegen. _

Kann nun der Reihenfolge der genannten Elemente eine grossere spiri-
tuell-theologische Bedeutung zukommen, wenn doch die Elemente selbst
im wesentlichen die gleichen sind?

Das Eucharistiegebet ist, wie die liturgische und patristische Forschung
klargemacht hat, ein Akigefiige, bei dem es verschiedene Elemente gibt
wie bei einem Bau. Es gentigt nicht, alle fiir den Bau notigen Elemente zu
besitzen und sie irgendwo einzufiigen. Zwar kann es unter Umstidnden
mehrere Moglichkeiten geben, das zu tun. In anderen Féllen wird eine
einzige Moglichkeit richtig sein. Auf alle Fille kann man aber die Ele-
mente nicht beliebig zusammenfiigen. Wenn man das dennoch tut, muss
das Resultat eine Fehlkonstruktion sein, beim Bau wie beim Aktgefiige.

Wenn nun dieses zentrale Aktgefiige spirituell-theologische Bedeutung
hat, wie es beim Eucharistiegebet der Fall ist, kann auch eine Fehlkon-
struktion des Gefiiges nicht ohne spirituell-theologische Folgen bleiben.
Worum geht es dabei im einzelnen? '

Ich beginne mit dem in den Grundlinien bereits aufgezeigten Zusam-
menhang zwischen Einsetzungsbericht, Oblatio und Epiklese. Der Aus-

215



druck «Oblatio» ist dabei einfach ein Hinweis auf das «offerimus» der
liturgischen Tradition. Die deutsche Ubersetzung soll spiter erdrtert wer-
den. Das «offerimus» bezeichnet das Tun der Kirche bei der eucharisti-
schen Feier, insofern es ein Tun mit Brot und Wein ist. Es weist damit auf
den Aufirag des Herrn: «Tut dies zu meinem Gedachtnis» zurtick und
steht im Zusammenhang mit allem, was mit den Gaben in der eucharisti-
schen Versammlung schon vorher geschah und nachher noch geschehen
wird. Sie wurden zur gottesdienstlichen Versammlung herbeigebracht, sei
es von den Gldubigen tiberhaupt, sei es von einem Einzelnen, sie wurden
zum Altar gebracht, sei es vom Diakon, sei es von jemand anderem, der
diese Funktion iibernimmt. Dies alles ist ein «offere». Aber nun geht die
Handlung weiter. Die Gaben sollen ja geheiligt werden, um den Gldubi-
gen in der Kommunion Anteil an Leib und Blut Christi zu geben. Diese
Heiligung geschieht durch das Dankgebet, das der Liturg im Namen der
Kirche liber den Gaben spricht. Aber nicht das Gebet an sich bewirkt die
Heiligung, sondern Gott. Darum geschieht durch das Dankgebet eine
letzte Darbietung der Gaben an Gott zur Heiligung, eine Ubereignung an
ihn, damit er sie in der Heiligung zu eigen annchme und mit seiner Kraft
erfiille im Blick auf die Kommunion der versammelten Gemeinde. Das
«offerimus» hort nicht damit auf, dass die Gaben auf den Altar gelegt
werden. Die eine Handlung, die mit dem Herbeibringen anhob, findet erst
im Eucharistiegebet ihren Hohepunkt. Wenn auch jetzt noch, ja jetzt erst
abschliessend «offerimus» gesagt wird, driickt das aus, dass die Heiligung
nur durch Gott geschehen kann, dass Handeln und Gebet der Kirche
demgegenliber nur eine Empfehlung der Gaben — auch ein altkirchlicher
Ausdruck! —an Gott zur Heiligung sein konnen. Weil «offerimus» — «wir
bringen dar» — in diesem Zusammenhang sehr stark die Bedeutungs-
nuance hat «wir empfehlen die Gaben Gott zur Heiligung», folgt darauf
sogleich die Epiklese, und zwar zuerst als Konsekrationsepiklese — Bitte
um Heiligung der Gaben — und dann als Kommunionepiklese — Bitte um
Heiligung der Empfanger der Gaben. Man beachte, dass die Bitte um die
Heiligung der Gaben sich unmittelbar an die Oblatio als Empfehlung der
Gaben zur Heiligung anschliesst und mit der Bitte um die Heiligung der
Kommunikanten erst weitergefiithrt wird. Die Konsekrationsepiklese bil-
det also ein logisch nétiges Verbindungsglied zwischen Oblatio und
Kommunionepiklese.

Die Oblatio geschieht an sich ebenso wie die Epiklese durch das ganze
Eucharistiegebet, wird aber an einer Stelle besonders ausgesprochen. Da
«offerimus» ausdriickt, dass wir den Wiederholungsbefehl Christi aus-
fiihren, muss die Oblatio in Ubereinstimmung mit der Tradition auf den

216



Einsetzungsbericht mit dem Wiederholungsbefehl folgen. Nun haben wir
aber gesehen, wie sich aus der Oblatio die Epiklese ergibt. Der altkirch-
lich-traditionelle Block: Einsetzungsbericht — Oblatio — Konsekrations-
und Kommunionsepiklese ist also nicht aus Willkiir oder Zufall so zu-
sammengefiigt, sondern aus Griinden des inneren Zusammenhanges.

Es wurde bereits erwéhnt, dass die meisten neueren Eucharistiegebete
westlicher Kirchen die Konsekrationsepiklese nicht in diesem Block, son-
dern nur vor dem Einsetzungsbericht enthalten. Konsekrations- und
Kommunionepiklese werden dadurch voneinander getrennt. Von der logi-
schen Notwendigkeit der Konsekrationsepiklese zwischen Oblatio und
Kommunionepiklese war schon die Rede. Aber die Einheit oder Tren-
nung von Konsekrations- und Kommunionepiklese ist nicht nur eine
Frage der Logik.

Es 1st zweifellos ein spirituelles Anliegen, dass die Zusammengehorig-
keit von Konsekration und Kommunion deutlich wird. Die Bedeutung der
Konsekration, der Wandlung im altkirchlichen Sinn2 darf nicht entleert
werden. Es geht ja um die sakramentale Gegenwart des Herrn. Aber die
Konsekration darf nicht verselbstindigt werden gegeniiber der Kom-
munion, auf die sie bezogen ist. Die altkirchliche Einheit von Konsekrati-
ons- und Kommunionepiklese entspricht dieser Zusammengehorigkeit
von Konsekration und Kommunion. Die Auseinanderreissung von Kon-
sekrations- und Kommunionsepiklese dagegen wird ihr nicht gerecht.

Wohlgemerkt, ich behaupte nicht, dass eine Epiklese vor den Einset-
zungsworten vollig sinnlos sei. Sie widerspricht auch nicht der iiberein-
stimmenden altkirchlichen Grundstruktur. Wohl aber widerspricht es
dieser, wenn nach Anamnese und Oblatio keine Bitte fiir die Gaben folgt,
sondern nur eine fiir die Kommunikanten, wenn dort also der Konsekra-
tionsaspekt der Epiklese vom Kommunionsaspekt abgeldst wird und
wegfillt. Wenn man innerhalb der altkirchlichen Struktur eine Epiklese
vor die Einsetzungsworte stellt, muss trotzdem nach der Anamnese noch
eine auf Gaben und Kommunikanten bezogene Epiklese stehen. Man
muss dann allerdings fragen, ob das aufs Ganze gesehen nicht mehr
Schwierigkeiten als Vorteile mit sich bringt. Aber es sollte uns deutlich
sein, dass das Vorkommen oder Fehlen einer Epiklese vor dem Einset-
zungsbericht eine Frage zweiten Rangesist, dass aber die Einheit von Kon-

2 Das Wort « Wandlung» ist im Abendland haufig mit Assoziationen verbunden,
die dem altkirchlichen Denken ganz fremd sind. Der Ausdruck muss daher mit Vor-
sicht gebraucht werden. Fiir das altkirchliche Denken ist ausschlaggebend, dass al-
les, was der Heilige Geist beriihrt, geheiligt und gewandelt wird.

217



sekrations- und Kommunionepiklese nach der Oblatio eine Forderung er-
sten Ranges darstellt, die sowohl wegen der Kontinuitdt mit der iberein-
stimmenden altkirchlichen Grundstruktur als auch wegen der inneren
Zusammengehorigkeit von Konsekration und Kommunion erhoben wer-
den muss.

Bezeichnend fiir eine leicht zu iibersehende und doch inhaltlich schwer-
wiegende Loslosung von der altkirchlichen Uberlieferung ist die Behand-
lung des « Supplices» des rémischen Kanons in neueren Ubersetzungen.
Im lateinischen Original wird um die Aufnahme der Gaben auf den
himmlischen Altar gebetet, damit ihre Empfanger mit Gnade und himmli-
schem Segen erfiillt werden. Der Anfang des Satzes ist zunichst eine Fort-
fiihrung der Oblatio und spricht den Gedanken der Heiligung der Gaben
nicht deutlich aus. Durch die Fortsetzung mit «damit» und durch den ge-
danklichen Gesamtzusammenhang ergibt sich dann aber, dass die Auf-
nahme der Gaben auf den himmlischen Altar auch als Heiligung dersel-
ben zu verstehen ist. Nur so ergibt sich ein geschlossener Gedankengang,
und um einen solchen muss es sich handeln, da nicht zwei Hauptsitze
selbstindig nebeneinander stehen, sondern ein Nebensatz von einem
Hauptsatz abhidngt. In neueren deutschen Fassungen wird nun der latei-
nische Nebensatz zu einem zweiten Hauptsatz gemacht. Das ist aus stili-
stischen Griinden begreiflich, verdndertaber den urspriinglichen Sinn. Es
handelt sich jetzt nicht mehr um eine einzige Bitte, die Weiterfiihrung der
Oblatio, Heiligung der Gaben und ihrer Empfinger umfasst, sondern um
zwel aneinandergereihte Bitten: Aufnahme der Gaben auf den himmli-
schen Altar und (statt: zum Zwecke von) Segen fiir ihre Empfianger. Der
innere Zusammenhang zwischen den beiden Sidtzen ist nur sehr locker
und der Gedanke der Heiligung der Gaben, der sich im lateinischen Origi-
nal gerade aus der engen Verbindung von Haupt- und Nebensatz mit «ut»
ergab, wird stark zuriickgedringt, wenn nicht verloren. So wird aber auch
der Zusammenhang des Segens fiir die Kommunikanten mit dem Han-
deln Gottes an den Gaben verdunkelt.

So wichtig die Einheit von Konsekrations- und Kommunionepiklese
ist, so hat der Gesamtzusammenhang von Einsetzungsbericht, Oblatio und
Epiklese doch noch umfassendere Bedeutung. Wir miissen uns seinen
theologischen Gehalt klar machen. Er ldsst sich etwa folgendermassen um-
schreiben:

Auf Grund von Werk und Wort Christi (Einsetzungsbericht) handelt
die Kirche und vollzieht damit den Auftrag des Herrn (Oblatio). Dieses
Handeln der Kirche fithrt zur Heiligung der Gaben und ihrer Empfinger,
die aber nur durch Gott, den Hl. Geist, bewirkt werden kann: darum Bitte

218



an Gott, am besten ausdriicklich an den HI. Geist, um Heiligung der Ga-
ben und ihrer Empfinger (Konsekrations- und Kommunionepiklese). -
Damit ist aber das Grundgesetz christlichen Lebens ausgesprochen.
Christliches Leben beruht immer auf Werk und Wort Christi, ist Erfiil-
lung seines Auftrags und vollzieht sich in Gemeinschaft (Kirche, Plural-
form «offerimus»). Echtes christliches Leben dieser Art fiihrt zur Heili-
gung der Welt, die aber nur durch Gott, den Hl. Geist bewirkt werden
kann. Darum gehort zum christlichen Leben immer wieder das Gebet um
Gottes heiligende, wandelnde Gegenwart, das Gebet um den HI. Geist.
Wo die Welt so geheiligt ist, wird sie zum Ort und Mittel neuer Begegnung
und Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen, dhnlich wie die ge-
heiligten Gaben in der Kommunion.

Bei der altkirchlichen Struktur des Eucharistiegebetes besteht also eine
volle Ubereinstimmung zwischen der lex credendi und der lex orandiin den
genannten Punkten, bei denen es sich ja um zentrale Zusammenhinge
christlichen Glaubens und Lebens handelt. Nun ist es aber gewiss ein
wichtiges spirituelles Anliegen, dass wir mit rendus sagen konnen, dass
unser Glaube der Eucharistie entspricht, dass Glaube und liturgisches Tun
und Beten bei der Eucharistie miteinander {ibereinstimmen.

Wie verhilt es sich in dieser Hinsicht mit den neueren Eucharistiegebe-
ten westlicher Kirchen, die von der altkirchlichen Grundstruktur abwei-
chen?DieReihenfolge: Konsekrationsepiklese— Einsetzungsbericht — An-
amnese mit Oblatio (nicht der Gaben, sondern in irgendeiner Weise des
OpfersChristi)-Kommunionepiklesebedeutet theologischetwa folgendes:

Gegenwart und Wirken des HI. Geistes und das Gebet darum (Konse-
krationsepiklese) sind Voraussetzung fiir die Konsekration, die zentral —
wenn auch nicht unbedingt ausschliesslich — durch die Rezitation der Her-
renworte im Einsetzungsbericht erfolgt. Auf Grund von Werk und Wort
des Herrn handelt die Kirche in Anamnese und Oblatio, aber es entsteht
nicht der Eindruck, dass dieses Handeln der Kirche zur Konsekration
fihrt. Der Umstand, dass die Oblatio gewdhnlich nicht als Oblatio der,
Gaben, sondern in irgendeiner Weise als Oblatio des Opfers Christi for-
muliert ist, weist zusammen mit der Stellung einer Konsekrationsepiklese
ausschliesslich vor dem Einsetzungsbericht eher darauf hin, dass die Ob-
latio als ein Handeln der Kirche mit bereits konsekrierten Gaben verstan-
den wird. Eine Oblatio von Gaben, die zu Leib und Blut Christi konse-
kriert sind, ist theologisch héchst problematisch. Davon wird sogleich
ausfiihrlicher die Rede sein.

Aber der Unterschied zwischen der altkirchlichen und der neuabend-
lindischen Struktur betrifft nicht nur diese Frage und nicht nur die Tren-

219



nung der Kommunion- von der Konsekrationsepiklese, sondern die
ganze Zuordnung von Handeln der Kirche und des Hl. Geistes und Wort
Christi im Hinblick auf die Konsekration. Dass das Handeln der Kirche
mit den Gaben zur Konsekration fiihrt, wird in den Eucharistiegebeten
des neuabendlindischen Typs gewohnlich nicht ausgesprochen. Zwar
fehlt dieses Handeln der Kirche nicht, es wird davon auch gesprochen,
meist bei der Gabenbereitung und im Gebet tiber die Gaben, eventuell
auch noch im Eucharistiegebet vor der Konsekrationsepiklese und dem
Einsetzungsbericht. Da sich solche Ausdriicke vor allem aufdas «offere»
bei der Gabenbereitung beziehen und nicht aufein «offere» durch das Eu-
charistiegebet, erscheint die Verbindung zwischen Handeln der Kirche
und Konsekration eher locker, ebenso die Verbindung zwischen dem
Handeln der Kirche und dem Handeln des HI. Geistes. Es ist zwar alles
da, aber die gegenseitige Zuordnung der Elemente ist bei dieser Struktur
viel weniger eng als bei der altkirchlichen. Das Wort Christi erscheint in
erster Linie nicht als Fundament fiir das Handeln der Kirche und das Wir-
ken des HI. Geistes, sondern als Formel, deren Rezitation — von weitem
vorbereitet durch das Handeln der Kirche und von nahem durch die An-
rufung des Hl. Geistes — entscheidend ist fiir die Konsekration. Unterstri-
chen wird das durch die hier iblichen spédtmittelalterlichen Gesten: Ele-
vation und Kniebeugung. Die Rezitation der Worte des Herrn ist aber.
nicht im gleichen‘ Sinn ein Handeln der Kirche, wie die Oblatio der Gaben
durch das Eucharistiegebet. Wenn die Worte des Herrn aus dem Zusam-
menhang der altkirchlichen Struktur herausgenommen und dann tiber-
missig in den Vordergrund gestellt werden, wird ihre Rezitation zu einer
Handlung, bei der Christus selbst durch den zelebrierenden Priester un-
mittelbar spricht und konsekriert. Der Priester handelt unmittelbar in per-
sona Christi, er steht unmittelbar an seiner Stelle. Bei der altkirchlichen
Struktur 1st der Priester gewiss auch Beauftragter Christi und nicht etwa
ein Delegierter der Gemeinde, aber er steht doch nicht in dieser unmittel-
baren Weise an seiner Stelle. Den Einsetzungsbericht spricht er ja geden-
kend (im Namen der Kirche ) als Bericht liber das Fundament dessen, was
die Kirche jetzt in der Oblatio tut und dessen, was vom HI. Geist erbeten
wird. Sowohl «offerimus» wie die Epiklese sind als Worte der Kirche for-
muliert. Nur insofern der Priester der eucharistischen Versammlung der
Kirche vorsteht, steht er an der Stelle Christi. Dies ist also nur in einer
indirekten Weise der Fall. Dass der Priester der eucharistischen Ver-
sammlung vorsteht, tut er allerdings im Auftrag Christi und nicht kraft
einer Delegation der Gemeinde. Die altkirchliche Struktur des Euchari-
stiegebetes entspricht genau der altkatholisch-orthodoxen Amtsauffas-

220



sung, wiahrend die neuabendlédndische Struktur des Eucharistiegebetes ein
inneres Gefille zu einem klerikalen Amtsverstindnis besitzt, auch wenn
das bei der Schaffung solcher Gebete keineswegs beabsichtigt ist.

Durch die altkirchliche Struktur, bei der die Konsekration ja durch das
Handeln der Kirche und das erbetene Wirken des HI. Geistes —immer auf
Grund von Wort und Werk Christi — geschieht, wird schliesslich ein me-
chanistisches Missverstdndnis der Konsekration viel klarer abgewehrt als
dort, wo das Konsekrationsgeschehen auf die Rezitation von bestimmten
Worten konzentriert wird, die dann den Charakter einer Formel anneh-
men. Da diese Worte im Fall des Einsetzungsberichtes auch nicht die
Form eines Gebetes haben, konnen sie besonders leicht als mechanisch
wirkende Formel verstanden werden, wenn nicht der Zusammenhang der
altkirchlichen Struktur vor diesem Missverstdndnis bewahrt.

Fir eine theologisch vertretbare und von modernem Bewusstsein voll-
ziehbare Spiritualitdt der Eucharistie ist es entscheidend, dass das Zustan-
dekommen der eucharistischen Gegenwart nicht nur als Wirkung des prie-
sterlichen Auftrages des Zelebranten, sondern vor allem als Wirkung der
Gemeinschaft in Christus verstanden wird. So sehr die Kirche als Gemein-
schaft aus der Eucharistie lebt, durch sie immer wieder gestiarkt und er-
neuert wird, so sehr ist es die Kirche als Gemeinschaft von Menschen in
Christus und im HI. Geist, die die Eucharistie und die eucharistische Ge-
genwart Christi mit sich bringt. Dies kommt, wie gezeigt, in der altkirchli-
chen Struktur des Eucharistiegebetes in hervorragender Weise zum Aus-
druck, in der davon abweichenden Struktur vieler neuerer westlicher Eu-
charistiegebete aber hochstens in einer stark abgeschwéchten Form. In
diesen findet sich auch nicht mehr das Grundgesetz christlichen Lebens
und Tuns, von dem oben die Rede war. Es scheint mir nicht recht moglich
zu sein, aus dem Aufbau: vorbereitendes Handeln der Kirche — Bitte um
den HI. Geist - Rezitation der Einsetzungsworte als zentrales Konsekrati-
onsgeschehen, eine sinnvolle — und zugleich diesem Aufbau wirklich ent-
sprechende — Aussage tiber das gesamte christliche Verhalten in der Welt
und gegeniiber der Welt zu gewinnen.

Nun sind noch die Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes
fir das eucharistische Opferverstindnis zu erortern. Bei Hippolyt 3 bedeu-
ten die Worte « Wir bringen dir dar dieses Brot und diesen Wein» etwa:
wir weihen dir dieses Brot und diesen Wein, und zwar durch das Dankge-
bet, das liber sie gesprochen wird und durch das sie gesegnet werden. Es ist
nicht an eine Darbringung von konsekrierten Gaben, von Leib und Blut

3 Zum Folgenden vgl. H. Aldenhoven, a.a.O. bes. S.101-110, 173-181.

221



Christi, gedacht. Aber es handelt sich auch nicht um eine materielle Dar-
bringung von Brot und Wein im Sinn eines alttestamentlichen Speiseop-
fers. Dieses wurde ja ganz oder teilweise durch Verbrennung zerstort oder
auf andere Art verdorben. Eine Segnung von Nahrungsmitteln durch Ge-
bet mit anschliessendem Genuss durch alle Anwesenden ist im Sinn des
AT keine Darbringung und kein Opfer. Es sind zwar materielle Gaben da,
aber ihre Darbringung meint kein materielles, sondern ein geistiges Ge-
schehen. In diesem Sinn von Darbringung zu reden, ist kein alttestament-
licher, aber auch kein antik-heidnischer, sondern ein rein christlicher
Sprachgebrauch.

Dieses Verstandnis der eucharistischen Darbringung gilt im wesentli-
chen fiir das Eucharistiegebet in der altkirchlichen Struktur tiberhaupt.
Allerdings wurde auf der symbolischen Ebene die Darbringung der natlir-
lichen, nicht als konsekriert verstandenen Elemente schon ziemlich friih
als Darstellung der Darbringung des Leibes und Blutes Christi, als Verge-
genwirtigung und Geltendmachung seines Opfers vor Gott durch uns be-
trachtet. Es geht hier um eine Entfaltung dessen, was mit der Anamnese,
dem Gedéchtnis der Heilstat Christi gemeint ist. Vor allem im rémischen
Kanon hat diese symbolische Deutung der Darbringung der Gaben auch
die Texte stark geprigt. Es ist jedoch zwischen den beiden Ebenen, also
zwischen dem unmittelbaren Sinn der Darbringung, der sich auf die natiir-
lichen Gaben bezieht, einerseits und dem symbolischen Bedeutungsiiber-
bau andererseits wohl zu unterscheiden.

Als die Theorie herrschend geworden war, dass die Einsetzungsworte
im Eucharistiegebet den zeitlichen Konsekrationsmoment darstellten,
musste die dltere Auffassung des romischen Kanons einer neuen weichen.
Diese Entwicklung war im 9./10. Jahrhundert zum Abschluss gekommen.
Die Oblatio nach den Einsetzungsworten bezieht sich nach der neuen
Theorie liberhaupt nicht auf natiirliche, sondern auf konsekrierte Gaben,
auf Leib und Blut Christi. Wenn dann die Konsekration noch im Sinn der
Transsubstantiationslehre verstanden wurde, nahm die Oblatio den Cha-
rakter einer dinglich-materiellen Darbringung von Leib und Blut Christi
an. Aber auch ohne eigentliche Transsubstantiationslehre fithrt der Ge-
danke einer Darbringung konsekrierter Elemente in diese Richtung. Die-
ses Verstindnis war die Hauptursache der Angriffe der Reformatoren auf
den romischen Messkanon. 4

4 Vgl. Hans-Christian Seraphim, Von der Darbringung des Leibes Christi in der
Messe. Studien zur Auslegungsgeschichte des romischen Messkanons. Miinchen
1970 (Diss. ev.-theol.)

222



In der Struktur der meisten neueren westlichen Eucharistiegebete ist je-
ner Gedanke nicht nur eine Interpretation, sondern hat den Aufbau und
oft auch den Wortlaut des Textes bestimmt. Wenn nach Epiklese und Ein-
setzungsbericht eine Oblatio steht, der keine Art von Konsekrationsepi-
klese mehr folgt, drangt es sich auf, an eine Darbringung von konsekrier-
ten Gaben zu denken. Die altkatholischen Eucharistiegebete dieses Typs
(Bischof Herzog, Thiirlings) gebrauchen die Wendung: «Ihn (sc. Chri-
stus) stellen wir dir dar als unser reines, heiliges und unbeflecktes Opfer.»
Damit sollte natiirlich der Gedanke einer materiellen Darbringung von
Leib und Blut Christi abgewehrt werden. Diese Intention wird aber nur
aus der altkatholischen Theologie deutlich. Struktur und Wortlaut des
Textes konnten durchaus an eine Darstellung Christi als unser Opfer in
konsekrierten Gaben, in seinem Leib und Blut, die Gott darge-
bracht werden, denken lassen. Ausserdem ist die ganze Wendung im
Vergleich zum urspriinglichen «offerimus tibi panem et calicem» doch
sehr kompliziert, und zwar nicht nur sprachlich, sondern auch ge-
danklich.

Allerdings ist auch die Wiedergabe jener einfachen, urspriinglichen
Wendung problembeladen. Das Wort «darbringen» wird in vielen
Kreisen so stark mit dinglich-materieller Opferdarbringung im Sinn altte-
stamentlicher oder heidnischer Opfer assoziiert, dass es jedenfalls in der
christkatholischen Kirche der Schweiz fiir die Ubersetzung von «offeri-
mus» nicht in Frage kam. Ich halte es jedoch fiir moglich, dassin anderen
deutschsprachigen altkatholischen Bistiimern jene Assoziationen keine
so grosse Rolle spielen. In der Schweiz wurde das Wort «darbieten» ge-
wihlt, das als sehr offen und frei von allzu starken Assoziationen empfun-
den wird. Es hat sich in der Schweiz besser bewéhrt, als ich urspriinglich
zu hoffen wagte. Ausserhalb der Schweiz scheint es aber mit zwar untheo-
logischen, doch sehr stérenden Assoziationen verbunden zu sein. Wichtig
scheint mir bei der Suche eines passenden Ausdrucks zu sein, dass er das
konkrete Handeln der Kirche mit den Gaben bezeichnet. Die Anamnese,
das Gedéchtnis des Herrn, wird ja durch dieses Tun vollzogen, nicht
durch blosse Gedanken. «Offerimus» ist das Hauptverbum, «memo-
res» nur ein beigeordnetes Adjektiv! Zu wiinschen wiére ein Ausdruck,
der ebenso offen ist wie das griechische und das lateinische Wort,
d.h. der nicht von vornherein an eine Opferdarbringung in altesta-
mentlichem oder heidnischem Sinn denken ldsst, aber doch jene Bewe-
gung von uns zu Gott hin bezeichnet, die dann Trdgerin der Opfer-
symbolik werden kann.

Besonders fiir den Zelebranten, grundsitzlich aber auch fiir die Ge-

223



meinde stellt sich beim Ubergang von der neuabendlindischen zur alt-
kirchlichen Struktur des Eucharistiegebetes eine spirituell wichtige Frage.
Dieser Ubergang kénnte nimlich so empfunden werden, als wiirde er die
Einsetzungsworte entwerten, da das Konsekrationsgeschehen mit thnen
ja deutlich nicht abgeschlossen ist. Den Weg zur richtigen inneren Hal-
tung, insbesondere fiir den Zelebranten, aber auch fiir die Gemeinde,
kann uns da eine alte Messerklarung aus dem 8./9. Jahrhundert mit dem
Titel « Dominus vobiscum» geben. Sie ist die letzte, die den romischen Ka-
non im Sinn der altkirchlichen Struktur erklart.

Dort werden die in der Oblatio des romischen Kanons stehenden
Worte: «hostiam puram, hostiam sanctam, panem sanctum vitac aeter-
nae» folgendermassen erkldrt: «Ein reines Opfer, denn rein ist dein Leib,
von dem wir glauben, dass er aus diesem Brot wird; ein heiliges Opfer,
denn du hast deinen Leib geheiligt, als du den Menschen in Gott auf-
nahmst, und jetzt heilige dieses Brot, dass es dein Leib werde. Das Brot
des ewigen Lebens, denn du bist das lebendige Brot und du wolltest, dass
wir deinen Leib in diesem von dir geheiligten Brot empfangen... Du hei-
lige dieses Opfer, damit es uns dein Leib und dein Blut werde». Ganz auf
der Linie dieser Erkldrung miissten dann die Einsetzungsworte verstan-
den werden. «Dies ist mein Leib»: auch dieses Brot so// uns Leib Christi
werden wie jenes, iiber dem Jesus diese Worte sprach usw. Bei einem sol-
chen Verstandnis gibt es keinen Gegensatz zur darauf folgenden Oblatio
und Epiklese, sondern einen innerlich vollig geschlossenen und darum
sehr gut mitvollziehbaren Ablauf.

Kurz muss jetzt noch von der Differenz der beiden Varianten der alt-
kirchlichen Grundstruktur die Rede sein. In der ersten, der Hippolytva-
riante, die in der alten Kirche am weitesten verbreitet war, bildet der Einset-
zungsbericht den abschliessenden Hohepunkt der Danksagung, in der
zweiten, der alexandrinisch-romischen, schliesst er dagegen an eine Bitte —
Epiklese oder Opferannahmebitte — an, nachdem die Danksagung schon
vorher abgeschlossen wurde. Die geschlossene, auch den Einsetzungsbe-
richt umfassende Danksagung entspricht dem spirituellen Vorrang der
Danksagung vor der Bitte. Dieser tritt in der zweiten Variante stark zu-
riick, und die Bitte gewinnt das Ubergewicht im Ganzen des Eucharistie-
gebetes. Die epikletische Bitte vor dem Einsetzungsbericht hat ihren Sinn
darin, dass auch schon die Berufung auf Wort und Werk Jesu nur im HI.
Geist geschehen kann. Aber die Nachteile — das Zuriicktreten der Dank-
sagung und die Verdoppelung der Konsekrationsepiklese — scheinen mir
doch grosser zu sein. Doch sei noch einmal betont, dass die Entscheidung
zwischen den beiden Varianten der altkirchlichen Struktur eine sekun-

224



diare Frage ist im Vergleich zur Grundentscheidung fiir diese altkirchliche
Struktur tiberhaupt. >

Es wire interessant, auf die Struktur der Danksagung selbst einzugehen,
doch ist das hier nicht mehr moglich. Es soll nur angedeutet werden, dass
unser hergebrachtes System der wechselnden Prafationen vor dem Sanc-
tus grosse Unzuldnglichkeiten mit sich bringt, weil es zu Verdoppelungen
mit dem Post-Sanctus fiihrt. Besser wére ein Lobpreis fiir die Schopfung
vor dem Sanctus und ein wechselndes Postsanctus. Es wiirde sich aller-
dings die unbefriedigende Situation ergeben, dass dieses wechselnde, un-
seren jetzigen Prdfationen entsprechende Postsanctus nicht gesungen
wirde. Die Losung des Problems ist noch nicht gefunden, sollte aber ge-
sucht werden.

Bei der ganzen Frage der spirituell-theologischen Konsequenzen der
Struktur des Eucharistiegebetes kann es natiirlich nicht darum gehen, bis-
her gebrauchte Eucharistiegebete abzuurteilen oder die Eucharistiefeier
mit ihnen als minderwertig zu betrachten. Wir werden uns vor allen Aus-
serungen zu hiiten haben, die als eine Art Haresiebeschuldigung empfun-
den werden miissten. Doch darf uns dies nicht hindern zu fragen, welche
Struktur am besten den theologischen und spirituellen Anforderungen ent-
spricht, und dann aus neuen Erkenntnissen auch praktische Konsequen-
zen zu ziehen.

Bern : Herwig Aldenhoven

> Die hier vertretene Haltung weicht in der Akzentuierung von der in meiner fri-
heren Arbeit vertretenen etwas ab. Damals wertete ich die ungebrochene Danksa-
gung so hoch, dass das Gemeinsame der altkirchlichen Grundstruktur zurticktrat.
Nachdem ich in der Folge schon dazu gekommen war, die letztere hervorzuheben,
wurde ich in dieser Richtung besonders bestirkt durch Hans-Joachim Schulz, Oku-
menische Glaubenseinheit aus eucharistischer Uberlieferung. Paderborn 1976.

225



	Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes

