
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des
Eucharistiegebetes

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die spirituell-theologischen Konsequenzen
der Struktur des Eucharistiegebetes

Es ist wohl für viele Geistliche wie Laien ein eher ungewohnter Gedanke,
dass die Struktur des Eucharistiegebetes wesentliche spirituell-theologische

Konsequenzen haben könnte. Das ist nicht erstaunlich, denn die

theologische Ausbildung und das vorherrschende theologische Denken in
allen Konfessionen, - vielleicht mit Ausnahme eines Teils der Anglikaner
und Orthodoxen - waren kaum dazu angetan, einen solchen Gedanken

nahezulegen.
Man fragte sich wohl, welches die wesentlichen Elemente des

Eucharistiegebetes sind, und gab auf diese Frage verschiedene Antworten. Die
ältere römisch-katholische, aber fast noch stärker die evangelische Theologie

wies auf den Abendmahlsbericht und insbesondere auf die Worte des

Herrn hin, die altkatholische Theologie hob Epiklese und Einsetzungsbericht

hervor. Die übrigen Elemente des Eucharistiegebetes wurden mehr
als Entfaltung dieses Zentrums betrachtet. Insofern waren sie zwar nicht
unwichtig, aber ihre gegenseitige Zuordnung wurde kaum auf ihre
spirituell-theologische Bedeutung hin befragt. In der altkatholischen Theologie
begnügte man sich sogar im Hinblick auf die Stellung der Epiklese vor
oder nach den Einsetzungsworten meist mit der Feststellung, dass diese

liturgische Differenz keinen dogmatischen Trennungsgrund zwischen
Ost- und Westkirche darstelle und dass beide Traditionen sehr alt seien.

Von spirituell-theologischen Konsequenzen einer solchen Differenz war,
soweit ich sehe, nirgends die Rede. Wenn aber, wie 1877 in der Schweiz

durch Prof. Michaud1, vorgeschlagen wurde, auch in der altkatholischen
Liturgie die Epiklese nach Einsetzungsbericht und Anamnese zu stellen,
wurde sogleich erwidert, dass mit den Einsetzungsworten die Wandlung
vollzogen sei und danach eine Epiklese keinen Sinn mehr habe. Der
Hauptgegner Michauds in dieser Frage, Pfarrer Dr. J. Watterich, kam
allerdings später selbst zu einer völlig anderen Auffassung.

Die liturgiegeschichtliche und patristische Forschung verhalf in unserem

Jahrhundert immer mehr der Auffassung zum Durchbruch, dass das

Eucharistiegebet als ganzes konsekratorischen Charakter habe und die

Frage nach einem bestimmten Konsekrationsmoment nicht gestellt wer-

1 Der Vorschlag Michauds ist veröffentlicht in IKZ 62 (1972), 65-73, als Anhang
zu meiner Arbeit «Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet» (IKZ 61 [1971],
79-117; 150-189; 62 [1972], 29-73. In ihr habe ich vor allem die liturgiegeschichtlichen

Fragen näher erörtert.

212



den sollte. Im theologischen Bewusstsein vieler Altkatholiken trugen
diese Erkenntnisse dazu bei, die Frage der Stellung der Epiklese erst recht
für theologisch bedeutungslos zu halten.

Die liturgische Praxis in der altkatholischen wie in der römisch-katholischen

Kirche folgte allerdings nicht der neu entdeckten altkirchlichen
Auffassung vom konsekratorischen Charakter des Eucharistiegebetes als

Ganzes, sondern behielt die Gesten und Bräuche bei, die im Mittelalter
auf Grund der Auffassung, dass die Konsekration mit den Einsetzungsworten

vollendet sei, eingeführt worden waren. Elevation und Kniebeugung

an dieser Stelle hängen ja mit jener Auffassung zusammen. So

begannen also theologische Theorie und liturgische Praxis in diesem Punkt
auseinanderzuklaffen, ein spirituell nicht unbedenklicher Zustand. Man
mag Elevation und Kniebeugung an dieser Stelle umdeuten, ein befriedigender

Zustand ist das jedoch nicht. Anderseits ist die Angst, durch
Abschaffung der herkömmlichen Gesten einen geistlichen Substanzverlust
zu erleiden, durchaus verständlich. In der revidierten Liturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz wurden daher die Elevation bei der

Schlussdoxologie des Eucharistiegebetes und das darauf folgende Amen
der Gemeinde ausgebaut, während unmittelbar nach den Einsetzungsworten

alle Gesten und Worte, die einen an dieser Stelle unerwünschten
Einschnitt schaffen würden, weggefallen sind. So wurde versucht, einerseits

die intellektuell und spirituell unbefriedigende Divergenz zwischen

liturgischer Praxis und theologischer Erkenntnis zu überwinden und
gleichzeitig durch Kompensation des Ausgefallenen an einer sachlich
besonders gut geeigneten Stelle eine geistliche Verarmung zu vermeiden, ja,
einen geistlichen Gewinn zu erzielen.

Die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes hatte sich uns zunächst
besonders am Beispiel der Stellung der Epiklese gezeigt. Nun besitzt diese

in unserem Zusammenhang wirklich entscheidende Bedeutung. Doch
geht die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes darüber hinaus. Vor
allem darf sie nicht auf das Verhältnis zwischen Epiklese und
Einsetzungsbericht zugespitzt werden, obwohl dieser Punkt meistens besonders

auffällt. Von der übereinstimmenden altkirchlichen Struktur des

Eucharistiegebetes her steht die Epiklese in direktem Zusammenhang nicht mit
den Einsetzungsworten, sondern mit dem Ausdruck des liturgischen
Handelns mit Brot und Wein, dem nQoacbkQopzv- offerimus. Dieses allerdings
bezieht sich auf den Wiederholungsbefehl am Schluss des Einsetzungsberichtes:

«Tut dies zu meinem Gedächtnis.» Mit dem «offerimus» wird
ausgesprochen, dass wir mit Brot und Wein auf dem Altar jetzt den Auftrag

des Herrn vollziehen, und deshalb bitten wir um den Hl. Geist für die

213



Gaben und ihre Empfänger. Die Beziehung zwischen Einsetzungsbericht
und Epiklese ist also durch die Oblatio vermittelt. Näheres zur Frage der

Oblatio wird noch zu sagen sein.

Unter den spirituellen Anliegen, die von der Struktur des Eucharistiegebetes

betroffen sind, muss auch die Gemeinschaft mit den vergangenen
Geschlechtern der Glaubenden genannt werden. Es geht hier also um die

Kontinuität der Kirche auch in ihrer liturgischen Überlieferung. Das kann
natürlich nicht starre Bewahrung aller alten Formen bedeuten. Spirituell
wichtig ist aber das Streben nach Kontinuität in den Grundstrukturen des

liturgischen Tuns. Während falsch verstandene Pflege der Kontinuität
zur Erstarrung führt, hat die Abwendung von der recht verstandenen

Kontinuität nur allzu oft liturgische und spirituelle Verwilderung und
Oberflächlichkeit zur Folge. Doch werden wir auch bei wichtigen liturgischen

Strukturen Unterscheidungen vornehmen müssen. Die erste

Unterscheidung ist die zwischen altkirchlichen Grundstrukturen und
Partikularüberlieferungen. Eine Abweichung von einer übereinstimmenden altkirchlichen

Grundstruktur wird sich wohl nur rechtfertigen lassen, wenn man
aufweisen kann, dass es sich dabei um eine so sehr zeitbedingte Erscheinung

handelt, dass sie heute keine Gültigkeit mehr beanspruchen kann.

Demgegenüber ist die Kontinuität mit der eigenen liturgischen
Partikularüberlieferung, und das heisst für uns zunächst mit der altkatholischen,
dann allgemein mit der abendländisch-römischen, von geringerem
Gewicht, darf aber meiner Meinung nach auch nicht vernachlässigt werden.
Dass sie von geringerem Gewicht ist, heisst vor allem, dass sie nicht über
eine gemeinsame altkirchliche Grundstruktur gestellt werden darf.

Im weiteren heisst es aber wohl auch, dass solche Partikularüberlieferung

nicht von vornherein den Vorrang haben sollte, wenn Eigenarten
anderer Überlieferungszweige oder Neugestaltungen sachlich besser

begründet sind. Dagegen verlangt die Kontinuität mit der eigenen
Partikulartradition, dass wir ihre Besonderheiten sorgfältig auf ihre spirituellen,
theologischen, aber auch künstlerischen und pastoralen Werte hin prüfen,

diese möglichst gut zur Geltung zu bringen suchen und von unserer
Tradition nur abweichen, wenn dazu ernsthafte Gründe vorliegen.

In bezug auf die abendländisch-römische Partikulartradition ist es

besonders wichtig, zwischen der Gebetsüberlieferung selbst und den sekundären

Interpretationen zu unterscheiden. Während die westlich-römische
Eucharistiegebetsüberlieferung in den Texten bis zur Liturgiereform nach
dem II. Vatikanischen Konzil die übereinstimmende altkirchliche
Grundstruktur bewahrt hatte, war die sekundäre Interpretation seit mehr als

einem Jahrtausend in mancher Hinsicht in Gegensatz zu ihr geraten. Es

214



sollte sich von selbst verstehen, dass eine solche sekundäre Interpretation
für uns nicht Ausgangspunkt liturgischer Bemühungen sein kann.

Zur übereinstimmenden altkirchlichen Grundstruktur des Eucharistiegebetes

gehört die Folge : Bezugnahme auf das letzte Abendmahl Jesu und
auf seinen Auftrag zur Feier der Eucharistie - Ausdruck des Tuns der Kirche

zum Gedächtnis des Herrn, eines Tuns, das mit Brot und Wein
geschieht - eine Bitte, die auf Heiligung dieser Gaben abzielt und die in eine
Bitte für ihre Empfänger übergeht. Mit den üblichen Fachausdrücken
gesagt, ist es die Reihenfolge: Institutio - Oblatio mit Anamnese - Epiklese
als Konsekrations- und Kommunionepiklese. Diese Reihenfolge ist allen
altkirchlichen Liturgietypen wenigstens in ihrer Normalform eigen. Das
Gewicht dieser Übereinstimmung erscheint um so eindrucksvoller, wenn
wir bedenken, dass etwa ein so wichtiges Element wie der Einsetzungsbericht

nicht in allen Liturgietypen verankert ist, da die ostsyrische Liturgie
in ihrer Normalform an seiner Stelle nur einen Hinweis auf den «Typos,
der vom Herrn stammt» enthält.

Von dieser altkirchlichen Grundstruktur weichen die meisten neueren
Eucharistiegebete westlicher Kirchen ab. In ihnen ist eine andere Reihenfolge

vorherrschend, nämlich : Konsekrationsepiklese - Institutio - Anamnese,

eventuell Oblatio und dann bloss Kommunionepiklese, d. h. eine Bitte
nicht für die Gaben, sondern ausschliesslich für die Empfänger. In diesem
Punkt tritt uns die Frage der Struktur des Eucharistiegebetes in erster
Linie entgegen.

Kann nun der Reihenfolge der genannten Elemente eine grössere
spirituell-theologische Bedeutung zukommen, wenn doch die Elemente selbst
im wesentlichen die gleichen sind?

Das Eucharistiegebet ist, wie die liturgische und patristische Forschung
klargemacht hat, ein Aktgefüge, bei dem es verschiedene Elemente gibt
wie bei einem Bau. Es genügt nicht, alle für den Bau nötigen Elemente zu
besitzen und sie irgendwo einzufügen. Zwar kann es unter Umständen
mehrere Möglichkeiten geben, das zu tun. In anderen Fällen wird eine

einzige Möglichkeit richtig sein. Auf alle Fälle kann man aber die
Elemente nicht beliebig zusammenfügen. Wenn man das dennoch tut, muss
das Resultat eine Fehlkonstruktion sein, beim Bau wie beim Aktgefüge.

Wenn nun dieses zentrale Aktgefüge spirituell-theologische Bedeutung
hat, wie es beim Eucharistiegebet der Fall ist, kann auch eine
Fehlkonstruktion des Gefüges nicht ohne spirituell-theologische Folgen bleiben.
Worum geht es dabei im einzelnen?

Ich beginne mit dem in den Grundlinien bereits aufgezeigten
Zusammenhang zwischen Einsetzungsbericht, Oblatio und Epiklese. Der Aus-

215



druck «Oblatio» ist dabei einfach ein Hinweis auf das «offerimus» der

liturgischen Tradition. Die deutsche Übersetzung soll später erörtert werden.

Das «offerimus» bezeichnet das Tun der Kirche bei der eucharistischen

Feier, insofern es ein Tun mit Brot und Wein ist. Es weist damit auf
den Auftrag des Herrn: «Tut dies zu meinem Gedächtnis» zurück und
steht im Zusammenhang mit allem, was mit den Gaben in der eucharistischen

Versammlung schon vorher geschah und nachher noch geschehen

wird. Sie wurden zur gottesdienstlichen Versammlung herbeigebracht, sei

es von den Gläubigen überhaupt, sei es von einem Einzelnen, sie wurden

zum Altar gebracht, sei es vom Diakon, sei es von jemand anderem, der

diese Funktion übernimmt. Dies alles ist ein «offere». Aber nun geht die

Handlung weiter. Die Gaben sollen ja geheiligt werden, um den Gläubigen

in der Kommunion Anteil an Leib und Blut Christi zu geben. Diese

Heiligung geschieht durch das Dankgebet, das der Liturg im Namen der

Kirche über den Gaben spricht. Aber nicht das Gebet an sich bewirkt die

Heiligung, sondern Gott. Darum geschieht durch das Dankgebet eine

letzte Darbietung der Gaben an Gott zur Heiligung, eine Übereignung an

ihn, damit er sie in der Heiligung zu eigen annehme und mit seiner Kraft
erfülle im Blick auf die Kommunion der versammelten Gemeinde. Das
«offerimus» hört nicht damit auf, dass die Gaben auf den Altar gelegt
werden. Die eine Handlung, die mit dem Herbeibringen anhob, findet erst

im Eucharistiegebet ihren Höhepunkt. Wenn auch jetzt noch, ja jetzt erst
abschliessend «offerimus» gesagt wird, drückt das aus, dass die Heiligung
nur durch Gott geschehen kann, dass Handeln und Gebet der Kirche
demgegenüber nur eine Empfehlung der Gaben - auch ein altkirchlicher
Ausdruck - an Gott zur Heiligung sein können. Weil «offerimus» - «wir
bringen dar» - in diesem Zusammenhang sehr stark die Bedeutungsnuance

hat «wir empfehlen die Gaben Gott zur Heiligung», folgt darauf
sogleich die Epiklese, und zwar zuerst als Konsekrationsepiklese - Bitte
um Heiligung der Gaben - und dann als Kommunionepiklese - Bitte um
Heiligung der Empfänger der Gaben. Man beachte, dass die Bitte um die

Heiligung der Gaben sich unmittelbar an die Oblatio als Empfehlung der
Gaben zur Heiligung anschliesst und mit der Bitte um die Heiligung der
Kommunikanten erst weitergeführt wird. Die Konsekrationsepiklese bildet

also ein logisch nötiges Verbindungsglied zwischen Oblatio und

Kommunionepiklese.
Die Oblatio geschieht an sich ebenso wie die Epiklese durch das ganze

Eucharistiegebet, wird aber an einer Stelle besonders ausgesprochen. Da
«offerimus» ausdrückt, dass wir den Wiederholungsbefehl Christi
ausführen, muss die Oblatio in Übereinstimmung mit der Tradition auf den

216



Einsetzungsbericht mit dem Wiederholungsbefehl folgen. Nun haben wir
aber gesehen, wie sich aus der Oblatio die Epiklese ergibt. Der
altkirchlich-traditionelle Block: Einsetzungsbericht - Oblatio - Konsekrationsund

Kommunionsepiklese ist also nicht aus Willkür oder Zufall so

zusammengefügt, sondern aus Gründen des inneren Zusammenhanges.
Es wurde bereits erwähnt, dass die meisten neueren Eucharistiegebete

westlicher Kirchen die Konsekrationsepiklese nicht in diesem Block,
sondern nur vor dem Einsetzungsbericht enthalten. Konsekrations- und
Kommunionepiklese werden dadurch voneinander getrennt. Von der
logischen Notwendigkeit der Konsekrationsepiklese zwischen Oblatio und
Kommunionepiklese war schon die Rede. Aber die Einheit oder Trennung

von Konsekrations- und Kommunionepiklese ist nicht nur eine

Frage der Logik.
Es ist zweifellos ein spirituelles Anliegen, dass die Zusammengehörigkeit

von Konsekration und Kommunion deutlich wird. Die Bedeutung der

Konsekration, der Wandlung im altkirchlichen Sinn2 darf nicht entleert
werden. Es geht ja um die sakramentale Gegenwart des Herrn. Aber die
Konsekration darf nicht verselbständigt werden gegenüber der
Kommunion, auf die sie bezogen ist. Die altkirchliche Einheit von Konsekrations-

und Kommunionepiklese entspricht dieser Zusammengehörigkeit
von Konsekration und Kommunion. Die Auseinanderreissung von
Konsekrations- und Kommunionsepiklese dagegen wird ihr nicht gerecht.

Wohlgemerkt, ich behaupte nicht, dass eine Epiklese vor den

Einsetzungsworten völlig sinnlos sei. Sie widerspricht auch nicht der
übereinstimmenden altkirchlichen Grundstruktur. Wohl aber widerspricht es

dieser, wenn nach Anamnese und Oblatio keine Bitte für die Gaben folgt,
sondern nur eine für die Kommunikanten, wenn dort also der
Konsekrationsaspekt der Epiklese vom Kommunionsaspekt abgelöst wird und

wegfällt. Wenn man innerhalb der altkirchlichen Struktur eine Epiklese
vor die Einsetzungsworte stellt, muss trotzdem nach der Anamnese noch
eine auf Gaben und Kommunikanten bezogene Epiklese stehen. Man
muss dann allerdings fragen, ob das aufs Ganze gesehen nicht mehr

Schwierigkeiten als Vorteile mit sich bringt. Aber es sollte uns deutlich
sein, dass das Vorkommen oder Fehlen einer Epiklese vor dem

Einsetzungsbericht eine Frage zweiten Ranges ist, dass aber die Einheit von Kon-

2 Das Wort «Wandlung» ist im Abendland häufig mit Assoziationen verbunden,
die dem altkirchlichen Denken ganz fremd sind. Der Ausdruck muss daher mit
Vorsicht gebraucht werden. Für das altkirchliche Denken ist ausschlaggebend, dass
alles, was der Heilige Geist berührt, geheiligt und gewandelt wird.

217



sekrations- und Kommunionepiklese nach der Oblatio eine Forderung
ersten Ranges darstellt, die sowohl wegen der Kontinuität mit der
übereinstimmenden altkirchlichen Grundstruktur als auch wegen der inneren

Zusammengehörigkeit von Konsekration und Kommunion erhoben werden

muss.
Bezeichnend für eine leicht zu übersehende und doch inhaltlich

schwerwiegende Loslösung von der altkirchlichen Überlieferung ist die Behandlung

des «Supplices» des römischen Kanons in neueren Übersetzungen.
Im lateinischen Original wird um die Aufnahme der Gaben auf den

himmlischen Altar gebetet, damit ihre Empfänger mit Gnade und himmlischem

Segen erfüllt werden. Der Anfang des Satzes ist zunächst eine

Fortführung der Oblatio und spricht den Gedanken der Heiligung der Gaben
nicht deutlich aus. Durch die Fortsetzung mit «damit» und durch den
gedanklichen Gesamtzusammenhang ergibt sich dann aber, dass die
Aufnahme der Gaben auf den himmlischen Altar auch als Heiligung derselben

zu verstehen ist. Nur so ergibt sich ein geschlossener Gedankengang,
und um einen solchen muss es sich handeln, da nicht zwei Hauptsätze
selbständig nebeneinander stehen, sondern ein Nebensatz von einem

Hauptsatz abhängt. In neueren deutschen Fassungen wird nun der
lateinische Nebensatz zu einem zweiten Hauptsatz gemacht. Das ist aus
stilistischen Gründen begreiflich, verändert aber den ursprünglichen Sinn. Es

handelt sich jetzt nicht mehr um eine einzige Bitte, die Weiterführung der

Oblatio, Heiligung der Gaben und ihrer Empfänger umfasst, sondern um
zwei aneinandergereihte Bitten : Aufnahme der Gaben auf den himmlischen

Altar und (statt : zum Zwecke von) Segen für ihre Empfänger. Der
innere Zusammenhang zwischen den beiden Sätzen ist nur sehr locker
und der Gedanke der Heiligung der Gaben, der sich im lateinischen Original

gerade aus der engen Verbindung von Haupt- und Nebensatz mit «ut»
ergab, wird stark zurückgedrängt, wenn nicht verloren. So wird aber auch
der Zusammenhang des Segens für die Kommunikanten mit dem Handeln

Gottes an den Gaben verdunkelt.
So wichtig die Einheit von Konsekrations- und Kommunionepiklese

ist, so hat der Gesamtzusammenhang von Einsetzungsbericht, Oblatio und

Epiklese doch noch umfassendere Bedeutung. Wir müssen uns seinen

theologischen Gehalt klar machen. Er lässt sich etwa folgendermassen
umschreiben :

Auf Grund von Werk und Wort Christi (Einsetzungsbericht) handelt
die Kirche und vollzieht damit den Auftrag des Herrn (Oblatio). Dieses
Handeln der Kirche führt zur Heiligung der Gaben und ihrer Empfänger,
die aber nur durch Gott, den Hl. Geist, bewirkt werden kann : darum Bitte

218



an Gott, am besten ausdrücklich an den Hl. Geist, um Heiligung der Gaben

und ihrer Empfänger (Konsekrations- und Kommunionepiklese).
Damit ist aber das Grundgesetz christlichen Lebens ausgesprochen.
Christliches Leben beruht immer auf Werk und Wort Christi, ist Erfüllung

seines Auftrags und vollzieht sich in Gemeinschaft (Kirche, Pluralform

«offerimus»). Echtes christliches Leben dieser Art führt zur Heiligung

der Welt, die aber nur durch Gott, den Hl. Geist bewirkt werden
kann. Darum gehört zum christlichen Leben immer wieder das Gebet um
Gottes heiligende, wandelnde Gegenwart, das Gebet um den Hl. Geist.
Wo die Welt so geheiligt ist, wird sie zum Ort und Mittel neuer Begegnung
und Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen, ähnlich wie die
geheiligten Gaben in der Kommunion.

Bei der altkirchlichen Struktur des Eucharistiegebetes besteht also eine

volle Übereinstimmung zwischen der lex credendi und der lex orandi in den

genannten Punkten, bei denen es sich ja um zentrale Zusammenhänge
christlichen Glaubens und Lebens handelt. Nun ist es aber gewiss ein

wichtiges spirituelles Anliegen, dass wir mit Irenäus sagen können, dass

unser Glaube der Eucharistie entspricht, dass Glaube und liturgisches Tun
und Beten bei der Eucharistie miteinander übereinstimmen.

Wie verhält es sich in dieser Hinsicht mit den neueren Eucharistiegebeten

westlicher Kirchen, die von der altkirchlichen Grundstruktur abweichen

?Die Reihenfolge: Konsekrationsepiklese-Einsetzungsbericht-Anamnese

mit Oblatio (nicht der Gaben, sondern in irgendeiner Weise des

OpfersChristij-Kommunionepiklese bedeutet theologischetwa folgendes:
Gegenwart und Wirken des Hl. Geistes und das Gebet darum

(Konsekrationsepiklese) sind Voraussetzung für die Konsekration, die zentral -
wenn auch nicht unbedingt ausschliesslich - durch die Rezitation der
Herrenworte im Einsetzungsbericht erfolgt. Auf Grund von Werk und Wort
des Herrn handelt die Kirche in Anamnese und Oblatio, aber es entsteht
nicht der Eindruck, dass dieses Handeln der Kirche zur Konsekration
führt. Der Umstand, dass die Oblatio gewöhnlich nicht als Oblatio der
Gaben, sondern in irgendeiner Weise als Oblatio des Opfers Christi
formuliert ist, weist zusammen mit der Stellung einer Konsekrationsepiklese
ausschliesslich vor dem Einsetzungsbericht eher daraufhin, dass die
Oblatio als ein Handeln der Kirche mit bereits konsekrierten Gaben verstanden

wird. Eine Oblatio von Gaben, die zu Leib und Blut Christi konsekriert

sind, ist theologisch höchst problematisch. Davon wird sogleich
ausführlicher die Rede sein.

Aber der Unterschied zwischen der altkirchlichen und der
neuabendländischen Struktur betrifft nicht nur diese Frage und nicht nur die Tren-

219



nung der Kommunion- von der Konsekrationsepiklese, sondern die

ganze Zuordnung von Handeln der Kirche und des Hl. Geistes und Wort
Christi im Hinblick auf die Konsekration. Dass das Handeln der Kirche
mit den Gaben zur Konsekration führt, wird in den Eucharistiegebeten
des neuabendländischen Typs gewöhnlich nicht ausgesprochen. Zwar
fehlt dieses Handeln der Kirche nicht, es wird davon auch gesprochen,
meist bei der Gabenbereitung und im Gebet über die Gaben, eventuell

auch noch im Eucharistiegebet vor der Konsekrationsepiklese und dem

Einsetzungsbericht. Da sich solche Ausdrücke vor allem aufdas «offere»
bei der Gabenbereitung beziehen und nicht aufein «offere» durch das

Eucharistiegebet, erscheint die Verbindung zwischen Handeln der Kirche
und Konsekration eher locker, ebenso die Verbindung zwischen dem

Handeln der Kirche und dem Handeln des Hl. Geistes. Es ist zwar alles

da, aber die gegenseitige Zuordnung der Elemente ist bei dieser Struktur
viel weniger eng als bei der altkirchlichen. Das Wort Christi erscheint in

erster Linie nicht als Fundament für das Handeln der Kirche und das Wirken

des Hl. Geistes, sondern als Formel, deren Rezitation - von weitem

vorbereitet durch das Handeln der Kirche und von nahem durch die

Anrufung des Hl. Geistes - entscheidend ist für die Konsekration. Unterstrichen

wird das durch die hier üblichen spätmittelalterlichen Gesten:
Elevation und Kniebeugung. Die Rezitation der Worte des Herrn ist aber

nicht im gleichen Sinn ein Handeln der Kirche, wie die Oblatio der Gaben

durch das Eucharistiegebet. Wenn die Worte des Herrn aus dem

Zusammenhang der altkirchlichen Struktur herausgenommen und dann
übermässig in den Vordergrund gestellt werden, wird ihre Rezitation zu einer

Handlung, bei der Christus selbst durch den zelebrierenden Priester
unmittelbar spricht und konsekriert. Der Priester handelt unmittelbar in

persona Christi, er steht unmittelbar an seiner Stelle. Bei der altkirchlichen
Struktur ist der Priester gewiss auch Beauftragter Christi und nicht etwa
ein Delegierter der Gemeinde, aber er steht doch nicht in dieser unmittelbaren

Weise an seiner Stelle. Den Einsetzungsbericht spricht er ja gedenkend

(im Namen der Kirche) als Bericht über das Fundament dessen, was
die Kirche jetzt in der Oblatio tut und dessen, was vom Hl. Geist erbeten
wird. Sowohl «offerimus» wie die Epiklese sind als Worte der Kirche
formuliert. Nur insofern der Priester der eucharistischen Versammlung der
Kirche vorsteht, steht er an der Stelle Christi. Dies ist also nur in einer
indirekten Weise der Fall. Dass der Priester der eucharistischen
Versammlung vorsteht, tut er allerdings im Auftrag Christi und nicht kraft
einer Delegation der Gemeinde. Die altkirchliche Struktur des

Eucharistiegebetes entspricht genau der altkatholisch-orthodoxen Amtsauffas-

220



sung, während die neuabendländische Struktur des Eucharistiegebetes ein
inneres Gefälle zu einem klerikalen Amtsverständnis besitzt, auch wenn
das bei der Schaffung solcher Gebete keineswegs beabsichtigt ist.

Durch die altkirchliche Struktur, bei der die Konsekration ja durch das

Handeln der Kirche und das erbetene Wirken des Hl. Geistes -immer auf
Grund von Wort und Werk Christi - geschieht, wird schliesslich ein
mechanistisches Missverständnis der Konsekration viel klarer abgewehrt als

dort, wo das Konsekrationsgeschehen aufdie Rezitation von bestimmten
Worten konzentriert wird, die dann den Charakter einer Formel annehmen.

Da diese Worte im Fall des Einsetzungsberichtes auch nicht die
Form eines Gebetes haben, können sie besonders leicht als mechanisch
wirkende Formel verstanden werden, wenn nicht der Zusammenhang der
altkirchlichen Struktur vor diesem Missverständnis bewahrt.

Für eine theologisch vertretbare und von modernem Bewusstsein
vollziehbare Spiritualität der Eucharistie ist es entscheidend, dass das
Zustandekommen der eucharistischen Gegenwart nicht nur als Wirkung des

priesterlichen Auftrages des Zelebranten, sondern vor allem als Wirkung der

Gemeinschaft in Christus verstanden wird. So sehr die Kirche als Gemeinschaft

aus der Eucharistie lebt, durch sie immer wieder gestärkt und
erneuert wird, so sehr ist es die Kirche als Gemeinschaft von Menschen in
Christus und im Hl. Geist, die die Eucharistie und die eucharistische

Gegenwart Christi mit sich bringt. Dies kommt, wie gezeigt, in der altkirchlichen

Struktur des Eucharistiegebetes in hervorragender Weise zum
Ausdruck, in der davon abweichenden Struktur vieler neuerer westlicher
Eucharistiegebete aber höchstens in einer stark abgeschwächten Form. In
diesen findet sich auch nicht mehr das Grundgesetz christlichen Lebens
und Tuns, von dem oben die Rede war. Es scheint mir nicht recht möglich
zu sein, aus dem Aufbau: vorbereitendes Handeln der Kirche - Bitte um
den Hl. Geist - Rezitation der Einsetzungsworte als zentrales
Konsekrationsgeschehen, eine sinnvolle - und zugleich diesem Aufbau wirklich
entsprechende - Aussage über das gesamte christliche Verhalten in der Welt
und gegenüber der Welt zu gewinnen.

Nun sind noch die Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes
für das eucharistische Opferverständnis zu erörtern. Bei Hippolyt3 bedeuten

die Worte «Wir bringen dir dar dieses Brot und diesen Wein» etwa:
wir weihen dir dieses Brot und diesen Wein, und zwar durch das Dankgebet,

das über sie gesprochen wird und durch das sie gesegnet werden. Es ist

nicht an eine Darbringung von konsekrierten Gaben, von Leib und Blut

3 Zum Folgenden vgl. H. Aldenhoven, a.a.O. bes. S. 101-110. 173-181.

221



Christi, gedacht. Aber es handelt sich auch nicht um eine materielle
Darbringung von Brot und Wein im Sinn eines alttestamentlichen Speiseopfers.

Dieses wurde ja ganz oder teilweise durch Verbrennung zerstört oder
auf andere Art verdorben. Eine Segnung von Nahrungsmitteln durch Gebet

mit anschliessendem Genuss durch alle Anwesenden ist im Sinn des

AT keine Darbringung und kein Opfer. Es sind zwar materielle Gaben da,
aber ihre Darbringung meint kein materielles, sondern ein geistiges
Geschehen. In diesem Sinn von Darbringung zu reden, ist kein alttestament-
licher, aber auch kein antik-heidnischer, sondern ein rein christlicher
Sprachgebrauch.

Dieses Verständnis der eucharistischen Darbringung gilt im wesentlichen

für das Eucharistiegebet in der altkirchlichen Struktur überhaupt.
Allerdings wurde auf der symbolischen Ebene die Darbringung der
natürlichen, nicht als konsekriert verstandenen Elemente schon ziemlich früh
als Darstellung der Darbringung des Leibes und Blutes Christi, als

Vergegenwärtigung und Geltendmachung seines Opfers vor Gott durch uns
betrachtet. Es geht hier um eine Entfaltung dessen, was mit der Anamnese,
dem Gedächtnis der Heilstat Christi gemeint ist. Vor allem im römischen
Kanon hat diese symbolische Deutung der Darbringung der Gaben auch
die Texte stark geprägt. Es ist jedoch zwischen den beiden Ebenen, also

zwischen dem unmittelbaren Sinn der Darbringung, der sich auf die natürlichen

Gaben bezieht, einerseits und dem symbolischen Bedeutungsüberbau

andererseits wohl zu unterscheiden.
Als die Theorie herrschend geworden war, dass die Einsetzungsworte

im Eucharistiegebet den zeitlichen Konsekrationsmoment darstellten,
müsste die ältere Auffassung des römischen Kanons einer neuen weichen.
Diese Entwicklung war im 9./10. Jahrhundert zum Abschluss gekommen.
Die Oblatio nach den Einsetzungsworten bezieht sich nach der neuen
Theorie überhaupt nicht auf natürliche, sondern auf konsekrierte Gaben,

auf Leib und Blut Christi. Wenn dann die Konsekration noch im Sinn der
Transsubstantiationslehre verstanden wurde, nahm die Oblatio den
Charakter einer dinglich-materiellen Darbringung von Leib und Blut Christi
an. Aber auch ohne eigentliche Transsubstantiationslehre führt der
Gedanke einer Darbringung konsekrierter Elemente in diese Richtung. Dieses

Verständnis war die Hauptursache der Angriffe der Reformatoren auf
den römischen Messkanon.4

4 Vgl. Hans-Christian Seraphim. Von der Darbringung des Leibes Christi in der
Messe. Studien zur Auslegungsgeschichte des römischen Messkanons. München
1970 (Diss, ev.-theol.)

222



In der Struktur der meisten neueren westlichen Eucharistiegebete ist
jener Gedanke nicht nur eine Interpretation, sondern hat den Aufbau und
oft auch den Wortlaut des Textes bestimmt. Wenn nach Epiklese und
Einsetzungsbericht eine Oblatio steht, der keine Art von Konsekrationsepiklese

mehr folgt, drängt es sich auf, an eine Darbringung von konsekrierten

Gaben zu denken. Die altkatholischen Eucharistiegebete dieses Typs
(Bischof Herzog, Thürlings) gebrauchen die Wendung: «Ihn (sc. Christus)

stellen wir dir dar als unser reines, heiliges und unbeflecktes Opfer.»
Damit sollte natürlich der Gedanke einer materiellen Darbringung von
Leib und Blut Christi abgewehrt werden. Diese Intention wird aber nur
aus der altkatholischen Theologie deutlich. Struktur und Wortlaut des

Textes könnten durchaus an eine Darstellung Christi als unser Opfer in
konsekrierten Gaben, in seinem Leib und Blut, die Gott
dargebracht werden, denken lassen. Ausserdem ist die ganze Wendung im
Vergleich zum ursprünglichen «offerimus tibi panem et calicem» doch
sehr kompliziert, und zwar nicht nur sprachlich, sondern auch
gedanklich.

Allerdings ist auch die Wiedergabe jener einfachen, ursprünglichen
Wendung problembeladen. Das Wort «darbringen» wird in vielen
Kreisen so stark mit dinglich-materieller Opferdarbringung im Sinn altte-
stamentlicher oder heidnischer Opfer assoziiert, dass es jedenfalls in der
christkatholischen Kirche der Schweiz für die Übersetzung von «offerimus»

nicht in Frage kam. Ich halte es jedoch für möglich, dass in anderen

deutschsprachigen altkatholischen Bistümern jene Assoziationen keine
so grosse Rolle spielen. In der Schweiz wurde das Wort «darbieten»
gewählt, das als sehr offen und frei von allzu starken Assoziationen empfunden

wird. Es hat sich in der Schweiz besser bewährt, als ich ursprünglich
zu hoffen wagte. Ausserhalb der Schweiz scheint es aber mit zwar
untheologischen, doch sehr störenden Assoziationen verbunden zu sein. Wichtig
scheint mir bei der Suche eines passenden Ausdrucks zu sein, dass er das

konkrete Handeln der Kirche mit den Gaben bezeichnet. Die Anamnese,
das Gedächtnis des Herrn, wird ja durch dieses Tun vollzogen, nicht
durch blosse Gedanken. «Offerimus» ist das Hauptverbum, «memo-
res» nur ein beigeordnetes Adjektiv! Zu wünschen wäre ein Ausdruck.
der ebenso offen ist wie das griechische und das lateinische Wort,
d.h. der nicht von vornherein an eine Opferdarbringung in altesta-

mentlichem oder heidnischem Sinn denken lässt, aber doch jene Bewegung

von uns zu Gott hin bezeichnet, die dann Trägerin der
Opfersymbolik werden kann.

Besonders für den Zelebranten, grundsätzlich aber auch für die Ge-

223



meinde stellt sich beim Übergang von der neuabendländischen zur
altkirchlichen Struktur des Eucharistiegebetes eine spirituell wichtige Frage.
Dieser Übergang könnte nämlich so empfunden werden, als würde er die

Einsetzungsworte entwerten, da das Konsekrationsgeschehen mit ihnen

ja deutlich nicht abgeschlossen ist. Den Weg zur richtigen inneren
Haltung, insbesondere für den Zelebranten, aber auch für die Gemeinde,
kann uns da eine alte Messerklärung aus dem 8./9. Jahrhundert mit dem

Titel «Dominus vobiscum» geben. Sie ist die letzte, die den römischen
Kanon im Sinn der altkirchlichen Struktur erklärt.

Dort werden die in der Oblatio des römischen Kanons stehenden

Worte: «hostiam puram, hostiam sanetam, panem sanctum vitae aeternae»

folgendermassen erklärt : «Ein reines Opfer, denn rein ist dein Leib,
von dem wir glauben, dass er aus diesem Brot wird; ein heiliges Opfer,
denn du hast deinen Leib geheiligt, als du den Menschen in Gott
aufnahmst, und jetzt heilige dieses Brot, dass es dein Leib werde. Das Brot
des ewigen Lebens, denn du bist das lebendige Brot und du wolltest, dass

wir deinen Leib in diesem von dir geheiligten Brot empfangen... Du heilige

dieses Opfer, damit es uns dein Leib und dein Blut werde». Ganz auf
der Linie dieser Erklärung mussten dann die Einsetzungsworte verstanden

werden. «Dies ist mein Leib»: auch dieses Brot soll uns Leib Christi
werden wie jenes, über dem Jesus diese Worte sprach usw. Bei einem
solchen Verständnis gibt es keinen Gegensatz zur darauffolgenden Oblatio
und Epiklese, sondern einen innerlich völlig geschlossenen und darum
sehr gut mitvollziehbaren Ablauf.

Kurz muss jetzt noch von der Differenz der beiden Varianten der
altkirchlichen Grundstruktur die Rede sein. In der ersten, der Hippolytva-
riante, die in der alten Kirche am weitesten verbreitet war, bildet der
Einsetzungsbericht den abschliessenden Höhepunkt der Danksagung, in der

zweiten, der alexandrinisch-römischen, schliesst er dagegen an eine Bitte-
Epiklese oder Opferannahmebitte - an, nachdem die Danksagung schon

vorher abgeschlossen wurde. Die geschlossene, auch den Einsetzungsbericht

umfassende Danksagung entspricht dem spirituellen Vorrang der

Danksagung vor der Bitte. Dieser tritt in der zweiten Variante stark
zurück, und die Bitte gewinnt das Übergewicht im Ganzen des Eucharistiegebetes.

Die epikletische Bitte vor dem Einsetzungsbericht hat ihren Sinn
darin, dass auch schon die Berufung auf Wort und Werk Jesu nur im Hl.
Geist geschehen kann. Aber die Nachteile - das Zurücktreten der
Danksagung und die Verdoppelung der Konsekrationsepiklese - scheinen mir
doch grösser zu sein. Doch sei noch einmal betont, dass die Entscheidung
zwischen den beiden Varianten der altkirchlichen Struktur eine sekun-

224



däre Frage ist im Vergleich zur Grundentscheidung für diese altkirchliche
Struktur überhaupt.5

Es wäre interessant, aufdie Struktur der Danksagung selbst einzugehen,
doch ist das hier nicht mehr möglich. Es soll nur angedeutet werden, dass

unser hergebrachtes System der wechselnden Präfationen vor dem Sanctus

grosse Unzulänglichkeiten mit sich bringt, weil es zu Verdoppelungen
mit dem Post-Sanctus führt. Besser wäre ein Lobpreis für die Schöpfung
vor dem Sanctus und ein wechselndes Postsanctus. Es würde sich
allerdings die unbefriedigende Situation ergeben, dass dieses wechselnde,
unseren jetzigen Präfationen entsprechende Postsanctus nicht gesungen
würde. Die Lösung des Problems ist noch nicht gefunden, sollte aber
gesucht werden.

Bei der ganzen Frage der spirituell-theologischen Konsequenzen der
Struktur des Eucharistiegebetes kann es natürlich nicht darum gehen, bisher

gebrauchte Eucharistiegebete abzuurteilen oder die Eucharistiefeier
mit ihnen als minderwertig zu betrachten. Wir werden uns vor allen

Äusserungen zu hüten haben, die als eine Art Häresiebeschuldigung empfunden

werden mussten. Doch darf uns dies nicht hindern zu fragen, welche

Struktur am besten den theologischen und spirituellen Anforderungen
entspricht, und dann aus neuen Erkenntnissen auch praktische Konsequenzen

zu ziehen.

Bern Herwig Aldenhoven

5 Die hier vertretene Haltung weicht in der Akzentuierung von der in meiner
früheren Arbeit vertretenen etwas ab. Damals wertete ich die ungebrochene Danksagung

so hoch, dass das Gemeinsame der altkirchlichen Grundstruktur zurücktrat.
Nachdem ich in der Folge schon dazu gekommen war, die letztere hervorzuheben,
wurde ich in dieser Richtung besonders bestärkt durch Hans-Joachim Schulz,
Ökumenische Glaubenseinheit aus eucharistischer Überlieferung. Paderborn 1976.

225


	Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes

