Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie des eucharistischen
Hochgebetes

Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie
des eucharistischen Hochgebets *

I. Die Bonner Unionskonferenzen
und die Utrechter Erkléirung

Mit der Theologie der Eucharistie — und damit zusammenhingend auch
mit der Theologie des eucharistischen Hochgebets — hat man sich schon
sehr frith in der altkatholischen Bewegung beschiftigt. Dabei wurden die
hier behandelten Fragen nicht unmittelbar in der Auseinandersetzung mit
den vatikanischen Dogmen, sondern im 6kumenischen Gesprach mit den
anderen Kirchen, vor allem mit der anglikanischen und der orthodoxen
gestellt. Die Stellungnahmen dazu waren ein Teil jener Bemithung um die
Einheit der Kirche auf altkirchlicher Basis, die dieser verhéltnismaissig
kleinen Bewegung ihre Grosse und ihren Sinn in der Kirchengeschichte
verlieh. Um diese altkirchlich-Okumenische Weite zu erreichen, war aber
eine Distanzierung von bestimmten Aussagen der klassischen romisch-
katholischen Lehre unbedingt notwendig!. Die Transsubstantiations-
lehre, der Opfercharakter der Messe und die Stellung und Bedeutung der
Epiklese wurden in der vorbereitenden Korrespondenz der Bonner

* Referat gehalten bei der 20. Internationalen Altkatholischen Theologenkonfe-
renz in Altenberg. Der Text ist aufgrund der Diskussion an einigen Stellen verdeut-
licht und am Schluss mit einem Vorschlag zur konkreten Gestaltung der Anamnese
versehen worden.

! Diesen letzten Aspekt hat K. in seinem Altenberger Bericht («Christ in der Ge-
genwart» 1979, S.352; etwas erweitert auch in der «Alt-Katholischen Kirchenzei-
tung», Bonn 1979, S.82 und im «Christkatholischen Kirchenblatt», Bern 1979,
Nr.21, erschienen) leider nicht erkannt. Ich habe nicht versucht, deutlich zu ma-
chen, «dass in der Auseinandersetzung mit dem 1. Vaticanum die Frage der euchari-
stischen Theologie keine Rolle gespielt habe, damit — anders als die Ekklesiologie —
auch von kirchenpolitischen und kontroverstheologischen Auseinandersetzungen
unbelastet geblieben sei», sondern zeigen wollen, dass von den zwei Motoren der
altkatholischen Bewegung hier der zweite (Einheit auf altkirchlicher Basis) und
nicht der erste (Ablehnung der vatikanischen Dogmen) wirksam war. Tiefer gesehen
stehen aber diese zwei Beweggriinde in unzertrennlicher Einheit miteinander, da die
Papstdogmen jede Bemithung um eine «kooperative Wiedervereinigung» unmog-
lich machten und auch machen wollten. Mehr als diese Verzerrung finde ich aber be-
dauerlich, dass K. iiber den eigentlichen Inhalt des Referates (und somit iiber altka-
tholische Theologie der Eucharistie) nichts mitteilt.

191



Unionskonferenzen erwahnt2. Dollinger entwarf daraufhin eine Reihe
von Thesen, die fast alle im Plenum diskutiert und mit wenigen Anderun-
gen angenommen wurden (wobei bei der Diskussion der ersten 8 Thesen
nur Anglikaner und Altkatholiken, nicht aber die Orthodoxen anwesend
waren). Nur fiir die These tiber die Eucharistie erwies sich eine nochma-
lige Behandlung im kleineren Kreis als notwendig. Aus dem Tagebuch des
Oxforder Theologen H. P. Liddon (einem engsten Mitarbeiter von Pusey)
wissen wir, dass dieser Kreis aus ihm, dem Dekan von Chester J.S. How-
son (einem der bekanntesten Vertreter der evangelikalen Richtung), dem
nordamerikanischen Bischof von Pittsburgh J. B. Kerfoot (einem aus Ir-
land stammenden, pastoralgeméissigten Vertreter der Hochkirche) und
Déollinger bestand. Diese Gruppe trat am Mittwoch, dem 16. September
1874, um 8.00 Uhr frith in Dollingers Zimmer (d.h. im Hause des Bischofs
Reinkens) zusammen. Liddon schreibt, dass sie after much difficulty zu
einer annechmbaren Formulierung gekommen waren. In den Akten der
Konferenz, die im bischoflichen Archiv in Bonn erhalten sind, befinden
sich drei verschiedene Fassungen dieser These, die den Fortschritt des Ge-
spriachs erkennen lassen. Die erste Fassung von Dollinger enthilt schon
sachlich die wichtigsten Elemente der endgiiltigen These; es fehlt aber der
Bezug auf 1. Kor. 10, 17, und mehrere Begriffe sind in einer theologisch-
abstrakten Sprache gehalten. Die endgiiltige Formulierung ist biblischer,
sie bezieht sich ausdriicklich auf das Werk Christi und seine Aneignung
durch die Glaubigen. Hier wurde also die Theologie Dollingers, mit der
die These im wesentlichen nach wie vor libereinstimmt, in wichtigen Ein-
zelheiten durch anglikanische Mitarbeit korrigiert und ergidnzt 3. Die der
Vollversammlung vorgelegte These lautete

2 Brief von F. Meyrick an Doéllinger, 5.9. 1874 in: Bericht iiber die am 14., 15. und
16. September zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874, S. 60 ff. ; Ortho-
doxes Verzeichnis der Unterscheidungslehren in: Deutscher Merkur, Minchen
1874, S.65-67.

3 Die wichtigsten Anderungen im Vergleich zur ersten Fassung waren folgende:
a) Der Ausdruck «Opfer der Eucharistie» wird durch «Die Eucharistiefeier in der
Kirche» ersetzt: b) das fortwihrende Opfer im Himmel wird nicht mehr als «Opfer-
ak», sondern als «oblatior (in Reuschs Ubersetzung: «Darbringung») bezeichnet,
mit dem Zusatz: «fiir das Heil der erlésten Menschheity. So wird das Opfer nicht
isoliert, sondern soteriologisch-funktionell aufgefasst; ausserdem wird Christus
ausdriicklich genannt; ¢) Der Hinweis auf Hebr.9, 24 wird mit Hebr.9, 11-12 er-
ganzt und der Inhalt kurz angegeben; d) Der zweite Absatz hat sich vollig gedndert:
Dollingers Hauptargument : « Ein permanentes Opfermahl setzt auch ein permanen-
tes Opfer voraus» fehlt in der endgiiltigen Fassung. Das Opfermahl wird auf die Ge-
meinschaft bezogen und mit 1. Kor. 10, 17 erklirt.

192



«The Eucharistic Celebration in the Church is not a continuous repeti-
tion or renewal of the propitiatory sacrifice offered once for ever by Christ
upon the Cross; but its sacrificial character consists in this, that it is the
permanent memorial of it, and a representation and presentation on earth
of that one oblation of Christ for the salvation of redeemed mankind,
which, according to the Epistle to the Hebrews (IX, 11.12), is conti-
nuously presented in Heaven by Christ, who now appears in the presence
of God for us (IX, 24). While this is the character of the Eucharist in refe-
rence to the sacrifice of Christ, it is also a sacred feast, wherein the faithful,
receiving the Body and Blood of our Lord, have communion one with
another (1 Cor. X, 17).»

«Dieeucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwihrende Wie-
derholung oder Erneuerung des Stthnopfers, welches Christus ein fiir alle-
mal am Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin,
dass sie das bleibende Gedéchtnis desselben ist und eine auf Erden statt-
findende Darstellung und Vergegenwirtigung jener Einen Darbringung
Christi fiir das Heil der erlosten Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11. 12
fortwadhrend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der
Gegenwart Gottes fiir uns erscheint (Hebr. 9, 24.) Indem dies der Charak-
ter der Eucharistie beztiglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein ge-
heiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Glaubigen Gemeinschaft mit einander haben (I. Kor. 10,
17)4.»

Mit diesem Text war ein Dokument von 6kumenischer Tragweite ent-
standen, das an Aktualitit kaum etwas eingebtisst hat. Fiir uns sind fol-
gende Punkte von Bedeutung:

1. Die Wiederholungstheorie wird hier abgelehnt, d. h. diejenige Ausle-
gung der Entscheidungen von Trient, die besagt, die Messe sei eine Wie-
derholung des Opfers am Kreuz, indem Christus noch einmal unblutig
geopfert wird. Diese Theorie, die auch innerhalb der katholischen Kirche
nicht allgemein galt und in den letzten Zeiten fast ganz verlassen worden
ist, war im letzten Jahrhundert noch vorherrschend. Doéllinger selbst hatte

4 Bericht, S.46f. Die englische Fassung wurde in der Konferenz besprochen und
angenommen. Die nachtriglich von Reusch angefertigte deutsche Ubersetzung ist
nicht immer genau: «sacred feast» (geheiligte Feier) wird zuriick zum «geheiligten
Opfermahl» (entsprechend dem ersten Vorschlag Dollingers); «presented» (vorge-
fiihrt) wird als «geleistet» iibersetzt ; « Vergegenwirtigung» entspricht auch nicht ge-
nau dem englischen «representation».

193



sie in seinem Erstlingswerk 1826 vertretens. Dagegen wird hier festge-
stellt: Es kann keine Wiederholung des einmaligen Opfers Christi am
Kreuz geben; aber die Eucharistie hat einen Opfercharakter. Demnach
kann man eigentlich nicht vom «Opfer der Messe» sprechen, sondern es
ist nur moglich, zu sagen, dass die Messe einen Opfercharakter hat.

2. Dieser Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Geddicht-
nis des Opfers am Kreuz ist. Hier wird an der augustinischen Theologie
der «memoria» angekniipft, die eine lange Tradition in der mittelalterli-
chen Kirche hat. Seit der Reformation wurde sie besonders auf reformier-
ter Seite gepflegt und stellt heute den Begriff dar, auf dem der 6kumeni-
sche Konsensustext von Akkra aufbaut6. Indem das Gedéchtnis nicht im
bedeutungsarmen Sinn genommen wird, sondern inhaltsvoll, werden
Moglichkeiten geoffnet, die verschiedenen Auffassungen tiber den Opfer-
charakter der Eucharistie zu verséhnen.

3. Als zweiter Begriff wird die « Vergegenwirtigung» angefiihrt. Es geht
um eine Vergegenwartigung derjenigen Darbringung, die nach dem He-
bréaerbrief fortwahrend im Himmel geschieht. Auch hier hat die weitere
Entwicklung der romisch-katholischen Theologie diese Erkenntnisse be-
stitigt oder wieder aufgenommen. Vor allem ist auf die Studie von J. Lé-
cuyer: «Das Priestertum im Mysterium Christi» 7 aufmerksam zu ma-
chen. Lécuyer zeigt, dass zum Begriff des Priestertums von der Bibel und
den Kirchenvidtern her nicht allein die Tétung des Opfertiers gehort, son-
dern auch die kultische Darbringung im Tempel. Das Opfer Christi am
Kreuz wird demnach erst durch die Himmelfahrt und den Eintritt in das
himmlische Heiligtum vervollstindigt: Es fingt in der Zeit am Golgatha
an, wird aber in der Ewigkeit fortgesetzt und vollendet. Die Ewigkeit bil-
det also die Briicke zwischen dem Opfer am Kreuz und der Vergegen-
wirtigung im Sakrament.

5 Die Lehre vonder Eucharistie in den drei ersten Jahrhunderten, Mainz 1826. Dort
schrieb Dollinger noch wortlich: «Die Eucharistie ist ein wahres, vollkommenes
Opfer, von Melchisedek vorgebildet, von Malachias geweissagt, von Christo zum
Gedéachtnisse seines Leidens und als unblutige Wiederholung des blutigen Opfers am
Kreuze eingesetzt ; es wird hier Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi ver-
wandelt, als Dank- und Sithnopfer fiir Lebendige und Tote dargebracht: diesist die
Lehre der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte.»

6 Vgl. G.Miiller-Fahrenholz, Eine Taufe, eine Eucharistie, ein Amt, 4.Aufl.
Frankfurt 1979, S. 14f. (Dokument iiber die Eucharistie II B). Uber die Auffassung
von Zwingli und Calvin und ihre Beziehung zur Augustinischen memoria-Lehre vgl.
G.W.Locher, Streit unter Gdésten, Ziirich 1972, S. 10-12.

7 J.Lécuyer, Le sacerdoce dans le mystére du Christ, Paris 1957.

194



4. Die eucharistische Feier ist darum keine «Darbringung», sondern
eine «Darstellung» (presentation) dieses Opfers. Déllinger hatte diesen
Unterschied in seinem handschriftlichen Konzept folgendermassen be-
schrieben: «Zu dem unendlichen Werthe des am Kreuze vollbrachten Op-
fers kann das Messopfer nichts hinzufiigen. Nur immer aufs Neue uns
und Gott dieses einmalige Opfer vorhalten, es ergreifen, dessen Frucht uns
aneignen, Sein Gedachtniss erneuern — diess und nur diess konnen wir8.»

5. Die eucharistische Feier ist zugleich ihrem Wesen nach eine Mahl-
feier, die Gemeinschaft (koinonia) bewirkt.

Die These wurde nach einigen Erlduterungen nicht nur von den anwe-
senden Altkatholiken, Anglikanern und Orthodoxen angenommen, son-
dern auch ausdriicklich von den Vertretern der lutherischen Kirche Dane-
marks?. In der zweiten Konferenz gab allerdings Howson im Namen ei-
ner Gruppe von Evangelikalen eine Erkldrung ab, in der der Text ein-
schriankend ausgelegt und in gewissem Grad in Zweifel gezogen wurde, ob
thr Wortlaut mit der Lehre des Common Prayer Book iibereinstimmt 10,

Die Thesen der Bonner Unionskonferenzen gehoren als ein durch 6ku-
menische Konferenzen bestitigter Ausdruck der Einheitstheologie D&l-
lingers sicherlich zu den wichtigsten Quellen der altkatholischen Theolo-
gie. Die These tiber die Eucharistie wurde aber dariiber hinaus als einzige
zu einem noch hoheren Grad an Verbindlichkeit erhoben, als sie 1889 als
zweiter Teil des Artikels 6 in die Utrechter Erkldrung aufgenommen
wurde !, Damit wurde dieser Text zur offiziellen Lehre aller in der Ut-
rechter Union zusammengeschlossenen Kirchen, die in dieser Erkldrung
ihr Grunddokument sehen. Zu vermerken ist allerdings, dass nicht der
Originaltext, sondern die wie vermerkt leicht abweichende Ubersetzung
von Reusch benutzt wurde. Ausserdem weist eine Stelle eine Anderung

8 Bischofliches Archiv Bonn, Aktendeckel « Unionskonferenzen». Der Text trigt
keine Unterschrift, ist aber eindeutig aus der Handschrift Déllingers.

9 Bericht, S.47-49. Ein Bezug der Eucharistie zum Opfer Christi und insbeson-
dere zum himmlischen Opfer war Luther nicht fremd. Nach ihm wird im Abend-
mahl nicht gesehen, sondern geglaubt, «wie Christus sein Leib und Blut fiir uns gege-
ben und noch tiglich fiir uns bei Gott, uns Gnade zu erlangen, zeiget und opfert»
(Deutsche Messe 1526, WA 19, 60 B).

10 Fr.H.Reusch, Bericht iiber die vom 10.~16. August 1875 zu Bonn gehaltenen
Union-Conferenzen, Bonn 1875, S.130f.; 87f.; vgl. auch dort die Stellungnahme von
Liddon S.88f.

I Vollstindiger Text der Utrechter Erklarung und der dazu gehorigen Doku-
mente in: Deutscher Merkur, Miinchen 1889, S.325f. Die Artikel der Erklarung
(ohne Einleitung) sind u.a. abgedruckt in U.Kiiry, Die Altkatholische Kirche,
2. Aufl. Stuttgart 1978, S.452f.

195



auf: Der Ausdruck «Darstellung und Vergegenwirtigung» wurde durch
«reale Vergegenwirtigung» ersetzt. Die Einfligung des Wortes «reale»
entspricht den Aussagen Dollingers im Bericht der Konferenz, wonach er
auf Anfrage hin bestétigte, dass «ein innerer Zusammenhang des euchari-
stischen Opfers mit dem himmlischen Opfer und ein reales Verhdltnis zu
demselben ... anerkannt wird!?; damit wird der erwidhnten Auslegung
Howsons entgegengewirkt, wonach die Vergegenwartigung auf die Ver-
kiindigung des Todes des Herrn (I. Kor.11, 26) eingeschrankt bleiben
sollte. Die Weglassung des Wortes «Darstellung» ist dagegen nicht niher
zu begriinden; dieser in der Theologie Dollingers wichtige Begriff wurde
von Thiirlings und Herzog in die Formulierung des Hochgebets tiber-
nommen und somit ebenfalls zu einem offiziellen Ausdruck der Lehre der
deutschsprachigen altkatholischen Kirchen gemacht. Der erste Teil des
Artikels betont den realen Empfang des Leibes und Blutes des Herrn: «In
Erwagung, dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche von je-
her den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es fiir -
unsere Pflicht, auch zu erkldren, dass wir den alten katholischen Glauben
von dem heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten,
indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu
Christi selbst unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen !3.»

II. Eduard Herzog und Adolf Thiirlings

Bischof Eduard Herzog hat sich iiber diesen Fragenkomplex vor der Ge-
neralkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am
15.Mai 1911 in Schonenwerd gedussert 4. Der Anlass zu dieser Stellung-
nahme ist interessant: Der romisch-katholische Theologe Franz Wieland,
Subregens des Priesterseminars in Dillingen, hatte in den «Veroffentli-
chungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar Miinchen», also aus der
«Schule, deren Vorsteher einst Dollinger gewesen ist, 3 Schriften publi-
ziert, die am 2. Januar 1911 in besonders feierlicher Sitzung auf den Index
gesetzt worden waren: Mensa und Confessio, der Altar der vorkonstantini-
schen Kirche, Miinchen 1906 ; Die Schrift Mensa und Confessio und P. Emil

12 Bericht 1874, S.49.

13 Deutscher Merkur, 1889, S.326; Kiry, Die Altkatholische Kirche, 1978,
S.453.

14 Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland und die christkatholische
Messliturgie, IKZ 1 (1911), S.340-361.

196



Dorsch, S.J. in Innsbruck. Eine Antwort, Miinchen 1908 ; Der vorirend-
ische Opferbegriff, Miinchen 19009.

Wieland weist in der ersten Schrift nach, «dass in der vorkonstantini-
schen Periode von einem Altargrab oder von einem Grabaltar (confessio)
«keine Rede sein kann». Damit ist nicht gesagt, dass «der eucharistische
Tisch kein Gegenstand pietdtsvoller Wertschdtzung geworden war»;
doch er «war ein Heiligtum nur fiir die jeweilige Dauer der eucharisti-
schen Feier; er wurde jedesmal eigens aufgestellt und geschmiickt». Erst
die Sitte, die Eucharistie an den Begribnisstitten der Mértyrer zu feiern,
flihrte dazu, Altar- und Mértyrergrab miteinander zu verbinden. «Sobald
die «Confessio> da ist, also der mit einem eigentlichen oder einem bloss
symbolischen Martyrergrab verbundene Altar, hat der Abendmahltisch
endglltig aufgehort, ein gewohnliches Hausgerit zu sein; er ist zu einem
Gegenstand geworden, der eine ausschliesslich liturgische Bestimmung
erhalten hat !5.»

Wieland wurde vom Innsbrucker Jesuit E. Dorsch vor allem deshalb
angegriffen, weil seine Schilderung der Eucharistielehre der zwei ersten
Jahrhunderte sich mit dem rémisch-katholischen Opferbegriff nicht zu
vertragen schien 10, Daraufhin behandelte Wieland in den zwei weiteren
Schriften ausfithrlicher den Opferbegriffin der alten Kirche. Danach hat
die Kirche vor Irendus von Lyon, also vor dem letzten Viertel des zweiten
Jahrhunderts der Abendmahlsfeier die Bedeutung eines Opfers im Sinne
einer Darbringung nicht zuerkannt; in dieser Zeit werden Gebet und
Danksagung, Lob und Verherrlichung und Bitte als das christliche Opfer
bezeichnet, da ja Gott unserer Gaben nicht bediirfe. Nach Ignatius von
Antiochien ist die Eucharistie «nicht eine Gabe von uns an Gott, sondern
eine Gabe von Gottan uns und ein Unterpfand unserer Auferstehung» 17.
Vor allem beruft sich Wieland auf Justin den Mértyrer. Er paraphrasiert
die Apologie: « Wohl kennen auch wir ein Darbringen; aber was wir dar-
bringen, bringen wir nicht dem dar, der es ja selbst geschaffen und uns
geschenkt hat zum Lebensunterhalt, sondern wir geniessen es und bringen
es so uns selbst dar und den Dirftigen; was wir aber ihm darbringen, ist
nicht das, was wir uns darbringen, sondern feierliches Lob- und Dankgebet,
und zwar iiber dem Dargebrachten. Und das haben wir als allein wiirdige
Art der Gottesverehrung gelernt 18,» Erst Irendus erweitert gegen Ende

I35 E.Herzog, IKZ 1911, S.342; vgl. F. Wieland, Mensa und Confessio, S. 1191t.

16 E. Dorsch, Altar und Opfer, ZKTh, Band 32, S.307-352.

7 F.Wieland, Der vorirendiische Opferbegriff, S.53.

18 Wieland, Opferbegriff, S.74f. Vgl. Justin, I. Apologie, X111, 1-2: «Diese Art
der Verehrung haben wir als die allein wiirdige gelernt, dass wir das von Gott zum

197



des zweiten Jahrhunderts die «rein geistige Auffassung der christlichen
Opfer», indem er die «zur Eucharistie bestimmten Elemente von Brot und
Wein dem Schopfer darbringen lésst, als Erstlinge der gesamten erlosten
Natur» 19. Wieland leugnet ausdriicklich, dass die Eucharistie eine neue
Darbringung Christi sei, eine Wiederholung des Opfers von Golgatha. Sie
ist vielmehr eine Speise, «deren Opferung langst vollzogen ist», wie ja
auch die Schlachtung des Passahlammes vollendete Tatsache war, als das
Passahlamm genossen wurde» 20,

Um sich aber mindestens in einem Kernpunkt an der traditionellen
scholastischen Lehre zu halten, ldsst er den eigentlichen Opfercharakter
der Eucharistie in der «schopferischen Kraft» des Konsekrationsgebets
bestehen: « Nicht Leib und Blut Christi selbst ist unser Opfer, sondern das
schopferische Gebet, welches Leib und Blut Christi schafft und dadurch
Gott unendlich verherrlicht. Die Gemeinde setzt durch den Liturgen
Christum, unter dem Bild seines grossen Verherrlichungsaktes am Kreuz,
wahrhaft gegenwirtig, lasst ihn in Brot und Wein, wo er vorher nicht war,
in eine neue Existenz treten, macht, wie Justin wiederholt sagt, Leib und
Blut Christi. Damit aber macht die Kirche den, durch den Gott alle Ver-
herrlichung zuteil wird..., verherrlicht also Gott durch Christus auf die
vollkommenste Weise2!.»

Mit Ausnahme dieses letzten Punktes bejaht Herzog die Auffassungen
Wielands. Zunichst, und das ist wichtig, seine Methode, d. h. die Priifung
spaterer Traditionen — auch Traditionen, die noch in der patristischen
Zeit entstanden sind — anhand der iltesten, frithchristlichen Zeugnisse:
«Wir hitten Wielands Untersuchungen nicht auf den Index gesetzt. Moge
es der heutigen papstlichen Hierarchie nicht gelingen, das wiedererwachte
Streben zu unterdriicken, Christentum und Katholizismus auf Grund der

~

heiligen Schrift und der &ltesten kirchlichen Zeugnisse zu studieren22.»

Lebensunterhalt Geschaffene nicht dem Feuer iibergeben, sondern uns selbst und
den Diirftigen darbringen (prosphérein), ihn aber dankbar durch Wort feierlichen
Lobpreis emporsenden.» In 1. Apol. LXV-LXVII wird die Feier der Eucharistie aus-
fithrlich beschrieben, ohne sie mit dem Begriff «Opfer» zu verbinden. In Dial. XL1, 3
verbindet allerdings Justin das Opfer des Dankes enger mit den Elementen, indem er
Mal. 1, 10-12 auf das «Brot der Danksagung» und den «Kelch der Danksagung»
bezieht. Vgl. auch Aristides, Apol.1,5; Athenagoras, Leg. 13; Klemens v. Alex., Stro-
mata, VII, 3, 6.

19 F. Wieland, Mensa und Confessio, S.52; Herzog, S.348.

20 Ebda., S.38f.; Herzog, S.346f.

21 F. Wieland, Antwort, S.53.

22 E.Herzog, IKZ 1911, S.361.

198



Nur diejenige Uberlieferung ist nimlich echte Tradition, die sich bis zu
den Urspriingen zuriick verfolgen lasst — das semper des Vinzentinischen
Prinzips. Daher sind die heilige Schrift und die Zeugnisse der dltesten Kir-
che das kritische Element, an dem sich die spétere Entwicklung priifen
lassen soll.

Bischof Herzog fragt sich nun, ob im Lichte dieser Erkenntnisse «die
Liturgie der christkatholischen Kirche mit der Anschauung und Ubung
der apostolischen und nachapostolischen Kirche {ibereinstimmt» 23. Er
bejaht diese Frage und fasst seine Stellungnahme in 10 Punkten zusam-
men, von denen wir hier das Wesentlichste mitteilen mochten:

«1. Der Priester ist nach unserer Liturgie, wie librigens auch noch nach
dem Missale Romanum, nicht ein Mittler, der zwischen Gott und dem
glaubigen Volke steht und in dieser Eigenschaft Gott das Versohnungsop-
fer fiir das Volk darbringt, sondern das durch rechtméssige Wahl und
Weihe eingesetzte Organ der Gemeinde, das im Namen der Gemeinde
spricht und handelt. Darum legen wir Gewicht auf die Anwendung der
Landessprache und die tatsdchliche Beteiligung der versammelten Ge-
meinde an der eucharistischen Feier.»

«2. Wir bekennen uns in unserer Liturgie ausdriicklich zu der apostoli-
schen Lehre, dass Christus unser einziger und ewiger Hoherpriester ist,
«der mit seinem eigenen Blute ein fiir allemal einging in das Heiligtum, uns
Erlosung zu erwerben fiir immer> (Hebr. 7, 27; 9, 12. 28; 10, 12; 1. Tim. 2,
5). Schon aus diesem Grunde kénnen wir die hl. Eucharistie nicht als eine
Wiederholung des auf Golgatha dargebrachten Opfers betrachten, weder
als eine blutige noch als eine unblutige.»

«3. In unserer Liturgie ist angedeutet, dass wir nicht die materielle Blut-
vergiessung als die sithnende Opfertat des Erlosers ansehen, sondern den
Gehorsam, mit welchem der zweite Adam das von ithm reprasentierte Ge-
schlecht in die rechte Beziehung zu Gott zuriickgefiihrt hat und fortwih-
rend zurtickfiihrt. Die Worte: «der dir gehorsam war bis zum Tode am
Kreuz und den du, himmlischer Vater, erhoht hast zu deiner Rechten>,
sind Anspielung auf eine Reihe biblischer Texte, in welchem, statt in der
dem Alten Testament entlehnten bildlichen Ausdrucksweise, mit eigentli-
chen Worten gesagt wird, wie sich Christus geopfert hat. Vorziiglich kom-
men in Betracht die Stellen Phil. 2, 8ff.; Hebr. 5, 7ft.; 1, 3f.»

«4. Der Opfercharakter der Eucharistie bezieht sich auf die himmlische
Darbringung gemiss Hebr.9: (Der ,ewig vor Gottes Angesicht stehende

2% Ebda., 8.355.

199



Hohepriester tritt flirbittend fiir uns ein, um uns selig zu machen‘. Auch
dieser Gedanke hat im Hebrierbrief seinen klassischen Ausdruck gefun-
den. Christus ist nicht in ein irdisches Heiligtum, sondern ,in den Himmel
selbst eingegangen, um jetzt vor dem Angesichte Gottes fiir uns zu erschei-
nen' (9,24)>. « Wer will verdammen? Christus ist’s, der gestorben, ja viel-
mehr auch auferweckt ist, welcher zur Rechten Gottes ist, der uns auch ver-
tritt» (Rom.8, 34).»

«5. Bei der Formulierung unserer Liturgie wurde auch absichtlich ver-
mieden, zu dem Missverstindnis Anlass zu geben, als ob der Opfercha-
rakter der hl. Messe in der Darbringung der natiirlichen Gaben bestehe,
iiber die dann die Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem
Falle wiirde sich das Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer
nicht wesentlich unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott fiir alle
leiblichen und geistigen Gliter zu danken, die wir unaufhoérlich und ohne
unser Verdienst von Gottes Giite empfangen; aber auf andere Weise als
durch ein Dankgebet konnen wir natiirliche Gaben, die Gottes Eigentum
sind, Gott nicht schenken.»

«6. Opfern wir also die zum Leib und Blut des Herrn konsekrierten Ga-
ben ? Auch das ist nicht der Fall. <So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er
seinen eingebornen Sohn dahingab, damit alle, die an ihn glauben, ewiges
Leben haben> (Joh. 3, 17). Christus ist eine Gabe, die Gott uns geschenkt
hat, nicht eine Gabe, die wir Gott schenken kdnnen, noch weniger eine
Gabe, auf die wir verzichten wollen, um damit kundzutun, wie sehr uns
daran liegt, Gott zu versdhnen und das Wohlgefallen Gottes zu besitzen.
Auch die Gabe, die Christus ist, konnen wir nur in der Weise auf Gott zu-
riickfiithren, dasswir Gott fiirdie Vaterliebe Dank sagen, mit der er uns sei-
nen eingebornen Sohn geschenkt hat. Danksagung ist auch in dieser Hin-
sicht wieder die einzige Gabe, die wir unsererseits Gott anbieten kdnnen.»

«7. Diese eucharistischen Danksagungen und Gebete gehen von der
glaubigen Gemeinde aus, dienen im vollkommenen Sinne zur Verherrli-
chung Gottes und konnen in Wahrheit als ein Opfer bezeichnet werden.»
Er nennt dabei insbesondere die grosse einleitende Danksagung der Pra-
fation, die Anrufung des heiligen Geistes, die Konsekrationsworte, das
Opfergebet und das Amen der Gemeinde.

«8. Die Eucharistie ist darum recht eigentlich die Feier, mit der wir das
flir uns dargebrachte Opfer gldubig anerkennen, fiir uns geltend machen
und es uns, soweit das anuns liegt, nahebringen, so dass es nach seiner gan-
zen segensvollen Wirkung fiir uns erreichbar wird. Dieser Gedanke ist in
unserer Liturgie ausgesprochen mit dem danksagenden Gebet: «Ihn stel-
len wir dir dar als unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer. Mitleid hat er

200



gehabt mit unserer Schwachheit und uns in der Anordnung dieser Feier
seines Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem wir Erbarmung fin-
den und Gnade bei dir erlangen immerdar.» Auch das ist eine Danksa-
gung, die wesentlich aus Schriftworten besteht (Hebr. 7, 26;4,15;13,10;
4,16). Ein Opferakt ist diese Danksagung aber vorziiglich deswegen, weil
wir mit den angefiihrten Worten dankbar bekennen, dass wir unser Ver-
trauen auf das Opfer setzen, das fiir uns dargebracht worden ist, dieses
Opfer gliubig in Anspruch nehmen und fiir uns vor Gott geltend machen.
Es handelt sich also hier um eine Danksagung, die recht eigentlich mit der
Eucharisﬁtie verbunden ist, ja geradezu in Worte kleidet, was der euchari-
stische Akt als Opfer iiberhaupt bedeuten kann.»

9. «Die Konsekration geschieht aber zundchst zu dem Zweck, damit
«das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des Leibes des Herrn,
und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi>.
Der Apostel sagt also freilich nicht einfach: Der Kelch, d.h. der im
Abendmahlskelch enthaltene Wein ist das Blut Christi, das von uns ge-
brochene Brot ist der Leib Christi, sondern er bezeichnet Brot und Wein
als die Elemente, durch deren Genuss man die koinonia mit dem Leibe
und Blute Christi herstellt. Immerhin denkt er an eine reale Gemeinschaft,
nicht bloss an eine vorgestellte Beziehung: wer an dem eucharistischen
Brot und Wein teilhat, steht mit dem fiir uns hingeopferten Christus in
Gemeinschaft und darf sich darum nicht an heidnischen Opfermahlzeiten
beteiligen. Flir den, der mit Christus in realer Gemeinschaft steht, ist Chri-
stus in denkbar vollkommenster Weise gegenwartig.»

«10. Es ist zuzugeben, dass in unserer Kirche der Gedanke, dass die
hl. Eucharistie ihrer Form nach zunéchst ein Mahl ist, an dem sich alle
beteiligen sollen (vgl. <Nehmet, das ist mein Leib>... <sie tranken alle dar-
aus>... Mark. 14, 22.23), zu sehr in den Hintergrund gedridngt worden ist.
Durch den Anschluss an Christus werden wir zu dem <auserwéhlten Ge-
schlecht, zur koniglichen Priesterschaft, zu dem heiligen Volk, zu verkiin-
den die Vollkommenheiten dessen, der uns berufen hat aus der Finsternis
zu seinem wunderbaren Licht> (I. Petr. 2, 9). Diesen Anschluss aber voll-
ziehen wir durch die tatsdchliche Kommunion. Kommuniziert einzig der
Priester, so wird er unwillkirlich wieder zu einem Mittler zwischen Gott
und der gldubigen Gemeinde im alttestamentlichen Sinne. Durch die Ge-
meinschaft mit Christus, die wir in der Eucharistie herstellen, wird die Ge-
meinde selbst zu einer Realitiat im christlich religidosen Sinne24.»

24 Ebda., S.355-360 (verkiirzt; um der Deutlichkeit der Argumentation willen
habe ich die Stellung des 8. und 9. Punktes umgewechselt).

201



Herzogs Gedankengang geht in dieser Aufzdhlung in einer geraden Li-
nie: nicht der Amtstréger der Kirche, sondern Christus selbstist der ewige
Hohepriester, der ein fiir allemal sein Opfer vollbracht hat; dieses Opfer
hat ewige Giiltigkeit und besteht nicht in der Blutvergiessung, sondern in
der Gesinnung des Gehorsams; die Eucharistie ist keine Wiederholung
dieses einen Opfers; ihr Opfercharakter besteht weder in der Darbringung
der naturlichen Gaben vor der Konsekration, noch der konsekrierten Ga-
ben in oder nach der Konsekration, sondern im eucharistischen Hochge-
bet selbst, zundchst als dankbare Annahme der Heilstat Gottes in seinem
Sohn, dann aber als ein Geltendmachen dieses Opfers fiir uns, indem wir
es vor Gottes Angesicht stellen und es gleichzeitig fiir uns in Anspruch
nehmen. Hier (Nr.8) gipfelt die ganze Argumentation: das Wesentlichste
des Opfercharakters der Eucharistie ist in dem Satz zusammengefasst, der
in allen deutschsprachigen altkatholischen Liturgien die Bitte um An-
nahme am Ende der Anamnese formulierte: «Ihn stellen wir dir dar als
unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer.» Dass wir Christus darstellen
und nicht darbringen ist fiir Herzog wie fiir Dollinger und die These der
Bonner Unionskonferenzen der wesentliche sprachliche Ausdruck der
Ablehnung der Wiederholungstheorie. Um den Ausdruck richtig zu ver-
stehen, muss gleich vermerkt werden, dass dabei keineswegs an eine
«Darstellung» im Sinne eines Laienspiels gedacht wird, in dem etwa der
Zelebrant die Rolle Christi theatralisch oder symbolisch darzustellen
hitte; gerade das hatte Herzog in den zwei ersten Punkten abgelehnt. Es
geht vielmehr darum, dass der Zelebrant im Namen der Gemeinde Gott
das Opfer Christi vor Augen fiihrt, es vor ihn stellt. Wenn wir dagegen
Christus (oder die eucharistischen Elemente) Gott darbringen, opfern,
dann entsteht ein neues Opfer, das numerisch getrennt neben dem von
Christus vollzogenen Opfer steht.

Das wiederholt Herzog noch einmal gegen die Sonderauffassung Wie-
lands, wonach das Wesen des Opfercharakters der Eucharistie in der con-
fectio, im «Machen» der Eucharistie durch das vom Priester als Vertreter
der ganzen Gemeinde gesprochene konsekratorische Gebet besteht.
Diese Lehre ist nach Herzog weder biblisch noch patristisch; sie fiihrt ir-
gendwie doch wieder zur Wiederholungstheorie. «Ich begreife nicht, wa-
rum es nicht gentigen soll, zu denken und zu sagen, dass wir in der Feier
der hl. Eucharistie das am Kreuz vollendete Opfer vergegenwértigen, fiir
uns vor Gott geltend machen, es also gleichsam vor Gottes Angesicht
bringen und gleichzeitig fiir uns in Anspruch nehmen. Das sind verstind-
liche und, wie mir scheint, unzweifelhaft richtige Dinge, die sich von der
wirklichen Feier der Eucharistie gar nicht trennen lassen, keine Wieder-

202



holung involvieren und auch nicht zu der unertriglichen Vorstellung noti-
gen, dass wir Christum <machen> und dadurch eine Opfergabe bereiten,
die Gott angenehm ist 23.»

Die zwei letzten Punkte sind nun Konsequenzen dieser Lehre, die ge-
wiss als solche auch eine grosse Bedeutung haben:

Auf die Auslegung der Realpridsenz als «reale Gemeinschaft» kénnen
wir nur beilaufig aufmerksam machen. Es wire ein Thema fiir ein eigenes
Referat, zu zeigen, wie die altkatholischen Bemiihungen seit hundert Jah-
ren immer wieder im Sinne einer Spiritualisierung der Realprisenz gegen
zu krasse, mit dem Substanzbegriff zusammenhingende Auffassungen
gerichtet war 26,

Ein letztes Merkmal dieser altkatholischen Theologie der Eucharistie
1st die Betonung der Kommunion der Glaubigen: es gibt nicht ein « Mess-
opfer», das sich bei der Wandlung und im Hochgebet vollzieht, und dann
noch ein «Sakrament der Kommunion», dasim Wesentlichen in der Aus-
teilung bestehe; sondern beides bildet eine Einheit: die Kommunion, und
zwar die der gesamten Gemeinde, nicht des Priesters allein, gehdrt we-
sentlich zum Opfer — kein echtes Opfer ohne Opfermahl; und das Sakra-
ment der Eucharistie ist die ganze Mahlfeier, in der das Hochgebet den
Platz des «Tischgebets» einnimmt.

In diesen 10 Punkten von Bischof Herzog wird die altkatholische Auf-
fassung der Eucharistie sehr deutlich und fundiert zum Ausdruck ge-
bracht; sie sind eine Rekapitulation der vor ihm abgegebenen Erklarun-
gen, der Formulierungen der altkatholischen Liturgien und der Untersu-
chungen anderer altkatholischen Theologen. Zugleich wollen sie eine
treue Wiedergabe der Lehre der apostolischen und nachapostolischen
Kirche sein; das ist iiberhaupt der Grund, warum Herzog sich mit Wie-
lands patristischen Untersuchungen beschaftigte.

Dem Referat von Herzog schlossen sich in der genannten Konferenz
einige Bemerkungen von A. Thiirlings an. Der Hauptverfasser der altka-
tholischen Hochgebete ging davon aus, dass «zwischen der in der dltesten
Kirche vorhandenen dogmatischen Grundstimmung und der liturgisch-

25 Ebda., S.360.

26 Vgl. J. Langen, Abendmahl, Wandlung, Messe, RITh 1896, S.420-434; E. Mi-
chaud, Etudes eucharistiques, RITh 1895, S.751-766; 1896, S.130-150; 281-294;
435-462; ders., Nouveau matérialisme eucharistique dans I’Eglise romaine, RITh
1902, S.496-511; ders., St-Cyrille d’Alexandrie et ['eucharistie, RITh 1902,
S.599-614; 675-692; ders., St-Jean Chrysostome et l'eucharistie, RITh 1903,
§.93-111; U.Kiiry, Hirtenbriefe, Allschwil 1978, S.139-153. Vgl. auch den Beitrag
von E. Gaugler, unten Anm. 34.

203



praktischen Ausgestaltung des altkirchlichen Gottesdienstes eine abso-
lute Konsequenz nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden darf». Denn
«die Wiirdigung lebender liturgischer Formen ist dadurch erschwert, dass
hier das Dogmatische sich mit Liturgisch-praktischem unloslich verbun-
den hat» und «man kann nicht iiberrascht sein, wenn man auf unbewusste
Kompromisse mit Volksanschauungen stosst»27. Diese etwa fiir die
Hochgebete des 4. und 5. Jahrhunderts ohne weiteres zutreffende Bemer-
kung scheint allerdings nicht in gleicher Weise der Situation im 2. und
3.Jahrhundert gerecht zu werden. Fiir diese Zeit miisste man im Gegenteil
davon ausgehen, dass Lehre und Liturgie nicht stark auseinandergehen,
was neuere Forschungen bestdtigt haben28. Thiirlings gibt dann einen
Rundblick in die damalige Forschung tiber den Ursprung und die ilte-
sten Formen des westlich-romischen Kanons an, zu denen u.a. der aus
dem Kreis der Guintherianer stammende und damals altkatholische Ge-
lehrte Watterich einen wichtigen Beitrag geleistet hatte29. Am wichtigsten
fiir uns sind seine anschliessenden Aussagen iiber die altkatholischen Li-
turgien: «Die Nachprifung, die der verehrte Referent auf Grund der
Wielandschen Forschungen an unserer schweizerischen christkatholi-
schen Messliturgie vorgenommen hat, fithrte zu dem Resultate, dem jeder
Unbefangene gern zustimmt, dass in dogmatischer Beziehung unsere Li-
turgie sich dem Rahmen des Idealbildes, welches Wieland von der Opfer-
idee der beiden ersten christlichen Jahrhunderte zeichnet, tunlichst voll-
kommen einfiigt. Dieses Resultat ist natiirlich nicht von dem Bestreben
nach moglichster Ubereinstimmung mit den Formen der alteren patristi-
schen Zeit gestlitzt gewesen; es ergab sich vorwiegend durch den engen
Anschluss an die religiésen Gedanken des Neuen Testaments, den ja auch
schon die reformatorischen Liturgien angestrebt hatten, insbesondere die
englische unter moglichster Beibehaltung der iiberkommenen Formen.»

Es ist interessant, hier im Hinblick auf die Liturgie die gleiche Mitwir-
kung aus anglikanischer Seite zu merken, die wir schon fiir die dogmati-
schen Stellungnahmen festgestellt hatten. Die folgende Bemerkung be-
trifft die Ordnung der deutschen altkatholischen Kirche: «Im allgemei-

27 AL Thiirlings, Zur Diskussion, IKZ 1 (1911), S.362.

28 Das gilt insbesondere fiir die Erkenntnis, dass das Verb «offerre» im Hochge-
bet des zweiten und dritten Jahrhunderts nicht die Bedeutung von «opfern» enthélt
und darum nicht im Widerspruch zu den Aussagen Justins steht. Vgl. unten
Anm.43.

29 J.B. Watterich, Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Ge-

schichte, Heidelberg 1896. Vgl. von ihm auch: Das Passah des neuen Bundes, Baden-
Baden 1889.

204



nen ist man wohl bei der Komposition der Liturgie der reichsdeutschen
Altkatholiken etwas mehr von liturgischen als von streng dogmatischen
Riicksichten ausgegangen, und auf alle Fille wird man nicht vergessen
diirfen, dass jede Liturgie fiir eine historisch entstandene Gemeinde ein
Kompromiss zwischen strengen Prinzipien und iiberkommenem, heilig-
geschétztem Erbgut sein muss 30.»

Tatsdchlich ist das deutsche Altarbuch von 1888 einen Kompromiss-
weg eingegangen, in dem zwei Ordnungen des Hochgebets nebeneinander
gesetzt wurden: die erste, im wesentlichen von Thiirlings, und die zweite,
die sich im grossen ganzen dem romischen Kanon anlehnte. So ist in die-
ser zweiten Ordnung (und den entsprechenden Gebeten fiir die Opferbe-
reitung) trotz gelegentlicher Abmilderung der Opfergedanke im rémi-
schen Sinne noch stark vertreten: mehrmals ist von «unserem Opfer» die
Rede, nicht nur im Sinne eines «Opfers des Lobes», sondern auch unmiss-
verstindlich im Hinblick auf die eucharistischen Gaben. Immerhin sind
der Einsetzungsbericht und die Anamnese fiir beide Ordnungen einheit-
lich; dadurch ist auch fiir die zweite Ordnung an der entscheidenden Stelle
das «ihn stellen wir dir dar...» massgebend. Das «Darstellen» des Opfers
Christi stand somit im Mittelpunkt, das Opfer des Lobes und der Gaben
bekam eine untergeordnete Bedeutung31.

In der Revision der deutschen Liturgie im Jahr 1959 liess sich die Kom-
mission unter der Leitung von K. Pursch vom Ideal einer méglichst treuen
Ubersetzung des urspriinglichen romischen Kanons leiten, die den (da-
mals von Rom noch nicht erlaubten) Vorstellungen roémisch-katholischer
Liturgieexperten entgegenkommen sollte. Offenbar sollte der rémisch-
katholische Besucher im altkatholischen Gottesdienst das vorfinden, was
er bei sich noch nicht erleben durfte, nimlich die romische Liturgie in
deutscher Sprache. So wurden die theologischen Bedenken der altkatholi-
schen Viter nicht beriicksichtigt und in der zweiten Ordnung die Bitte um
Annahme nach der Anamnese neu lbersetzt: «...und bringen Deiner er-
habenen Herrlichkeit ein reines, heiliges und makelloses Opfer dar, das
heilige Brot des ewigen Lebens und den Kelch des unverginglichen Hei-
les 32,» Das «tibi reddunt vota sua» («dir 10sen sie ihre Geliibde ein», viel-

30 A Thiirlings, IKZ 1911, S.365f.

31 Vgl. Das Heilige Amt auf die Feste und Zeiten des Jahres, Bonn 1888, insbes.
S.28 und 32.

32 Altarbuch fiir die Feier der heiligen Eucharistie im Katholischen Bistum der Ali-
Katholiken in Deutschland, Bonn 1959, S.123. Die Worte des romischen Kanons:
«de tuis donis ac datis» sind ihrerseits nicht iibernommen worden, obwohl es sich
um eine sehr alte Wendung handelt, die auch die dstlichen Liturgien kennen.

205



leicht eine Anspielung an Ps.49, 14) ist sogar als «Dir weihen sie ihre Ga-
ben» verschirft worden. Auch das spdter als «dritte Ordnung» einge-
fiihrte Hochgebet von Hippolyt enthilt in der Bitte um Annahme das
Verb «darbringen» 33. Diese aus theologischen Griinden nicht annehm-
baren Fehler beeintriachtigen den Wert der sonst verdienstvollen Arbeit.
Nach Einfiihrung des Buches blieb die Verwendung der zweiten Ordnung
auf sehr wenige Gemeinden beschréinkt.

ITI. Andreas Rinkel und Urs Kiiry

Ankniipfend an einen beachtenswerten neutestamentlichen Beitrag von
E. Gaugler 34, veroffentlichte Erzbischof Andreas Rinkel in den Jahren
1947-1952 eine langere Abhandlung liber die Eucharistie. Dabei hélt er
sich im wesentlichen an die bisher genannten Prinzipien. Ausgangspunkt
seiner dogmatischen Untersuchung ist das Bekenntnis zur altkirchlichen
Lehre, die hier wie auf anderen Gebieten schlicht ist und sich darin von
den spiteren Kontroversen und Spekulationen unterscheidet: «So ist das
Nachdenken iiber die Lehre von der Eucharistie immer in die Irre geraten,
sobald es einseitig wurde und sich von der Einfachheit der HI. Schrift ent-
fernte. Bei allem Reichtum der Zeugnisse bleibt die Patristik bei einem
einfachen, schlichten Predigen der biblischen Wahrheit und schidigt in
keiner Weise das einheitliche Bild der Eucharistie, das so klar und unzwei-
deutig im Herzen ihres kirchlich-liturgischen Lebens stand 35.»

Wie die Utrechter Erklarung verbindet Rinkel den Opfercharakter mit
dem «Gedachtnis» des Kreuzesopfers und weist damit auf die zentrale
Bedeutung der Anamnese hin: «Bekannt ist, dass alle Liturgien vom «Op-

33 Dasselbe gilt leider auch fiir mehrere der erst 1980 eingefiihrten zusétzlichen
Fassungen des Hochgebets.

3 E.Gaugler, Das Abendmahl im Neuen Testament, IKZ 32 (1942), S.97-164. Be-
deutend fiir unsere Untersuchung sind vor allem die Aussagen liber den Opferbe-
griff: «Es kann keine Rede davon sein, dass im Abendmahlsvorgang selbst eine Op-
fermaterie vorlidge, die ein zweites Opfer neben dem Opfer Christi oder eine «(Wieder-
holung> dieses Opfers ergdbe. Es kann sich in dem sakramentalen Vorgang jeund je
nur um die Vergegenwirtigung des Einen Opfers Christi am Kreuze handeln, um
das, was der Apostel in bewusstem Indikativ feststellt, wenn er sagt (I. Kor. 11, 26):
«Denn, so oft ihr von diesem Brote esset und aus diesem Kelche trinket, verkiindigt
thr den Tod des Herrn»» (8. 149; vgl. auch die Folge). Gaugler hat die Lehre von
A.Rinkel und U.Kiiry hiermit beeinflusst (Zuriicktreten des himmlischen Opfers,
bei Kiiry auch Vergegenwirtigung als Verkiindigung).

35 A.Rinkel, Die heilige Eucharistie, IKZ 41 (1951), S.3.

206



fer», thysia, prosphorad, sacrificium, oblatio, sprechen; und sie tun dies
nicht nur im offertorialen Teil von den noch nicht geweihten Gaben, son-
dern auch nach den Einsetzungsworten, bei der Epiklese und der Anam-
nese. Wichtig ist hier folgendes. In den Gebeten, die den Gedanken des
<Tuet dies zu meinem Gedichtnis» weiterfiihren, die sogenannte Anam-
nese, ist man immer <eingedenk des Leidens, des Todes und der Auferste-
hung> Christi, und damit wird zwischen der Feier und dem Kreuzesopfer
ein klares Band gelegt. Die «memoria passionis, mortis et resurrectionis» —
und dies ist gerade die eucharistische Feier —ist eine thysia, und sie ist dies
gerade darum, weil auch die ganze <passio», das Werk des Kreuzes, eine
thysia ist 36.»

Dartiber hinaus betont er sehr eindringlich die Einheit von Opfer und
Mabhlfeier: «Die Eucharistiefeier ist das «sacramentum sacrificii», und
zwar deshalb (sacramentum>, weil der Empfang, der Genuss der konse-
krierten Gaben unser Teilhaben an dem «¢sacrificium> des Herrn selber
verbiirgt und verwirklicht, denn wir haben Teil an seinem Leib, der fiir
uns dahingegeben, an seinem Blut, das fiir unsere Stinden und zur Verge-
bung unserer Siinden vergossen wurde.» «Auf Grund des Wesens der Eu-
charistie geh6ren zum unerlésslichen und unverdusserlichen Charakter
threr Feier zwei Faktoren, ndmlich die deutliche Bezeichnung der Ele-
mente als den Leib und das Blut Christi und der Genuss dieser Elemente,
die «consecratio» oder das eucharistische Gebet und die «communio». Es
muss gesagt werden, dass die Liturgie der Messe deutlich zur Kom-
munion als zu ihrem End- und Héhepunkt, ihrem Ziel fortschreitet. Eine
sporadische, vereinzelte, nicht allgemeine Beteiligung an der Kom-
munion mussalsein Defektim kirchlich-sakramentalen Lebenund als eine
Folge ungenauer Interpretation der Messe und einer mangelhaften kirch-
lichen Disziplin bewertet werden37.»

Sehr deutlich ist auch die Ablehnung der Wiederholungstheorie; Rin-
kel sieht sie in einer inneren Verbindung mit der Transsubstantiations-
theorie stehen: «Die Transsubstantiationstheorie hat den Gedanken der
alten Kirche, dass Christus selbst gegenwartig erscheint, umgekehrt und
lasst den Priester von neuem Christum erschaffen oder jedenfalls ihn aus
dem Himmel auf die Erde herabgebieten. Dadurch aber erhilt der Opfer-
charakter einen neuen Inhalt. Der nach der Substanz préasente Leib und
das Blut werden durch den Priester geopfert, wie einst Christus sich selbst
am Kreuze opferte.» «Der Transsubstantiationsgedanke machte das

36 Ebda., IKZ 40 (1950), S. 176.
37 Ebda., IKZ 40 (1950), S.176: 41 (1951), S.77.

207



Messopfer und Kreuzesopfer mehr als nur identisch, das erste wurde eine
Wiederholung des zweiten.» «Beide, Transsubstantiations- und Wieder-
holungslehre, erweitern die Kluft zwischen Priester und Volk, steigerten
die Gewalt des Priesters bis ins Schopferische, entzogen den Laien den
Kelch und machten den Kommunionsempfang, im Vergleich mit dem alt-
kirchlichen Gebrauch, zu einer Seltenheit 33.»

Kurz beschaftigt sich Rinkel auch mit dem Verhéltnis des eucharisti-
schen Opfers zur himmlischen Darbringung von Hebr. 939

In seinem Buch «Die Altkatholische Kirche» geht Bischof Urs Kiiry
ebenfalls auf diese Fragen ein. Zunichst stellt er fest: «Grundlegend sind
vor allem die Sétze der Utrechter Erklarung, die im wesentlichen besagen:
I. Das Kreuzesopfer auf Golgatha ist ein von Christus ein fiir allemal
(Hebr.7,27;9, 12) dargebrachtes Sithneopfer, das durch das Abendmahl
weder wiederholt noch erneuert werden kann. 2. Der Opfercharakter des
Abendmahles besteht darin, dass es das bleibende Gedachtnis und die auf
Erden stattfindende reale Vergegenwirtigung der einen Darbringung
Christi ist. 3. Diese Darbringung wird nach Hebr.9, 11.12 im Himmel
vom erhohten Christus fiir das Heil der erlosten Menschen fortwédhrend
in der Weise geleistet, dass er in der Gegenwart Gottes flir sie erscheint
(Hebr.9, 24). 4. Als Vergegenwartigung des einmaligen Kreuzesopfers
und seiner fortwidhrenden Darbringung im Himmel ist die Eucharistie ein
geheiligtes Opfermahl, an welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gliubigen Gemeinschaft miteinander haben (I. Kor. 10,
17)40.» In den Punkten 2 und 4 dieser Zusammenfassung wird allerdings
die Utrechter Erkldrung nicht richtig interpretiert: dort ist die Rede vom
Geddchtnis des Kreuzesopfers und Vergegenwirtigung der himmlischen
Darbringung. Kiiry dehnt die Vergegenwartigung auch auf das Opfer des
Kreuzes aus. Dieses bringt aber neue Fragen mit sich: Wie kann eine ein-
malige historische Tat, die der Vergangenheit angehort, vergegenwirtigt
werden?

Die Losung scheint damit zusammenzuhdngen, dass fiir Kiiry nicht der
Tod Christi selbst, sondern die Segensmacht dieses Todes in der Euchari-
stie vergegenwdrtigt wird, wie er es in seinem Hirtenbrief «Ueber das heili-
ge Abendmahl» ausdriickt: «Die kultische Vergegenwirtigung seines Op-
fers ist seine Selbstvergegenwirtigung in den Gaben von Brot und Wein,

38 Ebda., IKZ 40 (1950), S.268f.
39 Ebda., IKZ 41 (1951), S.691.

40 Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
2. Aufl. Stuttgart 1978, S. 194f.

208



die er nach dem Einsetzungsbericht so vollzieht, dass er als der gottliche
Gastgeber seinen Tischgenossen in den Gaben des Brotes und des Weines
Anteil an der Segensmacht seines Todes gibt, die eben darin sein Leib und
sein Blut werden4!.» Andererseits sieht er in Anlehnung an 1. Kor. 11, 26
den Tod am Kreuz als in der «Verklindigung» gegenwirtig: «Trotzdem
hat es das Abendmahl mit einem Opfer zu tun, insofern es nimlich die
«Verkiindigung> des Todes Christi (I. Kor. 11, 26) und als solche dessen
sichtbare und reale Vergegenwirtigung ist41*.» Das sind allerdings neue
Gedanken, die nicht von Herzog oder den Bonner Unionskonferenzen
stammen ; sie wurden aufgrund der exegetischen Uberlegungen Gauglers
und einer bestimmten Reflexion iber Wesen und Wirkung des Symbols
entwickelt4!®. Auf ihre Weise machen sie aber doch deutlich, dass das
Kreuzesopfer nicht im gleichen Sinne wie das himmlische Opfer des Aut-
erstandenen — namlich fleiblich und wirklich — vergegenwirtigt werden
kann.

Ansonsten ibernimmt Kiiry die Gedanken Herzogs: eine Wiederho-
lung des Kreuzesopfers ist abzulehnen; unser Tun in der eucharistischen
Feier besteht im «Darstellen und Vergegenwirtigen» : « Der nachtridenti-
nische Gedanke, dass in der Eucharistie noch einmal eine, wenn auch nur
«mystische> Schlachtung stattfinde, ist von da aus zuriickzuweisen. Wohl
ist auch die Eucharistie eine Opferfeier, aber nicht in dem Sinne, dass sich
in ihr eine neue Schlachtung vollzieht, noch so, dass Gott eine Opfergabe
darzubringen wire. Die Eucharistie ist als Opferfeier nicht ein Darbrin-
gen von Gaben, sondern ein heiliges Tun. Dieses Tun ist unser Opfer und
besteht darin, dass wir das einmalige Opfer Christi in der Abendmahls-
feier «darstellen und vergegenwértigen> und es, Gott dankend und lob-
preisend, inseiner Segensmacht entgegennehmen. Wir tun es, indem wir es
demiitig fiir uns und andere vor Gott geltend machen und durch den

41 U. Kliiry, Hirtenbriefe, Allschwil 1978, S. 142,

412 U, Kiry, Die Altkatholische Kirche, S.195. Dieser Satz steht nicht richtig in-
nerhalb der Zusammenfassung der Lehre Herzogs; vgl. Hirtenbriefe, S.145, wo
Kiiry ein erstes Mal im Jahr 1964 eine Zusammenfassung von Herzogs Beitrag gibt,
ohne von einer «verkiindigenden Vergegenwirtigung» zu sprechen.

41> Vel. den Text von Gaugler oben, Anm. 34. Auch A. Rinkel sieht in der «Ver-
kiindigung» nach 1. Kor. 11, 26 einen wirklichen Bezug: «Diese Verkiindigung des
Todes Christi ist doch gerade in der eucharistischen Form mehr als eine blosse Pre-
digt, sie ist eine Tat, sie ist eine Teilhaberschaft, eine koinonia, eine Zueignung, und
bei diesen Worten muss also die ganze paulinische Theologie des Kreuzes miteinge-
schlossen gedacht werden» (IKZ 1947, S.19). Uber Wesen und Wirkung des Sym-
bols vgl. U.Kiiry, Hirtenbriefe, S. 1481.

209



Abendmahlsempfang fiir uns in Anspruch nehmen, um so mit unserer
ganzen Existenz in Sein Opfer aufgenommen zu werden und von ihm das
Heil und das Leben zu empfangen+2.»

IV. Schlussfolgerung

In den zitierten offiziellen Dokumenten und den Ausserungen der mass-
gebenden Bischofe und der Verfasser der urspriinglichen altkatholischen
Liturgien ist neben einigen Unterschieden in sekundiren Punkten eine
grosse Ubereinstimmung zu bemerken, die in dem Willen begriindet ist,
den altkirchlich-6kumenischen Weg, den die Bonner Unionskonferenzen
eroffnet haben, weiterzugehen und auf diesem Boden zu bleiben. Wir
konnen diese Ubereinstimmung in folgenden Punkten zusammenfassen,
von denen jede altkatholische Revision oder Neuschopfung des Hochge-
bets auszugehen hat:

1. Das Opfer, um das es in der eucharistischen Feier geht, ist eine Tat
Christi und nicht eine Tat des Priesters oder der Gemeinde.

2. Es ist keine Wiederholung seines einmaligen Opfers, sondern Ge-
ddchtnis, Vergegenwirtigung und «Darstellung» seiner Gehorsamstat,
die jetzt im Himmel fortbesteht.

3. Es ist keine Darbringung, weder von natiirlichen Gaben der Schop-
fung noch von den konsekrierten Elementen, sondern Annahme des Ge-
schenkes Gottes an uns mit Lob und Dank.

4. Es wird nicht isoliert im Hochgebet «zelebriert», sondern vergegen-
wartigt in Gebet und Handlung (d. h. im Mahl). Das Hochgebet ist dafiir
da, als «Tischgebet» die Gaben zu heiligen, die Gemeinschaft im Opfer-
mahl stiften.

In der konkreten Gestaltung des Hochgebets wird dafiir Sorge zu tra-
gen sein, dass die Anamnese (und nicht etwa einseitig der Einsetzungs-
bericht oder die Epiklese) als sein Herz und sein eigentlicher Mittelpunkt
erkennbar wird. Der Sinn dieses Teils des Hochgebets ist wohl, den Befehl
des Herrn: «tut dies zu meinem Gedédchtnis» zu erfiillen; darum antwor-
tet hier die Kirche durch den Zelebranten: «Eingedenk ... tun wir dies.»
Die Einheit dieser zwei Elemente (Gedachtnis und Tun der Gemeinde) in
einem einzigen Gebetsteil ist nicht zu zerstdoren. Andererseits hat die alte
Kirche das «tun wir dies» mit der Formel «offerimus panem et calicem»
ausdriicken wollen. Wie neuere Untersuchungen es gezeigt haben, war

42 Ebda., S.196.

210



aber urspriinglich mit dem Verb «offerimus» nicht das Entsprechende un-
seres «Darbringen» oder «Opfer» gemeint, sondern das Vor-tragen vor
Gottes Angesicht eben als Handeln der Kirche an den Gaben43, Darum
ist hier aufjeden Fall das Opfervokabular (opfern, darbringen, weihen) zu
vermeiden und wo es sich aus Unachtsamkeit eingeschlichen hat, wieder
zu tilgen. Wendungen wie «bringen», «bringen vor dein Angesicht» «die-
ses Zeichen setzen» oder eben «dar-stellen» sind der urspriinglichen Be-
deutung des Wortes viel ndher und der altkatholischen theologischen
Stellung gerecht.

Es bleibt eine offene Frage, ob dieses « Bringen» oder «Darstellen» sich
auf die eucharistischen Gaben oder auf Christus selbst zu beziehen hat.
Vielleicht wire es am besten, diese Alternative vollig zu umgehen und das
Tun der Kirche nach unserem heutigen Verstindnis zu umschreiben:
«Daher, eingedenk des Todes, der Auferstehung und der Verherrlichung
deines Sohnes und in der Erwartung seiner Wiederkunft, feiern wir mit
Brot und Wein das Mahl unserer Erlosung und lassen uns erfiillen mit der
Kraft seines allgeniigsamen Opfers, welches er, unser Hoherpriester fort-
wahrend im Himmel vor dich tragt.»

Bonn Christian Oeyen

43 Vgl. R. Berger, « Offerre pro», LWQF 41, Miinster 1965, und das Referat von
H. Aldenhoven zu dieser Konferenz.

211



	Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie des eucharistischen Hochgebetes

