
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie des eucharistischen
Hochgebetes

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie
des eucharistischen Hochgebets *

I. Die Bonner Unionskonferenzen
und die Utrechter Erklärung

Mit der Theologie der Eucharistie - und damit zusammenhängend auch
mit der Theologie des eucharistischen Hochgebets - hat man sich schon
sehr früh in der altkatholischen Bewegung beschäftigt. Dabei wurden die
hier behandelten Fragen nicht unmittelbar in der Auseinandersetzung mit
den vatikanischen Dogmen, sondern im ökumenischen Gespräch mit den
anderen Kirchen, vor allem mit der anglikanischen und der orthodoxen
gestellt. Die Stellungnahmen dazu waren ein Teil jener Bemühung um die
Einheit der Kirche auf altkirchlicher Basis, die dieser verhältnismässig
kleinen Bewegung ihre Grösse und ihren Sinn in der Kirchengeschichte
verlieh. Um diese altkirchlich-ökumenische Weite zu erreichen, war aber
eine Distanzierung von bestimmten Aussagen der klassischen
römischkatholischen Lehre unbedingt notwendig1. Die Transsubstantiations-
lehre, der Opfercharakter der Messe und die Stellung und Bedeutung der

Epiklese wurden in der vorbereitenden Korrespondenz der Bonner

* Referat gehalten bei der 20. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

in Altenberg. Der Text ist aufgrund der Diskussion an einigen Stellen verdeutlicht

und am Schluss mit einem Vorschlag zur konkreten Gestaltung der Anamnese
versehen worden.

1 Diesen letzten Aspekt hat K. in seinem Altenberger Bericht («Christ in der

Gegenwart» 1979, S.352; etwas erweitert auch in der «Alt-Katholischen Kirchenzeitung»,

Bonn 1979, S.82 und im «Christkatholischen Kirchenblatt», Bern 1979,

Nr. 21, erschienen) leider nicht erkannt. Ich habe nicht versucht, deutlich zu
machen, «dass in der Auseinandersetzung mit dem 1. Vaticanum die Frage der eucharistischen

Theologie keine Rolle gespielt habe, damit - anders als die Ekklesiologie -
auch von kirchenpolitischen und kontroverstheologischen Auseinandersetzungen
unbelastet geblieben sei», sondern zeigen wollen, dass von den zwei Motoren der

altkatholischen Bewegung hier der zweite (Einheit auf altkirchlicher Basis) und
nicht der erste (Ablehnung der vatikanischen Dogmen) wirksam war. Tiefer gesehen

stehen aber diese zwei Beweggründe in unzertrennlicher Einheit miteinander, da die

Papstdogmen jede Bemühung um eine «kooperative Wiedervereinigung» unmöglich

machten und auch machen wollten. Mehr als diese Verzerrung finde ich aber

bedauerlich, dass K. über den eigentlichen Inhalt des Referates (und somit über
altkatholische Theologie der Eucharistie) nichts mitteilt.

191



Unionskonferenzen erwähnt2. Döllinger entwarf daraufhin eine Reihe

von Thesen, die fast alle im Plenum diskutiert und mit wenigen Änderungen

angenommen wurden (wobei bei der Diskussion der ersten 8 Thesen

nur Anglikaner und Altkatholiken, nicht aber die Orthodoxen anwesend

waren). Nur für die These über die Eucharistie erwies sich eine nochmalige

Behandlung im kleineren Kreis als notwendig. Aus dem Tagebuch des

Oxforder Theologen H. P. Liddon (einem engsten Mitarbeiter von Pusey)
wissen wir, dass dieser Kreis aus ihm, dem Dekan von Chester J. S. How-
son (einem der bekanntesten Vertreter der evangelikalen Richtung), dem

nordamerikanischen Bischof von Pittsburgh J. B. Kerfoot (einem aus
Irland stammenden, pastoralgemässigten Vertreter der Hochkirche) und

Döllinger bestand. Diese Gruppe trat am Mittwoch, dem 16. September
1874, um 8.00 Uhr früh in Döllingers Zimmer (d.h. im Hause des Bischofs

Reinkens) zusammen. Liddon schreibt, dass sie after much difficulty zu
einer annehmbaren Formulierung gekommen waren. In den Akten der
Konferenz, die im bischöflichen Archiv in Bonn erhalten sind, befinden
sich drei verschiedene Fassungen dieser These, die den Fortschritt des

Gesprächs erkennen lassen. Die erste Fassung von Döllinger enthält schon
sachlich die wichtigsten Elemente der endgültigen These ; es fehlt aber der

Bezug auf I.Kor. 10, 17, und mehrere Begriffe sind in einer theologischabstrakten

Sprache gehalten. Die endgültige Formulierung ist biblischer,
sie bezieht sich ausdrücklich auf das Werk Christi und seine Aneignung
durch die Gläubigen. Hier wurde also die Theologie Döllingers, mit der
die These im wesentlichen nach wie vor übereinstimmt, in wichtigen
Einzelheiten durch anglikanische Mitarbeit korrigiert und ergänzt3. Die der

Vollversammlung vorgelegte These lautete:

2 Brief von F.Meyrick an Döllinger, 5.9.1874 m: Bericht über die am 14., 15. und
16. September zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874. S. 60ff. ; Orthodoxes

Verzeichnis der Unterscheidungslehren in: Deutscher Merkur, München
1874, S. 65-67.

3 Die wichtigsten Änderungen im Vergleich zur ersten Fassung waren folgende :

a) Der Ausdruck «Opfer der Eucharistie» wird durch «Die Eucharistiefeier in der
Kirche» ersetzt: b) das fortwährende Opfer im Himmel wird nicht mehr als «Opfer-
akiv. sondern als «oblatio» (in Reuschs Übersetzung: «Darbringung») bezeichnet,
mit dem Zusatz: «für das Heil der erlösten Menschheit». So wird das Opfer nicht
isoliert, sondern soteriologisch-funktionell aufgefasst: ausserdem wird Christus
ausdrücklich genannt; c) Der Hinweis auf Hebr.9, 24 wird mit Hebr.9, 11-12
ergänzt und der Inhalt kurz angegeben ; d) Der zweite Absatz hat sich völlig geändert :

Döllingers Hauptargument : «Ein permanentes Opfermahl setzt auch ein permanentes
Opfer voraus» fehlt in der endgültigen Fassung. Das Opfermahl wird aufdie

Gemeinschaft bezogen und mit I.Kor. 10, 17 erklärt.

192



«The Eucharistie Celebration in the Church is not a continuous repetition

or renewal of the propitiatory sacrifice offered once for ever by Christ

upon the Cross; but its sacrificial character consists in this, that it is the

permanent memorial of it, and a representation and presentation on earth
of that one oblation of Christ for the salvation of redeemed mankind,
which, according to the Epistle to the Hebrews (IX, 11.12), is

continuously presented in Heaven by Christ, who now appears in the presence
of God for us (IX, 24). While this is the character of the Eucharist in
reference to the sacrifice ofChrist, it is also a sacred feast, wherein the faithful,
receiving the Body and Blood of our Lord, have communion one with
another (1 Cor.X, 17).»

«Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende
Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches Christus ein für allemal

am Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin,
dass sie das bleibende Gedächtnis desselben ist und eine auf Erden
stattfindende Darstellung und Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung
Christi für das Heil der erlösten Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11. 12

fortwährend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der

Gegenwart Gottes für uns erscheint (Hebr. 9,24.) Indem dies der Charakter

der Eucharistie bezüglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein

geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gläubigen Gemeinschaft mit einander haben (I.Kor. 10,

17)4.»

Mit diesem Text war ein Dokument von ökumenischer Tragweite
entstanden, das an Aktualität kaum etwas eingebüsst hat. Für uns sind

folgende Punkte von Bedeutung :

1. Die Wiederholungstheorie wird hier abgelehnt, d. h. diejenige Auslegung

der Entscheidungen von Trient, die besagt, die Messe sei eine

Wiederholung des Opfers am Kreuz, indem Christus noch einmal unblutig
geopfert wird. Diese Theorie, die auch innerhalb der katholischen Kirche
nicht allgemein galt und in den letzten Zeiten fast ganz verlassen worden

ist, war im letzten Jahrhundert noch vorherrschend. Döllinger selbst hatte

4 Bericht, S. 46 f. Die englische Fassung wurde in der Konferenz besprochen und

angenommen. Die nachträglich von Reusch angefertigte deutsche Übersetzung ist

nicht immer genau: «sacred feast» (geheiligte Feier) wird zurück zum «geheiligten

Opfermahl» (entsprechend dem ersten Vorschlag Döllingers) ; «presented» (vorgeführt)

wird als «geleistet» übersetzt ; «Vergegenwärtigung» entspricht auch nicht
genau dem englischen «representation».

193



sie in seinem Erstlingswerk 1826 vertreten5. Dagegen wird hier festgestellt:

Es kann keine Wiederholung des einmaligen Opfers Christi am
Kreuz geben; aber die Eucharistie hat einen Opfercharakter. Demnach
kann man eigentlich nicht vom «Opfer der Messe» sprechen, sondern es

ist nur möglich, zu sagen, dass die Messe einen Opfercharakter hat.

2. Dieser Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis

des Opfers am Kreuz ist. Hier wird an der augustinischen Theologie
der «memoria» angeknüpft, die eine lange Tradition in der mittelalterlichen

Kirche hat. Seit der Reformation wurde sie besonders auf reformierter

Seite gepflegt und stellt heute den Begriff dar, auf dem der ökumenische

Konsensustext von Akkra aufbaut6. Indem das Gedächtnis nicht im

bedeutungsarmen Sinn genommen wird, sondern inhaltsvoll, werden

Möglichkeiten geöffnet, die verschiedenen Auffassungen über den
Opfercharakter der Eucharistie zu versöhnen.

3. Als zweiter Begriffwird die «Vergegenwärtigung» angeführt. Es geht

um eine Vergegenwärtigung derjenigen Darbringung, die nach dem
Hebräerbrief fortwährend im Himmel geschieht. Auch hier hat die weitere

Entwicklung der römisch-katholischen Theologie diese Erkenntnisse

bestätigt oder wieder aufgenommen. Vor allem ist auf die Studie von J. Lé-

cuyer: «Das Priestertum im Mysterium Christi»7 aufmerksam zu
machen. Lécuyer zeigt, dass zum Begriff des Priestertums von der Bibel und
den Kirchenvätern her nicht allein die Tötung des Opfertiers gehört,
sondern auch die kultische Darbringung im Tempel. Das Opfer Christi am
Kreuz wird demnach erst durch die Himmelfahrt und den Eintritt in das

himmlische Heiligtum vervollständigt: Es fängt in der Zeit am Golgatha
an, wird aber in der Ewigkeit fortgesetzt und vollendet. Die Ewigkeit bildet

also die Brücke zwischen dem Opfer am Kreuz und der
Vergegenwärtigung im Sakrament.

5 Die Lehre von der Eucharistie in den drei ersten Jahrhunderten. Mainz 1826. Dort
schrieb Döllinger noch wörtlich: «Die Eucharistie ist ein wahres, vollkommenes
Opfer, von Melchisedek vorgebildet, von Malachias geweissagt, von Christo zum
Gedächtnisse seines Leidens und als unblutige Wiederholung des blutigen Opfers am
Kreuze eingesetzt; es wird hier Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi
verwandelt, als Dank- und Sühnopfer für Lebendige und Tote dargebracht : dies ist die
Lehre der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte.»

6 Vgl. G Müller-Fahrenholz. Eine Taufe, eine Eucharistie, ein Amt, 4. Aufl.
Frankfurt 1979, S. 14f. (Dokument über die Eucharistie II B). Über die Auffassung
von Zwingli und Calvin und ihre Beziehung zur Augustinischen memoria-Lehre vgl.
G.W.Locher, Streit unter Gästen, Zürich 1972, S. 10-12.

7 J. Lécuyer, Le sacerdoce dans le mystère du Christ, Paris 1957.

194



4. Die eucharistische Feier ist darum keine «Darbringung», sondern
eine «Darstellung» (presentation) dieses Opfers. Döllinger hatte diesen
Unterschied in seinem handschriftlichen Konzept folgendermassen
beschrieben : «Zu dem unendlichen Werthe des am Kreuze vollbrachten Opfers

kann das Messopfer nichts hinzufügen. Nur immer aufs Neue uns
und Gott dieses einmalige Opfer vorhalten, es ergreifen, dessen Frucht uns

aneignen. Sein Gedächtniss erneuern - diess und nur diess können wir8.»
5. Die eucharistische Feier ist zugleich ihrem Wesen nach eine Mahlfeier,

die Gemeinschaft (koinonia) bewirkt.
Die These wurde nach einigen Erläuterungen nicht nur von den

anwesenden Altkatholiken, Anglikanern und Orthodoxen angenommen,
sondern auch ausdrücklich von den Vertretern der lutherischen Kirche
Dänemarks9. In der zweiten Konferenz gab allerdings Howson im Namen
einer Gruppe von Evangelikalen eine Erklärung ab, in der der Text
einschränkend ausgelegt und in gewissem Grad in Zweifel gezogen wurde, ob
ihr Wortlaut mit der Lehre des Common Prayer Book übereinstimmt10.

Die Thesen der Bonner Unionskonferenzen gehören als ein durch
ökumenische Konferenzen bestätigter Ausdruck der Einheitstheologie
Döllingers sicherlich zu den wichtigsten Quellen der altkatholischen Theologie.

Die These über die Eucharistie wurde aber darüber hinaus als einzige
zu einem noch höheren Grad an Verbindlichkeit erhoben, als sie 1889 als

zweiter Teil des Artikels 6 in die Utrechter Erklärung aufgenommen
wurde11. Damit wurde dieser Text zur offiziellen Lehre aller in der
Utrechter Union zusammengeschlossenen Kirchen, die in dieser Erklärung
ihr Grunddokument sehen. Zu vermerken ist allerdings, dass nicht der

Originaltext, sondern die wie vermerkt leicht abweichende Übersetzung

von Reusch benutzt wurde. Ausserdem weist eine Stelle eine Änderung

8 Bischöfliches Archiv Bonn, Aktendeckel «Unionskonferenzen». Der Text trägt
keine Unterschrift, ist aber eindeutig aus der Handschrift Döllingers.

9 Bericht, S. 47-49. Ein Bezug der Eucharistie zum Opfer Christi und insbesondere

zum himmlischen Opfer war Luther nicht fremd. Nach ihm wird im Abendmahl

nicht gesehen, sondern geglaubt, «wie Christus sein Leib und Blut für uns gegeben

und noch täglich für uns bei Gott, uns Gnade zu erlangen, zeiget und opfert»
(Deutsche Messe 1526, WA 19, 60 B).

10 Fr. H. Reusch, Bericht über die vom 10.-16. August 1875 zu Bonn gehaltenen

Union-Conferenzen, Bonn 1875, S. 130 f. ; 87 f. ; vgl. auch dort die Stellungnahme von
Liddon S. 88 f.

1 ' Vollständiger Text der Utrechter Erklärung und der dazu gehörigen Dokumente

in: Deutscher Merkur. München 1889, S.325f. Die Artikel der Erklärung
(ohne Einleitung) sind u.a. abgedruckt in U.Küry, Die Altkatholische Kirche,
2.Aufl. Stuttgart 1978, S.452L

195



auf: Der Ausdruck «Darstellung und Vergegenwärtigung» wurde durch
«reale Vergegenwärtigung» ersetzt. Die Einfügung des Wortes «reale»

entspricht den Aussagen Döllingers im Bericht der Konferenz, wonach er

auf Anfrage hin bestätigte, dass «ein innerer Zusammenhang des eucharistischen

Opfers mit dem himmlischen Opfer und ein reales Verhältnis zu
demselben anerkannt wird12; damit wird der erwähnten Auslegung
Howsons entgegengewirkt, wonach die Vergegenwärtigung auf die

Verkündigung des Todes des Herrn (I.Kor. 11, 26) eingeschränkt bleiben
sollte. Die Weglassung des Wortes «Darstellung» ist dagegen nicht näher

zu begründen; dieser in der Theologie Döllingers wichtige Begriff wurde

von Thürlings und Herzog in die Formulierung des Hochgebets
übernommen und somit ebenfalls zu einem offiziellen Ausdruck der Lehre der

deutschsprachigen altkatholischen Kirchen gemacht. Der erste Teil des

Artikels betont den realen Empfang des Leibes und Blutes des Herrn : « In
Erwägung, dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche vonje-
her den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es für
unsere Pflicht, auch zu erklären, dass wir den alten katholischen Glauben

von dem heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten,
indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu

Christi selbst unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen! 3.»

II. Eduard Herzog und Adolf Thürlings

Bischof Eduard Herzog hat sich über diesen Fragenkomplex vor der
Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am
15. Mai 1911 in Schönenwerd geäussert14. Der Anlass zu dieser Stellungnahme

ist interessant : Der römisch-katholische Theologe Franz Wieland,
Subregens des Priesterseminars in Dillingen, hatte in den «Veröffentlichungen

aus dem Kirchenhistorischen Seminar München», also aus der
«Schule, deren Vorsteher einst Döllinger gewesen ist, 3 Schriften publiziert,

die am 2. Januar 1911 in besonders feierlicher Sitzung auf den Index
gesetzt worden waren : Mensa und Confessio, der Altar der vorkonstantini-
schen Kirche. München 1906 ; Die Schrift Mensa und Confessio undP. Emil

12 Bericht 1874, S.49.

^Deutscher Merkur, 1889. S.326; Küry. Die Altkatholische Kirche, 1978.
S.453.

14 Mensa und Confessio nach Prof.Dr. Franz Wieland und die christkatholische
Messliturgie. IKZ 1 (1911), S. 340 -361.

196



Dorsch, S.J. in Innsbruck. Eine Antwort, München 1908; Der vorirenä-
ische Opferbegriff, München 1909.

Wieland weist in der ersten Schrift nach, «dass in der vorkonstantini-
schen Periode von einem Altargrab oder von einem Grabaltar (confessio)
«keine Rede sein kann». Damit ist nicht gesagt, dass «der eucharistische
Tisch kein Gegenstand pietätsvoller Wertschätzung geworden war»;
doch er «war ein Heiligtum nur für die jeweilige Dauer der eucharistischen

Feier; er wurde jedesmal eigens aufgestellt und geschmückt». Erst
die Sitte, die Eucharistie an den Begräbnisstätten der Märtyrer zu feiern,
führte dazu, Altar- und Märtyrergrab miteinander zu verbinden. «Sobald
die <Confessio> da ist, also der mit einem eigentlichen oder einem bloss

symbolischen Märtyrergrab verbundene Altar, hat der Abendmahltisch
endgültig aufgehört, ein gewöhnliches Hausgerät zu sein; er ist zu einem

Gegenstand geworden, der eine ausschliesslich liturgische Bestimmung
erhalten hat1?.»

Wieland wurde vom Innsbrucker Jesuit E. Dorsch vor allem deshalb

angegriffen, weil seine Schilderung der Eucharistielehre der zwei ersten
Jahrhunderte sich mit dem römisch-katholischen Opferbegriff nicht zu

vertragen schien16. Daraufhin behandelte Wieland in den zwei weiteren
Schriften ausführlicher den Opferbegriff in der alten Kirche. Danach hat
die Kirche vor Irenäus von Lyon, also vor dem letzten Viertel des zweiten
Jahrhunderts der Abendmahlsfeier die Bedeutung eines Opfers im Sinne

einer Darbringung nicht zuerkannt; in dieser Zeit werden Gebet und

Danksagung, Lob und Verherrlichung und Bitte als das christliche Opfer
bezeichnet, da ja Gott unserer Gaben nicht bedürfe. Nach Ignatius von
Antiochien ist die Eucharistie «nicht eine Gabe von uns an Gott, sondern
eine Gabe von Gott an uns und ein Unterpfand unserer Auferstehung» '7.

Vor allem beruft sich Wieland auf Justin den Märtyrer. Er paraphrasiert
die Apologie: «Wohl kennen auch wir ein Darbringen ; aber was wir
darbringen, bringen wir nicht dem dar, der es ja selbst geschaffen und uns

geschenkt hat zum Lebensunterhalt, sondern wir geniessen es und bringen
es so uns selbst dar und den Dürftigen; was wir aber ihm darbringen, ist

nicht das, was wir uns darbringen, sondern feierliches Lob- und Dankgebet,
und zwar über dem Dargebrachten. Und das haben wir als allein würdige
Art der Gottesverehrung gelernt18.» Erst Irenäus erweitert gegen Ende

15 E.Herzog. IKZ 1911. S. 342: vgl. F. Wieland, Mensa und Confessio, S. 119 ff.
16 E.Dorsch, Altar und Opfer. ZKTh, Band 32. S.307-352.
17 F. Wieland, Der vorirenäische Opferbegriff. S. 53.
18 Wieland, Opferbegriff. S.74 f. Vgl. Justin, I.Apologie. XIII, 1-2: «Diese Art

der Verehrung haben wir als die allein würdige gelernt, dass wir das von Gott zum

197



des zweiten Jahrhunderts die «rein geistige Auffassung der christlichen

Opfer», indem er die «zur Eucharistie bestimmten Elemente von Brot und
Wein dem Schöpfer darbringen lässt, als Erstlinge der gesamten erlösten
Natur»19. Wieland leugnet ausdrücklich, dass die Eucharistie eine neue

Darbringung Christi sei, eine Wiederholung des Opfers von Golgatha. Sie

ist vielmehr eine Speise, «deren Opferung längst vollzogen ist», wie ja
auch die Schlachtung des Passahlammes vollendete Tatsache war, als das

Passahlamm genossen wurde»20.

Um sich aber mindestens in einem Kernpunkt an der traditionellen
scholastischen Lehre zu halten, lässt er den eigentlichen Opfercharakter
der Eucharistie in der «schöpferischen Kraft» des Konsekrationsgebets
bestehen : « Nicht Leib und Blut Christi selbst ist unser Opfer, sondern das

schöpferische Gebet, welches Leib und Blut Christi schafft und dadurch
Gott unendlich verherrlicht. Die Gemeinde setzt durch den Liturgen
Christum, unter dem Bild seines grossen Verherrlichungsaktes am Kreuz,
wahrhaft gegenwärtig, lässt ihn in Brot und Wein, wo er vorher nicht war,
in eine neue Existenz treten, macht, wie Justin wiederholt sagt, Leib und
Blut Christi. Damit aber macht die Kirche den, durch den Gott alle
Verherrlichung zuteil wird..., verherrlicht also Gott durch Christus auf die

vollkommenste Weise2 '. »

Mit Ausnahme dieses letzten Punktes bejaht Herzog die Auffassungen
Wielands. Zunächst, und das ist wichtig, seine Methode, d. h. die Prüfung
späterer Traditionen - auch Traditionen, die noch in der patristischen
Zeit entstanden sind - anhand der ältesten, frühchristlichen Zeugnisse:
«Wir hätten Wielands Untersuchungen nicht auf den Index gesetzt. Möge
es der heutigen päpstlichen Hierarchie nicht gelingen, das wiedererwachte
Streben zu unterdrücken, Christentum und Katholizismus auf Grund der

heiligen Schrift und der ältesten kirchlichen Zeugnisse zu studieren22.»

Lebensunterhalt Geschaffene nicht dem Feuer übergeben, sondern uns selbst und
den Dürftigen darbringen (prosphérein), ihn aber dankbar durch Wort feierlichen
Lobpreis emporsenden. » In I. Apol. LXV-LXVII wird die Feier der Eucharistie
ausführlich beschrieben, ohne sie mit dem Begriff«Opfer» zu verbinden. In Dial. XLI, 3

verbindet allerdings Justin das Opfer des Dankes enger mit den Elementen, indem er
Mal. 1, 10-12 auf das «Brot der Danksagung» und den «Kelch der Danksagung»
bezieht. Vgl. auch Aristides, Apol. 1.5; Athenagoras, Leg. 13 ; Klemens v. Alex.,
Stromata, VII, 3, 6.

19 F. Wieland, Mensa und Confessio. S.52; Herzog, S.348.
20 Ebda., S.38 f.; Herzog, S.346L
21 F.Wieland, Antwort, S.53.
22 E.Herzog, IKZ 1911, S.361.

198



Nur diejenige Überlieferung ist nämlich echte Tradition, die sich bis zu
den Ursprüngen zurück verfolgen lässt - das semper des Vinzentinischen
Prinzips. Daher sind die heilige Schrift und die Zeugnisse der ältesten Kirche

das kritische Element, an dem sich die spätere Entwicklung prüfen
lassen soll.

Bischof Herzog fragt sich nun, ob im Lichte dieser Erkenntnisse «die

Liturgie der christkatholischen Kirche mit der Anschauung und Übung
der apostolischen und nachapostolischen Kirche übereinstimmt»23. Er
bejaht diese Frage und fasst seine Stellungnahme in 10 Punkten zusammen,

von denen wir hier das Wesentlichste mitteilen möchten :

«1. Der Priester ist nach unserer Liturgie, wie übrigens auch noch nach
dem Missale Romanum, nicht ein Mittler, der zwischen Gott und dem

gläubigen Volke steht und in dieser Eigenschaft Gott das Versöhnungsopfer
für das Volk darbringt, sondern das durch rechtmässige Wahl und

Weihe eingesetzte Organ der Gemeinde, das im Namen der Gemeinde

spricht und handelt. Darum legen wir Gewicht auf die Anwendung der

Landessprache und die tatsächliche Beteiligung der versammelten
Gemeinde an der eucharistischen Feier.»

«2. Wir bekennen uns in unserer Liturgie ausdrücklich zu der apostolischen

Lehre, dass Christus unser einziger und ewiger Hoherpriester ist,
<der mit seinem eigenen Blute einfür allemal einging in das Heiligtum, uns
Erlösung zu erwerben für immer) (Hebr. 7, 27; 9, 12.28; 10, 12; I.Tim.2,
5). Schon aus diesem Grunde können wir die hl. Eucharistie nicht als eine

Wiederholung des auf Golgatha dargebrachten Opfers betrachten, weder
als eine blutige noch als eine unblutige.»

«3. In unserer Liturgie ist angedeutet, dass wir nicht die materielle Blut-
vergiessung als die sühnende Opfertat des Erlösers ansehen, sondern den

Gehorsam, mit welchem der zweite Adam das von ihm repräsentierte
Geschlecht in die rechte Beziehung zu Gott zurückgeführt hat und fortwährend

zurückführt. Die Worte: <der dir gehorsam war bis zum Tode am
Kreuz und den du, himmlischer Vater, erhöht hast zu deiner Rechten),
sind Anspielung auf eine Reihe biblischer Texte, in welchem, statt in der
dem Alten Testament entlehnten bildlichen Ausdrucksweise, mit eigentlichen

Worten gesagt wird, wie sich Christus geopfert hat. Vorzüglich kommen

in Betracht die Stellen Phil. 2, 8 ff. ; Hebr. 5, 7ff. ; 1, 3 f.»
«4. Der Opfercharakter der Eucharistie bezieht sich auf die himmlische

Darbringung gemäss Hebr. 9: <Der ,ewig vor Gottes Angesicht stehende

Ebda., S. 355.

199



Hohepriester tritt fürbittend für uns ein, um uns selig zu machen'. Auch
dieser Gedanke hat im Hebräerbrief seinen klassischen Ausdruck gefunden.

Christus ist nicht in ein irdisches Heiligtum, sondern ,in den Himmel
selbst eingegangen, um jetzt vor dem Angesichte Gottes für uns zu erscheinen'

(9,24)>. <Wer will verdammen? Christus ist's, der gestorben, ja
vielmehr auch auferweckt ist, welcher zur Rechten Gottes ist. der uns auch

vertritt) (Röm. 8, 34).»
«5. Bei der Formulierung unserer Liturgie wurde auch absichtlich

vermieden, zu dem Missverständnis Anlass zu geben, als ob der Opfercharakter

der hl. Messe in der Darbringung der natürlichen Gaben bestehe,
über die dann die Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem

Falle würde sich das Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer
nicht wesentlich unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott für alle
leiblichen und geistigen Güter zu danken, die wir unaufhörlich und ohne

unser Verdienst von Gottes Güte empfangen; aber auf andere Weise als

durch ein Dankgebet können wir natürliche Gaben, die Gottes Eigentum
sind, Gott nicht schenken.»

«6. Opfern wir also die zum Leib und Blut des Herrn konsekrierten Gaben

Auch das ist nicht der Fall. <So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er
seinen eingebornen Sohn dahingab, damit alle, die an ihn glauben, ewiges
Leben haben) (Joh. 3, 17). Christus ist eine Gabe, die Gott uns geschenkt
hat, nicht eine Gabe, die wir Gott schenken können, noch weniger eine

Gabe, auf die wir verzichten wollen, um damit kundzutun, wie sehr uns
daran liegt, Gott zu versöhnen und das Wohlgefallen Gottes zu besitzen.

Auch die Gabe, die Christus ist, können wir nur in der Weise auf Gott
zurückführen, dass wir Gott für die Vaterliebe Dank sagen, mit der er uns
seinen eingebornen Sohn geschenkt hat. Danksagung ist auch in dieser
Hinsicht wieder die einzige Gabe, die wir unsererseits Gott anbieten können.»

«7. Diese eucharistischen Danksagungen und Gebete gehen von der

gläubigen Gemeinde aus, dienen im vollkommenen Sinne zur Verherrlichung

Gottes und können in Wahrheit als ein Opfer bezeichnet werden.»
Er nennt dabei insbesondere die grosse einleitende Danksagung der
Präfation, die Anrufung des heiligen Geistes, die Konsekrationsworte, das

Opfergebet und das Amen der Gemeinde.
«8. Die Eucharistie ist darum recht eigentlich die Feier, mit der wir das

für uns dargebrachte Opfer gläubig anerkennen, für uns geltend machen

und es uns, soweit das an uns liegt, nahebringen, so dass es nach seiner ganzen

segensvollen Wirkung für uns erreichbar wird. Dieser Gedanke ist in
unserer Liturgie ausgesprochen mit dem danksagenden Gebet: (Ihn stellen

wir dir dar als unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer. Mitleid hat er

200



gehabt mit unserer Schwachheit und uns in der Anordnung dieser Feier
seines Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem wir Erbarmung
finden und Gnade bei dir erlangen immerdar.) Auch das ist eine Danksagung,

die wesentlich aus Schriftworten besteht (Hebr. 7, 26; 4,15; 13,10;
4,16). Ein Opferakt ist diese Danksagung aber vorzüglich deswegen, weil
wir mit den angeführten Worten dankbar bekennen, dass wir unser
Vertrauen auf das Opfer setzen, das für uns dargebracht worden ist, dieses

Opfer gläubig in Anspruch nehmen und für uns vor Gott geltend machen.
Es handelt sich also hier um eine Danksagung, die recht eigentlich mit der
Eucharistie verbunden ist, ja geradezu in Worte kleidet, was der eucharistische

Akt als Opfer überhaupt bedeuten kann.»
9. «Die Konsekration geschieht aber zunächst zu dem Zweck, damit

<das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des Leibes des Herrn,
und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi).
Der Apostel sagt also freilich nicht einfach: Der Kelch, d.h. der im
Abendmahlskelch enthaltene Wein ist das Blut Christi, das von uns
gebrochene Brot ist der Leib Christi, sondern er bezeichnet Brot und Wein
als die Elemente, durch deren Genuss man die koinonia mit dem Leibe
und Blute Christi herstellt. Immerhin denkt er an eine reale Gemeinschaft,
nicht bloss an eine vorgestellte Beziehung: wer an dem eucharistischen
Brot und Wein teilhat, steht mit dem für uns hingeopferten Christus in
Gemeinschaft und darf sich darum nicht an heidnischen Opfermahlzeiten
beteiligen. Für den, der mit Christus in realer Gemeinschaft steht, ist Christus

in denkbar vollkommenster Weise gegenwärtig.»
«10. Es ist zuzugeben, dass in unserer Kirche der Gedanke, dass die

hl. Eucharistie ihrer Form nach zunächst ein Mahl ist, an dem sich alle

beteiligen sollen (vgl. (Nehmet, das ist mein Leib>... <sie tranken alle
daraus)... Mark. 14, 22.23), zu sehrinden Hintergrund gedrängt worden ist.
Durch den Anschluss an Christus werden wir zu dem <auserwählten

Geschlecht, zur königlichen Priesterschaft, zu dem heiligen Volk, zu verkünden

die Vollkommenheiten dessen, der uns berufen hat aus der Finsternis
zu seinem wunderbaren Licht) (I. Petr. 2, 9). Diesen Anschluss aber
vollziehen wir durch die tatsächliche Kommunion. Kommuniziert einzig der

Priester, so wird er unwillkürlich wieder zu einem Mittler zwischen Gott
und der gläubigen Gemeinde im alttestamentlichen Sinne. Durch die

Gemeinschaft mit Christus, die wir in der Eucharistie herstellen, wird die
Gemeinde selbst zu einer Realität im christlich religiösen Sinne24.»

24 Ebda.. S. 355-360 (verkürzt: um der Deutlichkeit der Argumentation willen
habe ich die Stellung des 8. und 9. Punktes umgewechselt).

201



Herzogs Gedankengang geht in dieser Aufzählung in einer geraden
Linie : nicht der Amtsträger der Kirche, sondern Christus selbst ist der ewige

Hohepriester, der ein für allemal sein Opfer vollbracht hat; dieses Opfer
hat ewige Gültigkeit und besteht nicht in der Blutvergiessung, sondern in
der Gesinnung des Gehorsams; die Eucharistie ist keine Wiederholung
dieses einen Opfers ; ihr Opfercharakter besteht weder in der Darbringung
der natürlichen Gaben vor der Konsekration, noch der konsekrierten Gaben

in oder nach der Konsekration, sondern im eucharistischen Hochgebet

selbst, zunächst als dankbare Annahme der Heilstat Gottes in seinem

Sohn, dann aber als ein Geltendmachen dieses Opfers für uns, indem wir
es vor Gottes Angesicht stellen und es gleichzeitig für uns in Anspruch
nehmen. Hier (Nr. 8) gipfelt die ganze Argumentation : das Wesentlichste
des Opfercharakters der Eucharistie ist in dem Satz zusammengefasst, der

in allen deutschsprachigen altkatholischen Liturgien die Bitte um
Annahme am Ende der Anamnese formulierte: «Ihn stellen wir dir dar als

unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer.» Dass wir Christus darstellen
und nicht darbringen ist für Herzog wie für Döllinger und die These der

Bonner Unionskonferenzen der wesentliche sprachliche Ausdruck der

Ablehnung der Wiederholungstheorie. Um den Ausdruck richtig zu
verstehen, muss gleich vermerkt werden, dass dabei keineswegs an eine

«Darstellung» im Sinne eines Laienspiels gedacht wird, in dem etwa der
Zelebrant die Rolle Christi theatralisch oder symbolisch darzustellen

hätte; gerade das hatte Herzog in den zwei ersten Punkten abgelehnt. Es

geht vielmehr darum, dass der Zelebrant im Namen der Gemeinde Gott
das Opfer Christi vor Augen führt, es vor ihn stellt. Wenn wir dagegen
Christus (oder die eucharistischen Elemente) Gott darbringen, opfern.
dann entsteht ein neues Opfer, das numerisch getrennt neben dem von
Christus vollzogenen Opfer steht.

Das wiederholt Herzog noch einmal gegen die Sonderauffassung
Wielands, wonach das Wesen des Opfercharakters der Eucharistie in der con-

fectio, im «Machen» der Eucharistie durch das vom Priester als Vertreter
der ganzen Gemeinde gesprochene konsekratorische Gebet besteht.
Diese Lehre ist nach Herzog weder biblisch noch patristisch; sie führt
irgendwie doch wieder zur Wiederholungstheorie. «Ich begreife nicht,
warum es nicht genügen soll, zu denken und zu sagen, dass wir in der Feier
der hl. Eucharistie das am Kreuz vollendete Opfer vergegenwärtigen, für
uns vor Gott geltend machen, es also gleichsam vor Gottes Angesicht
bringen und gleichzeitig für uns in Anspruch nehmen. Das sind verständliche

und, wie mir scheint, unzweifelhaft richtige Dinge, die sich von der
wirklichen Feier der Eucharistie gar nicht trennen lassen, keine Wieder-

202



holung involvieren und auch nicht zu der unerträglichen Vorstellung nötigen,

dass wir Christum <machen> und dadurch eine Opfergabe bereiten,
die Gott angenehm ist25.»

Die zwei letzten Punkte sind nun Konsequenzen dieser Lehre, die
gewiss als solche auch eine grosse Bedeutung haben :

Auf die Auslegung der Realpräsenz als «reale Gemeinschaft» können
wir nur beiläufig aufmerksam machen. Es wäre ein Thema für ein eigenes

Referat, zu zeigen, wie die altkatholischen Bemühungen seit hundert Jahren

immer wieder im Sinne einer Spiritualisierung der Realpräsenz gegen
zu krasse, mit dem Substanzbegriff zusammenhängende Auffassungen
gerichtet war26.

Ein letztes Merkmal dieser altkatholischen Theologie der Eucharistie
ist die Betonung der Kommunion der Gläubigen : es gibt nicht ein
«Messopfer», das sich bei der Wandlung und im Hochgebet vollzieht, und dann
noch ein «Sakrament der Kommunion», das im Wesentlichen in der
Austeilung bestehe ; sondern beides bildet eine Einheit : die Kommunion, und
zwar die der gesamten Gemeinde, nicht des Priesters allein, gehört
wesentlich zum Opfer - kein echtes Opfer ohne Opfermahl ; und das Sakrament

der Eucharistie ist die ganze Mahlfeier, in der das Hochgebet den
Platz des «Tischgebets» einnimmt.

In diesen 10 Punkten von Bischof Herzog wird die altkatholische
Auffassung der Eucharistie sehr deutlich und fundiert zum Ausdruck
gebracht; sie sind eine Rekapitulation der vor ihm abgegebenen Erklärungen,

der Formulierungen der altkatholischen Liturgien und der Untersuchungen

anderer altkatholischen Theologen. Zugleich wollen sie eine

treue Wiedergabe der Lehre der apostolischen und nachapostolischen
Kirche sein; das ist überhaupt der Grund, warum Herzog sich mit
Wielands patristischen Untersuchungen beschäftigte.

Dem Referat von Herzog schlössen sich in der genannten Konferenz
einige Bemerkungen von A. Thürlings an. Der Hauptverfasser der
altkatholischen Hochgebete ging davon aus, dass «zwischen der in der ältesten

Kirche vorhandenen dogmatischen Grundstimmung und der liturgisch-

25 Ebda., S. 360.
26 Vgl. J. Langen, Abendmahl, Wandlung, Messe, RITh 1896, S.420-434; E.Mi¬

chaud, Etudes eucharistiques, RITh 1895, S.751-766; 1896, S. 130-150; 281-294;
435-462; ders., Nouveau matérialisme eucharistique dans l'Eglise romaine, RITh
1902, S.496-511; ders., St-Cyrille d'Alexandrie et l'eucharistie, RITh 1902,

S.599-614; 675-692; ders., St-Jean Chrysostome et l'eucharistie, RITh 1903,
S. 93-111 ; U. Küry, Hirtenbriefe, Allschwil 1978, S. 139-153. Vgl. auch den Beitrag
von E. Gaugier, unten Anm. 34.

203



praktischen Ausgestaltung des altkirchlichen Gottesdienstes eine absolute

Konsequenz nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden darf». Denn
«die Würdigung lebender liturgischer Formen ist dadurch erschwert, dass

hier das Dogmatische sich mit Liturgisch-praktischem unlöslich verbunden

hat» und «man kann nicht überrascht sein, wenn man auf unbewusste

Kompromisse mit Volksanschauungen stösst»27. Diese etwa für die

Hochgebete des 4. und 5. Jahrhunderts ohne weiteres zutreffende Bemerkung

scheint allerdings nicht in gleicher Weise der Situation im 2. und
3. Jahrhundert gerecht zu werden. Für diese Zeit müsste man im Gegenteil
davon ausgehen, dass Lehre und Liturgie nicht stark auseinandergehen,
was neuere Forschungen bestätigt haben28. Thürlings gibt dann einen

Rundblick in die damalige Forschung über den Ursprung und die ältesten

Formen des westlich-römischen Kanons an, zu denen u.a. der aus
dem Kreis der Güntherianer stammende und damals altkatholische
Gelehrte Watterich einen wichtigen Beitrag geleistet hatte29. Am wichtigsten
für uns sind seine anschliessenden Aussagen über die altkatholischen
Liturgien: «Die Nachprüfung, die der verehrte Referent auf Grund der
Wielandschen Forschungen an unserer schweizerischen christkatholischen

Messliturgie vorgenommen hat, führte zu dem Resultate, dem jeder
Unbefangene gern zustimmt, dass in dogmatischer Beziehung unsere

Liturgie sich dem Rahmen des Idealbildes, welches Wieland von der Opferidee

der beiden ersten christlichen Jahrhunderte zeichnet, tunlichst
vollkommen einfügt. Dieses Resultat ist natürlich nicht von dem Bestreben
nach möglichster Übereinstimmung mit den Formen der älteren patristischen

Zeit gestützt gewesen; es ergab sich vorwiegend durch den engen
Anschluss an die religiösen Gedanken des Neuen Testaments, den ja auch
schon die reformatorischen Liturgien angestrebt hatten, insbesondere die

englische unter möglichster Beibehaltung der überkommenen Formen.»
Es ist interessant, hier im Hinblick auf die Liturgie die gleiche Mitwirkung

aus anglikanischer Seite zu merken, die wir schon für die dogmatischen

Stellungnahmen festgestellt hatten. Die folgende Bemerkung
betrifft die Ordnung der deutschen altkatholischen Kirche: «Im allgemei-

27 A.lhüümgs, Zur Diskussion. IKZ 1(1911). S. 362.
28 Das gilt insbesondere für die Erkenntnis, dass das Verb «offerre» im Hochgebet

des zweiten und dritten Jahrhunderts nicht die Bedeutung von «opfern» enthält
und darum nicht im Widerspruch zu den Aussagen Justins steht. Vgl. unten
Anm. 43.

29 J. B. Watterich, Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine
Geschichte. Heidelberg 1896. Vgl. von ihm auch : Das Passah des neuen Bundes. Baden-
Baden 1889.

204



nen ist man wohl bei der Komposition der Liturgie der reichsdeutschen
Altkatholiken etwas mehr von liturgischen als von streng dogmatischen
Rücksichten ausgegangen, und auf alle Fälle wird man nicht vergessen
dürfen, dass jede Liturgie für eine historisch entstandene Gemeinde ein

Kompromiss zwischen strengen Prinzipien und überkommenem,
heiliggeschätztem Erbgut sein muss30.»

Tatsächlich ist das deutsche Altarbuch von 1888 einen Kompromissweg

eingegangen, in dem zwei Ordnungen des Hochgebets nebeneinander

gesetzt wurden: die erste, im wesentlichen von Thürlings, und die zweite,
die sich im grossen ganzen dem römischen Kanon anlehnte. So ist in dieser

zweiten Ordnung (und den entsprechenden Gebeten für die Opferbereitung)

trotz gelegentlicher Abmilderung der Opfergedanke im römischen

Sinne noch stark vertreten : mehrmals ist von «unserem Opfer» die
Rede, nicht nur im Sinne eines «Opfers des Lobes», sondern auch unmiss-
verständlich im Hinblick auf die eucharistischen Gaben. Immerhin sind
der Einsetzungsbericht und die Anamnese für beide Ordnungen einheitlich

; dadurch ist auch für die zweite Ordnung an der entscheidenden Stelle
das «ihn stellen wir dir dar...» massgebend. Das «Darstellen» des Opfers
Christi stand somit im Mittelpunkt, das Opfer des Lobes und der Gaben
bekam eine untergeordnete Bedeutung31.

In der Revision der deutschen Liturgie im Jahr 1959 liess sich die
Kommission unter der Leitung von K. Pursch vom Ideal einer möglichst treuen
Übersetzung des ursprünglichen römischen Kanons leiten, die den
(damals von Rom noch nicht erlaubten) Vorstellungen römisch-katholischer
Liturgieexperten entgegenkommen sollte. Offenbar sollte der
römischkatholische Besucher im altkatholischen Gottesdienst das vorfinden, was
er bei sich noch nicht erleben durfte, nämlich die römische Liturgie in
deutscher Sprache. So wurden die theologischen Bedenken der altkatholischen

Väter nicht berücksichtigt und in der zweiten Ordnung die Bitte um
Annahme nach der Anamnese neu übersetzt: «... und bringen Deiner
erhabenen Herrlichkeit ein reines, heiliges und makelloses Opfer dar, das

heilige Brot des ewigen Lebens und den Kelch des unvergänglichen Heiles

32.» Das «tibi reddunt vota sua» («dir lösen sie ihre Gelübde ein», viel-

3» A. Thürlings, IKZ 1911, S.365f.
31 Vgl. Das Heilige Amt auf die Feste und Zeiten des Jahres, Bonn 1888, insbes.

S. 28 und 32.
32 Altarbuch für die Feier der heiligen Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-

Katholiken in Deutschland, Bonn 1959, S. 123. Die Worte des römischen Kanons:
«de tuis donis ac datis» sind ihrerseits nicht übernommen worden, obwohl es sich

um eine sehr alte Wendung handelt, die auch die östlichen Liturgien kennen.

205



leicht eine Anspielung an Ps. 49, 14) ist sogar als «Dir weihen sie ihre
Gaben» verschärft worden. Auch das später als «dritte Ordnung»
eingeführte Hochgebet von Hippolyt enthält in der Bitte um Annahme das

Verb «darbringen»33. Diese aus theologischen Gründen nicht annehmbaren

Fehler beeinträchtigen den Wert der sonst verdienstvollen Arbeit.
Nach Einführung des Buches blieb die Verwendung der zweiten Ordnung
auf sehr wenige Gemeinden beschränkt.

III. Andreas Rinkel und Urs Küry

Anknüpfend an einen beachtenswerten neutestamentlichen Beitrag von
E.Gaugier34, veröffentlichte Erzbischof Andreas Rinkel in den Jahren
1947-1952 eine längere Abhandlung über die Eucharistie. Dabei hält er
sich im wesentlichen an die bisher genannten Prinzipien. Ausgangspunkt
seiner dogmatischen Untersuchung ist das Bekenntnis zur altkirchlichen
Lehre, die hier wie auf anderen Gebieten schlicht ist und sich darin von
den späteren Kontroversen und Spekulationen unterscheidet : «So ist das

Nachdenken über die Lehre von der Eucharistie immer in die Irre geraten,
sobald es einseitig wurde und sich von der Einfachheit der Hl. Schrift
entfernte. Bei allem Reichtum der Zeugnisse bleibt die Patristik bei einem

einfachen, schlichten Predigen der biblischen Wahrheit und schädigt in
keiner Weise das einheitliche Bild der Eucharistie, das so klar und unzweideutig

im Herzen ihres kirchlich-liturgischen Lebens stand-35.»

Wie die Utrechter Erklärung verbindet Rinkel den Opfercharakter mit
dem «Gedächtnis» des Kreuzesopfers und weist damit auf die zentrale

Bedeutung der Anamnese hin : «Bekannt ist, dass alle Liturgien vom <Op-

33 Dasselbe gilt leider auch für mehrere der erst 1980 eingeführten zusätzlichen
Fassungen des Hochgebets.

34 E. Gaugier, Das Abendmahl im Neuen Testament, IKZ 32 (1942), S. 97-164.
Bedeutend für unsere Untersuchung sind vor allem die Aussagen über den Opferbegriff:

«Es kann keine Rede davon sein, dass im Abendmahlsvorgang selbst eine
Opfermaterie vorläge, die ein zweites Opfer neben dem Opfer Christi oder eine (Wiederholung)

dieses Opfers ergäbe. Es kann sich in dem sakramentalen Vorgang je und je
nur um die Vergegenwärtigung des Einen Opfers Christi am Kreuze handeln, um
das, was der Apostel in bewusstem Indikativ feststellt, wenn er sagt (I. Kor. 11, 26) :

<Denn, so oft ihr von diesem Brote esset und aus diesem Kelche trinket, verkündigt
ihr den Tod des Herrn») (S. 149; vgl. auch die Folge). Gaugier hat die Lehre von
A.Rinkel und U.Küry hiermit beeinfiusst (Zurücktreten des himmlischen Opfers,
bei Küry auch Vergegenwärtigung als Verkündigung).

3-s A. Rinkel, Die heilige Eucharistie, IKZ 41 (1951), S. 3.

206



fer>, thysia, prosphora, sacrificium, oblatio, sprechen; und sie tun dies

nicht nur im offertorialen Teil von den noch nicht geweihten Gaben,
sondern auch nach den Einsetzungsworten, bei der Epiklese und der Anamnese.

Wichtig ist hier folgendes. In den Gebeten, die den Gedanken des

(Tuet dies zu meinem Gedächtnis) weiterführen, die sogenannte Anamnese,

ist man immer (eingedenk des Leidens, des Todes und der Auferstehung)

Christi, und damit wird zwischen der Feier und dem Kreuzesopfer
ein klares Band gelegt. Die (memoria passionis, mortis et resurrectionis>-
und dies ist gerade die eucharistische Feier - ist eine thysia, und sie ist dies

gerade darum, weil auch die ganze (passio), das Werk des Kreuzes, eine

thysia ist36.»

Darüber hinaus betont er sehr eindringlich die Einheit von Opfer und
Mahlfeier: «Die Eucharistiefeier ist das (sacramentum sacrificii), und
zwar deshalb (sacramentum), weil der Empfang, der Genuss der
konsekrierten Gaben unser Teilhaben an dem (sacrificium) des Herrn selber

verbürgt und verwirklicht, denn wir haben Teil an seinem Leib, der für
uns dahingegeben, an seinem Blut, das für unsere Sünden und zur Vergebung

unserer Sünden vergossen wurde.» «Auf Grund des Wesens der
Eucharistie gehören zum unerlässlichen und unveräusserlichen Charakter
ihrer Feier zwei Faktoren, nämlich die deutliche Bezeichnung der
Elemente als den Leib und das Blut Christi und der Genuss dieser Elemente,
die (consecratio) oder das eucharistische Gebet und die (communio. Es

muss gesagt werden, dass die Liturgie der Messe deutlich zur
Kommunion als zu ihrem End- und Höhepunkt, ihrem Ziel fortschreitet. Eine

sporadische, vereinzelte, nicht allgemeine Beteiligung an der
Kommunion muss als ein Defekt im kirchlich-sakramentalen Leben und als eine

Folge ungenauer Interpretation der Messe und einer mangelhaften
kirchlichen Disziplin bewertet werden37.»

Sehr deutlich ist auch die Ablehnung der Wiederholungstheorie ; Rinkel

sieht sie in einer inneren Verbindung mit der Transsubstantiations-
theorie stehen: «Die Transsubstantiationstheorie hat den Gedanken der
alten Kirche, dass Christus selbst gegenwärtig erscheint, umgekehrt und
lässt den Priester von neuem Christum erschaffen oder jedenfalls ihn aus
dem Himmel auf die Erde herabgebieten. Dadurch aber erhält der
Opfercharakter einen neuen Inhalt. Der nach der Substanz präsente Leib und
das Blut werden durch den Priester geopfert, wie einst Christus sich selbst

am Kreuze opferte.» «Der Transsubstantiationsgedanke machte das

36 Ebda., IKZ 40 (1950), S. 176.
37 Ebda., IKZ 40 (1950), S. 176; 41 (1951), S. 77.

207



Messopfer und Kreuzesopfer mehr als nur identisch, das erste wurde eine

Wiederholung des zweiten.» «Beide, Transsubstantiations- und
Wiederholungslehre, erweitern die Kluft zwischen Priester und Volk, steigerten
die Gewalt des Priesters bis ins Schöpferische, entzogen den Laien den

Kelch und machten den Kommunionsempfang, im Vergleich mit dem
altkirchlichen Gebrauch, zu einer Seltenheit-38.»

Kurz beschäftigt sich Rinkel auch mit dem Verhältnis des eucharistischen

Opfers zur himmlischen Darbringung von Hebr. 939.

In seinem Buch «Die Altkatholische Kirche» geht Bischof Urs Küry
ebenfalls auf diese Fragen ein. Zunächst stellt er fest : «Grundlegend sind

vor allem die Sätze der Utrechter Erklärung, die im wesentlichen besagen :

I. Das Kreuzesopfer auf Golgatha ist ein von Christus ein für allemal

(Hebr. 7, 27 ; 9, 12) dargebrachtes Sühneopfer, das durch das Abendmahl
weder wiederholt noch erneuert werden kann. 2. Der Opfercharakter des

Abendmahles besteht darin, dass es das bleibende Gedächtnis und die auf
Erden stattfindende reale Vergegenwärtigung der einen Darbringung
Christi ist. 3. Diese Darbringung wird nach Hebr. 9, 11.12 im Himmel
vom erhöhten Christus für das Heil der erlösten Menschen fortwährend
in der Weise geleistet, dass er in der Gegenwart Gottes für sie erscheint

(Hebr. 9, 24). 4. Als Vergegenwärtigung des einmaligen Kreuzesopfers
und seiner fortwährenden Darbringung im Himmel ist die Eucharistie ein

geheiligtes Opfermahl, an welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben (I.Kor. 10,

17)4().» In den Punkten 2 und 4 dieser Zusammenfassung wird allerdings
die Utrechter Erklärung nicht richtig interpretiert : dort ist die Rede vom
Gedächtnis des Kreuzesopfers und Vergegenwärtigung der himmlischen

Darbringung. Küry dehnt die Vergegenwärtigung auch auf das Opfer des

Kreuzes aus. Dieses bringt aber neue Fragen mit sich : Wie kann eine
einmalige historische Tat, die der Vergangenheit angehört, vergegenwärtigt
werden?

Die Lösung scheint damit zusammenzuhängen, dass für Küry nicht der
Tod Christi selbst, sondern die Segensmacht dieses Todes in der Eucharistie

vergegenwärtigt wird, wie er es in seinem Hirtenbrief «Ueber das heilige

Abendmahl» ausdrückt : «Die kultische Vergegenwärtigung seines Opfers

ist seine Selbstvergegenwärtigung in den Gaben von Brot und Wein,

38 Ebda.. IKZ 40 (1950), S.268f.
39 Ebda.. IKZ 41 (1951). S.69f.
40 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,

2. Aufl. Stuttgart 1978, S. 194f.

208



die er nach dem Einsetzungsbericht so vollzieht, dass er als der göttliche
Gastgeber seinen Tischgenossen in den Gaben des Brotes und des Weines
Anteil an der Segensmacht seines Todes gibt, die eben darin sein Leib und
sein Blut werden 4 '. » Andererseits sieht er in Anlehnung an I. Kor. 11, 26

den Tod am Kreuz als in der «Verkündigung» gegenwärtig: «Trotzdem
hat es das Abendmahl mit einem Opfer zu tun, insofern es nämlich die

(Verkündigung) des Todes Christi (I.Kor. 11, 26) und als solche dessen

sichtbare und reale Vergegenwärtigung ist41".» Das sind allerdings neue

Gedanken, die nicht von Herzog oder den Bonner Unionskonferenzen
stammen; sie wurden aufgrund der exegetischen Überlegungen Gauglers
und einer bestimmten Reflexion über Wesen und Wirkung des Symbols
entwickelt41b. Auf ihre Weise machen sie aber doch deutlich, dass das

Kreuzesopfer nicht im gleichen Sinne wie das himmlische Opfer des

Auferstandenen - nämlich leiblich und wirklich - vergegenwärtigt werden
kann.

Ansonsten übernimmt Küry die Gedanken Herzogs : eine Wiederholung

des Kreuzesopfers ist abzulehnen; unser Tun in der eucharistischen
Feier besteht im «Darstellen und Vergegenwärtigen» : «Der nachtridentinische

Gedanke, dass in der Eucharistie noch einmal eine, wenn auch nur
(mystische) Schlachtung stattfinde, ist von da aus zurückzuweisen. Wohl
ist auch die Eucharistie eine Opferfeier, aber nicht in dem Sinne, dass sich
in ihr eine neue Schlachtung vollzieht, noch so, dass Gott eine Opfergabe
darzubringen wäre. Die Eucharistie ist als Opferfeier nicht ein Darbringen

von Gaben, sondern ein heiliges Tun. Dieses Tun ist unser Opfer und
besteht darin, dass wir das einmalige Opfer Christi in der Abendmahlsfeier

(darstellen und vergegenwärtigen) und es, Gott dankend und
lobpreisend, in seiner Segensmacht entgegennehmen. Wir tun es, indem wir es

demütig für uns und andere vor Gott geltend machen und durch den

41 U.Küry, Hirtenbriefe. Allschwil 1978, S. 142.
41a U. Küry, Die Altkatholische Kirche. S. 195. Dieser Satz steht nicht richtig

innerhalb der Zusammenfassung der Lehre Herzogs; vgl. Hirtenbriefe. S. 145, wo
Küry ein erstes Mal im Jahr 1964 eine Zusammenfassung von Herzogs Beitrag gibt,
ohne von einer «verkündigenden Vergegenwärtigung» zu sprechen.

4|b Vgl. den Text von Gaugier oben, Anm. 34. Auch A. Rinkel sieht in der
«Verkündigung» nach I. Kor. 11, 26 einen wirklichen Bezug: «Diese Verkündigung des

Todes Christi ist doch gerade in der eucharistischen Form mehr als eine blosse
Predigt, sie ist eine Tat, sie ist eine Teilhaberschaft, eine koinonia, eine Zueignung, und
bei diesen Worten muss also die ganze paulinische Theologie des Kreuzes miteingeschlossen

gedacht werden» (IKZ 1947, S. 19). Über Wesen und Wirkung des Symbols

vgl. U. Küry, Hirtenbriefe, S. 148f.

209



Abendmahlsempfang für uns in Anspruch nehmen, um so mit unserer

ganzen Existenz in Sein Opfer aufgenommen zu werden und von ihm das

Heil und das Leben zu empfangen42.»

IV. Schlussfolgerung

In den zitierten offiziellen Dokumenten und den Äusserungen der
massgebenden Bischöfe und der Verfasser der ursprünglichen altkatholischen

Liturgien ist neben einigen Unterschieden in sekundären Punkten eine

grosse Übereinstimmung zu bemerken, die in dem Willen begründet ist,
den altkirchlich-ökumenischen Weg, den die Bonner Unionskonferenzen
eröffnet haben, weiterzugehen und auf diesem Boden zu bleiben. Wir
können diese Übereinstimmung in folgenden Punkten zusammenfassen,

von denen jede altkatholische Revision oder Neuschöpfung des Hochgebets

auszugehen hat :

1. Das Opfer, um das es in der eucharistischen Feier geht, ist eine Tat
Christi und nicht eine Tat des Priesters oder der Gemeinde.

2. Es ist keine Wiederholung seines einmaligen Opfers, sondern
Gedächtnis, Vergegenwärtigung und «Darstellung» seiner Gehorsamstat,
die jetzt im Himmel fortbesteht.

3. Es ist keine Darbringung, weder von natürlichen Gaben der Schöpfung

noch von den konsekrierten Elementen, sondern Annahme des

Geschenkes Gottes an uns mit Lob und Dank.
4. Es wird nicht isoliert im Hochgebet «zelebriert», sondern vergegenwärtigt

in Gebet ««./Handlung (d.h. im Mahl). Das Hochgebet ist dafür
da, als «Tischgebet» die Gaben zu heiligen, die Gemeinschaft im Opfermahl

stiften.
In der konkreten Gestaltung des Hochgebets wird dafür Sorge zu tragen

sein, dass die Anamnese (und nicht etwa einseitig der Einsetzungsbericht

oder die Epiklese) als sein Herz und sein eigentlicher Mittelpunkt
erkennbar wird. Der Sinn dieses Teils des Hochgebets ist wohl, den Befehl
des Herrn: «tut dies zu meinem Gedächtnis» zu erfüllen; darum antwortet

hier die Kirche durch den Zelebranten: «Eingedenk tun wir dies.»
Die Einheit dieser zwei Elemente (Gedächtnis und Tun der Gemeinde) in
einem einzigen Gebetsteil ist nicht zu zerstören. Andererseits hat die alte
Kirche das «tun wir dies» mit der Formel «offerimus panem et calicem»
ausdrücken wollen. Wie neuere Untersuchungen es gezeigt haben, war

42 Ebda., S. 196.

210



aber ursprünglich mit dem Verb «offerimus» nicht das Entsprechende
unseres «Darbringen» oder «Opfer» gemeint, sondern das Vor-tragen vor
Gottes Angesicht eben als Handeln der Kirche an den Gaben43. Darum
ist hier aufjeden Fall das Opfervokabular (opfern, darbringen, weihen) zu
vermeiden und wo es sich aus Unachtsamkeit eingeschlichen hat, wieder

zu tilgen. Wendungen wie «bringen», «bringen vor dein Angesicht» «dieses

Zeichen setzen» oder eben «dar-stellen» sind der ursprünglichen
Bedeutung des Wortes viel näher und der altkatholischen theologischen
Stellung gerecht.

Es bleibt eine offene Frage, ob dieses «Bringen» oder «Darstellen» sich

auf die eucharistischen Gaben oder auf Christus selbst zu beziehen hat.
Vielleicht wäre es am besten, diese Alternative völlig zu umgehen und das

Tun der Kirche nach unserem heutigen Verständnis zu umschreiben:
«Daher, eingedenk des Todes, der Auferstehung und der Verherrlichung
deines Sohnes und in der Erwartung seiner Wiederkunft, feiern wir mit
Brot und Wein das Mahl unserer Erlösung und lassen uns erfüllen mit der

Kraft seines allgenügsamen Opfers, welches er, unser Hoherpriester
fortwährend im Himmel vor dich trägt.»

Bonn Christian Oeyen

43 Vgl. R. Berger, «Offerre pro», LWQF 41, Münster 1965, und das Referat von
H. Aldenhoven zu dieser Konferenz.

211


	Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie des eucharistischen Hochgebetes

