Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Das frahchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet :
Uberlieferungskontinuitat und Glaubenszeugnis

Autor: Schulz, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das friihchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet:
Uberlieferungskontinuitiit und Glaubenszeugnis

Die Frage nach der tiberlieferungsgeschichtlich kontinuierlichsten und
tiber die einzelnen Liturgiegebiete hinaus meistverwirklichten Hochge-
betsstruktur ist keine blosse liturgiegeschichtliche Detailfrage und die
Konsequenz der Reaktivierung eines so strukturierten Hochgebets fiir
das kirchliche Leben nicht nur eine unter beliebigen Moglichkeiten heuti-
ger Liturgiereform. Immer mehr hat sich seit Beginn der liturgischen Be-
wegung dieses Jahrhunderts auch in der systematischen Theologie die
Einsicht durchgesetzt, dass in Angelegenheiten zumal der Sakramenten-
lehre, aber auch der Ekklesiologie insgesamt, die reichste Quelle theologi-
scher Erkenntnis die ungebrochene Uberlieferung der Eucharistie und der
grundlegenden sakramentalen Handlungen im Leben der Kirche selbst ist —
vorausgesetzt, dass Einzeltraditionen von nur lokaler und temporirer
Ausprigung nicht mit den fundamentalen Ubereinstimmungen der rium-
lich-zeitlich umfassenden Gesamtiiberlieferung verwechselt werden.

In diesem Sinne konnte seit den zwanziger Jahren O. Casel vom genui-
nen Verstindnis der liturgischen Anamnese her der Eucharistie- und
Messopferlehre entscheidende Impulse vermitteln!, und sah sich spéter
Pius XII. gendotigt, einzelne Punkte traditioneller Lehr- und Kirchen-
rechtsauffassung nach dem Mass der /iturgischen Uberlieferung zu korri-
gieren2. Ahnlich hat heute die iiber die Konfessionen hinaus verbreitete
eucharistische Ekklesiologie3 die in der Eucharistiefeier und Ordinations-

I So schon in den beiden Banden der Reihe Ecclesia Orans: Das Gedéchtnis
des Herrn in der altkirchlichen Liturgie (Freiburg 51920) und: Die Liturgie als My-
sterienfeier (Freiburg 51923), wie auch in zahlreichen Beitridgen des Jahrbuchs fiir
Liturgiewissenschaft (1921-1941). Vgl. die Bibliographie in: 4. Mayer, J. Quasten,
B. Neunheuser, Vom christlichen Mysterium. Gesammelte Arbeiten zum Gedécht-
nis von Odo Casel, Diisseldorf 1951 ; ferner das von V. Warnach posthum hg. Werk:
0. Casel, Das christliche Opfermysterium, Graz 1968.

%> So wird z. B. die tiberlieferungsgeschichtlich vorrangige liturgisch-sakramentale
Bedeutung der Handauflegung zur Ordination gegeniiber dem Konzil von Florenz
und dem damaligen Pontificale Romanum neu hervorgehoben (Const. Apost. «Sac-
ramentum Ordinis», 30. Nov. 1947); und die Enzyklika «Mediator Dei» (20. Nov.
1947) wendet sich (bei aller Zuriickhaltung gegeniiber der liturgischen Bewegung)
immerhin gegen das herrschende kanonistische Missverstindnis des Liturgiebe-
griffs.

3 Vgl. deren wichtigstes Dokument in deutscher Sprache: N. 4fanassieff, N. Kou-
lomzine, J. Meyendorff, A.Schmemann, Der Primat des Petrus in der orthodoxen

139



liturgie sichtbaren ekklesialen Grundstrukturen zugleich als wirksames
Korrektiv hypertrophischer Sekundidrentwicklungen neu bewusst ge-
macht. Und in der 6kumenischen Arbeit auf Weltebene konnte die Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung ihr bisher deutlichstes Zeug-
nis fiir die Einheit in den Erklarungen tiber Taufe und Eucharistie4 able-
gen, die weitgehend aus liturgischer Uberlieferung schépfen 3.

Fiir die Uberlieferungskontinuitit bestimmter Hochgebetsstrukturen
wird also damit zu rechnen sein, dass Ubereinstimmungen von scheinbar
eher formaler Bedeutung tatsdchlich als Ausdruck einer einheitlichen
Glaubenssicht zu werten sind, die gar fir das Gesamt des christlichen
Glaubensgutes von Belang ist, ja dieses in seiner Ganzheitlichkeit wider-
spiegelt. Wenn dieser Fall sich als gegeben erweist, bedeutet das Vorkom-
men einer Uberlieferungsgeschichtlich umfassend verbreiteten Hochge-
betsstruktur so etwas wie ein Traditionsargument nach der Regula fi-
dei des Vinzenz von Lerin6. Ein solches Traditionsargument aber ist
heute gerade auch in Kirchen mit katholischer Struktur im Zuge einer zu-

Kirche, Ziirich 1961. — Zur iiberkonfessionellen Bedeutung: B. Forte, La Chiesa nel-
I’Eucaristia. Per un’ecclesiologia eucaristica alla luce del Vaticano II, Napoli 1975;
ferner die Stimmen orthodoxer und katholischer Kirchenvertreter und Theologen,
in: Pro Oriente (Hg.), Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Koinonia. Erstes ek-
klesiologisches Kolloquium, Wien 1974, Innsbruck 1976. — Den Versuch, eine kon-
sequent eucharistische Ekklesiologie aus den Texten und Gestaltgesetzen der liturgi-
schen Uberlieferung zu erheben, stellt dar: H.-J. Schulz, Okumenische Glaubensein-
_ heit aus eucharistischer Uberlieferung, Paderborn 1976 (zitiert : Glaubenseinheit).

4 G.Miiller-Fahrenholz (Hg.). Eine Taufe. Eine Eucharistie. Ein Amt. Drei Erkli-
rungen, erarbeitet und autorisiert von der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung (Sonderdruck aus Beiheft Nr. 27 zur Okumenischen Rundschau), Frank-
furt 31977.

S Vgl. H.-J.Schulz, Orthodoxe Eucharistiefeier und 6kumenisches Glaubens-
zeugnis. Zur Eucharistie-Erkldrung der Kommission fiir Glauben und Kirchenver-
fassung des Okumenischen Rates der Kirchen: Der Christliche Osten 34 (1979)
10-15; ders., Die Theologie der Ortskirche als dkumenischer Impuls, in: G. Kauf-
mann (Hg.), Tendenzen der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil, Miinchen 1979, 95-111 (bes. 108 ff. mit Stellenkorrespondenzen zur
Eucharistie-Erkldrung in der Chrysostomusanaphora).

6 Vgl. dasberiihmte Commonitorium pro catholicae fidei antiquitate
et universitate (I1,3), in welchem die Glaubensregel: «ut id teneamus, quod ubi-
que, quod semper, quod ab omnibus creditum est», besonders fiir den Fall einer er-
schwerten Orientierung am Kriterium gleichzeitiger Einmiitigkeit in der Kirche, die
Zuverlassigkeit einer konsequenten Ausrichtung an der consensio innerhalb der anti-
quitas betont.

140



riickhaltender bewerteten Autoritidt des Lehramtes und einer neuen Ori-
entierung an den Urspriingen 7 von besonderer Aktualitét.

Die spezifische Aufgabe dieses liturgiegeschichtlichen Referates im
Rahmen einer Gesamttagung liber die Theologie des Eucharistiegebetes
kann es jedoch nicht sein, die theologische Relevanz der geschichtlichen
Fakten schon systematisch darzustellen. Vielmehr ist im folgenden der
Weg entwicklungsgeschichtlicher Darlegung zu gehen, wobei freilich die
unmittelbar theologische Transparenz der liturgischen Formbildung, wie
auch deren direkte Widerspiegelung ekklesialer Strukturen, wenigstens
angedeutet werden muss.

Die gewidhlte Themaformulierung, die von «friihchristlich-altkirchli-
chem Eucharistiegebet» (im Singular) spricht, will nicht eine Antwort auf
die Frage vorwegnehmen, ob sich die Vielfalt der Hochgebete, die seit
dem 4.Jahrhundert in Form ausgepragter Liturgietypen im Osten und
Westen in Erscheinung tritt, auf einen einzigen Urtyp zuriickgefiihrt wer-
den kann. Sie darf jedoch als Hinweis darauf verstanden werden, dass
strukturelle Gemeinsamkeiten auch der konkret nach Ritusgebiet und
zeitlicher Entwicklung unterschiedenen Eucharistiegebete so weitrei-
chend sind und konkrete Vielfalt so oft als blosse Variation des Gemein-
samen sich erweist, dass ihrem Zeugniswert nach die breiten Uberliefe-
rungsstrome von den Rinnsalen der Tradition deutlich sich abheben, so
dass auch die Frage nach einem tiberlieferungsgeschichtlich vorrangigen
Idealtypus sich jedenfalls nahelegt.

Der durch die Liturgiegeschichte zuriickzulegende Weg verspricht im
folgenden dem Fachwissenschaftler keine Neuentdeckung von Textmate-
rial und Fakten. Und hinsichtlich der Verifizierung eines Grundkrite-
riums jeder Hochgebetsstruktur: des Verhiltnisses von Einsetzungsbe-
richt, Darbringungsaussage und Epiklese, wird manches nur neu zu beto-

7 Abgesehen vom pépstlichen Lehramt und der abendldndischen Konzilienge-
schichte des 2. Jahrtausends, spiegeln auch die sieben ersten Okumenischen Konzi-
lien eine spezifische Phase dogmatischer Lehrentwicklung wider, der gegeniiber ein ge-
nuiner Begriff kirchlicher Uberlieferung umfassender und von den ersten Urspriin-
gen her zu konzipieren ist. Dem wird (sofern das neutestamentliche Zeugnis ndherer
Konkretisierung bedarf) am ehesten eine am liturgischen Leben der friihen nacha-
postolischen Kirche ausgerichtete Uberlieferungskonzeption gerecht. — Eine solche
Sicht wird insbesondere auch durch den Riickgriff des ersten der sieben Konzilien
selbst auf die liturgische Uberlieferung (vgl. die Rolle des Taufsymbolon von Césa-
rea fiir die Definition des Konzils von Nicda) und vor allem durch die liturgisch ge-
pragte Uberlieferungskonzeption des letzten der sieben Okumenischen Konzilien
bestitigt.

141



nen sein, was von H. Aldenhoven8 in der IKZ 1971 — 72 (und in verschie-
denen Einzelbeitrdgen auch von mir?) zum Thema eingehender darge-
stellt und begriindet wurde. Doch stehen einer unbefangenen Deutung
und Wertung der liturgiegeschichtlichen Zeugnisse immer noch allzuoft
dogmatische oder jedenfalls systembedingte Vorurteile im Wege, die sich
besonders in der Messopfer- und Epiklesefrage vordriangen und eine be-
harrliche Sichtung der Quellen immer wieder ndtig machen.

Die in der Themaformulierung angedeutete strukturelle Kontinuitit
von frithchristlichem und altkirchlichem Eucharistiegebet in seiner her-
vorragendsten Verwirklichungsform muss freilich demjenigen fraglich er-
scheinen, dessen Blick hauptsichlich vom réomischen Kanon beeinflusst
ist. Wihrend noch die Vorstufe bzw. frithe Parallelform des Kanons, wie
sie in dem (wohl zu unrecht Ambrosius zugeschriebenen10) Werk De
sacramentis zitiert ist, gerade in threm Kern wichtige gemeinsame
Zige mit der alexandrinischen und mittelbar auch mit der antiocheni-
schen (bzw. syrisch-byzantinischen) Anaphora aufweist !! wirkt das Ent-
stehen der endgiiltigen Kanonform mit der von Lobpreis und Danksa-
gung nahezu isolierten Stellung der Verba Testamenti liberlieferungs-
geschichtlich weitgehend unvermittelt und verfithrt auch heute noch den
durchschnittlichen Glaubigen abendldndischer Tradition dazu, die Pro-
klamation der Herrenworte ohne Bertiicksichtigung des Kontextes wie ein
liturgisches Urdatum zu betrachten.

Fiir das Verstindnis einer den Verba Testamenti nachfolgenden
Epiklese, wie sie in den orientalischen Anaphoren sich findet, fehlen dann

8 Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet. Eine Studie tiber die Struktur
des Eucharistiegebets in den altkatholischen Liturgien im Lichte der Liturgiege-
schichte: IKZ 61 (1971) 79-117, 150-189; 62 (1972) 29-73 (zitiert : IKZ, mit Seiten-
angabe).

9 Erstmals in: Christusverkiindigung und kirchlicher Opfervollzug nach den
Anamnesetexten der eucharistischen Hochgebete: P.-W.Scheele — G. Schneider,
Christuszeugnis der Kirche. Theologische Studien, Essen 1970, 93-128; dann bes.
in: Glaubenseinheit 20-87 und: Archiv fiir Liturgiewissenschaft 19 (1978) 7-28; zu-
letzt: Orientalia Christiana Periodica 45 (1979), 245-266; 46 (1980), 5-19.

10 Vgl. K. Gamber, Die Autorschaft von De sacramentis. Zugleich ein Beitrag zur
Liturgiegeschichte der romischen Provinz Dacia mediterranea (Studia Patristica et
Liturgica, 1), Regensburg 1967; ferner: ders., Zur Liturgie des Ambrosius von Mai-
land: ZKG 1977, 309-329.

11 Besonders in der Formulierung des Fac oblationem (Quam oblatio-
nem) gegeniiber Serapion (siche unten) und in der straffen Anbindung des Epikle-
sedquivalents (spiter: Supplices te rogamus) an die Anamnese (Text: CSEL
73,55; 57; und: Gamber, Autorschaft 146f.).

142



die entscheidenden Voraussetzungen, die in der gedanklich durchkompo-
nierten Hochgebetsform z.B. des byzantinischen Ritus vorgegeben
sind 12, Und die hervorragende Traditionsbegriindung einer solchen Epi-
klese schon im frithchristlichen Hochgebet des beginnenden 3. Jahrhun-
derts, wie es von Hippolyt bezeugt ist, wird auch heute noch von manchen
Liturgiewissenschaftlern gern iibersehen oder heruntergespielt.

I. Die Eucharistia des Hippolyt und die
syrisch-byzantinische Anaphora

Das Eucharistiegebet der Apostolischen Uberlieferung des Hippolyt 13
hat hinsichtlich seiner Gesamtstruktur und Inhaltlichkeit, wie auch nach
seiner geschichtlichen Stellung, als ein Schliisseltext zu gelten 4. Von ihm
her erschliesst sich der konkrete Sinn verschiedener liturgischer Aussagen
Justins (T um 165), welche ihrerseits nach heilsgeschichtlicher Inhaltlich-
keit und formalem Vollzug die konkrete Verbindung zur neutestamentli-
chen Herrenmahliiberlieferung selbst in Erscheinung treten lassen. So
sind die heilsgeschichtlichen Inhalte des Danksagens, die Justin im Dialog
mit Tryphon (41,1) skizziert !5, auf die «Eucharistien» und «Eulogien»
des Epheser- und Kolosserbriefes hin transparent 16; vor allem aber verrit
die Formulierung Justins (ebd.): «Brot der Eucharistie, das der Herr zum
Gedichtnis(zeichen) seines Leidens zu konstituieren (poi€in) uns befoh-

12 Vom typisch abendldndischen Missverstindnis der byzantinischen Form
zeugt der historische Epiklesestreit (vgl. H.-G. Beck, Kirche und theologische Lite-
ratur im byzantinischen Reich, Miinchen 1959, 320f.; ferner R. Hotz, Sakramente —
im Wechselspiel zwischen Ost und West, Ziirich-Ko6ln 1979, 262 ff. u.8.). — Demge-
gentiber ist es heute in dkumenischen Kreisen bereits zu einer abendlidndischen Neu-
entdeckung der Epiklese und ihrer theologischen Implikationen gekommen. Vgl. die
in Anm.4 genannten Dokumente und jetzt vor allem den Tagungsbericht: Die An-
rufung des Heiligen Geistes im Abendmahl. Viertes Theologisches Gesprich zwi-
schen dem Okumenischen Patriarchat und der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land ( Friedewald-Gesprdich). Hg. vom Kirchlichen Aussenamt der EKD (Beiheft
Nr.31 zur Okumenischen Rundschau), Frankfurt 1977: mit den fiir die liturgiege-
schichtliche Seite des Themas besonders einschligigen Beitragen von W. Schneemel-
cher (ebd. 68-94) und Metropolit Emilianos Timiades (ebd. 95-118).

13 Text: B. Botte, La Tradition apostolique de saint Hippolyte (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen und Forschungen, 39), Miinster 1963.

14 Vgl. IKZ 96-117; Glaubenseinheit 32-45.

15 Text: 4. Hiinggi — I. Pahl, Prex eucharistica. Textus e variis liturgiis antiquiori-
bus selecti (Spicilegium Friburgense, 12), Fribourg 1968 (zitiert: PE), 72.

16 Zu diesen und zum liturgisch-eucharistischen Bezug des Danksagens in Eph.
und Kol. vgl. z. B.: H. Schlier, Der Brief an die Epheser, Diisseldorf 1957, bes. 249.

143



len hat, damit wir zugleich danksagen...», dass schon im 2.Jahrhundert
der eucharistische Vollzug als Handeln an Brot und Wein mit der Sinn-
komponente des Darbringens bzw. «kultischen Weihens» 17 erscheint,
dessen Sprachgestalt die Eucharistia ist. Diese Verbindung von Tat- und
Wortvollzug weist wiederum auf die konkreten Mahlhandlungen in
1.Kor. 10, 16f. und 11, 23-26, wie auch auf das berakhah-dhnliche Dank-
sagen (ebd.) als «Verkiindigung des Todes des Kyrios» (11, 26) zuriick.

1. Tun und Sprachgestalt des eucharistischen Vollzuges werden von
Hippolyt entsprechend dem Zeugnis des Justin und richtungweisend fiir
alle spiteren Hochgebete in einem Anamnesetextstiick umschrieben, wel-
ches sich zugleich als Paraphrase und Konkretisierung von 1. Kor. 11, 26
darstellt und lautet: «Das Gedéchtnis also seines Todes und seiner Aufer-
stehung begehend, bringen wir Dir das Brot und den Kelch dar, indem wir
Dir danksagen...» 18 — Das Wort «darbringen» (prosphérein) erscheint
eindeutig auf die Gaben von Brot und Wein bezogen und steht als Be-
zeichnung des liturgischen Tuns in Parallele zum «Danksagen» (euchari-
stein) als Bezeichnung des sprachlichen Vollzuges. Wie Hippolyt bei der
Beschreibung der Taufeucharistie sagen kann: Der Bischof eucharistiert
Brot und Wein zum Gleichbild des Leibes Christi und seines vergossenen
Blutes 19, so kénnte er auch sagen: der Bischofvollendet die oblatio der
Gldubigen und fiihrt sie in der Weise zu Ende, dass sie in die Wirklichkeit
des dahingebenden Leibes und Blutes eingeht und den Glaubigen zum
wirksamen Zeichen der Teilhabe am Opfer Christi wird. — Das «euchari-
stein» (im transitiven Gebrauch des Wortes) wird nur vom Bischof ausge-
sagt, das «prosphérein» (wie auch das intransitive «eucharistéin») zu-
nichst von allen Glaubigen, spezifisch aber von den Diakonen, die diese
Gaben zum Altar bringen 20, und ganz spezifisch vom Bischof mit seinen
Presbytern, die als Zeichen ihres unverwechselbaren Oblationsbeitrags
die Héinde tiber die Gaben breiten 2!, welchem Tun der Bischof durch das
Sprechen des Dank- und Preisgebetes seinen sprachlichen Ausdruck ver-
leiht.— Auchinder ganzen spiiteren Uberlieferung wird das «eucharistgin»
und das «prosphérein» von der Gesamtgemeinde ausgesagt; das spe-

17 Vgl. J. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Viter I/1. Die Aktual-
prasenz der Person und des Heilswerkes Jesu im Abendmahl nach der vorephesini-
schen griechischen Patristik, Freiburg 1955 (zitiert: Betz), 150, Anm. 32.

13 Vgl. Botte 16.

19 Vgl. Botte 54.

20 Vgl. Botte 10 sowie das (aufeben diese diakonale Aufgabe bezogene) Vorkom-
men des terminus im Diakonenweihegebet (ebd. 26).

21 Ebd. 10.

144



ziell priesterliche prosphérein aber wird vorwiegend mit «anaphérein»
wiedergegeben, wie es im terminus technicus «anaphora» (= Dar-
bringungsgebet) in Erscheinung tritt 22,

Alle diese termini beziehen sich zunédchst auf die Ebene des liturgisch-
gottesdienstlichen Tuns der Gemeinde, sakramententheologisch ausge-
driickt: auf die sakramentale Zeichensetzung. Die eigentliche Bedeutung
des liturgischen Geschehens aber: die innere Bewirkung der Christusge-
genwart unter den Gestalten von Brot und Wein und die gegenwartsméch-
tige Wirkung des einzig versohnenden Kreuzesopfers, wird nicht direkt
dem Handeln von Priester und Gemeinde zugeschrieben, sondern ganz
eigentlich als Wirken des Gottesgeistes (im menschlichen Ausdruck fle-
hentlichen Bittens) erfahren.

Deshalb fahrt der Text des Hippolyt im Anschluss an die Anamnese
fort: « Wir bitten Dich: sende Deinen Heiligen Geist auf die Gaben der
heiligen Kirche; lass alle, die von den <heiligen Gabens> empfangen, indem
Du sie zur Einheit zusammenfiihrst, erfiillt werden mit diesem Heiligen
Geiste zur Befestigung des Glaubens in Wahrheit, auf dass wir Dich loben
und preisen...» 23 — Der Gedanke, dass die Gaben nun «die heiligen» (die
sancta) sind, die ihrerseits die Empfanger zu heiligen und zur Koinonia
des Heiligen Geistes?+ zusammenzuschliessen vermogen, steht hier in
deutlicher Konsequenz des zunichst ausgesprochenen Gedankens, dass
der Heilige Geist auf die Gaben herabkommen moge, und expliziert somit
diese Bitte hinsichtlich ihrer konsekratorischen wie ekklesialen Heilswir-
kung. Die Sicht des Kyrill von Jerusalem ist hier bereits spiirbar, der sagt:
«... denn alles, was der Heilige Geist beriihrt hat, das ist geheiligt und ver-
wandelt» 25,

2. Am Ende des 4. Jahrhunderts wird die byzantinische Chrysostomusa-
naphora mit der pragnantesten aller Epikleseformulierungen nicht nur die
konsekratorische Wirkung der Heiligung durch den Geist direkt bezeich-
nen («...und mache dieses Brot zum kostbaren Leib Deines Christus...»),
sondern gar den Wandlungsvorgang selbst noch eigens reflektieren («in-
dem Du verwandelst durch Deinen Heiligen Geist»)26. So sehr die for-

22 Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes vgl. A. Baumstark, Art. Anaphora:
RAC I (Stuttgart 1950) 418-427.

23 Botte 16.

24 Dem Sinne nach so schon bei Hippolyt, wortlich in der byzantinischen Basiliu-
sanaphora (PE 238).

25 Myst. Kat. V,7.

26 PE 226. — Zur Entwicklung der byzantinischen Epiklese vgl. H.-J. Schulz, Die
byzantinische Liturgie. Vom Werden ihrer Symbolgestalt, Freiburg 1964, 31-34
(wesentlich erweiterte Neuauflage, Trier 1980).

145



male Entwicklung seit Hippolyt damit offenkundig wird, sind der Sache
nach doch nur die Konsequenzen verdeutlicht, die schon der Wortlaut des
Hippolyt impliziert.

Der strukturellen Gleichartigkeit zwischen Hippolyt und der syrisch-
byzantinischen Anaphora des 4.Jahrhunderts im Ubergang von den
Verba Testamentizur Anamnese und Epiklese und in der Betonung der
besonderen liturgischen Aktualisierungsfunktion der Epiklese entspricht
naturgemadss die wiederum in beiden Anaphoratypen gemeinsame betont
heilsgeschichtlich orientierte Danksagung, welche auch die Verba Te-
stamenti in den Rahmen dieses Dankes noch mit einschliesst: eben als
die einst vom Herrn am Abend vor seinem Leiden beim Letzten Abend-
mahl gewirkte Heilstat. Die Verba Testamenti sind somit nicht pri-
maér als die Prasentisches proklamierenden der Liturgie, sondern als die
Worte Jesu gekennzeichnet, die im liturgischen Hier und Jetzt kraft des
Geistes ihre Wirkmaéchtigkeit entfalten.

Diese auf die epikletische Verwirklichung angelegte Rezitation der
Herrenworte unterstreicht die ganzheitliche Auffassung der Gesamtana-
phora als Konsekrationsgebet. Wenn jedoch spiter die byzantinischen
Theologen, in Replik auf die lateinische Fixierung eines speziellen Augen-
blicks der Konsekration, ihrerseits auf die Epiklese verweisen, so kann die
relative Berechtigung einer solchen Sicht einschrinkend so umschrieben
werden: In der Entwicklungsphase einer durch Interzessionen stark er-
weiterten und also bedeutungsméssig gegen Ende abfallende Anaphora-
struktur wird das sakramentale Christusgeschehen dann als vollendet zu
glauben und anzubeten sein, wenn zeichenhaft-sprachlich seine Anwesen-
heit mit den Worten der Epiklese erfleht und proklamiert ist. Das euchari-
stische Geheimnis wird man dabei in einer gewissen Analogie zur Aufer-
stehung sehen diirfen, die selbst jede Zeitangabe transzendiert, als glau-
bensbegriindende Botschaft am leeren Grabe jedoch von den Evangelien
in eine betont zeitliche Relation gestellt wird.

Die Hochgebetstiberlieferung des Hippolyt setzt sich also in der Struk-
tur von Danksagung, Anamnese und Epiklese in der syrisch-byzantini-
schen Anaphoratradition ungebrochen fort und umspannt somit die ge-
samte Orthodoxie bis zum heutigen Tage, wie auch die katholischen Kir-
chen des byzantinischen Ritus, dazu die sogenannten monophysitischen
Kirchen der syrischen Tradition.

3. Die Geistepiklese im Anschluss an die Herrenworte und an das
Anamnesetextstiick ist in all diesen Liturgien der genuine theologische
Ausdruck dafir, dass die Christuswirklichkeit des Letzten Abendmahls in
der Heilszeit der Kirche durch das Wirken des Heiligen Geistes Fortdauer

146



erhilt. Der Heilige Geist als der «andere Parakletos» (Joh. 14, 16) ist es,
der in die «wahre Anamnesis Christi» 27 einfiihrt, die der Herr fiir die Zeit
nach Himmelfahrt und Pfingsten den Seinen verheissen hat. - Wie die alt-
kirchlichen Glaubensbekenntnisse die innere kirchliche und sakramen-
tale Wirklichkeit als Konsequenz des Glaubens an das Wirken des Heili-
gen Geistes betrachten, und diese (am deutlichsten im Apostolicumin Er-
scheinung tretende) Wirklichkeitsstruktur ursprunghaft im Taufgesche-
hen erfahren wurde 28, so entsprechen auch die Eucharistiegebete der friih-
christlich-byzantinischen Struktur dieser Sicht und bringen die Analogie
der kirchenkonstitutiven Sakramente Taufe und Eucharistie nach Heils-
wirkung, Vollzug und Sprachgestalt voll zur Geltung.
~ Diese Struktur des Hochgebets ist in ihrer Gesamtheit zutiefst eine #ri-
nitarische und betont durch die spezielle Geistepiklese ihren gesamtepikle-
tischen Charakter, der als solcher auch nach einer formalen-trinitari-
schen Ausformung ruft. Denn, wie schon das Neue Testament die Taufe
als eine Art «Epiklese» erscheinen ldsst, wenn es vom Taufen «auf den
Namen» Gottes und in «Anrufung seines Namens» 29 spricht, wenn es
ferner mit Vorliebe die Rede vom Taufen «auf den Namen Jesu» zugleich
in einen Zusammenhang mit dem Wirken des Heiligen Geistes stellt 30
und also fiir die konkrete Taufspendung das trinitarische Bekenntnis als
Sprachgestalt voraussetzt, so erlaubt auch die patristische Bezeichnung
des ganzen Hochgebets als «Epiklesis» 3! ebendort konkret an ein Vor-
herrschen trinitarischer Struktur und Sprachgestalt zu denken, selbst
wenn dies im einzelnen nicht liturgisch verifizierbar wire.

Der Vorrang heilsgeschichtlich- und dogmatisch-trinitarischer Sicht im
christlichen Glauben fiihrt so zusammen mit einer geisttheologisch beton-
ten Auffassung der Kirche zur gliicklichsten Transparenz der Sprachge-
stalt von Taufe und Eucharistie fiir das gesamte innere Gefiige des kirchli-
chen Glaubens.

27 Vgl. die Interpretation von Joh. 14, 26 bei O. Cullmann, Urchristentum und
Gottesdienst, Ziirich 41962, 105 ff.

28 Vgl. hierzu: 0. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse, Zii-
rich 21949 ; vgl. ferner zum eucharistischen Verstindnis von «sanctorum communio»
innerhalb des Apostolicum (als Parallele zum tauftheologischen der Wendung
«remissio peccatorumn»): W. Elert, Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der al-
ten Kirche hauptséchlich des Ostens, Berlin 1954, 5-16, 166-181.

29 Apg 22, 16. — Zum urspriinglichen Sinn von «Epiklesis» vgl. Betz 321 {f.

30 Vgl. Apg, 2, 38; 10, 47f.; ferner auch die Stellen der Apg., die iiblicherweise im
Sinne der Taufvollendung durch die Firmung verstanden werden: Apg. 8, 14-17; 19,
St

31 Betz 328-334.

147



I1. Die alexandrinische Anaphora und der romische Kanon

Nachdem solchermassen die Einheitlichkeit der Hippolytschen und der
syrisch-byzantinischen Anaphorakomposition, sowie ihre gemeinsame
theologische Relevanz ins Licht gestellt wurde, ist nun allerdings zu fra-
gen, ob damit nicht ein bestimmter Traditionsstrom verabsolutiert oder
doch iiberbewertet wurde, neben dem zumindest die Uberlieferung der
alexandrinischen Anaphora und des romischen Kanons ihre Eigengesetz-
lichkeit und Bedeutung wahrt 32, Die Strukturunterschiede dieser beiden
Hochgebetstypen sind betrichtlich. Und da sich in Alexandria friiher als
in Rom liturgisch bodenstindige Eigenart ausgebildet hat, die romische
Kirche aber in den ersten drei Jahrhunderten eher als Umschlagplatz ei-
nes verschiedenartigen, meist aus dem Orient stammenden liturgischen
Erbes erscheint, verdient das alexandrinische Eucharistiegebet 33 an erster
Stelle unsere Aufmerksamkeit, vor allem in seinen historisch reprasenta-
tivsten Texten: der griechischen Markus- bzw. koptischen Kyrillosana-
phora und der Anaphora des Serapion 4.

1. Die heilsgeschichtliche Danksagung ist in den alexandrinischen
Hochgebeten weit weniger ausgepriagt und wird nicht bis zu den Verba
Testamenti einschliesslich durchgehalten. Vielmehr ist mehrmaliger
Ubergang von Texten mit Dank- bzw. Anamnesecharakter zu Bittgebet
bezeichnend. Eine erste epikleseartige Bitte verbindet bereits Sanctus
und Einsetzungsbericht und ldsst die Herrenworte geradezu als Begriin-
dung fiir die Zuversicht der epikletischen Bitte erscheinen. Dennoch steht
eine der byzantinischen Konsekrationsepiklese gleichartige Heiligungs-
bitte auch an gewohnter Stelle nach der Anamnese (bzw. deren auf Brot-
und Kelchwort verteiltes Aquivalent bei Serapion). Die scheinbare Dop-
pelung der Epiklese hat abendldndische Liturgiewissenschaftler oft genug
dazu verfiihrt, die zweite Epiklese als nachtraglichen syrischen Import zu
betrachten. Doch zeigt die Priifung der beiden Epiklesebitten, dass diese
eine unterschiedliche liturgische Funktion besitzen. Die das Sanctus
mitden Verba Testamenti verbindende Segensbitte bezieht sich deut-
lich auf den liturgischen Vorgang der Oblation, innerhalb dessen die Ga-

32 Auf die anderen liturgischen Traditionen: die ostsyrische Liturgie, die ver-
schiedenen Sonderentwicklungen aus antiochenischem Erbe und auf die ausserro-
misch-abendldndischen Liturgien kann hier nicht eingegangen werden.

33 Vgl IKZ 115-169.

34 Text: PE 116-123 (Markus), 128-133 (Serapion), 135-139 (Kyrillos) ; deutsch:
R. Storf (Hg.), Griechische Liturgien (Bibliothek der Kirchenviter), Kempten 1912,
146-149; 172-181.

148



ben bereits Abbild des Leibes Christi sind, da ja das ganze liturgische Tun
schon eine Nachahmung des Abendmahls Jesu ist und an der Heiligkeit
des Abendmahlsgeschehens (in unterschiedlicher Intensitit) teilhat. Es
handelt sich hier also um eine Oblationsepiklese, die in ithrer tatsdchlichen
Form allerdings das vorangehende Sanctus voraussetzt, also jlinger sein
muss als dessen Stellung im Hochgebet selbst und mithin wesentlich jlin-
ger als die Epiklese bei Hippolyt, dessen Anaphora das Sanctus noch
nicht enthilt. Auch abgesehen von der Bindungan das Sanctus setzt die
Oblationsepiklese mit ihrer nachhaltigen Reflexion iiber den Abbildcha-
rakter des liturgisch komplexen Darbringungsvorganges und seiner Ga-
ben (insbesondere das mehrmalige Insistieren darauf bei Serapion) schon
eine entfaltete liturgische Theologie voraus, die es schwer macht, eine sol-
che Epiklese auch nur im Grundansatz ins 3. Jahrhundert zuriickzuverle-
gen, wihrend die der Anamnese folgende zweite epikletische Bitte in ih-
rem,Kern durchaus auch der alexandrinischen Anaphorastruktur schon
des 3. Jahrhunderts angehoren kann 35,

Damit soll eine urspriingliche Eigenart des alexandrinischen Hochge-
bets keineswegs nivelliert werden. Die mehrfache Abfolge von Dank und
Bitte bzw. von anamnetischen und epikletischen Elementen, das beharrli-
che Fortleben der Brotbitte der Didache in eucharistischen Texten, wie
auch die Rolle, welche die «Gnosis in Christus» im Rahmen der Danksa-
gung verschiedentlich spielt, ferner auch einzelne schon in nordafrikani-
schen Texten des 3.Jahrhunderts belegbare Wurzeln spiterer Gemein-
samkeit romischen und alexandrinischen Eucharistiegebets lassen auf al-
testes Herkommen alexandrinischer Eigenart schliessen 36, zu welcher die
Mahlgebete der Didache schon als frithe Parallelbildung anzusehen sind.
Eine direkte Uberlieferungslinie von der Didache her ist jedoch nicht zu
rekonstruieren, und diese selbst stellt, gemessen am paulinischen Grund-
gedanken der Kreuzesanamnese und an den heilsgeschichtlichen «Eucha-
ristien» von Eph. und Kol., einen der geradlinigen Uberlieferung kaum
fahigen Sonderfall (offenbar judenchristlicher Ausprdgung) dar.

35 Dies wird speziell auch fiir die Form der Logosepiklese bei Serapion gelten, die
wohl doch eher alexandrinischer Archaismus, als Eigenwilligkeit des Redaktors ist.
Doch darf die Logosepiklese nicht generell fiir Agypten (und jedenfalls nicht der
Sinn einer «Geistchristologie» fiir das Verstdndnis der iiblichen frithchristlichen
Geistepiklese) vorausgesetzt werden.

36 Auf alle diese Momente hat im Anschluss an H. Lietzmann (Messe und Her-
renmahl, Berlin 1926) K. Gamber oft und nachdriicklich hingewiesen, bes. in: OstkSt
16 (1967) 33-42 (mit Hinweis ebd. 35, Anm.5, auf weitere Beitrige zu diesem
Thema), zuletzt in: Sacrificium laudis, Regensburg 1973, bes. 32ff., 66ff.

149



Auch wenn man die alexandrinische Anaphora in ihrer charakteristi-
schen Eigenart und selbstindigen Entwicklung hochschitzt und ihrer
Nihe zur altesten romischen Kanonstruktur eingedenk ist, so darf man
beide jedenfalls nicht in dem Sinne verstehen, als ldge das Charakteristi-
kum alexandrinisch-romischer Uberlieferung ursprunghaft in einer schon
die eindeutig prasentische Wirklichkeit proklamierenden Rezitation der
liturgischen Herrenworte (gegeniiber welcher nur eine vorausgehende Epi-
klese oder Wandlungsbitte Prioritdt und konsekratorische Bedeutung ha-
ben konne). Vielmehr ist in der alexandrinischen Anaphora (und ur-
spriinglich analog auch im romischen Kanon) das Verhéltnis von Herren-
worten und Epiklese Ahnlich dem bei Hippolyt und in der syrisch-byzanti-
nischen Anaphora zu sehen. Die Tatsache jedoch, dass in der alexandrini-
schen Liturgie die heilsgeschichtlich orientierte Danksagung (als eigenes
Textstiick) von alters her weniger stark die Gesamtanaphora bestimmt 37
und deshalb auch wenig geeignet ist, das Abendmahl Jesu in den Dank
miteinzubeziehen, vielmehr der Aufblick zur Herrlichkeit Gottes bei Be-
ginn der Danksagung und beim Sanctus schnell zu Interzession und Se-
gensbitte fiihrt, bedingt konkret die Ausbildung einer ersten Epiklese.
Diese jedoch ist nicht eigentlich auf die Herrenworte ausgerichtet; son-
dern letztere erscheinen in ihrem Stiftungscharakter als gewissermassen
konkretisierende Begriindung fiir die Bitte um Segen (und fiir das Oblati-
onsgeschehen als dessen Verwirklichungsmedium) 33.

2. Betrachtet man von der alexandrinischen Anaphorastruktur her den
romischen Kanon, und zwar zunichst in der von De sacramentis ge-
botenen Textform, so wird sehr schnell klar, dass die dem Einsetzungsbe-
richt hier vorausgehende Bitte in ihrer Funktion der ersten alexandrini-
schen Epiklese entspricht. Ja, die Schlusswendung dieser Bitte: «quod est
figura corporis...» erscheint als direkte Parallele zur Begriindung der Epi-
klese bei Serapion: «...wir haben Dir ja dargebracht... das Gleichbild des

37 Im Zuriicktreten des heilsgeschichtlichen Interesses gegeniiber dem einer
«christlichen Gnosis» liegt von Anfang an das Hauptcharakteristikum alexandrini-
scher Liturgie und Theologie (im Unterschied zur Eigenart antiochenischen Den-
kens).

38 Deshalb ist die Formulierung dieser Epiklese ganz von den Gedanken und
Worten des Sanctus bestimmt, nicht aber auf die Worte «Leib und Blut» der
Verba Testamenti(welchen nur die zweite Epiklese unmittelbar korrespondiert)
bezogen, vielmehr nur allgemein auf «dieses Opfer (geschehen)». — Dies begiinstigte
die Auffassung von Lietzmann und (die sehr viel massvollere von) Gamber (vgl.
Anm. 36), aus Serapion lasse sich ein dlteres Dank- und Bittgebet rekonstruieren,
das unabhingig vom Einsetzungsbericht urspriinglich eine Ganzheit bildete.

150



Leibes» 39, wobei noch zusétzlich die Apposition je einer Opferbezeich-
nung aus Rom. 12, 1 («lebendiges Opfer»: bei Serapion; «oblationem ra-
tionabilem» in Entsprechung zur «logikKe latreia»: im Kanon) die Ahn-
lichkeit akzentuiert.

Durch die Revision dieser Schlusswendung im Kanontext des 6.Jahr-
hunderts wurde die Oblationsbitte jedoch nach Art einer direkten Konse-
krationsbitte iiberformt, so dass nun ein Verstindnis der nachfolgenden
Verba Testamenti im Sinne der Bewirkung und Proklamation der Ge-
genwart des Leibes Christi begilinstigt wurde und die verschiedenen Ga-
benbezeichnungen in den Gebeten Unde et memores, Supra quae
und Supplices te rogamus spater wie Umschreibungen schon konse-
krierter Gaben erschienen4(. Die urspriingliche Funktion des Suppli-
ces als des eigentlichen Aquivalents einer Konsekrations- und Kommu-
nionepiklese ging so praktisch verloren. Und was noch schlimmer war:
die postkonsekratorisch aufgefassten Gabenbezeichnungen beférderten
die Vorstellung einer eigenen eucharistischen Opferung des Leibes Christi
in der Messe4!. In den altkatholischen Kirchen ist die Zweideutigkeit, die
infolge der skizzierten Entwicklung die letztgenannten Kanongebete er-
fasst hatte, verhéltnismaéssig schnell erkannt worden; und Korrekturver-
suche durch Neuinterpretation der Offerimus-Aussage in der Anam-
nese bzw. durch Umstellung der alttestamentlichen Opferparadigmen in
einen vorkonsekratorischen Textzusammenhang setzten bald ein42. Das
Strukturproblem eines nicht mehr im urspriinglichen Sinn realisierbaren,
weil auf die konsekratorisch verstandenen Verba Testamenti folgen-
den Epiklesedquivalents blieb dennoch diesen Kanontiberarbeitungen ei-
gen.

39 Dementsprechend ist das «quod» des lateinischen Textes urspriinglich als be-
griilndend zu verstehen (IKZ 183, 185; Glaubenseinheit 58-61), nicht aber als
«(oblatio) quae» zu lesen, auch nicht im Sinne von: «quae (postea) est figura cor-
poris (= Sakrament des Leibes Christi)», welcher Sinn erst durch die Umformung
zu: «ut nobis... fiat» entsteht.

- 40 Zur diesbeziiglichen historischen Entwicklung vgl. IKZ 174-178; und: H.-
Chr. Seraphim, Von der Darbringung des Leibes Christi in der Messe. Studien zur
Auslegungsgeschichte des romischen Messkanons (Diss. Miinchen 1970).

41 Zur Kritik dieser Position vgl. Glaubenseinheit, bes. 78-87, sowie die in
Anm.9 gen. Beitrige in OrChrP; ferner: K. Gamber, Sakramentarstudien (Studia
Patristica et Liturgica, 7) Regensburg 1978, 44-57; ders., Sacrificium Missae. Zum
Opferverstindnis und zur Liturgie der Friihkirche (StPL, 9) Regensburg 1980.

42 Vgl. IKZ 80-95, 3348 ; sowie die Tagungsbeitrage von Chr. Oeyen, H. Alden-
hovenund S. Kraft.

151



ITI. Konsequenzen

Der Riickblick auf die skizzierten Hauptstrome der Hochgebetsiiberliefe-
rung ldsst nun im Hinblick auf eine konsequente Reform grundsitzlich
zwel Moglichkeiten realisierbar erscheinen. Die eine bestinde darin, die
im 6.Jahrhundert erfolgte Umbildung des Kanons mit ihrer besonderen
Hervorhebung der Verba Testamenti als Ausgangspunkt zu wihlen -
und von daher Gesamtstruktur und Einzelaussagen zu durchdenken. Es
wiren dann die «nachkonsekratorisch» empfundenen Oblationsaussa-
gen, vor allem das in der Anamnese selbst verankerte «offerimus» in den
Gedanken der Teilhabe am Opfer Christi zu transponieren, wonach dann
Opferparadigmen keinen Platz mehr hdtten. Die urspriinglich komplexe
Funktion des Supplices miisste auf die einer «k Kommunionepiklese»
reduziert werden, welche freilich durch Ausgestaltung im Sinne ekklesia-
ler Koinonia neues theologisches Gewicht erhalten kdonnte. Dieser Weg
wirde der theologiegeschichtlichen Entwicklung des Abendlandes seit
dem frithen Mittelalter entsprechen und kénnte doch die iiberspitzt scho-
lastische Auffassung der Herrenworte als formula consecrationis
durch entsprechende Einbindung in das vorausgehende eucharistische
Dank- und Bittgebet vermeiden43. Dennoch kann diese Wahl des Aus-
gangspunktes, da sie in einer letztlich doch sekundéren liturgiegeschicht-
lichen Entwicklung griindet, nicht eigentlich befriedigen.

Demgegeniiber bestinde der andere Weg in einer Reaktivierung der
theologisch besonders tliberzeugenden und iiberlieferungsgeschichtlich
hervorragendsten Tradition, die durch Hippolyt und die syrisch-byzanti-
nischen Anaphoratexte bezeichnet ist. Auch hier tritt von der heilsge-
schichtlich motivierten Danksagung her die Gegenwartsbedeutung der
Verba Testamenti durchaus in Erscheinung. Aber deren Rezitation
geschieht in deutlicherer Transparenz fiir die Wege der gottlichen Heils-
verwirklichung, welche die unterschiedliche Situation der unwiederhol-
baren «Stunde» von Kreuz und Abendmahl Jesu und die ihrer geistver-
mittelten Wirksamkeit in der Kirche zu nivellieren nicht erlaubt. Und ihr
liturgischer Vollzug erfolgt zugleich als konsequentester Ausdruck trini-
tarisch-heilsokonomischer Glaubenssicht. So wird ein ausgewogen chri-
stologisch-pneumatologisches Verstdndnis der Kirche realisiert, das eine
- vordergriindige Identifizierung von Kirche und Amt (gerade auch bei der
Feier der Eucharistie) nicht mehr aufkommen lésst.

43 In Richtung dieses Weges gehen auch die drei Hochgebete der rémischen Li-

turgiereform, die allerdings die Konsequenz einer Transposition des aus einer ande-
ren Struktur stammenden «offerimus» zu vermeiden suchen.

152



Bedenken, die sich gegen eine Wiederbelebung dieser Hochgebets-

struktur im Zuge der heutigen Liturgiereform von der in der abendlédndi-
schen Theologiegeschichte unverlierbaren Betonung der Aktualbedeu-
tung der Verba Testamenti her erheben konnten, wiren gegeniiber
einer so straffen Verbindung der letzteren mit Anamnese und Epiklese,
wie sie bei Hippolyt formuliert ist, doch nahezu gegenstandslos, da diese
jedem historisierenden Missverstindnis der liturgisch gesprochenen Her-
renworte durchaus vorbeugt, vielmehr die gegenseitige Transparenz
(wenngleich auch Unterschiedenheit) von Heilsgeschichte und Heilsge-
genwart in denkbar gliicklicher Weise verdeutlicht.
Wenn im Rahmen einer solchermassen ganzheitlich als konsekratorisch
aufzufassenden Sprachgestalt die alten Gabenbezeichnungen der Anam-
nese nicht mehr unter dem Postulat «nachkonsekratorischer» Deutung
stehen, ware es vielleicht sogar moglich, die Vielschichtigkeit ihrer ur-
spriinglichen Symbolik44 wiederzugewinnen, die mit der Spendung und
Darbringung der Abendmahlsgaben unter Danksagung zugleich den
existentiellen Sinnbezug von Rom. 12, 1, wie auch das Lobopfer von
Hebr. 13, 15 (vgl. Eph. 5, 19f. und Kol. 3, 16) anklingen l4sst und so den
konkreten Weg der Christusnachfolge im Herrenmahl und der Teilhabe
am einen allversbhnenden Kreuzesopfer kennzeichnet.

Wiirzburg Hans-Joachim Schulz

44 Vgl. H.-J.Schulz, Die urspriingliche sakramentale Symbolik der eucharisti-
schen Gabendarbringung und ihre hochmittelalterliche Entwicklung, in: Simboli e
Simbologia nell’Alto Medioevo (Settimana distudio del Centro italiano di studi sull’-
Alto Medioevo, 1975), Spoleto 1976, 267-288; zur Gabensymbolik der byzantini-
schen Liturgie: die oben in Anm.26 gen. Arbeit; zur Geschichte der Gabenspende
und -libertragung: R. F. Taft, The Great Entrance. A History of the Transfer of Gifts
and other Preanaphoral Rites of the Liturgy of St.John Chrysostom (Orientalia
Christiana Analecta, 200), Rom 1975.

153



	Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet : Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis

