
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 3

Artikel: Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet :
Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis

Autor: Schulz, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet :

Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis

Die Frage nach der überlieferungsgeschichtlich kontinuierlichsten und
über die einzelnen Liturgiegebiete hinaus meistverwirklichten
Hochgebetsstruktur ist keine blosse liturgiegeschichtliche Detailfrage und die

Konsequenz der Reaktivierung eines so strukturierten Hochgebets für
das kirchliche Leben nicht nur eine unter beliebigen Möglichkeiten heutiger

Liturgiereform. Immer mehr hat sich seit Beginn der liturgischen
Bewegung dieses Jahrhunderts auch in der systematischen Theologie die
Einsicht durchgesetzt, dass in Angelegenheiten zumal der Sakramentenlehre,

aber auch der Ekklesiologie insgesamt, die reichste Quelle theologischer

Erkenntnis die ungebrochene Überlieferung der Eucharistie und der

grundlegenden sakramentalen Handlungen im Leben der Kirche selbst ist -
vorausgesetzt, dass Einzeltraditionen von nur lokaler und temporärer
Ausprägung nicht mit den fundamentalen Übereinstimmungen der
räumlich-zeitlich umfassenden Geramrüberlieferung verwechselt werden.

In diesem Sinne konnte seit den zwanziger Jahren O. Casel vom genuinen

Verständnis der liturgischen Anamnese her der Eucharistie- und
Messopferlehre entscheidende. Impulse vermitteln1, und sah sich später
Pius XII. genötigt, einzelne Punkte traditioneller Lehr- und
Kirchenrechtsauffassung nach dem Mass der liturgischen Überlieferung zu
korrigieren2. Ähnlich hat heute die über die Konfessionen hinaus verbreitete
eucharistische Ekklesiologie3 die in der Eucharistiefeier und Ordinations-

1 So schon in den beiden Bänden der Reihe Ecclesia Orans: Das Gedächtnis
des Herrn in der altkirchlichen Liturgie (Freiburg 51920) und: Die Liturgie als
Mysterienfeier (Freiburg 51923), wie auch in zahlreichen Beiträgen des Jahrbuchs für
Liturgiewissenschaft (1921-1941). Vgl. die Bibliographie in: A.Mayer. J.Quasten,
B. Neunheuser. Vom christlichen Mysterium. Gesammelte Arbeiten zum Gedächtnis

von Odo Casel, Düsseldorf 1951 ; ferner das von V. Warnach posthum hg. Werk :

O. Casel. Das christliche Opfermysterium. Graz 1968.
2 So wird z. B. die überlieferungsgeschichtlich vorrangige liturgisch-sakramentale

Bedeutung der Handauflegung zur Ordination gegenüber dem Konzil von Florenz
und dem damaligen Pontificale Romanum neu hervorgehoben (Const. Apost.
«Sacramentum Ordinis», 30. Nov. 1947); und die Enzyklika «Mediator Dei» (20. Nov.
1947) wendet sich (bei aller Zurückhaltung gegenüber der liturgischen Bewegung)
immerhin gegen das herrschende kanonistische Missverständnis des Liturgiebegriffs.

3 Vgl. deren wichtigstes Dokument in deutscher Sprache : N. Afanassieff, N.
Koulomzine. J. Meyendorff, A. Schmemann. Der Primat des Petrus in der orthodoxen

139



liturgie sichtbaren ekklesialen Grundstrukturen zugleich als wirksames

Korrektiv hypertrophischer Sekundärentwicklungen neu bewusst
gemacht. Und in der ökumenischen Arbeit auf Weltebene konnte die
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung ihr bisher deutlichstes Zeugnis

für die Einheit in den Erklärungen über Taufe und Eucharistie4 ablegen,

die weitgehend aus liturgischer Überlieferung schöpfen -\

Für die Überlieferungskontinuität bestimmter Hochgebetsstrukturen
wird also damit zu rechnen sein, dass Übereinstimmungen von scheinbar
eher formaler Bedeutung tatsächlich als Ausdruck einer einheitlichen
Glaubenssicht zu werten sind, die gar für das Gesamt des christlichen

Glaubensgutes von Belang ist, ja dieses in seiner Ganzheitlichkeit
widerspiegelt. Wenn dieser Fall sich als gegeben erweist, bedeutet das Vorkommen

einer überlieferungsgeschichtlich umfassend verbreiteten
Hochgebetsstruktur so etwas wie ein Traditionsargument nach der Regula
fidei des Vinzenz von Lerin6. Ein solches Traditionsargument aber ist
heute gerade auch in Kirchen mit katholischer Struktur im Zuge einer zu¬

Kirche, Zürich 1961. -Zur überkonfessionellen Bedeutung: B. Forte. La Chiesa
nell'Eucaristia. Per un'ecclesiologia eucaristica alla luce del Vaticano II, Napoli 1975 ;

ferner die Stimmen orthodoxer und katholischer Kirchenvertreter und Theologen,
in : Pro Oriente (Hg.), Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Koinonia. Erstes ek-

klesiologisches Kolloquium, Wien 1974, Innsbruck 1976. - Den Versuch, eine

konsequent eucharistische Ekklesiologie aus den Texten und Gestaltgesetzen der liturgischen

Überlieferung zu erheben, stellt dar : H.-J. Schulz. Ökumenische Glaubenseinheit

aus eucharistischer Überlieferung, Paderborn 1976 (zitiert: Glaubenseinheit).

4 GMüller-Fahrenholz (Hg.). Eine Taufe. Eine Eucharistie. Ein Amt. Drei
Erklärungen, erarbeitet und autorisiert von der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung (Sonderdruck aus Beiheft Nr. 27 zur Ökumenischen Rundschau), Frankfurt

31977.
5 Vgl. H.-J. Schulz, Orthodoxe Eucharistiefeier und ökumenisches Glaubens-

zeugnis. Zur Eucharistie-Erklärung der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

des Ökumenischen Rates der Kirchen: Der Christliche Osten 34 (1979)
10-15; ders., Die Theologie der Ortskirche als ökumenischer Impuls, in: G.Kauf¬
mann (Hg.), Tendenzen der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil, München 1979, 95-111 (bes. 108 ff. mit Stellenkorrespondenzen zur
Eucharistie-Erklärung in der Chrysostomusanaphora).

6 Vgl. das berühmte Commonitorium pro catholicae fidei antiquitate
et universitate (11,3), in welchem die Glaubensregel: «ut id teneamus, quodubi-
que, quod semper, quod ab omnibus creditum est», besonders für den Fall einer
erschwerten Orientierung am Kriterium gleichzeitiger Einmütigkeit in der Kirche, die
Zuverlässigkeit einer konsequenten Ausrichtung an der consensio innerhalb der anti-
quitas betont.

140



rückhaltender bewerteten Autorität des Lehramtes und einer neuen
Orientierung an den Ursprüngen7 von besonderer Aktualität.

Die spezifische Aufgabe dieses liturgiegeschichtlichen Referates im
Rahmen einer Gesamttagung über die Theologie des Eucharistiegebetes
kann es jedoch nicht sein, die theologische Relevanz der geschichtlichen
Fakten schon systematisch darzustellen. Vielmehr ist im folgenden der

Weg entwicklungsgeschichtlicher Darlegung zu gehen, wobei freilich die
unmittelbar theologische Transparenz der liturgischen Formbildung, wie
auch deren direkte Widerspiegelung ekklesialer Strukturen, wenigstens
angedeutet werden muss.

Die gewählte Themaformulierung, die von «frühchristlich-altkirchlichem

Eucharistiegebet» (im Singular) spricht, will nicht eine Antwort auf
die Frage vorwegnehmen, ob sich die Vielfalt der Hochgebete, die seit
dem 4. Jahrhundert in Form ausgeprägter Liturgietypen im Osten und
Westen in Erscheinung tritt, auf einen einzigen Urtyp zurückgeführt werden

kann. Sie darf jedoch als Hinweis darauf verstanden werden, dass

strukturelle Gemeinsamkeiten auch der konkret nach Ritusgebiet und
zeitlicher Entwicklung unterschiedenen Eucharistiegebete so weitreichend

sind und konkrete Vielfalt so oft als blosse Variation des Gemeinsamen

sich erweist, dass ihrem Zeugniswert nach die breiten
Überlieferungsströme von den Rinnsalen der Tradition deutlich sich abheben, so
dass auch die Frage nach einem überlieferungsgeschichtlich vorrangigen
Idealtypus sich jedenfalls nahelegt.

Der durch die Liturgiegeschichte zurückzulegende Weg verspricht im
folgenden dem Fachwissenschaftler keine Neuentdeckung von Textmaterial

und Fakten. Und hinsichtlich der Verifizierung eines Grundkriteriums

jeder Hochgebetsstruktur: des Verhältnisses von Einsetzungsbericht,

Darbringungsaussage und Epiklese, wird manches nur neu zu beto-

7 Abgesehen vom päpstlichen Lehramt und der abendländischen Konziliengeschichte

des 2. Jahrtausends, spiegeln auch die sieben ersten Ökumenischen Konzilien

eine spezifische Phase dogmatischer Lehrentwicklung wider, der gegenüber ein
genuiner Begriff kirchlicher Überlieferung umfassender und von den ersten Ursprüngen

her zu konzipieren ist. Dem wird (sofern das neutestamentliche Zeugnis näherer

Konkretisierung bedarf) am ehesten eine am liturgischen Leben der frühen
nachapostolischen Kirche ausgerichtete Überlieferungskonzeption gerecht. - Eine solche
Sicht wird insbesondere auch durch den Rückgriff des ersten der sieben Konzilien
selbst auf die liturgische Überlieferung (vgl. die Rolle des Taufsymbolon von Casa-
rea für die Definition des Konzils von Nicäa) und vor allem durch die liturgisch
geprägte Überlieferungskonzeption des letzten der sieben Ökumenischen Konzilien
bestätigt.

141



nen sein, was von H.Aldenhoven8 in der IKZ 1971 - 72 (und in verschiedenen

Einzelbeiträgen auch von mir9) zum Thema eingehender dargestellt

und begründet wurde. Doch stehen einer unbefangenen Deutung
und Wertung der liturgiegeschichtlichen Zeugnisse immer noch allzuoft
dogmatische oder jedenfalls systembedingte Vorurteile im Wege, die sich

besonders in der Messopfer- und Epiklesefrage vordrängen und eine

beharrliche Sichtung der Quellen immer wieder nötig machen.

Die in der Themaformulierung angedeutete strukturelle Kontinuität
von frühchristlichem und altkirchlichem Eucharistiegebet in seiner

hervorragendsten Verwirklichungsform muss freilich demjenigen fraglich
erscheinen, dessen Blick hauptsächlich vom römischen Kanon beeinfiusst
ist. Während noch die Vorstufe bzw. frühe Parallelform des Kanons, wie
sie in dem (wohl zu unrecht Ambrosius zugeschriebenen10) Werk De
sacramentis zitiert ist, gerade in ihrem Kern wichtige gemeinsame

Züge mit der alexandrinischen und mittelbar auch mit der antiocheni-
schen (bzw. syrisch-byzantinischen) Anaphora aufweist11 wirkt das

Entstehen der endgültigen Kanonform mit der von Lobpreis und Danksagung

nahezu isolierten Stellung der Verba Testamenti überlieferungsgeschichtlich

weitgehend unvermittelt und verführt auch heute noch den

durchschnittlichen Gläubigen abendländischer Tradition dazu, die
Proklamation der Herrenworte ohne Berücksichtigung des Kontextes wie ein

liturgisches Urdatum zu betrachten.
Für das Verständnis einer den Verba Testamenti nachfolgenden

Epiklese, wie sie in den orientalischen Anaphoren sich findet, fehlen dann

8 Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet. Eine Studie über die Struktur
des Eucharistiegebets in den altkatholischen Liturgien im Lichte der Liturgiegeschichte:

IKZ61 (1971)79-117, 150-189:62(1972)29-73 (zitiert: IKZ, mit
Seitenangabe).

9 Erstmals in: Christusverkündigung und kirchlicher Opfervollzug nach den
Anamnesetexten der eucharistischen Hochgebete: P.-W.Scheele - G.Schneider,
Christuszeugnis der Kirche. Theologische Studien. Essen 1970, 93-128; dann bes.

in : Glaubenseinheit 20-87 und : Archiv für Liturgiewissenschaft 19 1978) 7-28 ;

zuletzt : Orientalia Christiana Periodica 45 (1979), 245-266; 46 (1980), 5-19.
10 Vgl. K. Gamber, Die Autorschaft von De sacramentis. Zugleich ein Beitrag zur

Liturgiegeschichte der römischen Provinz Dacia mediterranea (Studia Patristica et

Liturgica, 1 Regensburg 1967 ; ferner : ders., Zur Liturgie des Ambrosius von
Mailand: ZKG 1977, 309-329.

u Besonders in der Formulierung des Fac oblationem (Quam oblationem)

gegenüber Serapion (siehe unten) und in der straffen Anbindung des
Epikleseäquivalents (später: Supplices te rogamus) an die Anamnese (Text: CSEL
73, 55; 57; und: Gamber, Autorschaft 146f.).

142



die entscheidenden Voraussetzungen, die in der gedanklich durchkomponierten

Hochgebetsform z.B. des byzantinischen Ritus vorgegeben
sind12. Und die hervorragende Traditionsbegründung einer solchen
Epiklese schon im frühchristlichen Hochgebet des beginnenden S.Jahrhun¬
derts, wie es von Hippolyt bezeugt ist, wird auch heute noch von manchen
Liturgiewissenschaftlern gern übersehen oder heruntergespielt.

I. Die Eucharistia des Hippolyt und die

syrisch-byzantinische Anaphora

Das Eucharistiegebet der Apostolischen Überlieferung des Hippolyt13
hat hinsichtlich seiner Gesamtstruktur und Inhaltlichkeit, wie auch nach
seiner geschichtlichen Stellung, als ein Schlüsseltext zu gelten14. Von ihm
her erschliesst sich der konkrete Sinn verschiedener liturgischer Aussagen
Justins (t um 165), welche ihrerseits nach heilsgeschichtlicher Inhaltlichkeit

und formalem Vollzug die konkrete Verbindung zur neutestamentlichen

Herrenmahlüberlieferung selbst in Erscheinung treten lassen. So

sind die heilsgeschichtlichen Inhalte des Danksagens, die Justin im Dialog
mit Tryphon (41,1) skizziert15, auf die «Eucharistien» und «Eulogien»
des Epheser- und Kolosserbriefes hin transparent '6 ; vor allem aber verrät
die Formulierung Justins (ebd.) : «Brot der Eucharistie, das der Herr zum
Gedächtnis(zeichen) seines Leidens zu konstituieren (poiem) uns befoh-

12 Vom typisch abendländischen Missverständnis der byzantinischen Form
zeugt der historische Epiklesestreit (vgl. H.-G. Beck. Kirche und theologische
Literatur im byzantinischen Reich, München 1959, 320f. ; ferner R.Hotz, Sakramente-
im Wechselspiel zwischen Ost und West, Zürich-Köln 1979, 262ff. u. ö.). -
Demgegenüber ist es heute in ökumenischen Kreisen bereits zu einer abendländischen
Neuentdeckung der Epiklese und ihrer theologischen Implikationen gekommen. Vgl. die
in Anm. 4 genannten Dokumente und jetzt vor allem den Tagungsbericht: Die
Anrufung des Heiligen Geistes im Abendmahl. Viertes Theologisches Gespräch
zwischen dem Ökumenischen Patriarchat und der Evangelischen Kirche in Deutschland

(Friedewald-Gespräch). Hg. vom Kirchlichen Aussenamt der EKD (Beiheft
Nr. 31 zur Ökumenischen Rundschau), Frankfurt 1977: mit den für die
liturgiegeschichtliche Seite des Themas besonders einschlägigen Beiträgen von W. Schneemelcher

(ebd. 68-94) und Metropolit Emilianos Timiades (ebd. 95-118).
13 Text: B.Botte, La Tradition apostolique de saint Hippolyte (Liturgiewissenschaftliche

Quellen und Forschungen, 39), Münster 1963.
14 Vgl. IKZ 96-117; Glaubenseinheit 32-45.
15 Text : A. Hänggi -1. Pahl, Prex eucharistica. Textus e varus liturgiis antiquiori-

bus selecti (Spicilegium Friburgense, 12), Fribourg 1968 (zitiert: PE),72.
'6 Zu diesen und zum liturgisch-eucharistischen Bezug des Danksagens in Eph.

und Kol. vgl. z. B. : H. Schlier, Der Brief an die Epheser, Düsseldorf 1957, bes. 249.

143



len hat, damit wir zugleich danksagen...», dass schon im 2. Jahrhundert
der eucharistische Vollzug als Handeln an Brot und Wein mit der

Sinnkomponente des Darbringens bzw. «kultischen Weinens»'7 erscheint,
dessen Sprachgestalt die Eucharistia ist. Diese Verbindung von Tat- und

Wortvollzug weist wiederum auf die konkreten Mahlhandlungen in

I.Kor. 10, 16f. und 11,23-26, wie auch auf das berakhah-ähnliche Danksagen

(ebd.) als «Verkündigung des Todes des Kyrios» (11, 26) zurück.
1. Tun und Sprachgestalt des eucharistischen Vollzuges werden von

Hippolyt entsprechend dem Zeugnis des Justin und richtungweisend für
alle späteren Hochgebete in einem Anamnesetextstück umschrieben,
welches sich zugleich als Paraphrase und Konkretisierung von 1. Kor. 11, 26

darstellt und lautet : «Das Gedächtnis also seines Todes und seiner

Auferstehung begehend, bringen wir Dir das Brot und den Kelch dar, indem wir
Dir danksagen...»18 - Das Wort «darbringen» (prosphérein) erscheint

eindeutig auf die Gaben von Brot und Wein bezogen und steht als

Bezeichnung des liturgischen Tuns in Parallele zum «Danksagen» (euchari-
stein) als Bezeichnung des sprachlichen Vollzuges. Wie Hippolyt bei der

Beschreibung der Taufeucharistie sagen kann: Der Bischof eucharistiert
Brot und Wein zum Gleichbild des Leibes Christi und seines vergossenen
Blutes19, so könnte er auch sagen: der Bischofvollendet die oblatio der

Gläubigen und führt sie in der Weise zu Ende, dass sie in die Wirklichkeit
des dahingebenden Leibes und Blutes eingeht und den Gläubigen zum
wirksamen Zeichen der Teilhabe am Opfer Christi wird. - Das «euchari-
stëin» (im transitiven Gebrauch des Wortes) wird nur vom Bischof ausgesagt,

das «prosphérein» (wie auch das intransitive «eucharistëin»)
zunächst von allen Gläubigen, spezifisch aber von den Diakonen, die diese

Gaben zum Altar bringen20, und ganz spezifisch vom Bischof mit seinen

Presbytern, die als Zeichen ihres unverwechselbaren Oblationsbeitrags
die Hände über die Gaben breiten21, welchem Tun der Bischof durch das

Sprechen des Dank- und Preisgebetes seinen sprachlichen Ausdruck
verleiht.-Auch in der ganzen späteren Überlieferung wird das «eucharistëin»
und das «prosphérein» von der Gesamtgemeinde ausgesagt; das spe-

17 Vgl. J. Beiz. Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter I '1. Die Aktual-
präsenz der Person und des Heilswerkes Jesu im Abendmahl nach der vorephesini-
schen griechischen Patristik. Freiburg 1955 (zitiert: Betz), 150, Anm. 32.

i» Vgl. Botte 16.

i" Vgl. Botte 54.
20 Vgl. Botte 10 sowie das (aufeben diese diakonale Aufgabe bezogene) Vorkommen

des terminus im Diakonenweihegebet (ebd. 26).
21 Ebd. 10.

144



ziell priesterliche prosphérein aber wird vorwiegend mit «anapherein»
wiedergegeben, wie es im terminus technicus «anaphora» Dar-
bringungsgebet) in Erscheinung tritt22.

Alle diese termini beziehen sich zunächst aufdie Ebene des liturgisch-
gottesdienstlichen Tuns der Gemeinde, sakramententheologisch
ausgedrückt: auf die sakramentale Zeichensetzung. Die eigentliche Bedeutung
des liturgischen Geschehens aber: die innere Bewirkung der Christusgegenwart

unter den Gestalten von Brot und Wein und die gegenwartsmächtige

Wirkung des einzig versöhnenden Kreuzesopfers, wird nicht direkt
dem Handeln von Priester und Gemeinde zugeschrieben, sondern ganz
eigentlich als Wirken des Gottesgeistes (im menschlichen Ausdruck
flehentlichen Bittens) erfahren.

Deshalb fährt der Text des Hippolyt im Anschluss an die Anamnese
fort: «Wir bitten Dich: sende Deinen Heiligen Geist auf die Gaben der

heiligen Kirche ; lass alle, die von den < heiligen Gaben > empfangen, indem
Du sie zur Einheit zusammenführst, erfüllt werden mit diesem Heiligen
Geiste zur Befestigung des Glaubens in Wahrheit, auf dass wir Dich loben
und preisen...»23 -Der Gedanke, dass die Gaben nun «die heiligen» (die
sancta) sind, die ihrerseits die Empfänger zu heiligen und zur Koinonia
des Heiligen Geistes24 zusammenzuschliessen vermögen, steht hier in
deutlicher Konsequenz des zunächst ausgesprochenen Gedankens, dass

der Heilige Geist auf die Gaben herabkommen möge, und expliziert somit
diese Bitte hinsichtlich ihrer konsekratorischen wie ekklesialen Heilswirkung.

Die Sicht des Kyrill von Jerusalem ist hier bereits spürbar, der sagt :

«... denn alles, was der Heilige Geist berührt hat, das ist geheiligt und
verwandelt»25.

2. Am Ende des 4. Jahrhunderts wird die byzantinische Chrysostomusa-
naphora mit der prägnantesten aller Epikleseformulierungen nicht nur die
konsekratorische Wirkung der Heiligung durch den Geist direkt bezeichnen

(«... und mache dieses Brot zum kostbaren Leib Deines Christus...»),
sondern gar den Wandlungsvorgang selbst noch eigens reflektieren («indem

Du verwandelst durch Deinen Heiligen Geist»)26. So sehr die for-

22 Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes vgl. A.Baumstark, Art. Anaphora:
RACI (Stuttgart 1950) 418-427.

23 Botte 16.
24 Dem Sinne nach so schon bei Hippolyt, wörtlich in der byzantinischen Basiliu-

sanaphora (PE 238).
25 Myst. Kat. V.7.
26 PE 226. - Zur Entwicklung der byzantinischen Epiklese vgl. H.-J. Schulz, Die

byzantinische Liturgie. Vom Werden ihrer Symbolgestalt, Freiburg 1964. 31-34
(wesentlich erweiterte Neuauflage. Trier 1980).

145



male Entwicklung seit Hippolyt damit offenkundig wird, sind der Sache

nach doch nur die Konsequenzen verdeutlicht, die schon der Wortlaut des

Hippolyt impliziert.
Der strukturellen Gleichartigkeit zwischen Hippolyt und der

syrischbyzantinischen Anaphora des 4. Jahrhunderts im Übergang von den

Verba Testamenti zur Anamnese und Epiklese und in der Betonung der
besonderen liturgischen Aktualisierungsfunktion der Epiklese entspricht
naturgemäss die wiederum in beiden Anaphoratypen gemeinsame betont
heilsgeschichtlich orientierte Danksagung, welche auch die Verba
Testamenti in den Rahmen dieses Dankes noch mit einschliesst: eben als

die einst vom Herrn am Abend vor seinem Leiden beim Letzten Abendmahl

gewirkte Heilstat. Die Verba Testamenti sind somit nicht
primär als die Präsentisches proklamierenden der Liturgie, sondern als die

Worte Jesu gekennzeichnet, die im liturgischen Hier und Jetzt kraft des

Geistes ihre Wirkmächtigkeit entfalten.
Diese auf die epikletische Verwirklichung angelegte Rezitation der

Herrenworte unterstreicht die ganzheitliche Auffassung der Gesamtana-

phora als Konsekrationsgebet. Wenn jedoch später die byzantinischen
Theologen, in Replik auf die lateinische Fixierung eines speziellen Augenblicks

der Konsekration, ihrerseits aufdie Epiklese verweisen, so kann die

relative Berechtigung einer solchen Sicht einschränkend so umschrieben
werden: In der Entwicklungsphase einer durch Interzessionen stark
erweiterten und also bedeutungsmässig gegen Ende abfallende Anaphorastruktur

wird das sakramentale Christusgeschehen dann als vollendet zu

glauben und anzubeten sein, wenn zeichenhaft-sprachlich seine Anwesenheit

mit den Worten der Epiklese erfleht und proklamiert ist. Das eucharistische

Geheimnis wird man dabei in einer gewissen Analogie zur
Auferstehung sehen dürfen, die selbst jede Zeitangabe transzendiert, als

glaubensbegründende Botschaft am leeren Grabe jedoch von den Evangelien
in eine betont zeitliche Relation gestellt wird.

Die Hochgebetsüberlieferung des Hippolyt setzt sich also in der Struktur

von Danksagung, Anamnese und Epiklese in der syrisch-byzantinischen

Anaphoratradition ungebrochen fort und umspannt somit die
gesamte Orthodoxie bis zum heutigen Tage, wie auch die katholischen
Kirchen des byzantinischen Ritus, dazu die sogenannten monophysitischen
Kirchen der syrischen Tradition.

3. Die Geistepiklese im Anschluss an die Herrenworte und an das

Anamnesetextstück ist in all diesen Liturgien der genuine theologische
Ausdruck dafür, dass die Christuswirklichkeit des Letzten Abendmahls in
der Heilszeit der Kirche durch das Wirken des Heiligen Geistes Fortdauer

146



erhält. Der Heilige Geist als der «andere Parakletos» (Joh. 14, 16) ist es,

der in die «wahre Anamnesis Christi» 27 einführt, die der Herr für die Zeit
nach Himmelfahrt und Pfingsten den Seinen verheissen hat. - Wie die
altkirchlichen Glaubensbekenntnisse die innere kirchliche und sakramentale

Wirklichkeit als Konsequenz des Glaubens an das Wirken des Heiligen

Geistes betrachten, und diese (am deutlichsten im Apostolicum in
Erscheinung tretende) Wirklichkeitsstruktur ursprunghaft im Taufgeschehen

erfahren wurde28, so entsprechen auch die Eucharistiegebete der
frühchristlich-byzantinischen Struktur dieser Sicht und bringen die Analogie
der kirchenkonstitutiven Sakramente Taufe und Eucharistie nach
Heilswirkung, Vollzug und Sprachgestalt voll zur Geltung.

Diese Struktur des Hochgebets ist in ihrer Gesamtheit zutiefst eine
trinitarische und betont durch die spezielle Geistepiklese ihren gesamtepikle-
tischen Charakter, der als solcher auch nach einer formalen-trinitari-
schen Ausformung ruft. Denn, wie schon das Neue Testament die Taufe
als eine Art «Epiklese» erscheinen lässt, wenn es vom Taufen «auf den

Namen» Gottes und in «Anrufung seines Namens»29 spricht, wenn es

ferner mit Vorliebe die Rede vom Taufen «auf den Namen Jesu» zugleich
in einen Zusammenhang mit dem Wirken des Heiligen Geistes stellt30
und also für die konkrete Taufspendung das trinitarische Bekenntnis als

Sprachgestalt voraussetzt, so erlaubt auch die patristische Bezeichnung
des ganzen Hochgebets als «Epiklesis»31 ebendort konkret an ein
Vorherrschen trinitarischer Struktur und Sprachgestalt zu denken, selbst

wenn dies im einzelnen nicht liturgisch verifizierbar wäre.

Der Vorrang heilsgeschichtlich- und dogmatisch-trinitarischer Sicht im
christlichen Glauben führt so zusammen mit einer geisttheologisch betonten

Auffassung der Kirche zur glücklichsten Transparenz der Sprachgestalt

von Taufe und Eucharistie für das gesamte innere Gefüge des kirchlichen

Glaubens.

27 Vgl. die Interpretation von Joh. 14, 26 bei O. Cullmann, Urchristentum und
Gottesdienst, Zürich41962, 105ff.

28 Vgl. hierzu: O. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse,
Zürich 21949 ; vgl. ferner zum eucharistischen Verständnis von «sanctorum communio»
innerhalb des Apostolicum (als Parallele zum tauftheologischen der Wendung
«remissio peccatorum») : W. Eiert, Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der
alten Kirche hauptsächlich des Ostens, Berlin 1954, 5-16, 166-181.

29 Apg 22, 16. - Zum ursprünglichen Sinn von «Epiklesis» vgl. Betz 321 ff.
30 Vgl. Apg, 2, 38 ; 10,47 f. ; ferner auch die Stellen der Apg, die üblicherweise im

Sinne der Taufvollendung durch die Firmung verstanden werden : Apg. 8,14-17 ; 19,
5 f.

3i Betz 328-334.

147



II. Die alexandrinische Anaphora und der römische Kanon

Nachdem solchermassen die Einheitlichkeit der Hippolytschen und der

syrisch-byzantinischen Anaphorakomposition, sowie ihre gemeinsame

theologische Relevanz ins Licht gestellt wurde, ist nun allerdings zu

fragen, ob damit nicht ein bestimmter Traditionsstrom verabsolutiert oder
doch überbewertet wurde, neben dem zumindest die Überlieferung der

alexandrinischen Anaphora und des römischen Kanons ihre Eigengesetzlichkeit

und Bedeutung wahrt32. Die Strukturunterschiede dieser beiden

Hochgebetstypen sind beträchtlich. Und da sich in Alexandria früher als

in Rom liturgisch bodenständige Eigenart ausgebildet hat, die römische
Kirche aber in den ersten drei Jahrhunderten eher als Umschlagplatz
eines verschiedenartigen, meist aus dem Orient stammenden liturgischen
Erbes erscheint, verdient das alexandrinische Eucharistiegebet33 an erster
Stelle unsere Aufmerksamkeit, vor allem in seinen historisch repräsentativsten

Texten: der griechischen Markus- bzw. koptischen Kyrillosana-
phora und der Anaphora des Serapion34.

1. Die heilsgeschichtliche Danksagung ist in den alexandrinischen
Hochgebeten weit weniger ausgeprägt und wird nicht bis zu den Verba
Testamenti einschliesslich durchgehalten. Vielmehr ist mehrmaliger
Übergang von Texten mit Dank- bzw. Anamnesecharakter zu Bittgebet
bezeichnend. Eine erste epikleseartige Bitte verbindet bereits Sanctus
und Einsetzungsbericht und lässt die Herrenworte geradezu als Begründung

für die Zuversicht der epikletischen Bitte erscheinen. Dennoch steht
eine der byzantinischen Konsekrationsepiklese gleichartige Heiligungsbitte

auch an gewohnter Stelle nach der Anamnese (bzw. deren auf Brot-
und Kelchwort verteiltes Äquivalent bei Serapion). Die scheinbare
Doppelung der Epiklese hat abendländische Liturgiewissenschaftler oft genug
dazu verführt, die zweite Epiklese als nachträglichen syrischen Import zu
betrachten. Doch zeigt die Prüfung der beiden Epiklesebitten, dass diese

eine unterschiedliche liturgische Funktion besitzen. Die das Sanctus
mit den Verba Testamenti verbindende Segensbitte bezieht sich deutlich

auf den liturgischen Vorgang der Oblation, innerhalb dessen die Ga-

32 Auf die anderen liturgischen Traditionen: die ostsyrische Liturgie, die
verschiedenen Sonderentwicklungen aus antiochenischem Erbe und auf die ausserrö-
misch-abendländischen Liturgien kann hier nicht eingegangen werden.

33 Vgl. IKZ 115-169.
34 Text: PE 116-123(Markus). 128-133(Serapion), 135-139(Kyrillos);deutsch:

R. Storf (Hg.), Griechische Liturgien (Bibliothek der Kirchenväter). Kempten 1912,

146-149;172-181.

148



ben bereits Abbild des Leibes Christi sind, da ja das ganze liturgische Tun
schon eine Nachahmung des Abendmahls Jesu ist und an der Heiligkeit
des Abendmahlsgeschehens (in unterschiedlicher Intensität) teilhat. Es

handelt sich hier also um eine Oblationsepiklese, die in ihrer tatsächlichen
Form allerdings das vorangehende Sanctus voraussetzt, also jünger sein

muss als dessen Stellung im Hochgebet selbst und mithin wesentlich jünger

als die Epiklese bei Hippolyt, dessen Anaphora das Sanctus noch
nicht enthält. Auch abgesehen von der Bindung an das Sanctus setzt die

Oblationsepiklese mit ihrer nachhaltigen Reflexion über den Abbildcharakter

des liturgisch komplexen Darbringungsvorganges und seiner Gaben

(insbesondere das mehrmalige Insistieren darauf bei Serapion) schon
eine entfaltete liturgische Theologie voraus, die es schwer macht, eine solche

Epiklese auch nur im Grundansatz ins 3. Jahrhundert zurückzuverlegen,

während die der Anamnese folgende zweite epikletische Bitte in
ihrem Kern durchaus auch der alexandrinischen Anaphorastruktur schon
des 3. Jahrhunderts angehören kann35.

Damit soll eine ursprüngliche Eigenart des alexandrinischen Hochgebets

keineswegs nivelliert werden. Die mehrfache Abfolge von Dank und
Bitte bzw. von anamnetischen und epikletischen Elementen, das beharrliche

Fortleben der Brotbitte der Didache in eucharistischen Texten, wie
auch die Rolle, welche die «Gnosis in Christus» im Rahmen der Danksagung

verschiedentlich spielt, ferner auch einzelne schon in nordafrikanischen

Texten des 3. Jahrhunderts belegbare Wurzeln späterer Gemeinsamkeit

römischen und alexandrinischen Eucharistiegebets lassen auf
ältestes Herkommen alexandrinischer Eigenart schliessen36, zu welcher die

Mahlgebete der Didache schon als frühe Parallelbildung anzusehen sind.

Eine direkte Überlieferungslinie von der Didache her ist jedoch nicht zu

rekonstruieren, und diese selbst stellt, gemessen am paulinischen
Grundgedanken der Kreuzesanamnese und an den heilsgeschichtlichen «Eucha-
ristien» von Eph. und Kol, einen der geradlinigen Überlieferung kaum
fähigen Sonderfall (offenbar judenchristlicher Ausprägung) dar.

35 Dies wird speziell auch für die Form der Logosepiklese bei Serapion gelten, die

wohl doch eher alexandrinischer Archaismus, als Eigenwilligkeit des Redaktors ist.

Doch darf die Logosepiklese nicht generell für Ägypten (und jedenfalls nicht der
Sinn einer «Geistchristologie» für das Verständnis der üblichen frühchristlichen
Geistepiklese) vorausgesetzt werden.

36 Auf alle diese Momente hat im Anschluss an H. Lietzmann (Messe und
Herrenmahl, Berlin 1926) K. Gamber oft und nachdrücklich hingewiesen, bes. in : OstkSt
16 (1967) 33^12 (mit Hinweis ebd. 35. Anm. 5. auf weitere Beiträge zu diesem

Thema), zuletzt in: Sacrificium laudis, Regensburg 1973. bes. 32ff, 66ff.

149



Auch wenn man die alexandrinische Anaphora in ihrer charakteristischen

Eigenart und selbständigen Entwicklung hochschätzt und ihrer
Nähe zur ältesten römischen Kanonstruktur eingedenk ist, so darf man
beide jedenfalls nicht in dem Sinne verstehen, als läge das Charakteristikum

alexandrinisch-römischer Überlieferung ursprunghaft in einer schon

die eindeutig präsentische Wirklichkeit proklamierenden Rezitation der

liturgischen Herrenworte (gegenüber welcher nur eine vorausgehende
Epiklese oder Wandlungsbitte Priorität und konsekratorische Bedeutung
haben könne). Vielmehr ist in der alexandrinischen Anaphora (und
ursprünglich analog auch im römischen Kanon) das Verhältnis von Herrenworten

und Epiklese ähnlich dem bei Hippolyt und in der syrisch-byzantinischen

Anaphora zu sehen. Die Tatsache jedoch, dass in der alexandrinischen

Liturgie die heilsgeschichtlich orientierte Danksagung (als eigenes

Textstück) von alters her weniger stark die Gesamtanaphora bestimmt37
und deshalb auch wenig geeignet ist, das Abendmahl Jesu in den Dank
miteinzubeziehen, vielmehr der Aufblick zur Herrlichkeit Gottes bei

Beginn der Danksagung und beim Sanctus schnell zu Interzession und
Segensbitte führt, bedingt konkret die Ausbildung einer ersten Epiklese.
Diese jedoch ist nicht eigentlich auf die Herrenworte ausgerichtet;
sondern letztere erscheinen in ihrem Stiftungscharakter als gewissermassen
konkretisierende Begründung für die Bitte um Segen (und für das Oblati-
onsgeschehen als dessen Verwirklichungsmedium)38.

2. Betrachtet man von der alexandrinischen Anaphorastruktur her den

römischen Kanon, und zwar zunächst in der von De sacramentis
gebotenen Textform, so wird sehr schnell klar, dass die dem Einsetzungsbericht

hier vorausgehende Bitte in ihrer Funktion der ersten alexandrinischen

Epiklese entspricht. Ja, die Schlusswendung dieser Bitte : «quod est

figura corporis...» erscheint als direkte Parallele zur Begründung der
Epiklese bei Serapion : «... wir haben Dir ja dargebracht... das Gleichbild des

37 Im Zurücktreten des heilsgeschichtlichen Interesses gegenüber dem einer
«christlichen Gnosis» liegt von Anfang an das Hauptcharakteristikum alexandrinischer

Liturgie und Theologie (im Unterschied zur Eigenart antiochenischen
Denkens).

38 Deshalb ist die Formulierung dieser Epiklese ganz von den Gedanken und
Worten des Sanctus bestimmt, nicht aber auf die Worte «Leib und Blut» der
Verba Testamenti (welchen nur die zweite Epiklese unmittelbar korrespondiert)
bezogen, vielmehr nur allgemein auf «dieses Opfer (geschehen)». - Dies begünstigte
die Auffassung von Lietzmann und (die sehr viel massvollere von) Gamber (vgl.
Anm. 36), aus Serapion lasse sich ein älteres Dank- und Bittgebet rekonstruieren,
das unabhängig vom Einsetzungsbericht ursprünglich eine Ganzheit bildete.

150



Leibes»39, wobei noch zusätzlich die Apposition je einer Opferbezeichnung

aus Röm. 12, 1 («lebendiges Opfer»: bei Serapion; «oblationemra-
tionabilem» in Entsprechung zur «logike latreia»: im Kanon) die
Ähnlichkeit akzentuiert.

Durch die Revision dieser Schlusswendung im Kanontext des 6.

Jahrhunderts wurde die Oblationsbitte jedoch nach Art einer direkten
Konsekrationsbitte überformt, so dass nun ein Verständnis der nachfolgenden
Verba Testamenti im Sinne der Bewirkung und Proklamation der

Gegenwart des Leibes Christi begünstigt wurde und die verschiedenen

Gabenbezeichnungen in den Gebeten Unde et memores, Supra quae
und Supplices te rogamus später wie Umschreibungen schonkonse-
krierter Gaben erschienen40. Die ursprüngliche Funktion des Supplices

als des eigentlichen Äquivalents einer Konsekrations- und
Kommunionepiklese ging so praktisch verloren. Und was noch schlimmer war:
die postkonsekratorisch aufgefassten Gabenbezeichnungen beförderten
die Vorstellung einer eigenen eucharistischen Opferung des Leibes Christi
in der Messe 4 '. In den altkatholischen Kirchen ist die Zweideutigkeit, die

infolge der skizzierten Entwicklung die letztgenannten Kanongebete
erfasst hatte, verhältnismässig schnell erkannt worden; und Korrekturversuche

durch Neuinterpretation der Offeri mus-Aussage in der Anamnese

bzw. durch Umstellung der alttestamentlichen Opferparadigmen in
einen vorkonsekratorischen Textzusammenhang setzten bald ein42. Das

Strukturproblem eines nicht mehr im ursprünglichen Sinn realisierbaren,
weil auf die konsekratorisch verstandenen Verba Testamenti folgenden

Epikleseäquivalents blieb dennoch diesen Kanonüberarbeitungen
eigen.

39 Dementsprechend ist das «quod» des lateinischen Textes ursprünglich als

begründend zu verstehen (IKZ 183, 185; Glaubenseinheit 58-61), nicht aber als

«(oblatio) quae» zu lesen, auch nicht im Sinne von: «quae (postea) est figura
corporis Sakrament des Leibes Christi)», welcher Sinn erst durch die Umformung
zu: «ut nobis... fiat» entsteht.

40 Zur diesbezüglichen historischen Entwicklung vgl. IKZ 174-178; und: H.-
Chr. Seraphim, Von der Darbringung des Leibes Christi in der Messe. Studien zur
Auslegungsgeschichte des römischen Messkanons (Diss. München 1970).

41 Zur Kritik dieser Position vgl. Glaubenseinheit, bes. 78-87, sowie die in
Anm.9 gen. Beiträge in OrChrP; ferner: K.Gamber, Sakramentarstudien (Studia
Patristica et Liturgica, 7) Regensburg 1978, 44-57; ders., Sacrificium Missae. Zum
Opferverständnis und zur Liturgie der Frühkirche (StPL, 9) Regensburg 1980.

42 Vgl. IKZ 80-95, 33^.8; sowie die Tagungsbeiträge von Chr. Oeyen, H.Alden¬
hoven und S. Kraft.

151



III. Konsequenzen

Der Rückblick auf die skizzierten Hauptströme der Hochgebetsüberlieferung

lässt nun im Hinblick auf eine konsequente Reform grundsätzlich
zwei Möglichkeiten realisierbar erscheinen. Die eine bestände darin, die

im 6. Jahrhundert erfolgte Umbildung des Kanons mit ihrer besonderen

Hervorhebung der Verba Testamenti als Ausgangspunkt zu wählen
und von daher Gesamtstruktur und Einzelaussagen zu durchdenken. Es

wären dann die «nachkonsekratorisch» empfundenen Oblationsaussa-

gen, vor allem das in der Anamnese selbst verankerte «offerimus» in den

Gedanken der Teilhabe am Opfer Christi zu transponieren, wonach dann

Opferparadigmen keinen Platz mehr hätten. Die ursprünglich komplexe
Funktion des Supplices müsste auf die einer «Kommunionepiklese»
reduziert werden, welche freilich durch Ausgestaltung im Sinne ekklesia-
ler Koinonia neues theologisches Gewicht erhalten könnte. Dieser Weg
würde der theologiegeschichtlichen Entwicklung des Abendlandes seit

dem frühen Mittelalter entsprechen und könnte doch die überspitzt
scholastische Auffassung der Herrenworte als formula consecrationis
durch entsprechende Einbindung in das vorausgehende eucharistische
Dank- und Bittgebet vermeiden43. Dennoch kann diese Wahl des

Ausgangspunktes, da sie in einer letztlich doch sekundären liturgiegeschichtlichen

Entwicklung gründet, nicht eigentlich befriedigen.
Demgegenüber bestände der andere Weg in einer Reaktivierung der

theologisch besonders überzeugenden und überlieferungsgeschichtlich
hervorragendsten Tradition, die durch Hippolyt und die syrisch-byzantinischen

Anaphoratexte bezeichnet ist. Auch hier tritt von der
heilsgeschichtlich motivierten Danksagung her die Gegenwartsbedeutung der

Verba Testamenti durchaus in Erscheinung. Aber deren Rezitation
geschieht in deutlicherer Transparenz für die Wege der göttlichen
Heilsverwirklichung, welche die unterschiedliche Situation der unwiederhol-
baren «Stunde» von Kreuz und Abendmahl Jesu und die ihrer ge/5.ver¬
mittelten Wirksamkeit in der Kirche zu nivellieren nicht erlaubt. Und ihr
liturgischer Vollzug erfolgt zugleich als konsequentester Ausdruck trini-
tarisch-heilsökonomischer Glaubenssicht. So wird ein ausgewogen chri-
stologisch-pneumatologisches Verständnis der Kirche realisiert, das eine

vordergründige Identifizierung von Kirche und Amt (gerade auch bei der
Feier der Eucharistie) nicht mehr aufkommen lässt.

43 In Richtung dieses Weges gehen auch die drei Hochgebete der römischen
Liturgiereform, die allerdings die Konsequenz einer Transposition des aus einer anderen

Struktur stammenden «offerimus» zu vermeiden suchen.

152



Bedenken, die sich gegen eine Wiederbelebung dieser Hochgebetsstruktur

im Zuge der heutigen Liturgiereform von der in der abendländischen

Theologiegeschichte unverlierbaren Betonung der Aktualbedeu-
tung der Verba Testamenti her erheben könnten, wären gegenüber
einer so straffen Verbindung der letzteren mit Anamnese und Epiklese,
wie sie bei Hippolyt formuliert ist, doch nahezu gegenstandslos, da diese

jedem historisierenden Missverständnis der liturgisch gesprochenen
Herrenworte durchaus vorbeugt, vielmehr die gegenseitige Transparenz
(wenngleich auch Unterschiedenheit) von Heilsgeschichte und Heilsgegenwart

in denkbar glücklicher Weise verdeutlicht.
Wenn im Rahmen einer solchermassen ganzheitlich als konsekratorisch
aufzufassenden Sprachgestalt die alten Gabenbezeichnungen der Anamnese

nicht mehr unter dem Postulat «nachkonsekratorischer» Deutung
stehen, wäre es vielleicht sogar möglich, die Vielschichtigkeit ihrer
ursprünglichen Symbolik44 wiederzugewinnen, die mit der Spendung und
Darbringung der Abendmahlsgaben unter Danksagung zugleich den
existentiellen Sinnbezug von Rom. 12, 1, wie auch das Lobopfer von
Hebr. 13, 15 (vgl.Eph. 5, 19f. und Kol. 3, 16) anklingen lässt und so den
konkreten Weg der Christusnachfolge im Herrenmahl und der Teilhabe
am einen allversöhnenden Kreuzesopfer kennzeichnet.

Würzburg Hans-Joachim Schulz

44 Vgl. H.-J.Schulz, Die ursprüngliche sakramentale Symbolik der eucharistischen

Gabendarbringung und ihre hochmittelalterliche Entwicklung, in : Simboli e

Simbologia nell'Alto Medioevo (Settimana di studio del Centro italiano di studi sull'Alto

Medioevo. 1975). Spoleto 1976, 267-288; zur Gabensymbolik der byzantinischen

Liturgie : die oben in Anm. 26 gen. Arbeit ; zur Geschichte der Gabenspende
und -Übertragung : R. F. Taft, The Great Entrance. A History of the Transfer ofGifts
and other Preanaphoral Rites of the Liturgy of St. John Chrysostom (Orientalia
Christiana Analecta, 200), Rom 1975.

153


	Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet : Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis

