Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 2

Artikel: Rom, Kiing und die Zukunft der Okumene in christkatholischer Sicht
Autor: Stalder, Kurt / Aldenhoven, H. / Gauthier, Léon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rom, Kiing und die Zukunft der Okumene
in christkatholischer Sicht

Die Massregelung von Prof. Kiing hat auf Probleme aufimerksam gemacht,
die weiterbestehen werden, auch wenn die Erregung iiber die romische Mass-
nahme lingst vergangen ist. Die christkatholische Kirche, die wegen ihres
Widerstandes gegen die Dogmen von der Unfehlbarkeit und universalen
Rechtsvollmacht des Papstes seit iiber 100 Jahren eine Eigenexistenz fiihren
musste, fiihlt sich durch die neu aufgeworfenen Fragen besonders betroffen.
Thre Geistlichen nehmen hier im Einvernehmen mit ihrem Bischof dazu Stel-
lung. Verfasst ist der Artikel von Prof. Dr. Kurt Stalder und Prof. Dr. H. Al-
- denhoven, beide von der Christkatholisch-theologischen Fakultit der Uni-
versitdt Bern.

Die Fragen, die durch die Massregelung von Prof. Kiing fiir einen Au-
genblick ins grelle Scheinwerferlicht der Massenmedien geriickt wurden,
betreffen alle Kirchen und alle Christen. Dies gilt schon in einem mehr
oder weniger dusserlichen Sinn: denn von einem Teil der Offentlichkeit
wird alles, was am Verhalten des Papstes nicht zu {iberzeugen vermag,
dem Christentum tiberhaupt zur Last gelegt. Viel wichtiger sind selbstver-
stdndlich die aufgeworfenen sachlichen Probleme. Und von diesen fiihlt
sich die christkatholische Kirche besonders betroffen. Eindeutig steht in
der Erkldrung der Kongregation fiir die Glaubenslehre das Dogma von
der Unfehlbarkeit des Papstes als entscheidend im Vordergrund. Mit die-
sem Problem ist aber gleich eine ganze Reihe von weitern Fragen aufge-
worfen, wie beispielsweise die nach dem Verstindnis von Wahrheit, Of-
fenbarung, Heiliger Schrift sowie auch die Frage nach dem Verstindnis
des Menschen, seiner Freiheit und Verantwortung. Fiir die christkatholi-
sche Kirche hat dies insofern einen besondern Akzent, als ihre geistigen
Viter wegen ihres Widerstandes gegen das vom 1. Vatikanischen Konzil
1870 proklamierte Unfehlbarkeitsdogma exkommuniziert und wider ih-
ren Willen zur Errichtung eigener Bistiimer gezwungen wurden. Auch die
heutigen Christkatholiken wiinschen nicht die Spaltung, sondern die Ein-
heit der katholischen Kirche im iiberlieferten Glauben. Darum wissen sie
es sehr wohl zu wiirdigen, dass Prof. Kiing sich innerhalb der romisch-ka-
tholischen Kirche mit so grosser Energie dafiir einsetzte, dass die grosse
Bedeutung und die Ungeklartheit der hier sich stellenden und seit langem
als erledigt betrachteten Fragen neu gesehen und offiziell eine neue Dis-
kussion dariiber eréffnet werde.

71



Unfehlbarkeit problematisch, aber eine grundlegende Frage

Die Rede von der Unfehlbarkeit des Papstes wird sehr vielen Leuten von
vornherein als unsinnig erscheinen, da es doch, wie jedermann weiss,
keine unfehlbaren Menschen gibt. Den Vitern des . Vatikanischen Kon-
zils war dies selbstverstandlich auch bewusst. Nur ist mit dieser Feststel-
lung in der Sache, die hier zur Diskussion steht, noch nicht alles gesagt,
was gesagt werden muss. Man darf nicht vergessen, dass Christus der Kir-
che den Auftrag gegeben hat, die Wahrheit zu verkiindigen. Dies konnte
sie nicht tun, wenn sie selber ohne die Wahrheit wéire. Nach christlichem
Glauben macht denn gerade die Gegenwart der Wahrheit in einer Ge--
meinschaft von Menschen die Kirche aus. Um zu verstehen, wie dies ge-
meint ist, muss man sich dariiber Rechenschaft geben, dass die Wahrheit
nicht in Sdtzen besteht. Sitze kénnen sich auf die Wahrheit beziehen oder
sie bezeugen, aber sie sind nicht selber die Wahrheit. Die Wahrheit selber
kann nichts anderes sein als die Wirklichkeit. Nur ist hier mit dem Wort
«Wirklichkeit» nicht einfach alles gemeint, was vorkommt, sondern aus-
schliesslich das, was Gott gewollt hat und will, was durch Person und
Werk Christi in die Welt gekommen ist und durch den Heiligen Geist zu
unserer Lebenswirklichkeit gemacht wird. Wenn wir uns in biblischer
Sprache ausdriicken wollen, konnen wir daran erinnern, dass Christus als
der Grund bezeichnet wird, der fiir immer gelegt ist (1. Kor. 3, 11), dass
die Kirche vom Heiligen Geist in alle Wahrheit geleitet werden soll (Joh.
16, 13) und dass sie darum als Sdule und Grundfeste der Wahrheit be-
zeichnet wird (1. Tim. 3, 15). M.a. W.: Jesus Christus selbst und der Hei-
lige Geist, d. h. zugleich das Heil, das Leben, die Zukunft, die uns inihnen
gegeben sind, dies ist die Wirklichkeit, um die es sich hier handelt, und die
Wahrheit, welche von der Kirche verkiindigt werden soll. Darum muss
man, wenn man die Unfehlbarkeit des Papstes ablehnt, wohl zusehen,
dass man nicht zugleich den von Gott geschenkten Grund der Kirche in
Frage stellt.

Die Verkiindigung dieser Wirklichkeit und Wahrheit, die nicht allein
durch Worte, sondern auch durchalle Verhaltensweisen der Kirche erfol-
gen soll, geschieht oft so mangelhaft, dass mehr Verleugnung als Bezeu-
gung zustande kommt. Doch vermag selbst dies nicht zu verhindern, dass
sogar in den schlimmsten Zeiten der Kirche ihr Grund fest in Kraft bleibt.
Diesen Tatbestand kann man als « Unfehlbarkeit» bezeichnen. Der Aus-
druck ist zwar problematisch. Denn wie die Erfahrung zeigt, wird er auf
recht verschiedene Weise verstanden, und im Dogma von der Unfehlbar-
keit ist damit gar nicht der Wirklichkeitsgrund der Kirche, sondern die

72



Kompetenz des Papstes zu sicher richtigen Lehrentscheidungen gemeint.
Bezieht man aber den Gedanken der « Unfehlbarkeit» auf die Unerschiit-
terlichkeit und Untriiglichkeit dessen, was der Kirche in Christus und im
Heiligen Geist als Grund gegeben ist, so kann man um der Sache willen,
die gemeint ist, doch nicht so leicht auf den Ausdruck verzichten.

Wahrheitsfindung durch die ganze Gemeinschaft
der Kirche unabdingbar

In dieser Weltzeit ist es eine nie endende Aufgabe der Kirche, darnach zu
suchen, wie sie das, was ihrin Christus gegeben ist, angemessen verkiindi-
gen und in allen ihren Verhaltensweisen zum Ausdruck bringen soll. In
der Erfiillung dieser Aufgabe erfahren die Glieder der Kirche, dass sie in
Tod und Auferweckung Jesu Christi angenommen sind als Partner im
Bund mit Gott und den Menschen. So nehmen sie am Werk Gottes teil
und erfahren die Entfaltung ihres Menschseins auf den von Gott gewoll-
ten Hohepunkt hin. In dieser Aufgabe ist also das Ziel Gottes mit der Kir-
che und der Menschheit enthalten. Darum kann man sagen, die Kirche
solle die Gemeinschaft sein, in der stindig ein Prozess der Wahrheits- und
Entscheidungsfindung im Gang ist, an dem alle ithre Glieder beteiligt sein
und ihre Erfiillung sollen finden kénnen.

Dazu steht das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes, wie es das
I. Vatikanische Konzil proklamiert hat, in Widerspruch. Nach dieser De-
finition sind vom Papst, wenn er in Ausiibung seines obersten Lehramtes
in Fragen des Glaubens und der Ethik eine Entscheidung trifft, unfehlbar
richtige Auskiinfte zu erwarten, so dass die in solchen Féllen vonihm aus-
gesprochenen Lehren zum voraus, noch bevor man ihren Inhalt kennt, als
unfehlbar wahr akzeptiert werden miissen. Wenn man weiss, wie das Ver-
langen nach Sicherung und die Tendenz, Verantwortung abzuschieben,
sich fast allenthalben bemerkbar machen, kann man verstehen, wie es
zum Unfehlbarkeitsdogma kam und wieso es von vielen als notig empfun-
den wird. Dies dndert jedoch nichts daran, dass die Glaubigen, indem ih-
nen durch den Papst etwas Wesentliches von ihrer Wahrheits- und Glau-
bensverantwortung abgenommen wird, eine Minderung ihrer Wiirde als
Glieder der Kirche, als Bundespartner Gottes also, erleiden und dass das
Ziel ihrer von Gott gewollten Entfaltung in Frage gestellt wird. Vor allem
aber wird, was Gott gegeben hat und wodurch die Kirche ins Leben geru-
fen ist, nimlich Jesus Christus und der Heilige Geist, durch die Existenz
eines im geschilderten Sinn unfehlbaren pépstlichen Lehramtes konkur-

73



renziert, also der Grund der Hoffnung, verletzt. Dieselben Folgen triten
ein, wenn anstelle des Papstes irgendeine andere formale Instanz ange-
nommen wiirde, z. B. die Institution eines Konzils, das unabhingig vom
Inhalt seiner Beschliisse von vornherein als 6kumenisch und wahr anzuer-
kennen wére, wenn es nur bestimmte formale Bedingungen erfiillt. Diese
Folgen sind zwar nicht die bewusste und erkliarte Absicht des Unfehlbar-
keitsdogmas. Von manchen romisch-katholischen Theologen wird es
denn auch in einem andern Sinn verstanden. Die Auftassung, die oben
vertreten wurde, war immerhin von Anfang an die vorherrschende. Sie
wurde auch von unsern altkatholischen Vitern geteilt und liegt ebenso der
«Anfrage» von Hans Kiing zugrunde. Andere Deutungen stossen auf hi-
storische Schwierigkeiten. Und man kann sich schwerlich dem Eindruck
entziehen, dass sie jetzt auch durch die Massregelung Kiings offiziell des-
avouiert seien.

Kontrolle des ganzen kirchlichen Lebens durch Rom
oder «Petrusamt» im Dienst okumenischer Einheit ?

Die Unfehlbarkeit des Papstes kann nicht ohne seine Rechtsvollmacht
verstanden werden, von der das . Vatikanische Konzil sagt, dass sie von
Gott gegeben sei, dass sie sich auf die ganze Kirche erstrecke und dass ihr
gegeniiber alle Hirten und Gldubigen, einzeln sowohl wie in ihrer Ge-
samtheit, zu Unterordnung und wahrem Gehorsam verpflichtet seien.
Dadurch wird grundsétzlich eine llickenlose Kontrolle alles kirchlichen
Lebens durch die romische Zentrale ermoglicht. Gegen eine solche Stel-
lung des romischen Bischofs erheben sich nicht etwa nur von politisch-de-
mokratischen Grundsidtzen her, sondern auch von der Bibel, der ur-
spriinglichen katholischen Glaubensiiberlieferung und der Geschichte
der Kirche her ebenso gewichtige Einwédnde wie gegen die Unfehlbarkeit
papstlicher Lehrentscheidungen. Die Lehre von der gottgegebenen, all-
umfassenden kirchlichen Rechtsvollmacht des Papstes stellt zusammen
mit dem Unfehlbarkeitsdogma den Hauptgrund der Trennung zwischen
der romisch-katholischen Kirche einerseits und den altkatholischen, or-
thodoxen und anglikanischen Kirchen anderseits dar und einen der wich-
tigsten Griinde der Trennung zwischen der romisch-katholischen Kirche
und den protestantischen Kirchen.

Friither oder spiter miisste unseres Erachtens auch tiber diese Frage die
Diskussion eroffnet werden. Dabei anerkennen wir grundsétzlich die Kir-
che der Stadt Rom nach altkirchlicher Ordnung als die rangerste unter
den Ortskirchen und ihren Bischofals ersten unter den Bischofen. Als sol-

74



. cher hitte er eine besondere Funktion im Dienste der Einheit der Kirche,
deren Vorbild man in der Funktion des Petrus im Kreise der Zwolf sehen
kann. Ein «Petrusamt» miisste, wie die Internationale Altkatholische
Theologentagung 1969 in Bonn erklirte, in der Aufgabe bestehen, in allen
Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der
Kirche ermoglichte und sie notigte, zu gemeinsamer Entscheidung zu ge-
langen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustel-
len. Als reiner Dienst an Christus, seiner Kirche und der Welt wire diese
Funktion als Verpflichtung und nicht als Rechtskompetenz zu verstehen.
Wir sind iiberzeugt, dass der rémische Bischof ohne die Forderung nach
Annahme der Lehren von der Unfehlbarkeit und der universalen, gott-
gegebenen Rechtsvollmacht nicht weniger gut, sondern im Gegenteil erst
wahrhaft iiberzeugend und fiir die ganze Kirche wirksam der Einheit in
diesem Sinne dienen konnte.

Rom unter Systemzwang: Gibt es keinen Ausweg?

Die Glaubenskongregation und der Papst wurden, so wie sie die Dinge
sahen, durch die Haltung Prof. Kiings in der Unfehlbarkeitsfrage vor die
Entscheidung gestellt, ob sie durch eine Massregelung ihre Pflicht als Hii-
ter des Glaubens der romisch-katholischen Kirche erfiillen wollten oder
nicht. Es liegt uns ferne, den Ernst dieses Problems fiir Rom zu unter-
schiatzen. Vom I. Vatikanischen Konzil aus betrachtet, blieb Rom nichts
anderes iibrig, als einzuschreiten. Damit wird aber die Wahrheitsfrage
durch eine Disziplinarmassnahme verdriangt. Gerade die Wahrheitsfrage
in bezug auf die Unfehlbarkeitslehre wurde jedoch in letzter Zeit nicht nur
durch Kiing, sondern durch zahlreiche theologische, historische und
philosophische Untersuchungen neu aufgeworfen.

Lasst sich kein Ausweg aus dieser Zwangssituation denken? Ist es fiir
Rom nicht méglich, einen Unterschied zwischen der Autoritét der alt-
kirchlichen 6kumenischen Konzilien, die wegen des Inhalts ihrer Ent-
scheidungen von der Kirche des Westens wie des Ostens als unaufgebbar
anerkannt wurden, und der Autoritit der spiteren, bloss abendlindi-
schen Konzilien zu machen, zu denen auch das I.Vatikanum gehort?
Durch eine solche Unterscheidung, die tibrigens nicht zum erstenmal in
der Geschichte der romischen Kirche vorgenommen wiirde, liesse sich die
Moglichkeit schaffen, die Fragen, die der Wiedervereinigung der christli-
chen Kirchen bisher uniiberwindliche Schwierigkeiten bereiteten, neu
aufzunehmen und in 6kumenischem Dialog einer Losung entgegenzufiih-
ren.

75



Der besondere Auftrag der christkatholischen Kirche

Vorldufig zeigt die Massnahme Roms gegen Prof. Kiing allerdings, dass
die Unfehlbarkeit des Papstes als Dogma mit dessen praktischen Konse-
quenzen in voller Geltung steht. Dies ldsst wieder neu und deutlich die
Notwendigkeit erkennen, dass die christkatholische Kirche immer noch
ihre Existenz getrennt von der romisch-katholischen Kirche weiterfithren
muss. Wir hoffen jedoch, dass die Diskussion tiber die aufgeworfenen
Fragen in der romisch-katholischen Kirche trotz allem weitergeht und
schliesslich zur Uberwindung dieses wohl grossten Hindernisses fiir alle
Okumenischen Bestrebungen fiihrt.

Keine generelle und kritiklose Anerkennung fiir Kiing

Unsere Anerkennung und Wiirdigung des Vorstosses von Prof. Kiing in
der Unfehlbarkeitsfrage kann nicht bedeuten, dass wir alle seine theologi-
schen Auffassungen teilen. Besonders seine Ausfiihrungen zur Lehre von
Christus und von der Kirche und ihrem Amt stossen auch in der altkatho-
lischen Theologie auf entschiedene Kritik. Dabei darf aber nicht {iberse-
hen werden, dass Kiing das Christusbekenntnis der alten Kirche nicht be-
streiten will. Mit Recht erklirt er jedoch, dass es nicht gentige, dieses Be-
kenntnis mit den Worten von damals zu wiederholen, sondern dass es
auch in der Sprache und Denkweise unserer Zeit formuliert werden
miisse. Wie er dieses Programm durchfiihrt, wird von altkatholischen
Theologen indessen zum Teil als unbefriedigend, wenn nicht gar als falsch
betrachtet. Wir sehen darin jedoch vor allem einen Aufruf an die Theolo-
gie, diese Aufgabe weiter zu verfolgen und in einer nicht nur fiir Speziali-
sten, sondern fiir alle Suchenden verstindlichen Sprache bessere Losun-
gen zu finden.

76



Zum Streit um Professor Hans Kiing

In einer «Erklarung iiber einige Hauptpunkte der theologischen Lehre
von Professor Dr. Hans Kiing» kommt die roémisch-katholische Kongre-
gation fiir die Glaubenslehre zum folgenden Schluss: «Professor Hans
Kiing weicht in seinen Schriften von der vollstindigen Wahrheit des ka-
tholischen Glaubens ab. Darum kann er weder als katholischer Theologe
gelten noch als solcher lehren. »

Das Dokument begriindet diese Erklarung vor allem mit dem Hinweis
auf die bekannten Aussagen Kiings iiber die Unfehlbarkeit, bzw. Fehl-
barkeit des kirchlichen Lehramts. Trotz wiederholten «Ratschlagen und
Mahnungen» des Vatikans und der deutschen Bischofskonferenz habe
Professor Kiing seine Meinung nicht nur nicht korrigiert, sondern sogar
noch verschirft, und dies gerade erst kiirzlich in seinem Biichlein «Kirche
gehalten in der Wahrheit» (Benziger-Verlag, 1979) sowie in seinem Ge-
leitwort zum Buch August Bernhard Haslers «Wie der Papst unfehlbar
wurde — Macht und Ohnmacht eines Dogmas» (Piper & Co., Verlag,
1979). ‘

Ausserdem erwidhnt das Dokument «jene Auffassungen (Kiings), die
sich auf den giiltigen Vollzug der Eucharistie beziehen». In ihrem Kom-
mentar zur «Erklarung» denkt die Kongregation hier an die von Kiing
«allen Getauften zuerkannte Kompetenz, in besonderen Féllen die Eu-
charistie zu feiern». Die Kongregation macht in diesem Zusammenhang
weder eine Andeutung auf die Anerkennung protestantischer Amter
durch Kiing noch auf seine Befiirwortung der eucharistischen Gast-
freundschaft.

Endlich beanstandet die Kongregation auch Darlegungen Kiings «in
anderen von ihm veroffentlichten Werken», die «sehr zum Schaden man-
cher Hauptpunkte des katholischen Glaubens» gereichen («z. B. was die
Wesensgleichheit Christi mit dem Vater oder die Jungfrau Maria be-
trifft»). «Diesen Glaubenssitzen» werde «ndmlich ein anderer Sinn un-
terlegt, als ihn die Kirche verstanden hat und versteht.»

Da, wie auch ferner betont wird, «einige der in vielen Ldndern verbrei-
teten Schriften des Priesters und Professors Hans Kiing sowie seine Lehre
bei den Glidubigen Verwirrung verursachen», endet die Erklarung der
Kongregation mit dem Urteil: Professor Kiing kann nicht mehr «als ka-
tholischer Theologe gelten» und mit dem Entscheid: er kann nicht mehr
«als solcher lehren» ; sein Lehrauftrag («missio canonica») ist ihm somit
entzogen. Der Bischof von Rottenburg-Stuttgart, Georg Moser, musste
nun diesen Entscheid vollziehen, also ausgerechnet ein Nachfolger des be-

T7



rithmten Gegners der neuen Dogmen des Ersten Vatikanischen Konzils
tiber den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des Papstes, ndamlich
des Konzilhistorikers und Bischofs K.J. Hefele (1809 bis 1893).

Papst Johannes Paul II. hat die «Erkldrung» am 15. Dezember 1979
«approbiert und ihre Veroffentlichung angeordnet». Diese erfolgte be-
reits am 18. Dezember.

Zum Entzug der kirchlichen Lehrbefugnis

Professor Kiing ist also die kirchliche Lehrbefugnis entzogen worden.
Aber als Priester darf er weiterhin die Sakramente empfangen und spen-
den. Auch die Erlaubnis zu predigen ist ihm nicht genommen. Er ist also
nicht exkommuniziert. Auch hat die romisch-katholische Kirche keine
rechtlichen Moglichkeiten, ihn daran zu hindern, an einer anderen als an
einer romisch-katholischen theologischen Fakultdt zu wirken, wie bei-
spielsweise an einer philosophischen Fakultidt. Und allem Anschein nach
wird er weiterhin an der Universitiat Tiibingen Theologie lehren. Er selber
beteuert, dass er «katholischer Theologe» ist und bleibt und als solcher
innerhalb der romisch-katholischen Kirche weiterhin wirken will. Hier
sind nun die Unterschiede zwischen der Situation von Professor Kiing,
wie sie jetzt besteht, einerseits und der Situation unserer altkatholischen
Viter anderseits zu beachten. Namhafte altkatholische Viter waren
Theologieprofessoren, zum Teil in &hnlicher Stellung wie Professor Kiing
und ebenfalls nicht ohne Ruhm. Aber ihre Tatigkeit begann vor dem Er-
sten Vatikanischen Konzil, als die Dogmen von Universalepiskopat und
Unfehlbarkeit des Papstes noch nicht bestanden. Sie, unsere altkatholi-
schen Viter, befanden sich in der Mitte ihrer Tétigkeit, als das Konazil
trotz ihren Abwehrversuchen die neuen Papstdogmen proklamierte. Auf
Grund ihrer katholischen Uberzeugung blieben sie bei der Ablehnung
und wurden alsbald exkommuniziert, das heisst faktisch aus der Kirchen-
gemeinschaft ausgestossen. Dadurch wurden sie zur Sammlung und Er-
richtung altkatholischer Gemeinden und Kirchen gezwungen, in denen
sie ungehindert und ununterbrochen ihren katholischen Glauben bezeu-
gen und praktizieren und ihren Priesterdienst erfiillen konnten. Zwei von
ihnen wurden auch als Bischofe eingesetzt. Professor J.H.Reinkens in
Deutschland und Professor E. Herzog in der Schweiz.

Professor Kiing ist zu einer Zeit geboren und als Theologe gross gewor-
den, als in der romisch-katholischen Kirche die beiden Papstdogmen
langst formelle Giiltigkeit besassen. Erst nach und nach dringten sich ihm

78



hinsichtlich dieser Dogmen ernstliche Fragen auf, die er schliesslich auch
uniiberhorbar aussprach. Deshalb eben wurde ihm die Lehrbefugnis ent-
zogen. Im Unterschied zu unseren Vitern ist er jedoch, wie schon gesagt,
nicht exkommuniziert worden; so kann er in seiner Kirche auch weiter
wirken. Man kann allerdings fragen, was geschihe, wenn auch er exkom-
muniziert oder auf andere Weise aller seiner Wirkungsmaoglichkeiten in
seiner Kirche beraubt wiirde, soweit dies tiberhaupt moglich ist.

Bei dieser Gelegenheit mag es angebracht sein, die Position Professor
Kiings mit der rechtlichen Situation der theologischen Lehrer unserer
Kirche zu vergleichen: Uberall dort, wo es altkatholisch-theologische
Lehrinstitute gibt, diese Institute aber nicht im Besitz der Kirche stehen,
lehren die altkatholischen Theologiedozenten an einer staatlichen Akade-
mie oder Hochschule, wie etwa Warschau oder Bern. Wihrend aber die
romisch-katholischen theologischen Fakultiten an staatlichen Universi-
taten in der Regel auf einem Konkordat zwischen dem betreffenden Staat
und dem Vatikan beruhen, wonach an einer solchen Fakultit nur lehren
darf, wer die kirchliche Lehrbefugnis besitzt, bestehen fiir unsere theolo-
gischen Institute an staatlichen Hochschulen keine derartigen vertragli-
chen Voraussetzungen. Die Lehrer an diesen Fakultiten bediirfen des-
halb zur Ausiibung ihres Lehramtes keiner kirchlichen Lehrerlaubnis.
Diese kann ihnen somit auch nicht entzogen werden. Erwahnt darf auch
werden, dass zum Beispiel an «unserer» Fakultdt an der Universitit Bern
die kirchliche Behorde, Synodalrat und Bischof, kein Mitspracherecht bei
der Ernennung von Professoren hat. Es darfaber nicht iibersehen werden,
dass die altkatholischen Theologieprofessoren in der Regel geweihte Prie-
ster sind. Als solche haben sie sich bei threr Weihe vor versammelter Ge-
meinde und dem Bischof gegeniiber auf den Glauben der Kirche ver-
pflichtet. Die staatliche Wahl zum theologischen Lehrer hebt diese ihre
Verpflichtung nicht auf. Thre Verantwortung gegeniiber der Kirche, ih-
rem Glaubenszeugnis und ihrem Dienst wichst im Gegenteil nur um so
mehr. Ein Lehrkonflikt zwischen einem Theologieprofessor und der Kir-
che kénnte demnach nur innerkirchlich behandelt werden; denn die Re-
gierung wiirde, da sie keine Glaubensinstanz ist, keinen Dozenten aus
lehrméssigen Griinden massregeln, nicht wiederwéhlen oder gar abset-
zen. Auf die Frage, wie sich die Kirche dabei verhalten miisste, werde ich
in der Folge noch zuriickkommen. Seit Bestehen unserer Fakultit, also
seit 1874, hat sich meines Wissens kein solcher Fall ereignet.

79



Zum Vorgehen der Kongregation fiir die Glaubenslehre

Im ersten Teil ihrer Erkldrung begriindet die Kongregation fiir die Glau-
benslehre ihr Vorgehen gegen Professor Kiing mit dem Auftrag des kirch-
lichen Lehramts, tiber die Wahrheit und Reinheit des kirchlichen Glau-
bens zu wachen. Wir miissen darin iibereinstimmen, dass die Kirche das
Recht und die Pflicht hat, ihre Verantwortung fiir ihr Glaubenszeugnis
wahrzunehmen. Eine andere Frage ist es freilich, wie die Wahrnehmung
dieser kirchlichen Verantwortung erfolgen soll.

Im Falle von Professor Kiing hat die Kongregation fiir die Glaubens-
lehre schon in ihrem ausfiihrlichen Schreiben vom 30. Mérz 1974 an Pro-
fessor Kiing iiber ihre Verfahrensordnung folgendes ausgefiihrt: «Der
Grundirrtum (und nicht nur Threr) besteht offensichtlich darin, die Ver-
fahren bei der Kongregation wie ein Strafverfahren in einem Kriminal-
falle zu betrachten. Vielmehr geht es darum, eine theologische Meinung
daraufhin zu untersuchen, ob sie mit der géttlichen Offenbarung und mit
dem Lehramt tibereinstimmt. Es handelt sich nicht um eine Privatmei-
nung, die nur dem Verfasser bekannt ist, sondern um eine Lehrmeinung,
die dieser o6ffentlich in der kirchlichen Gemeinschaft verbreitet hat. Diese
Untersuchung und Feststellung geschieht in zwei Phasen. In der ersten
kongregationsinternen Phase gelangt die Kongregation nach einer Prii-
fung der zu untersuchenden Schrift durch ihre kollegialen Organe zu dem
Urteil, ob die Lehrmeinungen der untersuchten Schrift der Glaubensregel
widersprechen oder nicht. Diese Untersuchung geschieht in seridoser und
kollegialer Weise unter besonderer Mithilfe eines Fachmannes; dieser hat
die Aufgabe, immer auf die positiven Argumente und Anliegen des Au-
tors aufmerksam zu machen (<relator pro auctore>, der allerdings nicht
mit einem Verteidiger in gerichtlichen Verfahren verwechselt werden
darf). Alle Dokumente dieser Phase haben nur den Wert von Untersu-
chungsdokumenten der einzelnen Fachleute. Diese ganze Priifung kann
zu dem Ergebnis fithren, dass die untersuchte Lehrmeinung der verbindli-
chen Lehre der Kirche widerspricht. In diesem Falle beginnt die zweite
Phase des Verfahrens, die nicht mehr kongregationsintern ist.» Wennich
recht verstehe, protestiert Professor Kiing eben gegen das Prozedieren
dieser ersten Phase der Verfahrensordnung der Kongregation. In seiner
nicht minder ausfiihrlichen Antwort an die Kongregation vom 4. Septem-
ber 1974 stellt er fest, dass der angeblich nicht strafrechtliche Charakter
dieses Verfahrens «doch strafrechtliche Folgen haben kann». Dies hat die
«Erkldarung» vom 15. Dezember gezeigt. Schon bei der «ersten Phase» des
Verfahrens miisste der Angeklagte das Anrecht auf Einblick in die Akten

80



der Anklage und auf den Beizug eines von ihm frei gewiahlten Verteidigers
(<relator pro auctore») haben. Dieses Anrecht entspricht dem heutigen
Verstdndnis von Recht und Wiirde des Menschen.

Da ist nun auch die Frage zu beantworten, auf welche Weise wir in un-
serer Kirche einen dhnlichen Fall behandeln miissten. Von unserem Kir-
chenverstindnis her wiirde sich jedoch etwa folgendes Vorgehen erge-
ben.

1. Jedes Glied der Kirche ist nicht nur fiir seinen persdnlichen Glauben,
sondern auch fiir den Glauben der Kirche verantwortlich. Niemand kann
ithm weder dieses Recht absprechen noch diese Pflicht abnehmen.

2. Widerspricht jemand offenkundig dem Glaubensbekenntnis der Kir-
che und droht dieser Widerspruch zu einer méglichen Spaltung der Kir-
che zu fithren, so wird der Fall mit dem Bischof, dem Synodalrat und ge-
gebenenfalls der Synode besprochen und eine verantwortbare Lésung an-
gestrebt. Dabei steht allen Beteiligten das Recht zu, angehort zu werden.
Grundsétzlich muss ein Entscheid einstimmig getroffen werden. Gibt es
keine Einigung oder wird der Entscheid angefochten, so kann an eine bes-
ser informierte Synode appelliert werden. Die Internationale Altkatholi-
sche Bischofskonferenz kann um Rat und Beistand angefragt werden.
Dehnt sich die Konfliktsituation auf andere altkatholische Kirchen aus,
so muss die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz auch nach
dem Prinzip der Einmiitigkeit Stellung nehmen, wobei jeder Bischof im
Einvernehmen mit seiner eigenen Kirche entscheidet. Die Bischofskonfe-
renz soll selber entscheiden, ob und inwiefern sie aufeinen von ihr getrof-
fenen Entscheid zuriickkommen will.

Man sieht — und dies ist besonders hervorzuheben —, dass von einer zen-
tralen Entscheidungsstelle hier nicht die Rede ist und auch nicht die Rede
sein kann, da wir vom urspriinglichen katholischen Glauben ausgehen,
gemaiss dem die Katholizitit in der Glaubensgemeinschaft der einzelnen
katholischen Kirchen besteht, deren Leitung in synodaler und konziliarer
Weise erfolgt. Wie und inwiefern dabei auch ein pastorales Petrusamt in
Betracht kidme, steht heute zur Diskussion.

Zum Begriff «katholisch»

Aus den zu Anfang dieses Aufsatzes angefiihrten Griinden verweigert die
Kongregation fiir die Glaubenslehre Professor Kiing die Qualifikation ei-
nes katholischen Theologen. Darauf antwortet Prof. Kiing mit einer in

der Tagespresse erschienenen Stellungnahme: «Warum ich katholisch
bleibe.»

81



Nun bin ich nicht dazu berufen, als Schiedsrichter zwischen der Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre und Professor Kiing ein Urteil auszu-
sprechen. Ich fithle mich aber verpflichtet, iiber den Begriff «katholisch»
an dieser Stelle etwas zu sagen.

- Im Neuen Testament gibt es bekanntlich vier Evangelien, die Apostel-
geschichte — die mein verehrter Lehrer, Professor Ernst Gaugler, auch als
«Evangelium des Heiligen Geistes» bezeichnete —, apostolische Briefe
und die Offenbarung Johannes. Doch gibt es nur ein Evangelium, das
heisst nur eine Frohbotschaft der Offenbarung Gottes und des Heiles der
Menschen und der Welt in dem einen und einzigen Christus Jesus, der
nicht zerteilt werden kann (I. Kor. 1, 13). Die neutestamentlichen Schrif-
ten bezeugen jede auf ihre Weise die Fiille der Glaubenserfahrung des ei-
nen Evangeliums in der Urkirche. Die wissenschaftliche Exegese ver-
sucht, diese Fiille rdumlich, zeitlich und inhaltlich zu beleuchten, kann
aber die personliche und kirchliche Glaubenserfahrung und -entschei-
dung nicht ersetzen.

Im Laufe der christlichen Jahrhunderte gab es und gibt es immer noch
viele theologische Meinungen und Schulen. Sie kdnnen das Glaubensbe-
kenntnis der Kirche vertiefen, verdeutlichen und erneut vermitteln oder
auch entstellen und gar entleeren, nicht aber ersetzen. In Konfliktsituatio-
nen muss die Kirche Entscheide (Dogmen) treffen, und zwar — wie oben
skizziert — in synodaler und konziliarer Weise. Dogmen schaffen aber
keine neuen Wahrheiten, sondern bekennen aufs neue den rdumlich, zeit-
lich und inhaltlich einen katholischen Glauben. Demnach sind Dogmen
in erster Linie keine «Schranken», sondern «Leuchttiirme», wie der
grosse franzosische Prediger Lacordaire (1802 bis 1879), auf seine Art ein
altkatholischer Vorldufer, zu sagen pflegte. So muss man das Kriterium
des Glaubens verstehen, auf das sich die altkatholischen Kirchen berufen:
«Halten wir daran fest, was iiberall, immer und von allen geglaubt wurde;
denn dies ist wahrlich und eigentlich katholisch» (Vinzenz von Lerinum,
5.Jahrhundert). '

Demnach besteht das Katholische nicht darin, Glaubensartikel und
Katechismusaussagen bloss zu wiederholen, sondern darin, den Glauben
kirchlich und personlich in jeder einzelnen und historischen Situation zu
bezeugen, zu leben und vorzuleben, in evangelischer Gebundenheit und
verantwortlicher katholischer Freiheit und Gemeinschaft. Fiirwahr keine
leichte Aufgabe! In ihrer Erfiillung erleben wir den Beistand des Heiligen
Geistes.

82



Ein neues Konzil?

In der Auseinandersetzung um das Petrusamt und die Unfehlbarkeit der
Kirche und des Papstes befiirwortet Professor Kiing «eine Revision der
Beschliisse des Vatikanums I», «was katholischer Kirche und Theologie,
aber auch der gesamten Okumene einen Ausweg gestatten wiirde aus ei-
ner unhaltbar gewordenen Situation hinein in eine neue Zukunft» (Geleit-
wort zu Haslers Buch «Wie der Papst unfehlbar wurde» sowie in Nachbe-
merkung zu «Kirche gehalten in der Wahrheit»). ,

Wir Altkatholiken konnten eine solche Revision nur begriissen, an sich
und auch, weil wir nach der Uberwindung der Spaltung trachten. Seiner-
seits hoffte auch Bischof Urs Kiiry auf eine Revision des Ersten Vatikani-
schen Konzils. Und damit stellen wir zugleich den Zusammenhang mit
der noch viel dlteren «Tradition der Hoffnung» her, die im 18. Jahrhun-
dert von seiten der Jansenisten und unserer niederlandischen Schwester-
kirche laut wurde: die Berufung auf ein besser informiertes Konzil. Die
Probleme, die im Streit um Professor Kiing hervorgetreten sind, die Fra-
gen, die das Zweite Vatikanische Konzil nicht gelost hat, und die Pro-
bleme, die sich in unserer Zeit des liberwiltigenden Umbruchs in Gesell-
schaft und Kirche immer akuter aufdriangen, wiaren dabei aufzunehmen.

Der Streit um Professor Hans Kiing macht unsere altkatholischen An-
liegen bewusster und aktueller. Sie verpflichten uns um so mehr.

Bern, am letzten Tag der Weltgebetswoche fiir die christliche Einheit,
25. Januar 1980.
Bischof Léon Gauthier

83



	Rom, Küng und die Zukunft der Ökumene in christkatholischer Sicht

