
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 2

Artikel: Rom, Küng und die Zukunft der Ökumene in christkatholischer Sicht

Autor: Stalder, Kurt / Aldenhoven, H. / Gauthier, Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rom, Küng und die Zukunft der Ökumene
in christkatholischer Sicht

Die Massregelung von Prof. Küng hat aufProbleme aufmerksam gemacht,
die weiterbestehen werden, auch wenn die Erregung über die römische
Massnahme längst vergangen ist. Die christkatholische Kirche, die wegen ihres
Widerstandes gegen die Dogmen von der Unfehlbarkeit und universalen
Rechtsvollmacht des Papstes seit über 100 Jahren eine Eigenexistenzführen
müsste, fühlt sich durch die neu aufgeworfenen Fragen besonders betroffen.
Ihre Geistlichen nehmen hier im Einvernehmen mit ihrem Bischofdazu
Stellung. Verfasst ist der Artikel von Prof. Dr. Kurt Stalder undProf. Dr. H.
Aldenhoven,- beide von der Christkatholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern.

Die Fragen, die durch die Massregelung von Prof. Küng für einen
Augenblick ins grelle Scheinwerferlicht der Massenmedien gerückt wurden,
betreffen alle Kirchen und alle Christen. Dies gilt schon in einem mehr
oder weniger äusserlichen Sinn: denn von einem Teil der Öffentlichkeit
wird alles, was am Verhalten des Papstes nicht zu überzeugen vermag,
dem Christentum überhaupt zur Last gelegt. Viel wichtiger sind selbstverständlich

die aufgeworfenen sachlichen Probleme. Und von diesen fühlt
sich die christkatholische Kirche besonders betroffen. Eindeutig steht in
der Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre das Dogma von
der Unfehlbarkeit des Papstes als entscheidend im Vordergrund. Mit
diesem Problem ist aber gleich eine ganze Reihe von weitern Fragen
aufgeworfen, wie beispielsweise die nach dem Verständnis von Wahrheit,
Offenbarung, Heiliger Schrift sowie auch die Frage nach dem Verständnis
des Menschen, seiner Freiheit und Verantwortung. Für die christkatholische

Kirche hat dies insofern einen besondern Akzent, als ihre geistigen
Väter wegen ihres Widerstandes gegen das vom I. Vatikanischen Konzil
1870 proklamierte Unfehlbarkeitsdogma exkommuniziert und wider
ihren Willen zur Errichtung eigener Bistümer gezwungen wurden. Auch die

heutigen Christkatholiken wünschen nicht die Spaltung, sondern die Einheit

der katholischen Kirche im überlieferten Glauben. Darum wissen sie

es sehr wohl zu würdigen, dass Prof. Küng sich innerhalb der römisch-katholischen

Kirche mit so grosser Energie dafür einsetzte, dass die grosse
Bedeutung und die Ungeklärtheit der hier sich stellenden und seit langem
als erledigt betrachteten Fragen neu gesehen und offiziell eine neue
Diskussion darüber eröffnet werde.

71



Unfehlbarkeit problematisch, aber eine grundlegende Frage

Die Rede von der Unfehlbarkeit des Papstes wird sehr vielen Leuten von
vornherein als unsinnig erscheinen, da es doch, wie jedermann weiss,

keine unfehlbaren Menschen gibt. Den Vätern des I. Vatikanischen Konzils

war dies selbstverständlich auch bewusst. Nur ist mit dieser Feststellung

in der Sache, die hier zur Diskussion steht, noch nicht alles gesagt,

was gesagt werden muss. Man darf nicht vergessen, dass Christus der Kirche

den Auftrag gegeben hat, die Wahrheit zu verkündigen. Dies könnte
sie nicht tun, wenn sie selber ohne die Wahrheit wäre. Nach christlichem
Glauben macht denn gerade die Gegenwart der Wahrheit in einer Ge- •

meinschaft von Menschen die Kirche aus. Um zu verstehen, wie dies

gemeint ist, muss man sich darüber Rechenschaft geben, dass die Wahrheit
nicht in Sätzen besteht. Sätze können sich auf die Wahrheit beziehen oder
sie bezeugen, aber sie sind nicht selber die Wahrheit. Die Wahrheit selber

kann nichts anderes sein als die Wirklichkeit. Nur ist hier mit dem Wort
«Wirklichkeit» nicht einfach alles gemeint, was vorkommt, sondern
ausschliesslich das, was Gott gewollt hat und will, was durch Person und
Werk Christi in die Welt gekommen ist und durch den Heiligen Geist zu

unserer Lebenswirklichkeit gemacht wird. Wenn wir uns in biblischer

Sprache ausdrücken wollen, können wir daran erinnern, dass Christus als

der Grund bezeichnet wird, der für immer gelegt ist (I.Kor. 3, 11), dass

die Kirche vom Heiligen Geist in alle Wahrheit geleitet werden soll (Joh.
16, 13) und dass sie darum als Säule und Grundfeste der Wahrheit
bezeichnet wird (l.Tim. 3, 15). M.a.W. : Jesus Christus selbst und der Heilige

Geist, d. h. zugleich das Heil, das Leben, die Zukunft, die uns in ihnen

gegeben sind, dies ist die Wirklichkeit, um die es sich hier handelt, und die

Wahrheit, welche von der Kirche verkündigt werden soll. Darum muss

man, wenn man die Unfehlbarkeit des Papstes ablehnt, wohl zusehen,
dass man nicht zugleich den von Gott geschenkten Grund der Kirche in
Frage stellt.

Die Verkündigung dieser Wirklichkeit und Wahrheit, die nicht allein
durch Worte, sondern auch durch alle Verhaltensweisen der Kirche erfolgen

soll, geschieht oft so mangelhaft, dass mehr Verleugnung als Bezeugung

zustande kommt. Doch vermag selbst dies nicht zu verhindern, dass

sogar in den schlimmsten Zeiten der Kirche ihr Grund fest in Kraft bleibt.
Diesen Tatbestand kann man als «Unfehlbarkeit» bezeichnen. Der
Ausdruck ist zwar problematisch. Denn wie die Erfahrung zeigt, wird er auf
recht verschiedene Weise verstanden, und im Dogma von der Unfehlbarkeit

ist damit gar nicht der Wirklichkeitsgrund der Kirche, sondern die

72



Kompetenz des Papstes zu sicher richtigen Lehrentscheidungen gemeint.
Bezieht man aber den Gedanken der «Unfehlbarkeit» auf die Unerschütterlichkeit

und Untrüglichkeit dessen, was der Kirche in Christus und im
Heiligen Geist als Grund gegeben ist, so kann man um der Sache willen,
die gemeint ist, doch nicht so leicht auf den Ausdruck verzichten.

Wahrheitsfindung durch die ganze Gemeinschaft
der Kirche unabdingbar

In dieser Weltzeit ist es eine nie endende Aufgabe der Kirche, darnach zu
suchen, wie sie das, was ihr in Christus gegeben ist, angemessen verkündigen

und in allen ihren Verhaltensweisen zum Ausdruck bringen soll. In
der Erfüllung dieser Aufgabe erfahren die Glieder der Kirche, dass sie in
Tod und Auferweckung Jesu Christi angenommen sind als Partner im
Bund mit Gott und den Menschen. So nehmen sie am Werk Gottes teil
und erfahren die Entfaltung ihres Menschseins auf den von Gott gewollten

Höhepunkt hin. In dieser Aufgabe ist also das Ziel Gottes mit der Kirche

und der Menschheit enthalten. Darum kann man sagen, die Kirche
solle die Gemeinschaft sein, in der ständig ein Prozess der Wahrheits- und
Entscheidungsfindung im Gang ist, an dem alle ihre Glieder beteiligt sein

und ihre Erfüllung sollen finden können.
Dazu steht das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes, wie es das

I. Vatikanische Konzil proklamiert hat, in Widerspruch. Nach dieser
Definition sind vom Papst, wenn er in Ausübung seines obersten Lehramtes
in Fragen des Glaubens und der Ethik eine Entscheidung trifft, unfehlbar
richtige Auskünfte zu erwarten, so dass die in solchen Fällen von ihm
ausgesprochenen Lehren zum voraus, noch bevor man ihren Inhalt kennt, als

unfehlbar wahr akzeptiert werden müssen. Wenn man weiss, wie das

Verlangen nach Sicherung und die Tendenz, Verantwortung abzuschieben,
sich fast allenthalben bemerkbar machen, kann man verstehen, wie es

zum Unfehlbarkeitsdogma kam und wieso es von vielen als nötig empfunden

wird. Dies ändert jedoch nichts daran, dass die Gläubigen, indem
ihnen durch den Papst etwas Wesentliches von ihrer Wahrheits- und
Glaubensverantwortung abgenommen wird, eine Minderung ihrer Würde als

Glieder der Kirche, als Bundespartner Gottes also, erleiden und dass das

Ziel ihrer von Gott gewollten Entfaltung in Frage gestellt wird. Vor allem
aber wird, was Gott gegeben hat und wodurch die Kirche ins Leben gerufen

ist, nämlich Jesus Christus und der Heilige Geist, durch die Existenz
eines im geschilderten Sinn unfehlbaren päpstlichen Lehramtes konkur-

73



renziert, also der Grund der Hoffnung, verletzt. Dieselben Folgen träten
ein, wenn anstelle des Papstes irgendeine andere formale Instanz
angenommen würde, z. B. die Institution eines Konzils, das unabhängig vom
Inhalt seiner Beschlüsse von vornherein als ökumenisch und wahr anzuerkennen

wäre, wenn es nur bestimmte formale Bedingungen erfüllt. Diese

Folgen sind zwar nicht die bewusste und erklärte Absicht des

Unfehlbarkeitsdogmas. Von manchen römisch-katholischen Theologen wird es

denn auch in einem andern Sinn verstanden. Die Auffassung, die oben

vertreten wurde, war immerhin von Anfang an die vorherrschende. Sie

wurde auch von unsern altkatholischen Vätern geteilt und liegt ebenso der

«Anfrage» von Hans Küng zugrunde. Andere Deutungen stossen auf
historische Schwierigkeiten. Und man kann sich schwerlich dem Eindruck
entziehen, dass sie jetzt auch durch die Massregelung Küngs offiziell
desavouiert seien.

Kontrolle des ganzen kirchlichen Lebens durch Rom
oder «Petrusamt» im Dienst ökumenischer Einheit?

Die Unfehlbarkeit des Papstes kann nicht ohne seine Rechtsvollmacht
verstanden werden, von der das I. Vatikanische Konzil sagt, dass sie von
Gott gegeben sei, dass sie sich auf die ganze Kirche erstrecke und dass ihr
gegenüber alle Hirten und Gläubigen, einzeln sowohl wie in ihrer
Gesamtheit, zu Unterordnung und wahrem Gehorsam verpflichtet seien.

Dadurch wird grundsätzlich eine lückenlose Kontrolle alles kirchlichen
Lebens durch die römische Zentrale ermöglicht. Gegen eine solche

Stellung des römischen Bischofs erheben sich nicht etwa nur von
politisch-demokratischen Grundsätzen her, sondern auch von der Bibel, der

ursprünglichen katholischen Glaubensüberlieferung und der Geschichte
der Kirche her ebenso gewichtige Einwände wie gegen die Unfehlbarkeit
päpstlicher Lehrentscheidungen. Die Lehre von der gottgegebenen,
allumfassenden kirchlichen Rechtsvollmacht des Papstes stellt zusammen
mit dem Unfehlbarkeitsdogma den Hauptgrund der Trennung zwischen
der römisch-katholischen Kirche einerseits und den altkatholischen,
orthodoxen und anglikanischen Kirchen anderseits dar und einen der
wichtigsten Gründe der Trennung zwischen der römisch-katholischen Kirche
und den protestantischen Kirchen.

Früher oder später müsste unseres Erachtens auch über diese Frage die

Diskussion eröffnet werden. Dabei anerkennen wir grundsätzlich die Kirche

der Stadt Rom nach altkirchlicher Ordnung als die rangerste unter
den Ortskirchen und ihren Bischofals ersten unter den Bischöfen. Als sol-

74



cher hätte er eine besondere Funktion im Dienste der Einheit der Kirche,
deren Vorbild man in der Funktion des Petrus im Kreise der Zwölfsehen
kann. Ein «Petrusamt» müsste, wie die Internationale Altkatholische
Theologentagung 1969 in Bonn erklärte, in der Aufgabe bestehen, in allen

Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der
Kirche ermöglichte und sie nötigte, zu gemeinsamer Entscheidung zu
gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen.

Als reiner Dienst an Christus, seiner Kirche und der Welt wäre diese

Funktion als Verpflichtung und nicht als Rechtskompetenz zu verstehen.

Wir sind überzeugt, dass der römische Bischof ohne die Forderung nach
Annahme der Lehren von der Unfehlbarkeit und der universalen,
gottgegebenen Rechtsvollmacht nicht weniger gut, sondern im Gegenteil erst
wahrhaft überzeugend und für die ganze Kirche wirksam der Einheit in
diesem Sinne dienen könnte.

Rom unter Systemzwang: Gibt es keinen Ausweg?

Die Glaubenskongregation und der Papst wurden, so wie sie die Dinge
sahen, durch die Haltung Prof. Küngs in der Unfehlbarkeitsfrage vor die

Entscheidung gestellt, ob sie durch eine Massregelung ihre Pflicht als Hüter

des Glaubens der römisch-katholischen Kirche erfüllen wollten oder
nicht. Es liegt uns ferne, den Ernst dieses Problems für Rom zu
unterschätzen. Vom I. Vatikanischen Konzil aus betrachtet, blieb Rom nichts
anderes übrig, als einzuschreiten. Damit wird aber die Wahrheitsfrage
durch eine Disziplinarmassnahme verdrängt. Gerade die Wahrheitsfrage
in bezug auf die Unfehlbarkeitslehre wurde jedoch in letzter Zeit nicht nur
durch Küng, sondern durch zahlreiche theologische, historische und
philosophische Untersuchungen neu aufgeworfen.

Lässt sich kein Ausweg aus dieser Zwangssituation denken? Ist es für
Rom nicht möglich, einen Unterschied zwischen der Autorität der
altkirchlichen ökumenischen Konzilien, die wegen des Inhalts ihrer
Entscheidungen von der Kirche des Westens wie des Ostens als unaufgebbar
anerkannt wurden, und der Autorität der späteren, bloss abendländischen

Konzilien zu machen, zu denen auch das I.Vatikanum gehört?
Durch eine solche Unterscheidung, die übrigens nicht zum erstenmal in
der Geschichte der römischen Kirche vorgenommen würde, Hesse sich die

Möglichkeit schaffen, die Fragen, die der Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen bisher unüberwindliche Schwierigkeiten bereiteten, neu
aufzunehmen und in ökumenischem Dialog einer Lösung entgegenzuführen.

75



Der besondere Auftrag der christkatholischen Kirche

Vorläufig zeigt die Massnahme Roms gegen Prof. Küng allerdings, dass

die Unfehlbarkeit des Papstes als Dogma mit dessen praktischen
Konsequenzen in voller Geltung steht. Dies lässt wieder neu und deutlich die

Notwendigkeit erkennen, dass die christkatholische Kirche immer noch
ihre Existenz getrennt von der römisch-katholischen Kirche weiterführen
muss. Wir hoffen jedoch, dass die Diskussion über die aufgeworfenen
Fragen in der römisch-katholischen Kirche trotz allem weitergeht und
schliesslich zur Überwindung dieses wohl grössten Hindernisses für alle
ökumenischen Bestrebungen führt.

Keine generelle und kritiklose Anerkennung fiir Küng

Unsere Anerkennung und Würdigung des Vorstosses von Prof. Küng in
der Unfehlbarkeitsfrage kann nicht bedeuten, dass wir alle seine theologischen

Auffassungen teilen. Besonders seine Ausführungen zur Lehre von
Christus und von der Kirche und ihrem Amt stossen auch in der altkatholischen

Theologie auf entschiedene Kritik. Dabei darf aber nicht übersehen

werden, dass Küng das Christusbekenntnis der alten Kirche nicht
bestreiten will. Mit Recht erklärt er jedoch, dass es nicht genüge, dieses

Bekenntnis mit den Worten von damals zu wiederholen, sondern dass es

auch in der Sprache und Denkweise unserer Zeit formuliert werden
müsse. Wie er dieses Programm durchführt, wird von altkatholischen
Theologen indessen zum Teil als unbefriedigend, wenn nicht gar als falsch
betrachtet. Wir sehen darin jedoch vor allem einen Aufruf an die Theologie,

diese Aufgabe weiter zu verfolgen und in einer nicht nur für Spezialisten,

sondern für alle Suchenden verständlichen Sprache bessere Lösungen

zu finden.

76



Zum Streit um Professor Hans Küng

In einer «Erklärung über einige Hauptpunkte der theologischen Lehre

von Professor Dr. Hans Küng» kommt die römisch-katholische Kongregation

für die Glaubenslehre zum folgenden Schluss: «Professor Hans
Küng weicht in seinen Schriften von der vollständigen Wahrheit des

katholischen Glaubens ab. Darum kann er weder als katholischer Theologe
gelten noch als solcher lehren.»

Das Dokument begründet diese Erklärung vor allem mit dem Hinweis
auf die bekannten Aussagen Küngs über die Unfehlbarkeit, bzw. Fehl-
barkeit des kirchlichen Lehramts. Trotz wiederholten «Ratschlägen und
Mahnungen» des Vatikans und der deutschen Bischofskonferenz habe
Professor Küng seine Meinung nicht nur nicht korrigiert, sondern sogar
noch verschärft, und dies gerade erst kürzlich in seinem Büchlein «Kirche
gehalten in der Wahrheit» (Benziger-Verlag, 1979) sowie in seinem
Geleitwort zum Buch August Bernhard Haslers «Wie der Papst unfehlbar
wurde - Macht und Ohnmacht eines Dogmas» (Piper & Co., Verlag,
1979).

Ausserdem erwähnt das Dokument «jene Auffassungen (Küngs), die
sich auf den gültigen Vollzug der Eucharistie beziehen». In ihrem
Kommentar zur «Erklärung» denkt die Kongregation hier an die von Küng
«allen Getauften zuerkannte Kompetenz, in besonderen Fällen die
Eucharistie zu feiern». Die Kongregation macht in diesem Zusammenhang
weder eine Andeutung auf die Anerkennung protestantischer Ämter
durch Küng noch auf seine Befürwortung der eucharistischen
Gastfreundschaft.

Endlich beanstandet die Kongregation auch Darlegungen Küngs «in
anderen von ihm veröffentlichten Werken», die «sehr zum Schaden mancher

Hauptpunkte des katholischen Glaubens» gereichen («z. B. was die

Wesensgleichheit Christi mit dem Vater oder die Jungfrau Maria
betrifft»), «Diesen Glaubenssätzen» werde «nämlich ein anderer Sinn
unterlegt, als ihn die Kirche verstanden hat und versteht.»

Da, wie auch ferner betont wird, «einige der in vielen Ländern verbreiteten

Schriften des Priesters und Professors Hans Küng sowie seine Lehre
bei den Gläubigen Verwirrung verursachen», endet die Erklärung der

Kongregation mit dem Urteil : Professor Küng kann nicht mehr «als
katholischer Theologe gelten» und mit dem Entscheid : er kann nicht mehr
«als solcher lehren» ; sein Lehrauftrag («missio canonica») ist ihm somit
entzogen. Der Bischof von Rottenburg-Stuttgart, Georg Moser, müsste

nun diesen Entscheid vollziehen, also ausgerechnet ein Nachfolger des be-

77



rühmten Gegners der neuen Dogmen des Ersten Vatikanischen Konzils
über den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des Papstes, nämlich
des Konzilhistorikers und Bischofs K.J. Hefele (1809 bis 1893).

Papst Johannes Paul IL hat die «Erklärung» am 15. Dezember 1979

«approbiert und ihre Veröffentlichung angeordnet». Diese erfolgte
bereits am 18. Dezember.

Zum Entzug der kirchlichen Lehrbefugnis

Professor Küng ist also die kirchliche Lehrbefugnis entzogen worden.
Aber als Priester darf er weiterhin die Sakramente empfangen und spenden.

Auch die Erlaubnis zu predigen ist ihm nicht genommen. Er ist also

nicht exkommuniziert. Auch hat die römisch-katholische Kirche keine

rechtlichen Möglichkeiten, ihn daran zu hindern, an einer anderen als an
einer römisch-katholischen theologischen Fakultät zu wirken, wie

beispielsweise an einer philosophischen Fakultät. Und allem Anschein nach

wird er weiterhin an der Universität Tübingen Theologie lehren. Er selber

beteuert, dass er «katholischer Theologe» ist und bleibt und als solcher
innerhalb der römisch-katholischen Kirche weiterhin wirken will. Hier
sind nun die Unterschiede zwischen der Situation von Professor Küng,
wie sie jetzt besteht, einerseits und der Situation unserer altkatholischen
Väter anderseits zu beachten. Namhafte altkatholische Väter waren
Theologieprofessoren, zum Teil in ähnlicher Stellung wie Professor Küng
und ebenfalls nicht ohne Ruhm. Aber ihre Tätigkeit begann vor dem
Ersten Vatikanischen Konzil, als die Dogmen von Universalepiskopat und
Unfehlbarkeit des Papstes noch nicht bestanden. Sie, unsere altkatholischen

Väter, befanden sich in der Mitte ihrer Tätigkeit, als das Konzil
trotz ihren Abwehrversuchen die neuen Papstdogmen proklamierte. Auf
Grund ihrer katholischen Überzeugung blieben sie bei der Ablehnung
und wurden alsbald exkommuniziert, das heisst faktisch aus der
Kirchengemeinschaft ausgestossen. Dadurch wurden sie zur Sammlung und
Errichtung altkatholischer Gemeinden und Kirchen gezwungen, in denen

sie ungehindert und ununterbrochen ihren katholischen Glauben bezeugen

und praktizieren und ihren Priesterdienst erfüllen konnten. Zwei von
ihnen wurden auch als Bischöfe eingesetzt. Professor J.H. Reinkens in
Deutschland und Professor E. Herzog in der Schweiz.

Professor Küng ist zu einer Zeit geboren und als Theologe gross geworden,

als in der römisch-katholischen Kirche die beiden Papstdogmen
längst formelle Gültigkeit besassen. Erst nach und nach drängten sich ihm

78



hinsichtlich dieser Dogmen ernstliche Fragen auf, die er schliesslich auch
unüberhörbar aussprach. Deshalb eben wurde ihm die Lehrbefugnis
entzogen. Im Unterschied zu unseren Vätern ist er jedoch, wie schon gesagt,
nicht exkommuniziert worden; so kann er in seiner Kirche auch weiter
wirken. Man kann allerdings fragen, was geschähe, wenn auch er
exkommuniziert oder auf andere Weise aller seiner Wirkungsmöglichkeiten in
seiner Kirche beraubt würde, soweit dies überhaupt möglich ist.

Bei dieser Gelegenheit mag es angebracht sein, die Position Professor

Küngs mit der rechtlichen Situation der theologischen Lehrer unserer
Kirche zu vergleichen: Überall dort, wo es altkatholisch-theologische
Lehrinstitute gibt, diese Institute aber nicht im Besitz der Kirche stehen,
lehren die altkatholischen Theologiedozenten an einer staatlichen Akademie

oder Hochschule, wie etwa Warschau oder Bern. Während aber die

römisch-katholischen theologischen Fakultäten an staatlichen Universitäten

in der Regel auf einem Konkordat zwischen dem betreffenden Staat
und dem Vatikan beruhen, wonach an einer solchen Fakultät nur lehren

darf, wer die kirchliche Lehrbefugnis besitzt, bestehen für unsere
theologischen Institute an staatlichen Hochschulen keine derartigen vertraglichen

Voraussetzungen. Die Lehrer an diesen Fakultäten bedürfen
deshalb zur Ausübung ihres Lehramtes keiner kirchlichen Lehrerlaubnis.
Diese kann ihnen somit auch nicht entzogen werden. Erwähnt darfauch
werden, dass zum Beispiel an «unserer» Fakultät an der Universität Bern
die kirchliche Behörde, Synodalrat und Bischof, kein Mitspracherecht bei

der Ernennung von Professoren hat. Es darfaber nicht übersehen werden,
dass die altkatholischen Theologieprofessoren in der Regel geweihte Priester

sind. Als solche haben sie sich bei ihrer Weihe vor versammelter
Gemeinde und dem Bischof gegenüber auf den Glauben der Kirche
verpflichtet. Die staatliche Wahl zum theologischen Lehrer hebt diese ihre

Verpflichtung nicht auf. Ihre Verantwortung gegenüber der Kirche,
ihrem Glaubenszeugnis und ihrem Dienst wächst im Gegenteil nur um so

mehr. Ein Lehrkonflikt zwischen einem Theologieprofessor und der Kirche

könnte demnach nur innerkirchlich behandelt werden ; denn die

Regierung würde, da sie keine Glaubensinstanz ist, keinen Dozenten aus

lehrmässigen Gründen massregeln, nicht wiederwählen oder gar absetzen.

Auf die Frage, wie sich die Kirche dabei verhalten müsste, werde ich
in der Folge noch zurückkommen. Seit Bestehen unserer Fakultät, also
seit 1874, hat sich meines Wissens kein solcher Fall ereignet.

79



Zum Vorgehen der Kongregation fiir die Glaubenslehre

Im ersten Teil ihrer Erklärung begründet die Kongregation für die
Glaubenslehre ihr Vorgehen gegen Professor Küng mit dem Auftrag des

kirchlichen Lehramts, über die Wahrheit und Reinheit des kirchlichen Glaubens

zu wachen. Wir müssen darin übereinstimmen, dass die Kirche das

Recht und die Pflicht hat, ihre Verantwortung für ihr Glaubenszeugnis
wahrzunehmen. Eine andere Frage ist es freilich, wie die Wahrnehmung
dieser kirchlichen Verantwortung erfolgen soll.

Im Falle von Professor Küng hat die Kongregation für die Glaubenslehre

schon in ihrem ausführlichen Schreiben vom 30. März 1974 an
Professor Küng über ihre Verfahrensordnung folgendes ausgeführt: «Der
Grundirrtum (und nicht nur Ihrer) besteht offensichtlich darin, die
Verfahren bei der Kongregation wie ein Strafverfahren in einem Kriminalfalle

zu betrachten. Vielmehr geht es darum, eine theologische Meinung
daraufhin zu untersuchen, ob sie mit der göttlichen Offenbarung und mit
dem Lehramt übereinstimmt. Es handelt sich nicht um eine Privatmeinung,

die nur dem Verfasser bekannt ist, sondern um eine Lehrmeinung,
die dieser öffentlich in der kirchlichen Gemeinschaft verbreitet hat. Diese

Untersuchung und Feststellung geschieht in zwei Phasen. In der ersten

kongregationsinternen Phase gelangt die Kongregation nach einer
Prüfung der zu untersuchenden Schrift durch ihre kollegialen Organe zu dem

Urteil, ob die Lehrmeinungen der untersuchten Schrift der Glaubensregel
widersprechen oder nicht. Diese Untersuchung geschieht in seriöser und

kollegialer Weise unter besonderer Mithilfe eines Fachmannes ; dieser hat
die Aufgabe, immer auf die positiven Argumente und Anliegen des

Autors aufmerksam zu machen (<relator pro auctoro, der allerdings nicht
mit einem Verteidiger in gerichtlichen Verfahren verwechselt werden

darf). Alle Dokumente dieser Phase haben nur den Wert von
Untersuchungsdokumenten der einzelnen Fachleute. Diese ganze Prüfung kann
zu dem Ergebnis führen, dass die untersuchte Lehrmeinung der verbindlichen

Lehre der Kirche widerspricht. In diesem Falle beginnt die zweite
Phase des Verfahrens, die nicht mehr kongregationsintern ist.» Wenn ich
recht verstehe, protestiert Professor Küng eben gegen das Prozedieren
dieser ersten Phase der Verfahrensordnung der Kongregation. In seiner

nicht minder ausführlichen Antwort an die Kongregation vom 4. September

1974 stellt er fest, dass der angeblich nicht strafrechtliche Charakter
dieses Verfahrens «doch strafrechtliche Folgen haben kann». Dies hat die

«Erklärung» vom 15. Dezember gezeigt. Schon bei der «ersten Phase» des

Verfahrens müsste der Angeklagte das Anrecht auf Einblick in die Akten



der Anklage und auf den Beizug eines von ihm frei gewählten Verteidigers
(<relator pro auctoro) haben. Dieses Anrecht entspricht dem heutigen
Verständnis von Recht und Würde des Menschen.

Da ist nun auch die Frage zu beantworten, aufweiche Weise wir in
unserer Kirche einen ähnlichen Fall behandeln mussten. Von unserem
Kirchenverständnis her würde sich jedoch etwa folgendes Vorgehen ergeben.

1. Jedes Glied der Kirche ist nicht nur für seinen persönlichen Glauben,
sondern auch für den Glauben der Kirche verantwortlich. Niemand kann
ihm weder dieses Recht absprechen noch diese Pflicht abnehmen.

2. Widerspricht jemand offenkundig dem Glaubensbekenntnis der Kirche

und droht dieser Widerspruch zu einer möglichen Spaltung der Kirche

zu führen, so wird der Fall mit dem Bischof, dem Synodalrat und
gegebenenfalls der Synode besprochen und eine verantwortbare Lösung
angestrebt. Dabei steht allen Beteiligten das Recht zu, angehört zu werden.
Grundsätzlich muss ein Entscheid einstimmig getroffen werden. Gibt es

keine Einigung oder wird der Entscheid angefochten, so kann an eine besser

informierte Synode appelliert werden. Die Internationale Altkatholische

Bischofskonferenz kann um Rat und Beistand angefragt werden.
Dehnt sich die Konfliktsituation auf andere altkatholische Kirchen aus,
so muss die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz auch nach
dem Prinzip der Einmütigkeit Stellung nehmen, wobei jeder Bischof im
Einvernehmen mit seiner eigenen Kirche entscheidet. Die Bischofskonferenz

soll selber entscheiden, ob und inwiefern sie aufeinen von ihr getroffenen

Entscheid zurückkommen will.
Man sieht - und dies ist besonders hervorzuheben -, dass von einer

zentralen Entscheidungsstelle hier nicht die Rede ist und auch nicht die Rede
sein kann, da wir vom ursprünglichen katholischen Glauben ausgehen,

gemäss dem die Katholizität in der Glaubensgemeinschaft der einzelnen
katholischen Kirchen besteht, deren Leitung in synodaler und konziliarer
Weise erfolgt. Wie und inwiefern dabei auch ein pastorales Petrusamt in
Betracht käme, steht heute zur Diskussion.

Zum Begriff «katholisch»

Aus den zu Anfang dieses Aufsatzes angeführten Gründen verweigert die

Kongregation für die Glaubenslehre Professor Küng die Qualifikation
eines katholischen Theologen. Darauf antwortet Prof. Küng mit einer in
der Tagespresse erschienenen Stellungnahme: «Warum ich katholisch
bleibe.»

81



Nun bin ich nicht dazu berufen, als Schiedsrichter zwischen der
Kongregation für die Glaubenslehre und Professor Küng ein Urteil
auszusprechen. Ich fühle mich aber verpflichtet, über den Begriff «katholisch»
an dieser Stelle etwas zu sagen.

Im Neuen Testament gibt es bekanntlich vier Evangelien, die
Apostelgeschichte - die mein verehrter Lehrer, Professor Ernst Gaugier, auch als

«Evangelium des Heiligen Geistes» bezeichnete -, apostolische Briefe
und die Offenbarung Johannes. Doch gibt es nur ein Evangelium, das

heisst nur eine Frohbotschaft der Offenbarung Gottes und des Heiles der

Menschen und der Welt in dem einen und einzigen Christus Jesus, der
nicht zerteilt werden kann (I.Kor. 1, 13). Die neutestamentlichen Schriften

bezeugen jede auf ihre Weise die Fülle der Glaubenserfahrung des

einen Evangeliums in der Urkirche. Die wissenschaftliche Exegese
versucht, diese Fülle räumlich, zeitlich und inhaltlich zu beleuchten, kann
aber die persönliche und kirchliche Glaubenserfahrung und -entschei-

dung nicht ersetzen.

Im Laufe der christlichen Jahrhunderte gab es und gibt es immer noch
viele theologische Meinungen und Schulen. Sie können das Glaubensbekenntnis

der Kirche vertiefen, verdeutlichen und erneut vermitteln oder
auch entstellen und gar entleeren, nicht aber ersetzen. In Konfliktsituationen

muss die Kirche Entscheide (Dogmen) treffen, und zwar - wie oben

skizziert - in synodaler und konziliarer Weise. Dogmen schaffen aber

keine neuen Wahrheiten, sondern bekennen aufs neue den räumlich, zeitlich

und inhaltlich einen katholischen Glauben. Demnach sind Dogmen
in erster Linie keine «Schranken», sondern «Leuchttürme», wie der

grosse französische Prediger Lacordaire (1802 bis 1879), auf seine Art ein

altkatholischer Vorläufer, zu sagen pflegte. So muss man das Kriterium
des Glaubens verstehen, auf das sich die altkatholischen Kirchen berufen :

«Halten wir daran fest, was überall, immer und von allen geglaubt wurde ;

denn dies ist wahrlich und eigentlich katholisch» (Vinzenz von Lerinum,
5. Jahrhundert).

Demnach besteht das Katholische nicht darin, Glaubensartikel und
Katechismusaussagen bloss zu wiederholen, sondern darin, den Glauben
kirchlich und persönlich in jeder einzelnen und historischen Situation zu
bezeugen, zu leben und vorzuleben, in evangelischer Gebundenheit und
verantwortlicher katholischer Freiheit und Gemeinschaft. Fürwahr keine
leichte Aufgabe In ihrer Erfüllung erleben wir den Beistand des Heiligen
Geistes.

82



Ein neues Konzil?

In der Auseinandersetzung um das Petrusamt und die Unfehlbarkeit der
Kirche und des Papstes befürwortet Professor Küng «eine Revision der
Beschlüsse des Vatikanums I», «was katholischer Kirche und Theologie,
aber auch der gesamten Ökumene einen Ausweg gestatten würde aus
einer unhaltbar gewordenen Situation hinein in eine neue Zukunft» (Geleitwort

zu Haslers Buch «Wie der Papst unfehlbar wurde» sowie in
Nachbemerkung zu «Kirche gehalten in der Wahrheit»).

Wir Altkatholiken könnten eine solche Revision nur begrüssen, an sich

und auch, weil wir nach der Überwindung der Spaltung trachten. Seinerseits

hoffte auch Bischof Urs Küry aufeine Revision des Ersten Vatikanischen

Konzils. Und damit stellen wir zugleich den Zusammenhang mit
der noch viel älteren «Tradition der Hoffnung» her, die im 18. Jahrhundert

von seiten der Jansenisten und unserer niederländischen Schwesterkirche

laut wurde : die Berufung auf ein besser informiertes Konzil. Die
Probleme, die im Streit um Professor Küng hervorgetreten sind, die Fragen,

die das Zweite Vatikanische Konzil nicht gelöst hat, und die
Probleme, die sich in unserer Zeit des überwältigenden Umbruchs in Gesellschaft

und Kirche immer akuter aufdrängen, wären dabei aufzunehmen.
Der Streit um Professor Hans Küng macht unsere altkatholischen

Anliegen bewusster und aktueller. Sie verpflichten uns um so mehr.

Bern, am letzten Tag der Weltgebetswoche für die christliche Einheit,
25. Januar 1980.

BischofLéon Gauthier

83


	Rom, Küng und die Zukunft der Ökumene in christkatholischer Sicht

