Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)
Heft: 1
Artikel: Was wollte die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im

Dritten Reich? : Erwagungen und Lehren fur die Zukunft aller
christlichen Kirchen

Autor: Pfister, Franz Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was wollte
die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB)
im Dritten Reich?

Erwigungen und Lehren fiir die Zukunft
aller christlichen Kirchen

Wir konnen nichts wider die Wahrheit
(2.Kor. 13, 8).

Der Altkatholizismus ist kein blosser
Protest ..., sondern ein Ruf zur Einigung
auf altchristlichem Grund

(Altkath. Kongress 1892).

Die Wahrheit wird euch frei machen
(Joh.8, 32).

Vorbemerkung

In gewaltiger Wiederaufbauarbeit hat das deutsche Volk Vergessen seiner
schlimmsten Vergangenheit 1933-1945 gesucht. Nun erwacht diese wie-
der. Wie konnte dies alles geschehen? Nur wenige verdrangen diese
Frage. Die Mehrheit der Deutschen stellt sich ihr.

Inzwischen wurden mehr als 50 neue Kriege gefiihrt. Die Welt starrt von Waffen.
Die Probleme mehren sich, manche Volker werden demokratisch fast unregierbar.
Die Bevolkerungsexplosion in der « Dritten Welt» ist ungebremst, die 6kologischen
Probleme sind bisher nur erkannt, die verantwortbaren «Grenzen des Wachstums»
erreicht, die ganze Menschheit fiihlt sich vom Rohstoffmangel und der Energie-
knappheit bedroht. Hat es angesichts solcher schier unlésbarer Zukunftsaufgaben
noch Sinn, sich mit der Vergangenheit zu beschéftigen?

Aber die Gegenfrage: Sind nicht alle heutigen Probleme Kinder der Geistestrdg-
heit fritherer Generationen? Hat man nicht die Zukunft zu wenig bedacht? Warum
wich man unbequemen Fragen allzu gerne aus? Wire es nicht die bessere, ja die ein-
zig richtige Politik gewesen, alle zwischenvélkischen Angste, Vorurteile und Note
rechtzeitig und offen miteinander zu besprechen! Und bediirfte es nicht auch heute
angesichts der Verschiedenheit der Volkscharaktere, der unvergessenen Erniedri-
gungen und Angste voreinander einer volkspsychoanalytischen Betrachtung und
Behandlung, die alle einander zugefiigten Erniedrigungen und die geheimen Erobe-
rungswiinsche offenlegte, allen Volkern bewusst machte? Eine solche kathartische
Methode konnte eine gewaltige Aufriumungsarbeit vollbringen und zu einem um-

Abkiirzungen: Ausser den gebrduchlichen: ak. = altkatholisch; ev. = evange-
lisch; rk. = romisch-katholisch; KNB = Katholisch-Nationalkirchliche Bewe-
gung; D.C. = Deutsche Christen.



fassenderen Selbst- und Fremdverstindnis fithren. Gnoti seauton! Was dem Einzel-
nen recht ist, sollte auch den Rassen, Klassen und Volkern gelten! Alle sind Erben
der Taten und der Versdumnisse ihrer Vorfahren !.

Staaten und Volker, besonders demokratisch regierte Nationen, setzen sich nicht
nur aus Regierungen und wenigen Verantwortlichen zusammen, die zur Rechen-
schaft zu ziehen sind. In ihnen wirken auch Institutionen, die ihre Angehorigen mehr
oder weniger stark beeinflussen, deren Mitglieder als Biirger besondere Verantwor-
tung tragen. Zu diesen Institutionen und Koérperschaften zéhlen insbesondere die
Kirchen. Weil sie behaupten, ein Wiachteramt komme ihnen zu, weil sie den Men-
schen das Idealbild Jesu Christi vor Augen halten und als ihre besondere Aufgabe
die Gewissensbildung ansehen, demgemiéss auch wenigstens vom schlichten Volk in
ihren Aussagen und ihrem Verhalten zum Vorbild genommen werden, diirfen die
Kirchen, vornehmlich ihre leitenden Organe, sich nicht wundern, wenn man sie
nach ihrem Verhalten in politischen Katastrophen befragt, die die Volkergemein-
schaft betreffen, bzw. die eigne Nation ins Verderben fiihren.

Wie die Geschichte, aber auch die Erorterung der Schuldfrage des Zweiten Welt-
krieges und der Nazizeit in der deutschen Offentlichkeit lehrt, werden die christli-
chen Kirchen tatsiachlich besonders streng beurteilt, obwohl sie sich selbst auf Ein-
spriiche, eigene Martyrer und Benachteiligungen herausreden konnen und dies auch
tun. Man fragt, ob sie sich allzu lange durch Mitarbeit, dann durch Schweigen mit-
schuldig gemacht haben kénnten. Selbst kirchliche Gemeinschaften, die wegen ihrer
Kleinheit oder Einflusslosigkeit sich keiner eigentlichen Verfehlung schuldig wissen,
miissen sich fragen lassen, ob sie nicht auch dadurch fehlen konnten, dass sie eine
politisch fiir sie giinstige Konjunktur ausnutzen wollten. Gerade diese Gefahr war,
iibrigens fiir alle Kirchen, wie die Geschichte ausweist, des 6fteren gegeben und auch
ausgenutzt worden; man braucht nur an das politische Verhalten Richelieus, der im
Dreissigjihrigen Krieg die katholische Grossmacht Frankreich zugunsten der Pro-
testanten gegen das Reich kimpfen liess, oder an die Begiinstigungen der Orthodo-
xen bzw. romischen Kirche durch Polen oder Russland aus eigenstichtigen Interes-
sen zu denken.

In der Neuzeit haben sich in demokratisch regierten Nationen gegen Bedriickung
und Benachteiligung der Katholiken oder Christen katholische oder christliche Par-

I Wer ehrlich ist und die Geschichte einigermassen kennt, wird nicht jenen Sim-
plifikateuren zustimmen, die allein Deutschland an den beiden Weltkriegen die
Schuld zumessen. Solch gewaltigem Geschehen wird man nicht gerecht, wenn man
nur punktuell auf den Ausbruch des Krieges sieht, etwa wer den ersten Schuss getan
hat. Man muss sich schon bemiihen, die europdische Gesamtgeschichte mindestens
seit dem Dreissigjahrigen Krieg — in solchen Zeitraumen muss man schon denken —
in den Blick zu bekommen und muss begreifen, was sich an Bitterkeit, an Missach-
tung, an Unrechtstaten angehduft und wie dies die Menschen bis hinab ins einfache
Volk geprégt hat. Darum meine ich es sehr ernst mit dem Vorschlag, dass die Histo-
riker der europiischen Staaten die Verpflichtung hitten, sine ira et studio die Ver-
gangenheit ehrlich aufzuarbeiten. Wie man heute fordert, dass die romische Kirche
den Bannstrahl etwa gegen Luther authebt — den, der den Bruch mit der Orthodoxie
ungliickseligerweise herbeifiihrte, hat ja Paul VI. aufgehoben — miissen auch die
Volker ehrlich, nicht unter Druck, sich gegenseitig ihre Schuld eingestehen und sich
vergeben, um ein Neues, aber dies dann ehrlich, zu pfliigen.

2



teien gebildet (z. B. das Zentrum). Die heutigen C-Parteien in Deutschland orientie-
ren sich jedoch nur an allgemein-christlichen Grundwerten.

Weil die evangelische Kirche in Deutschland zeitweise in starkem Masse beigetra-
gen hat, das Dritte Reich abzustiitzen — nur kleine ev. Kreise widerstanden dem Sy-
stem und auch sie nur im kirchlichen Bereich —hat —man muss es ehrlich anerkennen
— die vorldufige Leitung der EKD (Ev. Kirche Deutschlands) im Oktober 1945 vor
Vertretern des Okumenischen Rates ein Schuldbekenntnis abgelegt, indem sie er-
klarte:

«Wir wissen uns mit unserem Volk nicht nur in einer grossen Gemeinschaft der
Leiden, sondern auch der Solidaritidt der Schuld. Mit grossem Schmerz sagen wir:
Durch uns ist unendliches Leid iiber viele Volker und Lander gebracht worden...
Wohl haben wir lange Jahre hindurch im Namen Jesu Christi gegen den Geist ge-
kdmpft, der im nationalsozialistischen Gewaltregiment seinen furchtbaren Aus-
druck gefunden hat; aber wir klagen uns an, dass wir nicht mutiger bekannt, nicht
treuer gebetet, nicht frohlicher geglaubt, nicht brennender geliebt haben. — Nun soll
in unserer Kirche ein neuer Anfang gemacht werden...»

Inzwischen ist in etlichen Studien die Stellung der Kirchen im Dritten Reich do-
kumentarisch dargestellt worden. Zuletzt gab der Tiibinger Kirchenhistoriker Klaus
Scholder? ein Werk heraus, das das Verhalten der beiden Grosskirchen objektivun-
tersucht. Von der kleinen altkatholischen Kirche, die in diesem Buch ausgespart
wird, hat bereits 1947 Prof. Dr. Joh. Zeimet (T 1979) 3 nachgewiesen, dass ihr damali-
ger Bischof Erwin Kreuzer4 sich zwar betont loyal gegeniiber der Regierung und der
NSDAP bezeigt hat, aber trotz grosster Schwierigkeiten und Note das thm anver-
traute Bistum tber die fiir es schwerste Zeit ihrer Geschichte hindurch retten konn-
figHa,

Das gilt freilich nur fiir das Bistum als solches. Es kann nicht von allen Altkatholi-
ken, vornehmlich nicht von der (ak.) « Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung
(KNB) » behauptet werden. Sie hat nicht immer und in allem dem Niveau entspro-
chen, das man von einer christlichen Bewegung im Raum der Katholizitat hitte er-
warten sollen, wenngleich auch ihr zugestanden werden darf, dass sie im wesentli-
chen, wie ihr auch hollindische Altkatholiken, darunter Bischof Behrends von De-
venter, versichert haben, die altkatholische Linie einzuhalten bemiiht war und sich
nicht immer deswegen der Gunst des Propagandaministeriums und anderer Partei-
stellen erfreut haben mag,.

2 Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Berlin, 1977. (Es sei beson-
ders auf die reiche Literaturangabe verwiesen.)

3 IKZ 1947, S.84-97. Der Beitrag diirfte etwas zu apologetisch sein. Sofernnoch
Akten vorhanden, sollte man sie auswerten.

4 Erwin Kreuzer (1878-1955), ein nationalgesinnter Mann, (er setzte sich fiir eine
reine deutsche Sprache ein, war Mitglied des Bismarckbundes und Bodenreformer)
hoffte, die ak. Kirche kénne wieder Bewegung werden. Zus. Lebensbild s. Kiippers,
Ak. Jahrbuch 1955, S. 18.

4 Von 31 eigenen Kirchen wurden im Zweiten Weltkrieg 11 ganz zerstort, 10
schwer beschiddigt. Von 30 zu freiem Gebrauch iiberlassenen wurden 8 zerstort, 2
schwer beschddigt. Zerstort wurde ferner ganz das Johanneum, teilweise das Prie-
sterseminar in Bonn, ferner 5 Pfarrhiduser. 6 Gotteshduser fielen an Polen. 24000
Gemeindemitglieder mussten Heimat oder Arbeitsplatz verlassen.



Schon wihrend des Wirkens der KINB hat sich der Verfasser dieses Beitrags Ge-
danken dariiber gemacht, wie die Volksbasis der schon seit den achtziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts an Mitgliederzahl schrumpfenden ak. Kirche so verbreitert
werden konne, dass die ak. Kirche der von Ignaz von Déllinger gestellten dreifachen
Aufgabe S innerhalb des gesamtkatholischen, aber auch des gesamtchristlichen Rau-
mes gerechter werden konne, ndmlich

a) Zeugnis zu geben fiir die kirchliche Wahrheit und gegen die neuen Irrlehren
von der papstlichen Universalmacht und Unfehlbarkeit, insbesondere auch als re-
dender und permanenter Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem Papst
(Pius IX.) erst aufgebrachte Willkiir in Verfertigung neuer Glaubensartikel;

b) allmihlich und in zukiinftigem Fortschritt eine von I[rrwahn und Superstition
gereinigte, der alten, noch ungetrennten mehr konforme Kirche darzustellen;

¢) als Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wiedervereini-
gung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen.

Eine die Zeitaufgaben und die Gesamtsituation der theologischen Ausgangsposi-
tion von heute beriicksichtigende Untersuchung dieser Frage wird am besten von
einer Uberpriifung und nétigenfalls einer Kritik eben jener KINB ausgehen, die in
Deutschland in der Phase des Dritten Reiches versucht hat, im Sinn dieser Ziele Dol-
lingers und der altkatholischen Kirche missionarisch titig zu werden. Aus der Nega-
tion threr Fehler in einer noch alle erregenden Zeit und an diesem konkreten Fall,
also nicht durch rein theoretische Abkldarung, konnen wir leichter richtigere Vorstel-
lungen fiir eine kiinftige Missionsaufgabe — zu der uns auch das Jahr der Mission
1980 aufruft, gewinnen und erarbeiten. Sollte die Wahrhaftigkeit uns ganz neue Ziele
und Wege ansteuern lassen, miissen wir den letzteren jene Aufmerksamkeit widmen,
die ihnen auf Grund der heute gegebenen theologischen Lage gebiihrt. Erwiese sich
dieses als die allen christlichen Kirchen derzeit gestellte Hauptaufgabe, verlore die
Eigenmission der einzelnen Kirchen wenigstens in absehbarer Zeit ihr Gewicht zu-
gunsten einer einen neuen Grund anzielenden gemeinsamen Besinnung. Aus der hier-
aus neu zu gewinnenden theologischen Erkenntnis erwlichse hoffentlich wieder ein
gemeinsames, von allen bejahbares Bekenntnis und daraus folgerichtigdie von allen

christlichen Kirchen und Gemeinschaften ersehnte UNA SANCTA!

I. Die Hintergriinde der KNB

Alle Lebensvollziige der Individuen wie der Gemeinschaften haben ihre
Vorgeschichte. Gleichzeitig stehen sie in den grosseren Zusammenhédngen
threr geistigen Umwelt. Das galt auch fiir die KINB. Mag sie noch so epi-
sodenhaft sich ereignet haben und fiir die ak. Kirche, Deutschland oder
gar flir die Gesamtchristenheit noch so unbedeutend gewesen sein, sie ver-
dient als Modellfall heute noch Interesse, weil in ihr sich [deen verwirk-
licht haben, die in jener Zeit —nur in jener Zeit ? —in vielen Koépfen virulent
waren. Sie kann und darf aber auch als historisches Schulbeispiel betrach-
tet werden. Aus ihm konnen und sollten nicht nur die ak. Kirche, sondern

> Dollinger schrieb diese Sétze in einem Brief an Pfr. Widmann vom 13.10. 1874.



alle Kirchen und Christen lernen. Denn selbst dann, wenn, was vorerst
nicht erwartet wird, die aus den Papstdogmen von 1870 erwachsene Op-
position iiber kurz oder lang verschwinde, wiirden ihre Zielsetzungen so
lange ihr Gewicht behalten und immer wieder lebendig werden, solange es
eine unbussfertige Kirche gibt. Darin beruht der Wert, den hier zu eror-
ternden Problemen nachzugehen. Sie gelten nicht nur den Altkatholiken,
sie wollen einer grundlegenden Neubesinnung in allen Kirchen und unter
allen Christen den Weg bahnen, ja zu einer Umsinnung sowohl vor dem
aufgeschlagenen Buch der Gesamtbibel wie vor der uns Menschen anver-
trauten «gottlichen» Vernunft einladen. Hierfiir erscheint mir die «Inter-
nationale Kirchliche Zeitschrift» ein geeignetes Organ, die ak. Kirche
aber ein von der Vorsehung moglicherweise erlesenes Werkzeug®.

Erinnern wir uns einiger Hintergriinde der KNB. Sie kénnen und wollen hier nur
insoweit angedeutet und in Erinnerung gerufen werden, als diese geeignet sind, Ent-
stehung und Programm der KNNB verstehbar zu machen.

Schon nach wenigen Jahren des Bestehens der ak. Notbistiimer zeich-
nete sich in Europa die Tatsache ab, dass ihrer dusseren Ausbreitung
Grenzen gesetzt waren. Die einstigen Vorkdmpfer, eine in der ganzen ka-
tholischen Welt hochgeachtete Professorenschar”, war durch Tod oder
Alter ausgeschieden. Die spontan oder durch Vortragstatigkeit entstan-
denen Gemeinden und Bistiimer suchten sich zu konsolidieren. Das deut-
sche Reich nahm alle Kréafte fiir seinen politischen und kulturellen Auf-
schwung in Anspruch. Immer hiufigeres Wetterleuchten am Horizont
des politischen Himmels liess nichts Gutes ahnen. Fiir kirchliche Ausein-
andersetzungen schien die Zeit abgelaufen.

6 Die ak. Kirche sollte dabei die « Unruhe» in der Zeitenuhr kirchlichen Voran-
schreitens sein oder wieder werden. Sie hat 1870 den richtigen Ausgangspunkt zu
solchem Auftrag genommen, sie umfasste meist gebildete Kreise und hat nicht zu
viele Riicksichten wie die Grosskirchen auf das nur langsam mitkommende Fuss-
volk zu nehmen. Die Okumene konnte wacker mithelfen, besonders durch Vergabe
von Studien und Vermittlung von Gesprichen. Bisher hat sie sich freilich zu sehrauf
praktische Hilfsstellungen und Vermittlung nur bilateraler Dialoge beschrinkt —
und leider, es muss gesagt werden diirfen, sich auf den gefidhrlichen Weg der Unter-
stiitzung rassischer Bewegungen begeben, durch die der Rassenkampf von weisser
auf schwarze Hautfarbe verlegt werden konnte. Die Grosskirchen tun sich schwer
und bewegen sich langsam. Deshalb z6gern selbst aufgeschlossene Kirchenleitungen
und versagen sich Lehruminterpretationen, oft genug wider besseres Wissen.

7 Es sei nur an die bedeutendsten Theologieprofessoren erinnert: Ignaz v. Dollin-
ger, Joh.Friedrich, J.N.Huber, J.Fr.v.Schulte, F.H.Reusch, J.Langen,
P.Knoodt, J. H. Reinkens, Fr. Michelis, Th. Weber, Ed. Herzog, A. Thiirlings.



Nach dem verlorenen Ersten Weltkrieg und der folgenden Inflation
konnte die deutsche ak. Kirche froh sein, ihre Existenz zu retten. Nur or-
ganisatorisches Geschick und eisernes Pflichtbewusstsein brachte sie tiber
jene Zeit hinweg, in der Hunger und tiefste Niedergeschlagenheit iiber
Versailles und die zunehmende Arbeits- und Hoffnungslosigkeit alles
lihmte.

In dieser traurigen Zeit, in der Deutschland um seinen Bestand gegen
unversdhnliche Gegner von aussen und gegen Parteien und Bewegungen,
die die Existenz des Reiches von innen her bedrohten, kimpfen musste, in
der wohlmeinende Politiker wie Ebert, Wirth, Stresemann und Briining
im Wettlauf mit der Zeit schliesslich verloren, war auch die Christenheit
im Reich in Bewegung geraten. Die einen suchten in heroischem Einsatz
dem Hunger und Elend zu steuern (Kindererholung, Quékerspeisung
usw.), andere die Einheit des Reiches zu sichern, die Reparationsforde-
rungen der Entente zu erfiillen oder Nachldsse zu erreichen, wieder an-
dere erhofften das Heil im Anschluss an den Osten oder im Kommunis-
mus. Ausser diesen offen zutage liegenden Tendenzen sollte man jene
nicht tibersehen, die eine grundsdtzliche Neuordnung anstrebten. So be-
sannen sich manche im Anschluss an Gobineau, Houston Steward Cham-
berlain und Darwin auf rassische bzw. volkische Vorstellungen. In evan-
gelischen Kreisen setzte man sich mit diesen Neudenkern, den «Volki-
schen» ernstlich auseinander, lehnte aber eine arische Religion ab. Doch
erwuchs dort statt dessen eine politische Theologie, der manche Goéttinger,
Erlanger und sonstige ev. Theologen zuneigten. Ihr Haupt, ein Gottinger
Kollege von Karl Barth, Emanuel Hirsch3 war von der ihm réatsel-
haften Widersinnigkeit des deutschen Zusammenbruchs ausgegangen.
«Wir waren ein Weltvolk, ein adeliges Volk, vielleicht das blithendste und
beste von allen. Wir stehen in Gefahr, erniedrigt, als Volk vernichtet zu
werden, sodass nur eine formlose Masse von Arbeitern im Dienst fremder
Interessen tibrig bleibt.» Den Grund suchte —schon 1920 — Hirsch im In-
ternationalismus und Pazifismus. Doch gab er im Unterschied zu den
Volkischen nicht die Schuld daran den Juden. « Wir sind uns selbst zum
Schicksal geworden.» Seine Folgerung: «Nur ein Volk, das sehr stolzauf
die ihm von Gott gegebene Art ist, das sich fiir unentbehrlich hilt im
Menschheitsganzen» wird sich zu einem starken Staat bekennen und
seine Zukunft aufihn setzen wollen. «Gerade jetzt, wo die ganze Welt uns

s Emanuel Hirsch (1888-1972), Kirchenhistoriker, seit 1921 Professor in Gottin-
gen, universal gebildet und von unbedingter Wahrhaftigkeit, Hauptwerk: Ge-
schichte der neueren ev. Theologie. Die Zitate entnahm ich Scholder, S.128,129.



verachtet, miissen wir lernen den Stolz darauf, Deutsche zu sein.» Solche
und dhnliche Gedanken, von Theologen wie Althaus, Fascher, zeitweise
auch von Gogarten und vornehmlich von jungen Pfarrern vertreten, die
im Weltkrieg durch das Erlebnis der Solidaritidt mit dem schlichten Volk
an der Front gepridgt worden waren, riickten an die im Protestantismus
leer gewordene Stelle von «Thron und Altar». «Wir diirfen auch nicht,
folgerten sie, vom «religiosen Bediirfnis», wie Schleiermacher, ausgehen,
sondern miissen begreifen, dass die Kirche das grosse Gnadenmittel Got-
tes ist, durch das er den Einzelnen fiir sich erfasst, bereitet, heiligt. » Fiir
viele wurden das Volk, die Familie, der Wille zur Gemeinschaft immer
starker die Bezugspunkte einer Theologie, die sich in der allgemeinen
Bedrangnis auch dhnlich gesinnter deutscher Vorfahren wie Herder,
Arndt, Fichte und der Befreiungskriege erinnerte.

So bildete sich allméhlich in breiten Kreisen des Protestantismus jene
Grundstimmung heraus, deren Wortfithrer vornehmlich der Evangelische
Bund wurde, dessen Schriften in vielen Pfarrhdusern gern gelesen wurden.
Neben dem Kampf gegen den Ultramontanismus sah er es als seine
Hauptaufgabe an, fiir das Evangelium als dem hochsten ewigen und fiir
das deutsche Volkstum als dem hochsten zeitlichen Wert tapfer ein-
zutreten.

In dieser das ganze Volk in allen seinen Schichten aufs dusserste bewe-
genden Notzeit trat aus dem Dunkel, zuerst wenig beachtet, ein Mann,
- der mit beschworender Faszination die Massen aufrief, an eine neue, bes-
sere Zukunft zu glauben, die er, Adolf Hitler®, bringen werde. Zu lange
kehrten sich die Parteien und massgebenden Politiker der Weimarer Re-
publik nicht an ihn, der ihre Erfiillungspolitik geisselte, die anonymen
Weltmichte: das Judentum, den Sozialismus und Kommunismus sowie
die Freimaurerei als Urheber der Verschworung gegen Deutschland
brandmarkte und der so ganz anders sprach, als das Volk es von seinen
zerstrittenen und um kleinliche Vorteile kdmpfenden Parteifithrern ge-
wohnt war.

Diesem Mann gelang es, wie ein Magnet alle jene Bewegungen und
Krifte an sich zu ziehen, die an der Erniedrigung des Reiches und der Na-
tion litten oder keinen Ausweg in den iiblichen Parteiprogrammen sahen,
der beschreitbar blieb. Besonders griff es vielen ans Herz, dass er ver-
sprach, das Zukunftstrachtige in den beiden grossen Blocken der konser-

¥ Hierzu: Hitler, Adolf, Mein Kampf; ferner Fest, J.C., Eine Biografie, Berlin,
1973 ; Haffner, Seb., Anmerkungen zu Hitler, Miinchen, 1978.



vativ-national Gesinnten und der Sozialisten in einer hoheren Synthese zu
vereinen.

Hitler, in dem sich utopisches Denken mit einer seltsamen Wirklich-
keitssicht verband, verstand es, die Bedenken der Christen, auf die er an-
gewiesen war, durch eine Entscheidung, die er allein traf, zu zerstreuen.
In einer Rede in Passau erklarte er am 27. Oktober 1928: |

«Wir sind verschieden gldubig im Volk, sind aber eins. Welcher Glaube den an-
dern besiegt, das ist nicht die Frage, vielmehr ob das Christentum steht oder fillt,
dasist die Frage... Inunsern Reihen dulden wir keinen, der die Gedanken des Chri-
stentums verletzt, der einem anders Gesinnten Widerstand entgegentriagt, ihn be-
kdmpft oder sich als Erbfeind des Christentums provoziert. Diese unsere Bewegung
ist tatsdchlich christlich. Wir sind erfiillt von dem Wunsch, dass Katholiken und
Protestanten sich einander finden mogen in der tiefen Not unseres eigenen Volkes.
Wir werden jeden Versuch unterbinden, den religiosen Gedanken in unserer Bewe-
gung zur Diskussion zu setzen.» 10

Diese Ausserung Hitlers stimmt {iberein mit seiner heftigen Kritik an den
«deutschvolkischen Wanderscholaren», den «volkischen Johannessen des 20. Jahr-
hunderts», sowie mit der Ironie, mit der er von «volkischen Komodianten», «volki-
schen Schlafwandlern», den «sogenannten religidsen Reformatoren auf altgermani-
scher Grundlage» spricht. Die Zersplitterung dieser Gruppen und Griippchen taten
das Ihre noch dazu, dass Hitler sie fiir seine Bewegung ablehnte 1.

Diese Entscheidung hat Hitlers Handeln wenigstens unmittelbar nach
der Machtergreifung bestimmt. Er wollte seine Partei aus dem Lehrge-
zink der Kirchen heraushalten, hoffte aber, die Grosskirchen aus der Po-
litik auszuschalten, ihre moralische Macht aber fiir seine eigenen Ziele
einsetzen, d.h. sein politisches Wollen von den christlichen Kirchen be-
stiatigt, unterstiitzt, ja sakralisiert sehen zu konnen. Das bereits am
30.6.1933 mit Rom iiberraschend schnell ausgehandelte Konkordat
diente dem Hauptzweck, die katholische Kirche auf die Sakristei zu be-
schranken und die Macht des ihm verhassten Zentrums und der katholi-
schen Verbinde zu zerschlagen 2. Ahnliches erstrebte er in der ev. Kirche.

10 Scholder, Klaus, Die Kirchen u.d. 3. Reich, S.123.

11 Dr. Artur Dinter, Mitglied Nr.5 der Partei, Parteifiihrer in Thiiringen, mar-
kantester Vertreter einer volkischen Religion, der im November 1927 die «Geist-
christliche Religionsgemeinschaft» gegriindet hatte, wurde von Hitler am 11. Okto-
ber 1928 aus der Partei ausgeschlossen, sein Gnadengesuch wiederholt abgelehnt
und seine Schriften verboten, obwohl Hitler viele Anschauungen Dinters teilte und
dieser sich in weiten Kreisen Wertschétzung erworben hatte (besonders durch seine
Biicher).

12 Bis zur Machtiibernahme Hitlers stand der romische Katholizismus fast ge-
schlossen gegen den Nationalsozialismus. Noch bei der Septemberwahl 1932 wur-



Da sie in viele Landeskirchen und selbstdndige Unionen zersplittert war,
suchte Hitler in 1hr ein Gegenstiick zur romischen Kirche zu schaffen:
eine einheitliche Reichskirche mit einem Reichsbischof, mit dem sich,
ebenso wie mit dem einen Papst, alles Weitere regeln lasse.

Um dieses Ziel zu erreichen, bediente sich Hitler der bis dahin ziemlich
unbedeutenden «Deutschen Christen» (D.C.), indem er allen ev. Partei-
genossen dringend empfahl, bei den anberaumten Kirchenwahlen die Li-
ste der D. C. zu wihlen. So fand sich die ev. Kirche tiberrumpelt. Mit we-
nigen Ausnahmen errangen die D.C. in den gesetzgebenden ev. Korper-
schaften die Mehrheit. Schier von einem Tag zum andern war die ev.
Reichskirche Wirklichkeit geworden, statt Bodelschwingh der Wehr-
kreispfarrer L. Miiller, der Vertraute Hitlers, zum Reichsbischof gewihlt,
die ev. Kirche gleichgeschaltet — im Prinzip. Die nichsten Ziele der
NSDAP und der D.C.: Abschaffung des AT, Uberwindung der paulini-
schen Theologie, die das Verhiltnis Siinder—Gnade betont, das der ari-
schen Edelrasse widersprach, sowie die Durchfithrung des Arierparagra-
phen, der den wenigen rassisch jiidischen Geistlichen die Téatigkeit in
deutschstimmigen Gemeinden verbot, konnte den D.C., den neuen
Machthabern in der ev. Kirche, getrost anheimgegeben werden.

den in den tberwiegend ev. Stimmbezirken 20,2%, in den 6 iiberwiegend katholi-
schen Wahlkreisen nur 14% Stimmen fiir die NSDAP abgegeben.

Das dnderte sich schlagartig 1933, als Hitler Verhandlungen mit dem Vatikan be-
gann. Schon im Sommer 1933 besann sich die rk. Theologie, ob nicht ein Briicken-
schlag moglich, ja notig ware. Einer der ersten war der junge Miinsteraner Prof.
Mich. Schmaus. Er forderte, es sei Pflicht, sich fiir den neuen Staat einzusetzen. Kar/
Eschweiler (Braunsberg), Verfasser des Buches «Zwei Wege der Theologie», meinte
sogar, der Artikel 24 des Parteiprogramms liege ganz in der Linie der Lehre des Tho-
mas v.A. Das Biologische sei fiir das Denken, Wollen und Handeln nichts Beildufi-
ges. Wer den Schopferwillen Gottes missachte, verschliesse sich seinem Gnadenwil-
len. Am stirksten setzte sich der in der theologischen Jugend hochgeschitzte 57jah-
rige Karl Adam (Tibingen), der Verfasser des Buches «Das Wesen des Katholizis-
mus», fiir den Volksaufbruch ein. In der altesten theologischen Zeitschrift der « T1i-
binger Quartalschrift», schrieb er den Satz: « Und nunmehr steht er vor uns als der,
den die Stimmen unserer Dichter und Weisen gerufen, als der Befreier des deutschen
Genius, der die Binden von unseren Augen nahm und uns durch alle politischen,
wirtschaftlichen, gesellschaftlichen, konfessionellen Hillen hindurch wieder das
eine wesenhaft sehen und lieben liess: unsere bluthafte Einheit, unser deutsches
Selbst, den homo Germanus» (Theol. Quart. 1933, S.41f.). Was Adam jedoch nicht
schiitzte, als er sich gegen die Glaubensbewegung Hauers wandte. Nur Papens Ein-
greifen verhinderte Schlimmes. J. Lortz, Der Luxemburger, folgerte aus der Tatsa-
che, dass der Staat seinen Frieden mit der Kirche gemacht, die tatkriftige Mitarbeit
des katholischen Volksteils, zur Verwirklichung der inneren Einheit.



Uber die ev. Kirche war alles wie wie ein Rausch gekommen. Die leeren
Gotteshduser fiillten sich, Massentaufen und Massentrauungen folgten,
letztere oft in SA- oder in SS-Uniform, festliche Aufmérsche mit Posau-
nenchoren, Kirchenfahnen und markigen Worten des Reichsbischofs ris-
sen noch Zégernde mit. Viele Pastoren wéihnten, die Volkskirche wieder
zuriickgewonnenzu haben. Nur wenige hielten sichim Abseits. Die weitere
Entwicklung, die recht bald schon in ein furchtbares Hickhack ausartete,
kann hier tibergangen werden 13,

Jedenfalls, so schien es, hatte durch die politische Entwicklung die
Selbstzerfleischung des Volkes aufgehort, die kirchliche Unsicherheit
durch den Konkordatsabschluss mit der rémischen und durch die Gleich-
schaltung der evangelischen Kirche ihr — vorldufiges — Ende gefunden. Of-
fenbar hatte man zunichst die kleineren Religionsgemeinschaften sich
selbst zu tiberlassen oder gedachte sie, falls sich dies politisch auszahlte,
sie gegen andere auszuspielen. Jedenfalls nahm man sie nicht wichtig. Das
traf auch fiir die kleine altkatholische Kirche zu. Mindestens zunéchst.

Zahlenmissige Kleinheit kann und darf jedoch niemals ausschlagge-
bend sein. Alles Grosse hat klein begonnen. Immer kommt es darauf an,
welchen Wahrheitsgehalt die kleinen Gemeinschaften besitzen. Nicht zu-
letzt auch darauf, wieihre Anliegen und Werte dem Volk dargeboten wer-
den. Richtige Gedanken, richtig vertreten, sind auf die Dauer unwider-
stehlich.

In ihren treuen Mitgliedern hat die ak. Kirche stets darum gewusst,
dass sie sich auf einem guten Weg befand. Nur so lassen sich die immer

13 Als Signal zur Sammlung der Gegenkrifte gegen die D. C. erscheint im nach-
hinein die Erkldrung der Altonaer Pastoren (Asmussen) vom 11.1.1933, kurz vor
der Machtergreifung der NSDAP. Im 3. Artikel wird gesagt : « Wir sind zum Gehor-
sam gegen die Obrigkeit berufen. Wenn aber der Fall eintritt, dass die Obrigkeit
selbst wider ,der Stadt Bestes® handelt, dann muss jeder entscheiden, wann der Au-
genblick gekommen ist, wo man Gott mehr gehorchen muss als den Menschen.»

Die D.C. waren keine einheitliche Bewegung. Neben einer gemaissigten Richtung
gab es solche, die sich stark jenen verbunden fiihlten, die eine Nationalkirche als
Synthese einer Deutsch-Kirche mit christlichen Elementen anstrebten. — Die D.C.
hatten mit dem inneren Widerstand der « Bekennenden Kirche» nicht gerechnet. Sie
scheiterten nicht nur an der Unklarheit des Bekenntnisses, auch an der Unfdhigkeit
des Reichsbischofs, an ihrer Uneinigkeit, am spéteren Desinteresse der Partei.
Nachdem Hitler in Verkennung der Verhéltnisse im Protestantismus seine Ziele
nicht erreicht hatte, wurden zunachst die deutschvolkischen Gemeinschaften als
dritte Konfession zugelassen und die den Kirchen abgeneigten Elemente gewannen
in der Partei das Sagen. Letztlich hat nur der vollige Zusammenbruch des Reiches
und der Partei die christliche Religion in Deutschland vor Ereignissen bewahrt, die
man in zunehmendem Mass befiirchten konnte.

10



wieder ihrem Schoss entsprungenen missionarischen Bewegungen erklé-
ren. In gewissem Umfang gilt dies auch fiir die KNB. Sicherlich hing ihr
Auftreten mit dem nationalen und kirchlichen Gesamtgeschehen im Drit-
ten Reich ebenso zusammen wie in mancher Hinsicht die Formen ihrer
Werbung. Dass trotz wahrgenommener tumultuarischer Erscheinungen
manche liberale und deutschnational gesinnte Altkatholiken sowohl im
nationalen wie im deutschchristlichen Aufbruch innerhalb der ev. Kirche
auch fiir die altkatholischen Ziele die Stunde, den richtigen kairos gekom-
men wahnten, kann man diesen nicht von allem Anfang an vorwerfen.
Die Kirchengeschichte lehrt, dass viele Entwicklungsschiibe im positiven
wie negativen Sinn innerhalb der christlichen Kirche und ithrer Theologie
durch politische, gesellschaftliche oder kulturell-geistige Umbriiche aus-
gelost worden sind. Thnen hat sich die Kirche zu stellen, denn sie ist und
bleibt in die Wirklichkeiten dieser Welt eingebunden.

Die konkreten Ankniipfungspunkte fiir die missionarische Wirksam-
keit der ak. Kirche, insbesondere der Tétigkeit der KNB, waren indes we-
der die politische Theologie eines Emanuel Hirsch, noch die Ziele der
Deutschen Christen, noch die Erwartung, Volkskirche oder gar Kernzelle
der Una Sancta werden zu konnen, mdgen auch alle diese theologischen,
pastoralen oder spirituellen Ideen einen diffusen, im einzelnen nur schwer
feststellbaren Einfluss ausgeiibt haben. Es waren vielmehr vorrangig die
origindren Beweggriinde, die ehedem zur Bildung der «getreuesten Oppo-
sition» des Papstes gefiihrt hatten: «negativ die Uberwindung des Ultra-
montanismus, des «romischen Systems»; positiv das Bemiihen und die
Proklamierung einer deutschen katholischen Nationalkirche, unabhéin-
gig von Rom. Eine einzige deutsche Nationalkirche schienim Augenblick
noch unmoglich. Wohl aber ein heiliger Ehebund mit einer geeinten evan-
gelischen und einer romunabhédngigen katholischen deutschen National-
kirche.

Vielleicht lasst sich am klarsten aufzeigen, welche Motive die
KNB-Leitung bewogen haben, jetzt das Panier der ak. Sache wieder zu
entrollen, wenn wir nachlesen, was J. Moog bereits vor dem Ersten Welt-
krieg der Franz-Xaver-Kraus-Gesellschaft geschrieben hat. Es geniige, ei-
nige Kernsitze wiederzugeben:

«Wenn sich die frommen, freigesinnten Katholiken zu einer romfreien altkatholi-
schen, reformkatholischen, nationalkatholischen Kirche zusammenschldssen, so
hitte Rom die Macht in deutschen Landen verloren und ein unermesslicher Segen
wiirde niederstromen auf unser heiss geliebtes deutsches Vaterland. Die politische
Einheit wiirde iiberwolbt werden von der religidsen Einheit: Auch wenn die ev. Brii-
der sich dieser im Geist Christi erneuten katholischen Kirche nicht anschldssen, so

11



wiirde dennoch die Wunde unseres deutschen Volkes heilen. Wie in einer gottgehei-
ligten Ehe Mann und Weib zu einer einzigen héheren Personlichkeit sich verschmel-
zen, so wiirde die deutsch-katholische und die deutsch-evangelische Kirche einen
heiligen Ehebund schliessen, die deutsch-evangelische Kirche der Mann, mit kiih-
nem Geist immer neue Wege suchend, mit suchender Seele rastlos vorwérts strebend
..., die deutsch-katholische Kirche das weibliche, das konservative Element, das von
jenem Errungene mit Sorgfalt priifend, sichtend ... die Tiefen des Gemiites mit ihren
wundervollen Gottesdiensten pflegend, beide aber ... einander zugetan, beide durch
die eine Liebe zu dem einen deutschen Heimatland verbunden... Fiir diese herrli-
che Zukunft sien wir Altkatholiken, indem wir fiir die unverfilschte Reinheit der
katholischen Kirche eintreten, damit sie in threr ganzen Schonheit erstrahle und die
Herzen der Menschen sich freiwilligihr beugen. Wir schauen in das Morgenrot einer
grossen Zeit fiir unser liebes deutsches Vaterland, unvergleichlich grosser als die
Tage, die hinter uns liegen. Darum sind wir guten Mutes. Es ist ein unaussprechlich
erhebender Gedanke, fiir eine so herrliche Sache zu kimpfen, zu arbeiten und zu
leiden.» 14

War angesichts so viel redlichen Willens, der in der deutschen Nation
offenbar aufbrach, die Zeit gekommen, da nach langem vergeblichem Be-
mithen die Saat aufging, wie nach warmem Regen die Wiiste tiber Nacht
ergriint und bliiht? Die ak. Kirche bot ja die Vorbedingungen fiir eine
grosse deutsche Nationalkirche an. Die res mixtae, d. h. die Grenzgebiete
zwischen Staat und Kirche, die einst den Kulturkampf zwischen dem
deutschen Kaiserreich und der rk. Kirche heraufbeschworen hatten, also
das Verhiltnis von Schule und Kirche, die obligatorische Zivilehe, die Ge-
richtsbarkeit waren ja stets von altkatholischer Seite aus im Sinne der
Staatsraison bejaht worden. Dariiber hinaus hatte Bischof Kreuzer vor-
behaltlos den Treueid auf das Staatsoberhaupt geleistet, ohne den Zu-
satz» wie es einem Bischof geziemt», den die rk. Bischofe fiir sich bean-
spruchten !5, Er hatte aus Uberzeugung den Gesetzen zur Verhiitung erb-
kranken Nachwuchses zugestimmt, ebenso dem Gesetz zur Sterilisation
von Gewohnheits- und gefahrlichen Sittlichkeitsverbrechern sowie dem
Arierparagraphen. Die ak. Kirche hatte nicht, wie die meisten rk. Bi-
schofe, den Parteigenossen vor der Machtergreifung die Sakramente und
die kirchliche Bestattung verweigert, sondern war notfalls hilfreich einge-
sprungen, um verweigerte Amtshandlungen auf Wunsch durchzufiihren.

4 Altkatholizismus und Reformkatholizismus, Bonn, 1908, S.14,15. Die
Kraus-Gesellschaft vertrat den religidsen Reformkatholizismus im Sinn von Franz
Xaver Kraus.

I35 Obwohl ein auf Gott geleisteter Eid, den ja jedes Staatsoberhaupt auch dem
Volk gegeniiber zu leisten hat, die Einhaltung wenigstens des natiirlichen Sittenge-
setzes impliziert, war der ausdriickliche Vorbehalt des Eides der rk. Bischofe doch
das Angemessenere.

12



Durfte das nicht zur Hoffnung berechtigen, dass der Ruf der KNB inner-
halb des «erwachenden» katholischen Volkes Friichte trug! Und dies um
so mehr, als zum Erstaunen nicht weniger Parteigenossen Hitler nach der
Machtergreifung in seiner hiufigen Berufung auf die Vorsehung des All-
machtigen sowie in seiner feierlichen Beteuerung, er sehe in den beiden
christlichen Konfessionen die wichtigsten Faktoren zur Erhaltung des
Volkstums und «seine nationale Regierung wolle das Christentum als Ba-
sis unserer gesamten Moral, die Familie als Keimzelle unseres Volkes und
Staatskorpers in ihren festen Schutz nehmen», sich geradezu als Anwalt
der christlichen Sache gebardete 16!

I1. Programm und Tétigkeit der KNB

Solcher Art waren die Erwagungen, Motive und Hoffnungen, die zur
Griindung der KNB Anlass boten und deren Tatigkeit befliigelten. Die-
sen Erwartungen entsprach ihr Programm. Es ist im folgenden ungekiirzt
abgedruckt (Romfreier Katholik 1937, Nr. 5).

16 Erstaunlicherweise ist m. W. Hitlers religiose Entwicklung noch nicht Gegen-
stand einer eingehenden Untersuchung geworden. Es diirfte schwer sein, ihm jede
religidse Beziehung abzusprechen. Von Hause aus war er Katholik. Spater dachteer
wohl meist pragmatisch, obwohl er sicher dem Volk irgendwelche Religion erhalten
wollte. Vor der Machtergreifung war die Spannung insbesondere zur rk.Kirche
stark — wohl auch wegen der ablehnenden Haltung des Episkopates. Zum Erstaunen
mancher Parteigenossen, unter denen nicht wenige aus der volkischen Bewegung ka-
men (z.B. Hess, Rosenberg, Streicher, spiter auch Himmler, Schirach, Bormann
u.a.) gab sich Hitler betont «positiv christlich». Er dachte wohl an eine Nationalkir-
che, jedoch wohl nie im Sinn der Vorkdmpfer fiir eine katholische deutsche Natio-
nalkirche wie z. B. Wessenberg, der noch auf dem Wiener Kongress sich dafiir einge-
- setzt, oder Déllinger, der in Mainz 1848 eine solche gefordert hatte. Wie andere
deutsche Politiker verhandelte auch er lieber mit einer auswértigen Macht, dem Va-
tikan, und mit dem einen Papst unter Umgehung der deutschen Bischofe.

Seine hdufige Anrufung des Allméichtigen — und spéter der Vorsehung — diente
wohl mehr dazu, Hindenburg und das christliche Volk in Sicherheit zu wiegen, die
Abstimmungen — und nach dem letzten Attentatsversuch vom 20.7.1944 — ihm wa-
ren fast 20 andere vorausgegangen — das Vertrauen des Volkes zu gewinnen bzw. zu
erhalten. Der iiberlebende Hitler verkiindete tiber den Rundfunk : «Ich fasse es als
eine Bestédtigung des Auftrags der Vorsehung auf, mein Lebensziel weiter zu verfol-
gen, so wie ich es bisher getan habe...» Riickblickend kann man vielleicht sagen:
Hitler hat das Volk benutzt, um zuerst an seinem eigenen Monument in seinem
Grossenwahn und fiir seine Ideologie zu arbeiten. Dabei hat er als Hasardeur alles
auf eine Karte gesetzt, ohne sich an letzte sittliche Massstédbe zu binden. So hat er
jene aufs grausamste enttduscht, die ihre ganze Hoffnung auf ihn gesetzt hatten.
Wenn man schon die Vorsehung bemiihen will, hat sie durch den totalen Zusam-
menbruch die Dolchstosslegende verhindert, aber um welchen Preis!

13



Was will die « Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung » ?

Katholischer Glaube — Deutsche Kirche — Freiheit von Rom!

Der Kampf gegen den politischen Katholizismus bedingt eine katho-
lisch-kirchliche Reformbewegung, die bei Wahrung des christlich-katholi-
schen Glaubensgutes der katholischen Kirche Deutschlands die volks-
fremde rémische Bindung nimmt, sie damit von den staats- und kulturpoli-
tischen Totalitidtsanspriichen Roms loslost und ihre Tore den Grundrech-
ten des Volkstums 0ffnet.

Dieses Mittel einer kirchlichen Reformbewegung innerhalb der ka-
tholischen Kirche Deutschlands ist die «Katholisch-Nationalkirchliche
Bewegung».

Thr Programm ist das Bekenntnis der alten Kirche zum katholischen
Nationalkirchentum und lautet: « Katholisch und Deutsch» !

Im einzelnen bekennt und fordert die « Katholisch-Nationalkirchliche Be-
wegung» folgendes : Siebekenntsich: zum alten katholischen Glaubensgut,
zur katholisch-kirchlichen bischoflichen Verfassung und zum katho-
lisch-kirchlichen Brauchtum. Darum siecht die «Katholisch-National-
kirchliche Bewegung» in der alt-katholischen Kirche Deutschlands die ka-
tholische Grundlage fiir die katholische Nationalkirche der Zukunft. Die
Katholizitit der alt-katholischen Kirche steht ausser Zweifel. Selbst von
romischer Seite kann sie nicht geleugnet werden. Und staatsrechtlich ist
die altkatholische Kirche Deutschlandsals katholische Kirche, ihr Bischof
als katholischer Bischof anerkannt. Romkatholiken, die sich der
alt-katholischen Kirche anschliessen (in Preussen gentigt einfache Anmel-
dung auf dem alt-katholischen Pfarramt ohne amtsgerichtliche Aus-
trittserklarung!), bleiben Katholiken! Ja sie werden erst wahr-
haft katholisch, weil in der alt-katholischen Kirche folgende Forde-
rungen der «Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung» zur katho-
lisch-kirchlichen Reform bereits verwirklicht sind:

I. Freiheit der katholischen Kirche von Rom

in Bezug auf:

1. die ultramontane Staats-und Kulturtheorie desSyllabus vom
Jahre 1864 und der Dogmen vom Jahre 1870, auf denen der politi-
sche Charakter der Romkirche beruht.

2. Die selbstdndige Leitung der katholischen Kirche Deutschlands
durch einen von Rom jurisdiktionell unabhéngigen Deutschen Pri-
mas. Das jesuitisch-internationale romische Kirchenrecht ist durch

14



ein Deutsches kirchliches Recht zu ersetzen, das die Deutsche Ka-
tholische Kirche verwaltungs- und vermogensrechtlich nicht einem
ausldandischen, sondern einem Deutschen Bischof unterstellt und die
alt-christliche Freiheit des katholischen Nationalkirchentums wieder-
herstellt.

3. Abschaffung des pidpstlichen Ernennungs- und Bestadtigungsrechtes
deutscher Bischofe.

I1. Anerkennung der Rechte des Volkstums in der Kirche

Dazu bezeichnet sie als erforderlich:

a) den restlosen Gebrauch der Muttersprache im kirchlichen Brauch-
tum.

b) Authebung des Zolibats. _

c¢) Anerkennung der staatlichen Rasse- und Erbgesundheitsge-
setzgebung.

d) Deutsche Reichsbiirgerschaft als Voraussetzung fiir das aktive und
passive Wahlrecht in der Kirche. ‘

e) Pflege Deutscher Volksfrommigkeit unter Ausschluss des romanischen
Finschlags primitiv-materialistischer Vorstellungs- und Gefiihlsrei-
hen.

f) Reform des Klosterwesens unter Losldsung desselben von der je-
suitischen Moraltheologie.

g) Freiheit der deutschen Wissenschaft, auch der theologisch-philoso-
phischen.

II1. Einordnung der katholischen Kirche

durch

a) Aufhebung der romischen Gesetze iiber die konfessionell gemischte
Ehe. ‘

b) Billigung der Deutschen christlichen Gemeinschaftsschule.

¢) Eingliederung der konfessionellen Jugend in die Staatsjugend.

d) Beschrinkung der Kirche auf die rein seelsorgerisch-kirchliche
Betdtigung in kirchlichen Jugend- und Standes-Vereinigun-
e,

e) kirchliche Billigung der Feuerbestattung.

f) Arbeits- und Heeresdienstpflicht der Theologiestudieren-
den vor Empfang der priesterlichen Weihen.

g) Abschaffung der Stolgebiihren fiir kirchliche Amtshandlungen
und bezahlter Messen.

15



IV. Vorbehaltloses Bekenntnis der Kirche in all ihren Gliedern
zu Fiihrer und Staat:
a) Durch den Bischofseid ohne den Zusatz: «wie es einem Bischof ge-
ziemt».
b) Durch entsprechende Verpflichtung der Welt- und Kloster-Geistli-
chen.
c) Kirchliches Verbot des Missbrauchs der geistlichen Amtsbefug-
nisse zu politischer Betdtigung (Kanzel, Beichtstuhl etc.)
Eine so geartete romfreie katholische Nationalkirche vermag allein die
Gefahr abzuwenden, die in dem religios getarnten, politischen Machtsy-
stem Roms geborgen liegt, und von der ein Vorkdmpfer dieses Systems
gesagt hat:
«Locke nur wider den Stachel.
Tiefer, als Du es ahnst, sitzt Dir im Fleische der Pfahl.

Rom bleibt germanisches Schicksal!»

Deutscher Katholik!

Du hingst an Deiner Kirche. Du liebst Dein Volk und Vaterland!
Beiden dienst Du in einer Kirche, die katholische Tradition als reli-
gioses Erbgut und volkische Verbundenheit als vaterldndisches
Hochziel pflegt. Nicht Einheitskirche, nicht Deutschreligion oder Neu-
heidentum, sondern eine katholische deutsche Volkskirche ne-
ben einer evangelischen Schwesterkirche ist die Sehnsucht zahlreicher ka-
tholischer deutscher Volksgenossen, Geistlicher wie Laien. Rom’s
kirchliche Entwicklung hat zum politischen Rechtsanspruch, zum in-
ternationalen Weltmachtsgedanken gefiihrt. Religios empfindsame Men-
schen empfinden daher die Verweltlichung der Romkirche ebenso tief
wie deutsche katholische Volksgenossen unter der Verstdndnislosig-
keit der Romkirche fiir volkische Lebensgrundrechte leiden. Diese in
der Sehnsucht nach religidéser Erneuerung auf alter katholischer
Ebene stehenden deutschen katholischen Volksgenossen wollen wir sam-
meln, mit ihnen eine Gebets- und Tatgemeinschaft schliessen, dass
Kirche wieder Herzenssache des Volkesstatt weltliches Machtinsti-
tut kirchlicher Hierarchen werde und Dienst am Volke als ithre von Chri-
stus, dem Herrn der Kirche, tibertragene Aufgabe betrachte. IThnen ru-
fen wir zu: Kommt zu uns, ihr katholischen Brider, ihr deutschen Volks-
genossen, in die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung.
Anmeldungen richte man an die Reichszentralleitung der KNB, Es-
sen, Adolf-Hitler-Platz 4. Monatlicher Beitrag von 0,20 RM. an auf-

16



warts. Die Zeitschrift unserer Bewegung, « Der romfreie Katholik », wird
fiir 30 Pfg. Ausgabe A (2mal monatlich), und fiir 15 Pfg. Ausgabe B (1mal
monatlich) frei Haus geliefert.

Mitglied der KNB kann jeder deutsche Reichsbiirger ohne Unterschied
des Bekenntnisses werden, der die romische Gefahr fiir Kirche und Staat er-
kannt hat.

Das Kampfblatt der Bewegung « Der romfreie Katholik» kann
bei jeder Postanstalt bestellt werden.

Deutscher katholischer Volksgenosse! Entscheide Dich:

Romisch oder Deutsch?
Pdpstlich oder katholisch?

Hinein in die «Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung»!

Man muss riickblickend den Mut bewundern, mit dem der begabte, tat-
kraftige ak. Pfarrer in Essen, Heinrich Hiitwohl (1893-1973), der Begriin-
- der und fithrende Kopf der KNB, die miide gewordenen Amtsbriider und
Glaubensgenossen auf die Chance hinwies, die der nationale Aufbruch
nach seiner Uberzeugung der ak. Kirche anzubieten schien.

Nach seinem Werdegang und seinen Erlebnissen war H. Hiitwohl fiir die von ihm
iibernommene Aufgabe geradezu priadestiniert.

In seiner Gymnasialzeit hatte er noch die letzte grossere Werbeaktion im Reich
erlebt. Die Vorgidnge und Vortrage, z. B. von Dr. Albertiin Frankfurt, wo sein Vater
Kirchenvorstandsmitglied war, hatten ihn stark beeindruckt, zumal sie sogar zum
Eingreifen der Polizei gefiihrt und im ganzen deutschen Blatterwald kommentiert 17
worden waren. Ungewohnte Ereignisse auch schon fiir die damalige Zeit ! Durch die
erzielten Beitritte konnte die ak. Filialgemeinde Frankfurt zur Pfarrgemeinde erho-
ben werden.

Auch die «Los-von-Rom-Bewegung» vor urid nach dem Ersten Weltkrieg, die
iiber 150000 rk. Osterreicher grosstenteils protestantisch, zum kleineren Teil altka-
tholisch werden liess, hat Hiitwohl mitgeprigt. In Bohmen war sie durch volks-
fremde Seelsorger in rein deutschen Gemeinden verursacht worden, die der deut-
schen Sprache wenig kundig waren. Das iberwiegend aus Sudetendeutschen beste-
hende ak. Bistum Warnsdorf in der CSSR mit etwa 14000 Mitgliedern war ein Er-
gebnis dieser «Los-von-Rom-Bewegung».

Kein Zweifel, solche Bewegungen schlagen Wunden, erregen die Gemditer.
Aber wer aussenmissionarische Titigkeit von Kirchen oder Weltanschauungsge-
meinschaften nur deshalb ablehnt, weil sie die Ruhe der Bequemen und Burger
stort, muss daran erinnert werden diirfen, dass jede Religion, am meisten die

17 E. Amort, Die ultramontane Unduldsamkeit am Pranger der Offentlichkeit.
Pressestimmen mit Randbemerkungen zu den ultramontanen Gewalttitigkeiten ge-

gen einen altkatholischen Geistlichen zu Frankfurt a. M. am 28. und 29. September
1913,

17



christliche, sich nur durch Mission, offentliche Werbung, nicht selten durch
Kampf ausgebreitet hat. Die christlichen Gemeinden 16sten sich in harter Ausein-
andersetzung von ihrer jidischen Mutterkirche ab. Die Geschichte der Missio-
nierung der Germanen, Slawen, der Eingeborenen tiberhaupt war oft mit Blut ge-
schrieben. Selbst Jesus werden Worte in den Mund gelegt, die davon sprechen,
dass er Widerspruch auslosen werde. «Ich bin nicht ggkommen, den Frieden zu
bringen, sondern den Menschen zu entzweien mit seinem Vater, seiner Mut-
ter.»... Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert» (Mt. 10,
34;Lk. 14, 26).

Geistige und religiose Auseinandersetzungen werden bleiben, solange Wahr-
heitserkenntnis keine billige Sache ist. Und solange Einzelne wie Volker sich auf
verschiedenen Erkenntnis- und Entwicklungsstufen befinden. Sogar die Volks-
vertretungen (Parlamente) miissen um die bessere Politik, um den rechten Weg
als Aristokratie des Volkes miteinander ringen. Schon in der Antike war dies der
Sinn des agora, des geistigen Wettkampfes. Wie sagt doch die Bibel: «Priifet alles,
das Gute behaltet» (1. Thess. 5, 20) und «Die Wahrheit wird euch freimachen»
(Joh.8, 32).

Wenn insbesondere romisch-katholische Christen Anstoss daran nehmen,
dass auch Andersdenkende das Wort in der Offentlichkeit zugunsten ihrer Uber-
zeugung ergreifen, darf man sie fragen: Mit welchem Recht ladet ihr zu euren
Veranstaltungen ein, warum haltet ihr in aller Offentlichkeit eure Prozessionen
mit grossem Schaugeprange ? Warum kommt es euch nicht in den Sinn, zu fragen,
ob euer hiufiges und frithes Glockengeliut andere nicht stért? Ist eure Offent-
lichkeitsarbeit zimperlich? Bis in die jiingste Geschichte hat euer Verhalten, und
zwar das der amtlichen Kirche, dies unwiderleglich bewiesen. Denkt an die Inqui-
sition, durch die Abertausende wegen ihres Glaubens gefoltert, getdtet worden
sind! An die Fliiche, die von euern Oberhirten ausgingen 15. Und denkt, um ein
Beispiel aus jiingster Zeit zu nennen, an die Héarte, mit der noch Pius IX. gegen
seine eigenen Kardinéle und Bischofe vorging, wie das neue Buch von Hasler dar-
stellt 19.

Zu preisen sind, die aus dem Irrtum zur Wahrheit reisen ; die im Irrtum verhar-
ren, das sind die Narren. Es ist ein kostlich Ding, zu neuen, besseren, tieferen Er-
kenntnissen fortzuschreiten, «aus einem Licht ins andere zu gehen» (Angelus Si-
lesius). Es ist geradezu ein christliches Vorrecht sich nach der Wahrheit auszu-
strecken, um immer bessere Einsichten auch und gerade im weltanschaulichen

18 Im Pontificale romanum von 1596 steht z. B. folgende Verfluchung: «Ver-
flucht sei der Verfluchte innerhalb wie ausserhalb des Hauses, in der Stadt und auf
dem Lande, beim Wachen und beim Schlafen, beim Essen wie beim Trinken, beim
Gehen wie beim Sitzen; verflucht seien sein Fleisch und seine Knochen, von der
Fusssohle bis zum Scheitel weiche von thm die Gesundheit. Es komme liber ihn der
Fluch, den der Herr im Gesetze durch Moses liber die S6hne der Stinde zuliess. Es
werde getilgt sein Name aus dem Buche der Lebenden, und mit den Gerechten werde
er nicht genannt ... ihn verschlinge das ewige Feuer mit dem Teufel und seinem An-
hang, wenn er nicht vorher Genugtuung geleistet und Busse getan hat. Amen,
Amen!»

19 Hasler, A.B., Pius IX., Pipstliche Unfehlbarkeit u. d. I. Vatik. Konzil; Stutt-
gart, 1977.

18



Raum sicH zu bemiihen, ja sogar darum zu beten, selbst auf die Gefahr hin, dass
der Geist Gottes uns andere Wege fiihrt, als es die jeweilige kirchliche Obrigkeit
winscht, deren Eigenart es ist (und in gewissem Sinn in Riicksicht auf die Schwa-
chen auch sein muss), die Beharrung oder doch zdgerndes Vorgehen vorzu-
ziehen.

Pfr. Hiitwohl, unterstiitzt durch einige Mitglieder seiner Essener Gemeinde,
baute den frither erschienenen «Romfreien Katholik» zu einer 14téglich erscheinen-
den Zeitung aus, gab eine Schriftenreihe heraus 20, griindete, meist in ak. Gemein-
den, Bezirksgruppen und suchte durch Vortrige, die er selbst oder Freunde, meist
ak. Geistliche, hielten, im Reich die Bewegung voranzubringen. Da die KNB nie
offentlich Rechenschaft iiber die Zahl der Gruppen, Mitglieder, Abonnenten, Fi-
nanzgebarung ablegte, kdnnen dariiber nur Vermutungen gedussert werden. Uber
120 Bezirksgruppen wird die KNB wohl nicht gekommen sein. Diese Tatbestinde
sindauchdrittrangig. Schliesslich musste die KNB ihren Namen in «Kath. National-
kirchlichen Volksverein» dndern, weil es ausser dem Nationalsozialismus im Reich
keine andere Bewegung geben diirfe. Noch vor Kriegsende stellte die KNB ihre
Tatigkeit ein, zumal schon vorher — das betraf fast alle kirchlichen Organisationen —
kein Papier mehr zur Verfiigung gestellt wurde.

Nur wenige ak. Geistliche versagten sich der KNB ganz, einige machten nur wi-
derwillig mit. Andere, zu denen sich der Verfasser rechnet, unterstiitzten sie anfangs
arglos, trotz mancher Bedenken, nahmen aber immer mehr Anstoss am Ton man-
cher Artikel, der Anonymitit vieler Beitrige, ihrer mangelhaften Begriindung, an
der Hame und Selbstgerechtigkeit mancher Mitarbeiter des «Romfreien Katholik»
und zogen sich, als man nicht auf ihre Mahnungen horte, zurtick 21, Einige beson-
ders lautstarke Mitarbeiter wechselten zu den D. C. iiber.

20 Die Schriftenreihe der KNB enthielt folgende Titel:

Heft 1: Papst u. Kirche (Volksausgabe des «Janus» von Déllinger, liberarbeitet
von Fr. K. Feldmann);

Heft 2: Volkstum und Rasse — Religion und Kirche von Dr. Rudolf Keussen;

Heft 3/4: Die kath. Kirche im Lichte des romfreien Katholizismus von P. H. Vo-
gel;

Heft 5: Kath. Kirche u. Rassenpolitik von Dr.med. et phil. Franz Wagner;

Heft 6: 23 Thesen zum Zolibat der rk. Kirche von Paul F. Pfister;

Heft 7: Was ist alt-katholisch? von Hans Josef Demmel;

Heft 8: Wahrheit oder Félschung? War Petrus Papst? von Kuno Brombacher.

Zu Heft 6 sei bemerkt:

In meinen Zolibatsthesen ging es mir um den Nachweis der falschen Begriindung
des Zolibatsgesetzes und um Wegweisung, wie der Kampf dagegen in rechter Weise
zu fithren sei. Ich zitierte den Kernsatz, der meine Grundhaltung widerspiegelt: «Er
wird schlecht gefiihrt, wenn er versteckt oder offen die christliche Religion als sol-
che treffen will, oder wenn man mit dem Miillkarren durch die Kirchengeschichte
fahrt und den sachlichen Kampf persénlich fiihrt. Er wird recht gefiihrt, wenn er
durchgefochten wird im Namen der Menschlichkeit, christlicher und katholischer
Grundhaltung sowie aus volkssittlichen, volkserzieherischen und volkspolitischen
Griinden.»

21 Der Verfasser hat des 6fteren sowohl Abr. Hiitwohl wie den Bischof auf diese
Fehler aufmerksam gemacht, sogar im Auftrag der neun Geistlichen der oberbad.

19



ITI. Kritische Anmerkungen zur KNB

Fiir ihre weitgehend einleuchtenden Ziele kimpfte die KNB nicht immer
in kluger und richtiger Weise. Formale und sachliche Bedenken sind im
vorstehenden bereits angeklungen.

Wichtiger ist es, nachdem nach 30 Jahren ein Gesamtiiberblick iiber
das kirchliche Geschehen im Dritten Reich mdglich ist, die Bedenken zu
systematisieren und theologisch zu priifen. |

1. Der erste Vorwurf, den man der KNB, besonders ihrer Leitung, ma-
chen muss, ohne ihr gute Absicht und engagierten Einsatz abzusprechen,
ist der, sie habe den Begrift «nationalkirchlich» missverstanden, wohl
auch deshalb, weil die Zeiteinfliisse zu bestimmend waren. Wer behaup-
tet, sich ginzlich solchen Einfliissen entziehen zu kénnen, mag den ersten
Stein werfen.

a) Es gibt seit eh und je in der grundsitzlich einen Kirche Jesu mehr
oder weniger autonome, ja sogar autokephale Kirchenteile, aber nie im
ausschliesslichen Sinn. Kein Kirchenteil sollte es iiber sich bringen, prinzi-
piell und fiir immer sich von der Gesamtchristenheit zu trennen, auch
nicht von der réomischen Grosskirche. Erst recht hat dies fiir jene Kir-
chenteile zu gelten, die sich «katholisch» nennen, d.h. sich der ganzen
Wahrheit verpflichtet fithlen. Darum ist nationalkirchlich weder eine Ge-
meinschaft, deren Bekenntnis, Ethos und Frommigkeit ein Produkt aus
«Blut und Boden», also aus der Rasse oder dem Volkscharakter dar-
stellt, noch ein Kirchenteil, der grundsétzlich und fiir immer den Bruch
mit allen anderen christlichen Gemeinschaften vollziehen will. Das ver-
bietet die Riicksicht auf die vielen Zeugnisse des NT wie auch der ge-
samten Uberlieferung. Zudem, was in sich uneins ist, trigt den Todeskeim
in sich. Darum fordert Eph. 4, 1-6 «einander in Liebe ertragend, bemiiht
zu sein, die Einheit des Geistes durch das Band des Friedens zu bewahren.
Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu einer Hoffnung
eurer Berufung. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater
aller, der iiber alle und in allen ist». Ahnliches verlangen Joh. 10, 16 (ein
Hirt und eine Herde); 17, 20-26 (alle eins wie der Vater und der Sohn);
Apg.4, 32 (die Glaubiggewordenen ein Herz und eine Seele); Apg. 2, 42

Pfarrkonferenz. Auch in meiner eigenen Gemeinde wurde Kritik geiibt und die
KNB geradezu als «polit. Katholizismus, schlimmer als der romische», bezeichnet,
sowie die Absetzung eines ak. Geistlichen wegen Hetze verlangt (der Betroffene ging
zuden D.C)).

20



(sie verharren in der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft, im Brot-
brechen und im Gebet), aber auch Rom. 12, 3-8; Gal. 3, 27ff.; 1. Kor. 12,
1 usw. (Man beachte dabei, wie allgemein sich diese Schriftstellen aus-
driicken, im Gegensatz zu den sich immer mehr differenzierenden spite-
ren Bekenntnisformeln.)

Daneben gibt es freilich Schriftstellen, die ausser der Einheit auch die
Mannigfaltigkeit bezeugen. «Der Leib ist einer, hat aber viele Glieder ; er
ist ausgestattet mit verschiedenen Gaben (R6m. 12, 6). Es gibt Gemein-
den, die als Ortskirchen wandern in Ephesus, Philippi, Thessalonich; es
gibt die Vielheit regionaler Kirchen in Judda, Galilda, Samaria, in Gala-
tien, Makedonien und Asien. Es gibt typenmdssig ausgeprigte Kirchen,
die judenchristlichen und hellenistischen (s.auch 1.Kor. 7, 7 und
1.Petr.4, 11). Dieser Befund macht das in der Sache liegende Problem
sichtbar. Es geht um die Frage, wie Einheit und zugleich Berticksichti-
gung gewisser Eigenarten des Volkscharakters, des Eingebettetseins in be-
stimmte Kulturkreise und Uberlieferungen gewahrt werden konnen.

Die urchristlichen Gemeinden empfanden dieses Problem schon friih.
Um die geistige Einheit angesichts der raschen Ausbreitung der vom Le-
benswerk Jesu ausgehenden Impulse und Uberlieferungen zu bewahren,
suchte man sich durch Taufbekenntnisse und Gemeindedmter mit wach-
sender Autoritdtsausstattung abzusichern. Weil der Schiffsreeder Mar-
cion das ganze AT, das fir die jungen christlichen Gemeinden bis ins
dritte Jahrhundert das heilige Buch war, ablehnte und nur die echten
Paulusbriefe gelten lassen wollte, sah man sich genétigt, auf einen Kanon
jener Schriften sich zu einigen, die sich auf Jesus bezogen und die heute als
Neues Testament gelten. Dem gleichen Ziele der einvernehmlichen Ver-
stindigung tiber die Lehre der Apostel dienten die regionalen Synoden,
schliesslich die dkumenischen Konzilien und zuletzt die historische Ent-
wicklung des Papsttums mit zunehmenden Anspriichen, die ihrerseits
Ausgangspunkt neuer und heftigster Streitigkeiten innerhalb der Gesamt-
~ kirche bis zum heutigen Tag wurden.

Die sich nach dem I. Vatikanum bildenden ak. Bistiimer lehnten zwar
niemals grundsitzlich eine zentrale Oberbehorde ab, suchten aber nach
einem Modell, das die «Einheit in Mannigfaltigkeit» besser zu bewahren
verstand als das bisherige Papsttum. Sie gaben jedem Bistum Autonomie,
bemiihten sich aber, durch Theologenkonferenzen, Kongresse, letztlich
durch Bischofssynoden und Dialoge sowie durch gemeinsam abgespro-
chene verbindliche Erkldrungen den Lehrkonsens und die Orthopraxie zu
gewiéhrleisten. Dariiber hinaus hielten sie an den sieben dkumenischen
Konzilsbeschliissen, also auch am Nicénisch-konstantinopolitanischen

21



Credo fest. Thre Theologie bekannte sich auch zu dem von Vinzenz von
Lerin (1 450) aufgestellten Kriterium katholischen Glaubens: «Id tenea-
mus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est», sowie zu
dem eingangs (S.4) zitierten Programm, das Dollinger der Bewegung mit
auf den Weg gab. Diese Formulierungen, ergédnzt durch den allgemeinen
Grundsatz: in necessariis unitas, in dubiis libertas et in omnibus caritas
ermoglichten, solange man die inzwischen erschiitterte Meinung festhielt,
bis zur Spaltung der Ost- und Westkirche 1054 sei die Kirche im wesentli-
chen einig gewesen, den Konsens in allen wichtigen Fragen. Nur auf die-
sem Hintergrund erstrebten die Altkatholiken bisher, genau wie ihre Vor-
lauferbewegungen, eine Nationalkirche.

Diese Zielsetzung der ak. Kirchengemeinschaft (Utrechter Union) hat
die KNB nicht oder nur ungeniigend angestrebt bzw. zum Ausdruck ge-
bracht. Schon der Titel der Zeitung war irrefiihrend. Man konnte, rebus
sic stantibus zwar «romfrei» sein, zumal der Ausschluss der Altkatholi-
ken von Rom aus erfolgt ist; aber die sich 1870 und nachher Rom nicht
Unterwerfenden haben nie daran gedacht, sich endgiiltig und fiir immer
von der allgemeinen, der katholischen Kirche zu trennen, so wenig wie
Luther. Sie hofften, contra spem, Rom werde sich thren Argumenten 6ff-
nen und «bekehren» 22,

Die Polemik der Altkatholiken wie iibrigens auch der tibrigen christli-
chen Kirchen zielte stets darauf ab, Verstindnis zu wecken fiir die grava-
mina 23 ihrer Linder, fiir die Ubergriffe romischer Pipste und vatikani-
scher Politik, fiir einseitige und verkehrte Lehrverkiindigungen oder An-
ordnungen des «HI. Stuhles». Dass dies im Zeitalter der sich stindig aus-
tauschenden Wissenschaften, des Dialogs, der Emanzipation auch in der

22 Darum schrieb ich Abr. Hiitwohl, mein Bestreben sei es stets gewesen, dem ro-
mischen Kirchenschiff Seile zuzuwerfen, um es ins richtige Fahrwasser zu ziehen.
Die rémisch-katholische Kirche sei fiir mich eine zu reformierende, vom Ultramon-
tanismus, von der Scholastik, von kirchengeschichtlich nachweisbaren Uberfrem-
dungen zu befreiende, eine Kirche, die im Riickgriff auf Bibel und altchristliche Ver-
fassung zur echteren Katholizitit zuriickzurufen sei. An dieser meiner Haltung hat
sich auch jetzt nichts gedndert, nur sehe ich die Fehlentwicklungen schon in der Ur-
gemeinde beginnen.

23 Mannigfaltige Beschwerden tiber driickende Abgaben, Missstinde im Klerus
und unerledigte Vorschlage auf Reformkonzilien wurden immer hidufiger gedussert.
Auf dem Reichstag zu Worms 1521 wurden sie im Entwurfin hundert Artikeln zu-
sammengefasst. S. hierzu Gebhardt, Die Gravamina der deutschen Nation gegen
den rom. Hof, 1895; Stormann, Die stadt. Gravamina gegen den Klerus am Aus-
gang des Mittelalters und in der Reformationszeit, 1916.

22



Kirchewieinallen anderen Institutionen notig und niitzlich ist 24, dass nur
so Einheit erzielt oder gewahrt werden kann, bedarf keines Beweises.

b) Vor der zu strikten Forderung nach Eigenstdndigkeit und vélliger
Unabhédngigkeit von Rom wire die KNB bewahrt geblieben, gleichzeitig
hétte sie die im katholischen Denken immer wichtige Traditionslinie auf-
gezeigt und innerhalb der katholischen Gesamttheologie stirkeres Inter-
esse erweckt, hitte sie sich in ithren Forderungen mehr auf die Tradition
berufen. Angefangen vom ersten Apostelkonzil (48/49) bis zu den Vorldu-
ferbewegungen des Altkatholizismus wurde innerhalb der Kirche immer
wieder Wert auf die Beachtung der national oder kulturell bedingten Ei-
genarten gelegt. Den hellenistischen Gemeinden gewédhrte man grossere
Freiheiten als den judenchristlichen, z. B. bezliglich der Beschneidung und
Beobachtung mosaischer Vorschriften (AG. 15, 19).

Sicher haften allen Vorlduferbewegungen, ich nenne den Nominalis-
mus oder Occamismus, den Konziliarismus, Gallikanismus, Febronianis-
mus, Josephinismus, den Emser Kongress der Erzbischofe von Trier,
Mainz, Ko6ln und Salzburg, die Bemiihungen Wessenbergs, gewisse zeit-
bedingte Méngel an. Thre volkstiimliche Darstellung und bewusste Beru-

24 Sowohl Aussenstehende wie auch treue Romkatholiken, ja sogar Bischofe ver-
missen diese Aufgeschlossenheit und Bereitschaft, mit Bischofen und Theologen in
vertrauensvollen Dialog sich zu begeben und die Mentalitdt der Gebildeten ihrer
Kirche in «<Rom», also in der Kurie zu begreifen. Man muss doch zur Kenntnis neh-
men, dass selbst einfache Glaubige durch die Schule, aber auch durch die Massen-
medien und durch Selbstbildung — man denke nur an den heute iiberall moglichen
Zugang zur Literatur in den vielen Blichereien —mit all den Vorgéngen der Kirchen-
geschichte ganz anders vertraut sind als in fritheren Jahrhunderten. Welch harten
Stand haben unsere Religionslehrer manchmal gegeniiber ihren Schiilern, nicht nur
in Gymnasien. Ich konnte aus meiner eigenen Tétigkeit als Religionslehrer Beispiele
erzihlen, die dies beweisen. Nicht nur Theologen, Akademiker besten Willens, auch
das bisher schlichte glaubige Volk ist iber manches seltsame Verhalten etwa gegen-
liber Professoren der Theologie, liber Massregeln ohne geniigende Begriindung,
iiber die geringe Einfiihlung in die Zeitverhéltnisse erstaunt. Selbst rk. Bischofe be-
klagen insgeheim die starke Einflussnahme rémischer Nuntien auf den Episkopat.
Diese betrachten sich offenbar weniger als Vertreter des Papstes bei den weltlichen
Regierungen, bei denen sie akkreditiert sind, sondern als Inspizienten der Bischofe,
die sich faktisch zu Beamten des Papstes herabgewiirdigt fithlen miissen (es sei nur
an den Fall des vorher ak. Pfarrers Franzmann erinnert, den Bischof Kempf, ob-
wohl Franzmann verheiratet war, zum Pfarrer einer Arbeitergemeinde in Frankfurt
ernannt hatte, was Nuntius Bafile zur Riige des Limburger Bischofs veranlasste).
Betroffen sind, um noch dies anzufiihren, auch fithrende romisch-katholische Chri-
sten iiber die starke Einflussnahme «Roms» auf die Bischofswahlen bzw. Ernennun-
gen, sowie iiber die spiirbare Distanzierung Roms von den Beschliissen der deut-
schen Bistumssynoden.

23



Sfung auf sie hitte dennoch den Forderungen der KINB besser angestanden
und ihr eine grossere Reputierlichkeit gesichert als die Anlehnung an die
augenblicklichen Stimmungen, die von der politischen Theologie, den
volkischen Richtungen und den Deutschen Christen gendhrt und von der
NSDAP protegiert wurden. Die KNB, iibrigens auch die ak. Kirche und
Theologie, haben es leider allzusehr versdumt, diese Vorlduferbewegun-
gen den katholischen Gebildeten und dem katholischen Volk in Erinne-
rung zu rufen und im Bewusstsein lebendig zu erhalten. Noch heute féan-
den diese Bewegungen breites Interesse. Insbesondere erweisen sie sich als
werthaltig fiir eine neuzeitliche Pastoral-Theologie. Fehlen der ak. Theo-
logie die geschulten Fachkrifte oder hidlt man diese hochinteressanten
Traditionsquellen fiir zu wenig zugkréftig?

Der Nominalismus>3 oder Occamismus sieht den Allgemeinbegriff « Kirche» in
der Ortsgemeinde vollstindig konkretisiert (Lokalkirche); der Konziliarismus 26 an-
erkennt im Okumenischen Konzil fiir wichtige gemein-kirchliche Entscheidungen die
vorldufig letzte Instanz; der Episkopalismus?27 sieht in den Bischofen nicht Beamte

23 Ecclesia, Kirche ist in der Ortsgemeinde existent, nicht im Allgemeinbegriff.
Die Haus- und Wohngemeinde wird als Kirche manifest in thren Zusammenkiinf-
ten, ihren Lebensdusserungen, vornehmlich in der Annahme der Verkiindigung, im
gemeinsamen Dank an Gott, im Brotbrechen. Schon deshalb muss der Gemeinde-
vorsteher, den die Gemeinde mit Zustimmung des Bischofs gewihlt hat, befdhigt
sein, alle notwendigen Akte zu leiten und zu ordnen. Zentrale Organe leisten nur
Hilfsstellung.

Aus dem gleichen Grund ergibt sich die Eigenstellung der lokalen Gemeinden in
ithrer finanziellen Gebarung. Jerusalem, Ephesus, Korinth, Philippi usw. haben sich
selbst finanziert; aber wie die Kollekte des Paulus fiir Jerusalem beweist, sich ihrer
Gemeinschaftsaufgabe, also threr Subsidiarititspflicht fiir die Ursprungsgemeinde
nicht entzogen. Paulus erhielt auch von Philippi usw. Unterstiitzung.

Fiir heutige Verhéltnisse halte ich deshalb das in Baden-Wiirttemberg giiltige Sy-
stem der Orts- und Landeskirchensteuer fiir vorbildlich, daneben Kollekten fir
kirchliche Allgemeinaufgaben und eine Umlage fiir das Bistum.

26 Da die Lateran-Konzile, das Tridentinum und Vatikanum des 6kumenischen
Charakters entbehren — sie waren nur Generalsynoden der romischen Kirche —ergéibe
sich sogar vom romischen Denken aus die Revisionsméglichkeit wichtiger romischer
Dogmen, z. B. beziiglich der Eucharistielehre, der Unfehlbarkeit, der neuen Marien-
dogmen. Aber auch die alten 6kumenischen Konzile lassen sich in ihren Beschliissen
vom Kirchenrecht her anfechten, weil sie nicht immer in voller Freiheit handeln
konnten und ihnen oft nur ungeniigende Information zuhanden waren. Eine histo-
risch-kritische Durchleuchtung wiirde also sogar nach Kriterien der rk. Praambula
fidei viele veraltete Glaubensformeln revidierbar machen.

27 Das Vatikanum II hat wohl einen Fortschritt in der Beteiligung der Bischofe
ander Kirchenleitung gebracht, der dem Bischofsamt als Zeugenamt der eignen Bis-
tiimer gerechter wird. Aber man hat es bisher bei der Beratungsaufgabe belassen.

24



des Papstes; er betont vielmehr den grundsitzlich gleichen Rang der Bischéife mit
dem Bischof von Rom, weil er die Bischofe als Nachfolger der Apostel wertete.
Wenn die Nationen2? Beachtung ihrer Eigenart verlangen, dringen sie lediglich auf
das Prinzip, dass die Gnade die Natur zur Voraussetzung hat und folgen dem tho-
manischen Axiom: quidquid accipitur, per modum accipientis accipitur.

Allen dem absolutistischen Zentralismus gegenldufigen Bewegungen ist es eigen,
dass sie dem bruderschaftlichen und féderalistischen Denken zuneigen und die Mei-
nung vertreten bzw. praktizieren: was regionale Instanzen regeln kdnnen, solle nicht
zentral geordnet werden (subsidiarisches Prinzip). Ganz im Einklang mit Jesus und
dem NT betonen sie, das Band des Friedens und der Einheit sei nur gewihrleistet,
wo in allem die Liebe, das Herz die Amtstrager zum Dienen befiahigt, das sich selbst
jeden Machtanspruch verbietet und auf Pomp, Gepringe und Ehrsucht 29 verzich-
tet. Die Kirchengeschichte bestétigt, dass die Einheit der Christenheit dort am be-
sten gewahrt worden ist, wo man bereit war, miteinander zu sprechen, aufeinander
zu horen, die Freiheit des Glaubensbruders zu achten und sich nur der lauteren
Wabhrheit verpflichtet zu fiihlen, die nach Paulus nur stiickhaft, bildhaft und analog
erfasst werden kann und auch die Kirche und ihre Flihrungsdmter immer aufs neue
zwingt, sich bestindig zu reformieren, hinzuzulernen, «aus einem Licht ins andere
zu gehen». Wenn irgendwo, dann muss in der Kirche gelten: In necessariis unitas,
in dubiis libertas, in omnibus caritas!

¢) Die KNB-Arbeitsweise war nicht klar genug durchdacht.

Sie ging nicht nur zu wenig von der Grundvorstellung aus, die die Alt-
katholiken von Beginn an beseelten, dass sie sich nur so lange von der ro-
mischen Grosskirche fernhalten wollten, solange diese sich nicht den si-
cheren Ergebnissen der theologischen Wissenschaften 6ffnete, die KNB
trug auch zu sehr den Stil der alten «Los-von-Rom-Bewegung». Sie liess
die Warme des religiosen Grundtones vermissen, der tibrigens auch man-
chen ak. Gemeinden, die einen schwachen Gottesdienstbesuch aufwiesen,

Auch den nationalen Bischofssynoden erkannte man ein gewisses Vorschlagsrecht
zu.

28 Rom zieht immer noch viele Reservatfiille an sich. Zwar sichert dies eine ein-
heitlichere Behandlung, andererseits kann der Heimatbischof sich eine bessere Ein-
sicht in die Einzelfille verschaffen. In vielen Kirchenrechtsfragen miissen oft auch
heute Dissonanzen zwischen deutschem und rémischem Denken und Fiihlen vorlie-
gen. Das beweisen hiufige Querelen, die sich z. B. mit deutschen Theologieprofesso-
ren ergeben. Selbst ein Karl Rahner tritt fiir eine grossere Selbstindigkeit der deut-
schen rk. Kirche ein.

29 Mit Damasus (366-384) beginnen die romischen Bischofe, sich Ehrentitel zu
reservieren. Leo [. (440-461) legte sich den vom heidnischen Oberpriester getrage-
nen Titel pontifex zu. Seit dem 8. Jahrhundert darf «papa» nur dem rémischen Bi-
schof vindiziert werden, Innocenz I11. (1198-1216) nennt sich schon «Stellvertreter
Christi». Bekannt sind die Titulaturen «Heiliger Vater», «Seine Heiligkeit», «Sanc-
tissimus Dominus».

29



mangelte, aus Griinden, die eine eigene Untersuchung nahelegten. Nuran
einiges sei erinnert: die Geistlichkeit war {iberaltert, die Gemeindemit-
glieder wohnten sehr zerstreut, die «geborenen» Altkatholiken waren
dem Fiihlen und Empfinden der rk. Bevolkerung weithin entfremdet, die
einst fiihrende ak. Liturgie schien in manchem von der rk. liturgischen
Bewegung tiberrundet, das eingefiihrte Steinwachssche Gesangbuch war
in seinem Liederteil kldglich, die Haltung, der Gesang, das innere Mitge-
hen vieler Gemeinden nicht geradezu ermunternd.

Unklar blieb auch, wollte man nur Proselyten gewinnen oder zielte man
auf eine in die Grosskirche sich weiterpflanzende Bewegung. Zuerst ent-
stand der Eindruck, man wolle, dhnlich wie die jiidischen Gemeinden zur
Zeit Christi, sich einen dhnlichen Freundeskreis innerhalb der rk. Bevol-
kerung schaffen 30, aus dem Beitritte zur ak. Kirche erhofft wurden. Aus-
ser in Schlesien, wo Pfr. Kaufmann, ein vorziiglicher Redner, eine gros-
sere Zahl Beitritte buchen konnte, wurde m. W. nur eine Bezirksgruppe
Keimzelle einer neuen Gemeinde (Bottrop). Die erhoffte Breitenwirkung
ins kath. Volk blieb aus. Die Zeit des beginnenden Kirchenkampfes war
dazu genau wie jene des Kulturkampfes unter Bismarck 31, denkbar un-

30 In den jiidischen Diasporagemeinden kannte man zwei Arten von Proselyten:
1. die «Gottesfilirchtigen» (Apg. 10, 2). Sie hatten Zutritt zu den jiidischen Gottes-
diensten und beobachteten die jiidischen Speisegesetze. 2. Die «gerim» (Fremde).
Sie liessen sich beschneiden und galten als Juden dem Glauben, aber nicht der Rasse
nach.

31 Im Kulturkampf ging es um eines der Hauptthemen der Weltgeschichte, um
das Verhiltnis von Staat und Kirche. Bismarck hat entgegen den Vorstellungen an-
derer Miéchte, z. B. des bayrischen Ministerpriasidenten Chl. zu Hohenlohe, das Va-
tikanum I als innere Angelegenheit der rk. Kirche betrachtet. Das preussische
Staatsministerium wartete nur ab, inwieweit sich praktische Folgerungen aus den
Papstdogmen fiir den Staat ergdben. Sie ergaben sich tatsdchlich, als der Kolner Erz-
bischof im Oktober 1870 von den Theologieprofessoren Hilgers, Knoodt, Reusch,
Langen in Bonn ein schriftliches Bekenntnis der Zustimmung zu den Vatikandog-
men verlangte. Der Kultusminister v. Mithler schiitzte daraufhin die Professoren in
thren Rechten. Hauptgrund fiir den nun beginnenden Kulturkampf war jedoch die
Bildung weltanschaulicher Parteien (Zentrum). Da das Zentrum grossdeutsch und
partikularistisch (in der Polen-, Elsdsser- und Welfenfrage) eingestellt war, vom
Reich die Wiederherstellung des Kirchenstaates, evtl. mit Gewalt, forderte, Vorur-
teile gegen das protestantische Kaiserhaus hegte und Bismarcks Politik Schwierig-
keiten bereitete, kam es zu dem unseligen Kulturkampf. Er hat der ak. Bewegung
geschadet, die Macht des Zentrums verstarkt. 1878 lenkte Bismarck ein; Leo XIII.
ergriff die dargebotene Hand. Kirche und Staat haben aus dem K. gelernt. Das Zen-
trum erwies sich immer mehr als Stiitze des Staates. Geblieben sind Zivilehe, Staats-
schule, Freigabe des Kirchenaustritts, liberale Auslegung des Syllabus.

26



geeignet. Die meisten Mitglieder der KNB wurden von den Altkatholiken
selbst gestellt. An sie musste sich die KNB zuerst wenden, schon um die
Voraussetzungen fiir ihre Tétigkeit zu schaffen (Bezieher des « Romfreien
Katholik», Finanzierung).

2. Die KNB hat besonders die als «ultramontan» verstandenen Mis-
stinde und sekundaren Gebilde 32 innerhalb der rk. Kirche in unzulidngli-
cher Weise (weil ohne geniigende theologische Begriindung) bekdmpft.

Sie konnte dabei an die grundlegende Definition des beriihmten rk. Archédologen
F. X. Kraus ankniipfen. Danach ist «ultramontan», wer «1. den Begriff Kirche tiber
den der Religion stellt; 2. den Papst mit der Kirche verwechselt ; 3. glaubt, das Reich
Gottes sei von dieser Welt und deshalb sei in der Schliisselgewalt des Papstes auch
die weltliche Jurisdiktion iiber Fiirsten und Volker einbeschlossen; 4. meint, reli-
giose Uberzeugungen konnten durch materielle Gewalt erzwungen oder diirfen
durch solche gebrochen werden.» Diese Beschreibung traf jedoch nur noch bedingt
zu. — Auch der ak. Theologe L. K. Goetz gab ein beachtliches Buch (1905) «Der Ul-
tramontanismus als Weltanschauung» heraus. Auch heute ist ultramontanes Den-
ken, verwandt dem Integralismus vor dem Ersten Weltkrieg, noch nachweisbar. In-
sofern ist und war dessen Bekdmpfung kein Unrecht. Aber der Ton macht die Mu-
sik. Ein gewisser Kampfton mancher Mitarbeiter unterschied sich zu wenig von be-
kannten Kampfblittern innerhalb der NSDAP. Diese Schreibweise kommt in
Kreisen der Romkatholiken nicht mehr an. Eindruck machen nur einfiihlsame und
argumentative Darlegungen. Ein solch warmherziger Beitrag war z.B. jener von
Martin Firmbach, der hinter den zahlreichen Prozessen gegen Ordensleute die ei-
gentlichen unsichtbaren Schuldigen aufspiirte (Expansionsdrang der rk. Kirche, die
zu grosser Weitherzigkeit der Offnung der Klosterpforten zwang; Erholungsnot;
die iiblichen religidsen Ubungen, die tiglich 3-4 und mehr Stunden beanspruchten

32 Sekundire Gebilde sind vornehmlich Sakramentalien, Andachten und An-
déchteleien (relig. Ubungen), die seit dem Mittelalter immer stérker die Praxis der
romischen Kirche charakterisieren. In einer Zeit, in der nachdenkliche Menschen
von der Frage nach der Existenz Gottes umgetrieben werden, muss auf solche Men-
schen der in manchen Gegenden immer noch blithende kirchliche «Betrieb», beson-
ders in den niedrigen Formen, anstdssig wirken.

In deutschen Landen treten diese Formen, z. B. das Ablasswesen, Heiligenvereh-
rung, Wallfahrten bis hin zu Skapulieren, Novenen usw., starker zuriick, ebenso wie
die Marienverehrung. Dennoch wallfahrtet man noch zum «HI. Blut» nach Wall-
diirn — das auf eine sehr merkwiirdige Legende zuriickgeht, und stellt in Aachen
«Heiligtiimer» (unechte Textilien) aus. Auch hat man noch nicht gehért, dass Trier
und Kéln von den als unecht zugegebenen Reliquien (hl. Rock, Gebeine der Dreiko-
nige) offen sich distanzieren. — Doch sollte man «ultramontanes» Denken nicht nur
innerhalb der rk. Kirche suchen ; es kann solchem Denken jede Kirche oder christli-
che Denomination verfallen. Gewissenserforschung tut immer not. Auch Fanatis-
mus ist kein proprium der rk. Kirche. Als ich mich dagegen wandte, das AT vollig
ausser Kurs zu setzen, erhielt ich von einem ak. Kriminalrat einen gehissigen Droh-
brief. Der Dreissigjahrige Krieg liegt erst 12 Generationen zuriick.

27



und durch ihre Art Verkrampfungen und mechanistisches Denken forderten; das
Exemptionsrecht, das die Orden der geistlichen Gerichtsbarkeit der Bistiimer ent-
zieht und Anzeige der Laien verbietet; hauptsichlich das Keuschheitsgeltibde als
(schéddliches) Ausleseprinzip, zu frithe Geliibde 33. — Der Dialog zwischen den Kir-
chen fiihrt nur zum Erfolg, wenn nicht Hass und Ressentiment, sondern Liebe die
Feder fiihrt. Niedergerissen ist schnell, aufgebaut nur schwer.

Grundsitzliche Auseinandersetzungen sind zwischen den Kirchen und
den verschiedenen Theologien nétig. Erspriesslich werden sie nur, wenn
zwar scharf und klar, aber doch mit dem Willen, den Partner zu iiberzeu-
gen, argumentiert wird. Daran fehlte es fast durchgingig in den oft zu
Beckmesserschen Artikeln im «Romfreien Katholik» weniger in den acht
Sonderschriften. Inrk. Kreisen, die, soweit gebildet, selbst unter manchen
Sekundir-, ja Tertidrerscheinungen ihrer Kirche, zumal rk. Folklore, lei-
den, ist man dusserst empfindlich gegeniiber dem Vorwurf «ultramon-
tan». Man handelt kliiger, wenn man nach Moglichkeit dieses Wort ver-
meidet und gleich zur Sache selbst kommt.

3. Der entscheidende Vorwurf, den man der KNB machen kann, ja
muss, ist der, dass sie zu stark und zu lang im Kielwasser der vorherr-
schenden politischen Stimmung ihre Ziele ansteuerte. Spatestens nach der
Kristallnacht im November 1939 musste allen klar geworden sein, dass
Hitler im Antisemitismus und im Kampf um eine Nationalkirche Wege
beschritt oder ins Auge fasste, die alle iiberzeugte Christen zu kirchlichem
Zusammenstehen auffordern mussten.

1V. Zur Position des Legitimen

Die KNB wird nicht als iiberwiegend positive Aufbruchsbewegung der
ak. Kirche in die Geschichte eingehen. Sie blieb eine Episode. Esfehlte
ihr der religiose Grundton, jener impetus, der allein die nach Riickhalt
und Geborgenheit verlangenden Menschen mitreisst. Dennoch ist es mit
blosser Kritik nicht getan. Die KNB war immerhin ein, wenn auch unzu-
langlicher, darum gescheiterter Versuch, zwei legitime Anliegen zur Gel-
tung zu bringen, die positiv zu bewerten sind : das nationalkirchliche und
das missionarische Anliegen.

Zwar zerbricht nach Paulus, der sich Hellenen und Barbaren, Gebilde-

33 Seit dem Vatikanum II haben auch die Ordensgenossenschaften Reformen
durchgefiihrt. Sie konnten jedoch nicht verhindern, dass der Zugang zu Ordensberu-
fen — ausser zu weiblichen kontemplativen Orden — sehr abgenommen hat.

28



ten und Ungebildeten verpflichtet weiss (Rom. 1, 14) und der Juden und
Hellenen, Knechte und Freie mit einem Geist getrankt sieht (1. Kor. 12,
13) das Euangelion des Jesus, des Gesalbten Gottes, alle Mauern der
Rasse, Hautfarbe, Kaste, des Stammes und Geschlechtes, der Klasse, der
Staats- und Volkszugehorigkeit. Davon geben auch in unseren Tagen
Zeugnis die alle Volker umgreifenden Grosskirchen, die 6kumenische Be-
wegung 34, die christlichen Weltbiinde und die nie ganz abreissenden Dia-
loge auch zwischen dusserlich getrennten Kirchenteilen. Dennoch weist
die Kirchengeschichte nicht nur im frithen Eigenkirchenrecht und in den
klassischen Lindern der Nationalkirchen, in England und Frankreich,
sondern seit den beiden Weltkriegen auch in der Dritten Welt immer stér-
ker Formen auf, die man als wachstiimliche Gebilde aus den Kriften des
Christentums und zugleich als Ausdruck nationalen Geistes bezeichnen
kann. Im christlichen Abendland wéchst die Einsicht, dass man diesen
Volkern kein durch antikes, griechisches, romanisches oder angelsichsi-
sches Wesen geformtes Christentum aufdringen darf, dass den miindig
werdenden «Eingeborenen» das gleiche Recht einer bodenstindigen Kir-
che, d. h. einer «Nationalkirche» zuzugestehen ist.

Universalismus bzw. Katholizismus und lokale bzw. nationale Kir-
chenteile stehen immer in Spannungen zueinander. Droht auf der einen
Seite die Gefahr des Zentralismus und Uniformismus, so auf der anderen
die wahrhaft nicht geringere des Staatskirchentums oder des Synkretis-
mus. Den Ausweg bietet die Formel: Einheit in Mannigfaltigkeit»! Die
Verwirklichung dieser Synthese bleibt indes eine immerwahrende Auf-
gabe. Da alles Lebendige polar gebaut ist, wird man Spannungen in Kauf
nehmen, vielleicht sogar begriissen sollen. Obwohl alle Menschen auf Er-
kenntnis der universalen Wahrheit angelegt sind, wird unser Selbst kon-
kret immer nur in der Individuation sich realisieren. Das gilt auch von
allem menschlichen Zusammenwirken, sei es in der Ehe, im Staat, in der
Kirche.

Gefahrlich wurde die Spannung immer dann, wenn machtliisterne
Herrscher oder Ideologen die Spannungsstatik einseitigen Belastungspro-
ben aussetzten, sei es, dass sie ihre Vorstellungen perfektionistisch auszu-
bauen suchten, sei es, dass sie rotalitire Systeme begilinstigten. Sowohl die

3 Wie ernst es hiermit die Altkatholiken stets gemeint haben, ergibt die Tatsa-
che, dass die ak. Geistlichkeit zu den eifrigsten Forderern der Una-Sancta-Bewe-
gung von Dr. Max Josef Metzger, der Bestrebungen Prof. Friedrich Heilers sowie
der 6kumenischen Bewegung, auch am Ort, gehorten, die ak. Bistiimer aber von An-
beginn sich der 6kumenischen Bewegung angeschlossen haben.

29



Kirchen- wie die Weltgeschichte liefern Beispiele genug. Statt viele Na-
men zu nennen, braucht man nur an Papst Innozenz I1I. oder an Lenin,
Stalin oder Hitler und Mussolini zu denken. Oder an Begabungen bzw.
Mingel, die man einzelnen Volkern nachsagen kann, etwa dem Volke Is-
rael, das dusserst eifernd bis zur Ausrottung gegen jeden Gotzendienst
vorging; an die Romer, die die Welt mit ihrem universalen Rechtssystem
begliickten, an die Deutschen, denen man perfektionistische Ordnung
oder Organisationsfahigkeiten nachsagt, wihrend die Angelsachsen und
Osterreicher mehr pragmatisch oder gelassen reagieren, ein Hinweis,
dass, wie jedes Individuum, auch jedes Volk auf das Zusammenwirken
aller angewiesen ist (Volkerkonzert, konzertierte Aktion). Analog gilt
dies auch in der Kirche. Gott liebt die Vielfalt in der Einheit und die Ein-
heit in Vielfalt.

Diese Erkenntnis ist, gottlob, allerwarts im Wachsen. Das national-
kirchliche Anliegen hat, wenigstens im Abendland, derzeit sogar an Ak-
tualitit verloren, einmal weil Europa starker zusammenwaichst, die 6ku-
menische Bewegung eher das Zusammenriicken als die schirfere natio-
nale Profilierung fordert; zum andern, weil innerhalb der romischen Kir-
che seit dem Vatikanum II der Zentralismus eine Aufweichung erfahren
hat. Das letzte Vatikanum hat z.B. den national gegliederten Bischofs-
konferenzen ein stiarkeres Ansehen, den Missionskirchen in der Dritten
Welt die relative Unabhingigkeit und allen Volkern die Muttersprache
im Gottesdienst und bei den Amtshandlungen gewihrt. Eine eigene Bi-
schofssynode mit Vertretern aller Bischofskonferenzen tagt in Abstinden
in Rom, um pastorale Aufgaben gemeinsam mit dem Papst abzuklaren.
Die Teilnehmer haben allerdings nur eine beratende Funktion. Leitung,
Geschiftsordnung und Beratungsgegenstinde bestimmt der Papst. Im-
merhin Ansitze, die entwicklungsfiahig sind. Da die ak. Bistiimer derzeit
keinen unmittelbaren Einfluss auf die Struktur der romischen Grosskir-
che oder auf die in kommenden Jahrhunderten zu erhoffende « Una Sanc-
ta» nehmen konnen, ist fir sie derzeit wie fiir die anderen Kirchen das
nationalkirchliche Problem kein brennendes Anliegen. Dennoch legt es
eine kirchenhistorische, nicht zuletzt eine pastoraltheologische Aufarbei-
tung allen Kirchen nahe, im Blick auf die Una Sancta, aber auch in der
Sorge, dass jene Riicksichten, die sachlich im Begriff «Nationalkirche»
enthalten sind, in den eigenen Kirchen nie vergessen werden diirfen.
Wenn es auch wahr ist, dass die Geschichte sich nie in gleicher Weise wie-
derholt, wird man doch zugeben miissen, dass das gleiche Problem in vie-
len und immer wieder neuen Facetten auftaucht und Losungen verlangt —
bis in die Ortsgemeinden hinein.

30



Um so gewichtiger erscheint das zweite Anliegen, das die KNB anvi-
siert, aber nicht zufriedenstellend gelost hat, der missionarische Aspekt.

Er will sowohl von den Altkatholiken wie auch von allen anderen Kir-
chen in doppelter Weise gesehen werden:

a) als Existenzsicherung — und in innerem Zusammenhang damit

b) als Klarung der Frage, welche Sendungsaufgabe jeder Kirche, in un-
serem konkreten Fall der ak. Kirche Ende des 20. und im 21. Jahrhundert,
bzw. im zweiten Saeculum ihrer Eigenexistenz gestellt sein konnte.

Wenn hier im besonderen auf die ak. Kirche eingegangen wird, soll das
nicht heissen, dass sich nicht jede andere Kirche dieselbe Frage zu stellen
und zu beantworten hitte. Da diese Abhandlung ihren Ausgang von der
erlebten konkreten, also nicht von einer rein theoretischen Problematik,
ndmlich von der KINB im Dritten Reich genommen hat, also von einem
Geschehen in einer Zeit, die noch allen Lesern in erregender Weise gegen-
wartig ist, wird hier die ak. Kirche besonders angesprochen, ja sie mit der
Frage ganz konkret behaftet. Das schliesst nicht aus, dass jede andere
kirchliche Gemeinschaft diese Frage fiir sich selbst abwandelt und diend-
tigen Konsequenzen aus ihrer Vergangenheit und fiir ihre Gegenwart und
Zukunft zieht.

Fiir die ak. Bistiimer erhebt sich, will man ganz ehrlich sein, zuvorderst
die Frage: Lohnt es sich iberhaupt noch, die Notbistiimer aufrechtzuer-
halten? Wiére es nicht besser, so, wie es Dollinger, der geistige Vater der
ak. Bewegung, selbst gewlinscht und auch getan hat 33, innerhalb der romi-
schen Grosskirche die reformerischen Ziele, um die es den Altkatholiken
bisher vorrangig ging, zu vertreten ?

Diese Uberlegung erscheint aus zwei Griinden nicht ungebiihrlich oder
abwegig: ’

1. zeigte das Vatikanum II, dass die rémische Kirche doch noch den
Willen und die Fahigkeit besitzt, sich Reformen, ja sogar pluralistischen
Theologien zu 6ffnen 3¢, so dass diese Feststellung die Hoffnung zuliesse,
dass auch die Papstdogmen relativiert oder entschirft werden konnten.

35 Déllingers Gehalt war als ordentlicher Professor der Universitdt Miinchen ge-
sichert. Zudem erfreute er sich des Vertrauens des bayrischen Konigs. — Die Seel-
sorgsgeistlichkeit befand sich in prekirer Lage. Dr. Tangermann wurde mit Staats-
hilfe aus seinem Pfarrhaus entfernt. — Diese Lage besteht noch heute. Nur Universi-
tats-Professoren an staatlich anerkannten theologischen Fakultiten riskieren ledig-
lich Exkommunikation, falls sie ihrem Gewissen folgen und sich nicht 16blich unter-
werfen! ‘

36 Mindestens seit dem I1. Vatikanum gibt es rk. Theologen,die gewagte Ansich-
ten publizieren. Die Buchreihe quaestiones disputatae, die Zeitschrift Concilium,

31



2. Die fortschreitende Binnenwanderung, das Ausbleiben gentigender
- Beitritte und die eine Kirche mit extremer Diaspora hirter treffende In-
differenz ihrer Glaubigen erschwert es den ak. Bistiimern immer mehr,
dem seit 80 Jahren zu beobachtenden Schrumpfungsprozess Einhalt zu
gebieten, geschweige ihren seelsorglichen Pflichten in genligender Weise
gerecht zu werden. (Ahnliches mag freilich derzeit mehr oder weniger
auch von vielen anderen Kirchen oder Gemeinden gelten.)

Solchen resignierenden Erwidgungen widerspricht jedoch die Tatsache,
dass die rk. Kirche doch erst auf dem Wege ist, einige sekunddire Refor-
men der ak. Bewegung zu libernehmen. Wer die Situation der rk. Kirche
tiberblickt, kann bedenkliche Anzeichen nicht tibersehen, dass sich eine
gegenlaufige Richtung wieder in ihr durchsetzt, dass insbesondere Rom
und der neue polnische Papst gesonnen sind, die seit dem Vatikanum II
angelaufene progressive Theologie zurlickzurufen und die angedeutete
Entwicklung abzubremsen.

Aber auch ganz andere Uberlegungen haben ihr Recht. Die ak. Bistii-
mer in Europa sind zwar zahlenmassig kleiner geworden, aber ihr Kern ist
geblieben. Die nun tiberall gespiirte Not macht erfinderisch. So darf man
umgekehrt die Frage stellen: Darf die amtliche Kirche die zu ihr Halten-
den einfach aufgeben? [st nicht in harter Arbeit die eigene Organisation
ausgebaut, sind nicht gentigend Erfahrungen gesammelt, haben nicht die
Kerngemeinden das Gehen gelernt? Und hat uns die Vorsehung Gottes,
solange wir am Leben gelassen werden, nicht vielleicht noch grossere Aut-
gaben gestellt (worliber im letzten Teil noch zu handeln sein wird)?

Pfr. Max Kopp, einst Pastor der kleinen badischen Gemeinde Mundel-
fingen, hat in der IKZ 1912 bemingelt, die ak. Bewegung sei zu schnell
kirchliche Institution geworden, statt, wie einst Paulus, Barnabas u.a.
durch Werbung von Haus zu Haus oder durch offentliche Vortrdge (s.
Areopagrede), dhnlich etwa, wie es heute noch in USA, wie man mir er-
zéhlte 37, geschehen soll, oder auch, wie es Lefébvre noch praktiziert, neue
Gemeinden zu zeugen.

die Theologische Quartalschrift (Ttibingen) wiren hier besonders als mutige Organe
zu nennen. Dass sich manche Verfasser keiner besonderen Beliebtheit bei der Kurie
oder ihrem Bischof erfreuen, darf man getrost vermuten, wie die verschiedenen Ver-
fahren gegen vorpreschende Theologen zeigen, obwohl « Rom» derzeit vorsichtiger
mit seinen Lehrern der Theologie umgeht als noch vor wenigen Jahrzehnten.

37 Man hat mir glaubwiirdig erzéhlt, dass in den USA manche Freikirchen den an
sie herantretenden, ausgebildeten Geistlichen ein Uberbriickungsgeld fiir etwa
2-3 Jahre geben, mit der Massgabe, sich damit Gemeinden selbst zu werben, die fiir
ihren Unterhalt sorgen kénnen. Die «Kirchenleitung» weist den Pfarrstellenbewer-

32



In der Anfangszeit jeder sich von Rom absplitternden Kirche geschah dies, so-
wohl in der Reformationszeit wie bei der ak. Opposition 38, Nachdem die neuen Kir-
chen sich gefestigt hatten, hat es kaum eine kirchliche Gemeinschaft gewagt, Prose-
lyten auf solche Weise zu gewinnen oder Mission, Werbung oder Propaganda fiir
sich innerhalb anderer Kirchen zu treiben. Kirchen, deren Gemeindeleiter Beamten-
charakter besitzen oder sich errungen haben, werden kaum zu den Missionsformen
der Friihkirche zuriickkehren wollen. Diese sind in Europa fast nur noch bei den
«Zeugen Jehovas» oder den modernen fragwiirdigen Jugendsekten anzutreffen. Je-
denfalls wagt es in unseren Tagen keine Kirchenleitung, persénliche Werbung, 6f-
fentliche Vortriage und Ahnliches zu den Aufgaben und Pflichten ihrer Geistlichen
in die Anstellungsbedingungen zu schreiben. Das rk. Recht (s. can. 1350, § 1) fordert
freilich, der Pfarrer soll Akatholiken «im Herrn» sich empfohlen sein lassen.

Dennoch darf die Frage der Existenzsicherung der ak. Bistimer die
néchste Zeit noch nicht einfach ausgeklammert werden, auch wenn man
kdmpferische oder rein propagandistische Werbung mit welchen berech-
tigten oder unberechtigten Griinden ablehnt 3. Die Frage, wie kann und
muss unsere Zeugnisablage heute aussehen, damit wir unseren durch den

bern lediglich einen bestimmten Distrikt zu, sorgt fiir Versicherungen, Werbemittel
und garantiert nach Erfolg fiir Aufnahme in die Geistlichkeit. — In unseren Breiten
stehen diesem Modell naturgemiss viele Schwierigkeiten rechtlicher, finanzieller
und 6kumenischer Art entgegen. — Aber Lefébvre praktiziert dhnliches innerhalb
der rk. Kirche, wie Paulus, Barnabas und die Missionare der Urkirche es innerhalb
der jlidischen Gemeinden getan haben und ebenso die Reformationskirchen wie die
Altkatholiken zu Beginn ihres Auftretens.

38 Es scheint ein soziologisches Gesetz in Wirtschaft, Staat, Kultur und auch in
der Kirche zu sein: die erste Generation baut mithsam auf, die zweite erweitert und
sichert den Bau, die dritte verwaltet, die vierte ruht sich aus.

39 Die 6kumenische Bewegung sah eine ihrer Aufgaben darin, das «Proselyten-
machen», d.h. die Abwerbung innerhalb ihrer Mitgliedskirchen, nach Méglichkeit
zu verhindern. Es wurden deshalb Richtlinien ausgearbeitet, die solches verhiiten
sollten, obwohl man genau wusste, dass nicht nur die rk. Kirche, die sich fiir die
allein seligmachende, d.h. die allein von Gott bzw. Christus gewollte Kirche hielt,
sondern auch alle anderen Kirchen und Gemeinschaften dasselbe von sich behaup-
ten (miissten). Hic Rhodos, hic salta! -

Sicherlich ist ein solches Denken und erst recht Verhalten den meisten Christen
fast aller Bekenntnisse fremd geworden. Aber warum? Doch nur aus im Grunde ge-
nommen beklagenswerten Griinden : weil die meisten Konfessionsangehorigen ent-
weder Taufscheinchristen sind oder die Bekenntnisunterschiede fiir geringfiigig hal-
ten, wenn sie nicht gar in einem Christenmenschen nur jemand sehen, «der recht tut
und niemanden scheut», wie manche so schon sagen (ohne die Konsequenzen zu
bedenken). Ob ein solches indifferentes Verhalten biblisch oder jesuanisch ist? In
Offb. 3, 16 liest man: «So aber, weil du lau bist und weder warm noch kalt, will ich
dich ausspeien aus meinem Munde.» Siehe auch Mt. 12, 30 (wer nicht mit mir sam-
melt, der zerstreut), ferner Mt.25, 24, 25 (der trage Knecht, der sein Talent unge-

33



Widerstand gegen den Unfehlbarkeitsanspruch des Papstes nun einmal
historisch zugewachsenen Aufgaben gerecht werden, dariiber hinaus
auch den uns neu geschenkten Erkenntnissen gegeniliber uns bewihren,
verlangt Antwort.

In dieser einen und unteilbaren Aufgabe sind — um der Genauigkeit
willen muss es ausdriicklich betont werden —zwei Aspekte oder Aufgaben
enthalten:

die Sicherung unserer Eigenexistenz:

1. um den derzeit noch uns Anvertrauten zu dienen;

2. um die von Doéllinger klassisch formulierte dreifache Aufgabe erfiil-
len zu konnen (s. S. 4).

Zur Priifung dieser Frage sollte sich jeder aufgerufen fiihlen, der fiir die
Kirche Verantwortung tragt oder fithlt (was in &hnlicher Weise auch an-
deren Kirchen gilt).

Daich dieses Thema angerissen habe, will ich mich an dem Losungsver-
such auch als erster beteiligen und das Folgende zur Diskussion stellen.

A

Wer von der Richtigkeit seiner Glaubensiiberzeugung durchdrungen
ist (Ahnliches gilt von allen Uberzeugungen), hat nicht nur das Recht, je
nach der Dringlichkeit dieser seiner Uberzeugung und der Sache selbst
hat er auch die Pflicht, fiir sie privat und offentlich einzutreten.

Die Art der Ausiibung dieses Rechtes bzw. dieser Pflicht wird ndherhin
von personlichen und sachlichen Umstdnden bestimmt werden, z. B. vom
Beruf, der Stellung in der Gesellschaft, vom Alter, der Reife, der Verant-
wortlichkeit, der Situation, der Gewichtigkeit des Anliegens.

Der iiberzeugte Christ darf und kann, je nach der Situation, in der er
sich befindet, gezielte Mission ausiiben
a) gegeniiber Unmiindigen, d. h. Kindern, Heranwachsenden, die ihm an-

vertraut sind;

b) gegeniliber Atheisten, Agnostikern, die ihm begegnen, denen er nach
den vorgegebenen Umstdnden zum Glauben helfen kann oder die seine

Hilfe erbitten; oder die auf ihn horen (etwa bei 6ffentlicher Predigt);

braucht lasst). Toleranz, ein schones Wort, kann zudem nur jenem gewahrt werden,
der, von seiner Sache tiberzeugt, selbst bereit ist, die Uberzeugung anderer zu ach-
ten. Tatsidchlich konnte die Okumene keine eindeutige Lésung verbindlich machen.
— Die modernen Staaten aber gewdhren jedem geistig gesunden und freien Biirger
Meinungs-, Rede- und Pressefreiheit! — '

34



c) an Menschen, die Suchende oder an ihrer eigenen Kirche Irregewor-
dene sind.
U.U. kann Mission zur Pflicht werden, vornehmlich dann, wenn Aus-
sicht besteht oder erhofft werden darf, dass durch unsere Mitwirkung der
Glaube an Gott und die Nachfolge Jesu (das «Christsein») solchen uns
Begegnenden zur inneren Befreiung und zur Freude gereichen konnte.
Dagegen diirfen wir nicht — grundlos — in das Seelenleben solcher ein-
brechen, die in ihrem eigenen Glauben oder Bekenntnis sich gliicklich und
geborgen fiihlen oder nicht aufgestort zu werden wiinschen. Zurtickhal-
tung in solchen Fillen gebietet uns die Riicksicht auf das Heil solcher Mit-
christen, auf die gutnachbarlichen Beziehungen zu anderen Konfessionen
und auf die Okumene bzw. Una Sancta, die trotz dusserer Spaltung wei-
terbesteht.

B

Die Rechte und Pflichten, die schon jedem einzelnen Christen zustehen
oder auferlegt sind, gebiihren in erhdhtem Mass den amtlichen Organen
der Kirche. Ihnen ist unmittelbar die Aufgabe auferlegt, von der Wahr-
heit 6ffentlich auf’jede Weise Zeugnis abzulegen, auch von der Lehre, den
Erkenntnissen und den besonderen Gaben und Aufgaben ihrer Glaubens-
gemeinschaft.

Da niemand iiber seine Kraft gefordert werden kann, diirfte derzeit die
Zeugnisablage der kirchenamtlichen Leitungen (Bischofe) beschrankt
sein, einmal, weil die Moglichkeiten und Krifte begrenzt sind, zum ande-
ren, weil dhnliche Riicksichten, wie sie von den Einzelchristen verlangt
werden, auch die Bischofe innerhalb der Okumene walten lassen sollten.
Immerhin wire zu iiberlegen, ob in jiingster Zeit die Bischofe sich zuviel
Zuriickhaltung auferlegt haben, ob die ak. Kirche nicht mehr Mut, mehr
Verantwortungsfreude — auch tiber die ihr unmittelbar Anvertrauten hin-
aus beweisen sollte.

Die Fora ihres offentlichen Zeugnisses sind der Gewichtigkeit nach
1. die eigenen Bistumsangehorigen und befreundeten Bistiimer und Kir-

chen;

2. die romisch-katholische Amtskirche und ihre Glaubigen (mit der Ein-
schrankung unter A, letzter Absatz);

3. der Okumenische Rat.

4. die Offentlichkeit.

Verlautbarungen, Hirtenbriefe, Stellungnahmen aller Art sollten theo-
logisch gut untermauert, aber neuer theologisch-wissenschaftlicher

2



Einsicht gedffnet sein. Die Kirchenleitungen sollten alle modernen Mog-
lichkeiten (Massenmedien) ausschopfen.

Es geniigt nicht mehr, nur in den Synoden, Kongressen usw. der eigenen Kirche
Stellung zu Glaubensproblemen und wichtigen moralischen und gesellschaftlichen
Fragen zu beziehen. Wenngleich nach der bewiihrten Uberlieferung der ak. Kirche
zu den parteipolitischen Differenzen im engeren Sinn die amtliche Kirche sich dus-
serste Zurtickhaltung auferlegen muss, gilt dies nicht in den grossen Fragen, die alle
Menschen. Volker und Gesellschaftsgruppen angehen.

Im Gegensatz zu den Bischéfen der ersten Generation (Weber, A. Kiiry) haben die
ak. Bischofe des 20. Jahrhunderts zu vielen Fragen geschwiegen, in denen auch ein
Wort von ihnen zu erwarten gewesen wire. Das gilt z. B. in den Fragen der Abtrei-
bung lediglich auf Grund sozialer Indikation, in der Euthanasiefrage, beziiglich der
Vertreibung aus der Heimat als Kriegsfolge oder aus politischen Griinden (Ostdeut-
sche, Vietnamesen usw.), beziiglich der Verwendung von kirchlichen Geldern zu an-
tirassistischen Zwecken, vornehmlich aber gegeniiber den schmutzigen ABC-Waf-
fen (Atombombe)4? und in Fragen der okologischen Umweltkrise (Welterhal-
tung).

40 Am 24.3.1967 legte ich dem 6kumenischen Gremium des Rhein-Main-Gebie-
tes den folgenden Antrag vor und sandte ihn an die Regierungen, Papst und Okume-
nischen Rat. Er wurde zwar verdankt, aber splirbare Wirkung ging nicht davon aus.
Er hat an Aktualitidt inzwischen nur gewonnen. Wieviel grosser wire die Wirkung,
wenn eine Kirche den Anfang damit machte, andere schiéssen sich an. Der Weltmei-
nung konnten auf die Dauer die Méchte nicht widerstehen:

«Der geplante Atomsperrvertrag geht alle Menschen und alle Volker in einer
noch gar nicht iibersehbaren Weise an. Soll er nicht neue Ungerechtigkeiten und ge-
fahrliche und verderbliche Abhdngigkeiten zur Folge haben und insbesondere die
kleineren Staaten und Volker den geheimen oder auch offenen Abreden weniger
Atom-Supermichte ausliefern, bedarf dieser Vertrag vor seiner Unterzeichnung ei-
ner allgemeinen Bekanntgabe, eingehender Diskussion und der Priifungaller politi-
schen und wirtschaftlichen Folgen.

Nicht an letzter Stelle sind auch die Christen und Kirchen aller Bekenntnisse in
die Mitverantwortung gerufen, damit ein Vertrag zustande kommt, der nicht die
Ubermacht einzelner Weltmichte stabilisiert oder gar ins Ungemessene vermehrt,
der vielmehr die ganze Welt von der Angst einer moglichen Selbstvernichtung oder
Selbstaufgabe, sei es durch Anwendung von Atombomben oder Drohung mit ato-
marer Kriegsfilhrung (librigens auch bakteriologischer oder chemischer Waffen und
Mittel), befreit und der somit einem gerechten Frieden dient.

Wir fordern deshalb alle Volker und Staaten auf, einen Vertrag zu schaffen, der
sich nicht auf das Verbot der Weitergabe von Atom- bzw. ABC-Waffen beschrinkt,
sondern der alle Staaten, einschliesslich die derzeitigen Atomméchte verpflichtet, ja
zwingt, in genau festzulegender kurzer Zeit alle gelagerten Waffen und Produktions-
stitten solcher in sich unmoralischen Waffen zu vernichten und sich ausnahmslos
wirksamer, gegenseitiger Kontrolle zu unterwerfen.

Zugleich rufen wir, eingedenk der Verantwortung gegeniiber der Zukunft der
ganzen Menschheit alle Religionen, christlichen Kirchen und Weltanschauungsge-

36



3

In hervorragender Weise sind die Gemeinden erméchtigt und fihig,

1. durch ihr existentielles Zeugnis,

2. durch ihre Offentlichkeitsarbeit vom spirituellen Leben ihrer Kirche
Zeugnis abzulegen und ihr Licht nicht unter den Scheffel zu stellen.

Eine lebendige Gemeinde mit einfallsreichem und tatkriftigem Kirchenvorstand
und Pfarrer weiss, in kontinuierlicher Selbstverwirklichung das Gehor der Offent-
lichkeit zu erreichen. Die Geschichte unserer Gemeinden hat bewiesen, dass nicht
selten sterbende Gemeinden zu neuem, ja blithenden Leben erweckt worden sind.

Jede Gemeinde hat Anldsse, Feierstunden, Jubilden, kann Empfange, Ausstel-
lungen, kirchenmusikalische Darbietungen usw. organisieren und die Aufmerksam-
keit der Offentlichkeit auf sich lenken. Kommen dazu wohldurchdachte Gottesdien-
ste —auch Wortgottesdienste —mit gediegener Predigt — wobei alles Pompdse unserer
Art nicht entspricht — wird eine solche Gemeinde allmahlich bekannt, geachtet und
wie ein Magnet Freunde und Gleichgesinnte an sich ziehen.

Obwohl durch Kirchbau schon manche Gemeinde erweckt worden ist, sollte man
im Zeitalter der Okumene kiinftig das fiir Bauten notige Geld besser verwenden,
namlich fiir die lebendige Arbeit (Kurse, Lehrginge, Studien, Austausch, Veranstal-
tungen, Anstellung von Mitarbeitern, Presse und Schrifttum).

Schliesslich setzt eine Erneuerung einer kleinen Kirche den planmdissigen Einsatz
aller Befdhigungen und ein strategisches Zusammenarbeiten voraus (Sternfahrten,
Gemeindebesuche, Austausch von Choren, Rednern, Geistlichen). Den Bistiimern

meinschaften, alle Universitdten, Schulen und Bildungsinstitutionen sowie endlich
alle Verbinde, Gewerkschaften und gesellschaftlichen Organisationen in der ganzen
Welt auf, die ABC-Waffen auf jede geecignete Weise zu dchten, ihre Mitglieder auf
diese Achtung zu verpflichten und alle Menschen fiir ehrlos und als Verbrecher zu
erkliren, die es wagen sollten, solche in sich unmoralischen Waffen herzustellen
oder zum Einsatz zu bringen.

Endlich bitten wir die UNO, einen Gerichtshof zu bilden, der jeden Staatsmann
oder Befehlshaber, der dem Vertrag zuwiderhandelt oder gar den Einsatz der
ABC-Walffen befehlen sollte, zur Verantwortung zieht und tiber dies hinaus vorsorg-
lich solche Massnahmen im vorhinein festlegt, die gegen Vertragsbriichige sofort
und wirksam durchgefiihrt werden konnen und miissen.»

Wie aktuell ein gemeinsames Vorgehen aller Kirchen etwa im Sinn dieses Antrags
ware, ergibt sich aus folgenden Tatsachen:

Zur Zeit kreisen eine Unmenge militdrische Satelliten tiber uns; 16000 Millionen
Tonnen TND gibt es. Das entspricht einer Zerstérungskraft von einer Million Hi-
roshimabomben. Die atomaren Superméachte verdndern bestdndig durch neue
Technologien der Zerstorung das Gleichgewicht der Méchte. Wie beschdmend, dass
wir trotz unserer Intelligenz die Technologie nicht unter Kontrolle bekommen und
die Weltmichte nicht vom Wahnsinn atomarer Kriegfithrung abbringen kénnen.
Kann schon bei konventioneller Riistung kaum mehr von einem gerechten Krieg
gesprochen werden, wieviel weniger kann es ein nuklearer Krieg sein.

37



und Dekanaten stellen sich dadurch ganz neue Aufgaben, die bisher allzuwenig be-
dacht worden sind. Vieles kann man von den Freikirchen, sogar von modernen Sek-
ten auf diesem Gebiet lernen — obwohl Pred. 1, 9, 10 recht hat : «Es gibt nichts Neues
unter der Sonne», auch auf diesem Gebiet nicht. Neu bejuns wire nur ein planméssi-
geres Zusammenwirken4! und der Einsatz aller vorhandenen Féahigkeiten.

Bleibt noch ein Wort zur Form der Mission zu sagen. Im Hinblick auf
frithere Religionskriege, Streitereien und Auseinandersetzungen wire es
angebracht, einen eigenen Beitrag zur Toleranzfrage folgen zu lassen.
Hier mag geniigen, darauf hinzuweisen, dass Polemik, aufdringliche Pro-
paganda, Manipulation, jedes Fechten mit Scheinargumenten und jede
Uberredung fehl am Platze sind, selbstverstindlich auch der Einsatz auto-
ritirer Macht und von Einflussnahmen, die unredlich sind oder irgend-
welche Abhédngigkeiten materieller oder moralischer Art bewirken. Ab-
zulehnen ist vor allem Inanspruchnahme oder Einsatz staatlicher sowie
partei- und gesellschaftspolitischer Méchte oder Interessengruppen.

Positiv ausgedriickt bedeutet dies, dass wir am echtesten, glaubwiirdig-
sten und tiberzeugendsten unseren Glauben vertreten durch existentielles
Zeugnis, durch ehrliche Stellungnahme —auch dort, wo wir tiberfragt sind
oder selber uns unsicher fithlen — sowie durch positive Selbstdarstellungs-
vortrage.

Wo immer man uns um Auskunft bittet, wo wir durch die Situation uns
aufgerufen wissen, unsere Uberzeugung zu Adussern oder Fehlurteile zu
berichtigen, konnen, diirfen und sollten wir in Ruhe und Wiirde das Un-

4l In Frankfurt/M griindete ich den Ddllingerkreis. Er stellte sich die Aufgabe,
der inneren und dusseren Mission der Gemeinde und Kirche zu dienen. Ich hoffte,
dem Frankfurter Beispiel wiirden andere Gemeinden folgen und dhnliche Kreise bil-
den und ihnen Namen von Ménnern oder Frauen geben, mit denen ihre Gemeinden
besonders verbunden waren.

Der Dollingerkreis kannte drei Stufen:

1. Mitglieder : Nur aktive Gemeindemitglieder, die zu persénlichem Einsatz be-
reit waren.

2. Freunde : Sie verpflichteten sich, bei wichtigen Anléssen zur Stelle zu sein und
vorbildlich ihre kirchlichen Pflichten zu erfiillen.

3. Forderer konnte jeder Christ werden, der einen Beitrag zu zahlen bereit war.
Die Beitrige waren gleitend nach dem Geldwert und dreifach gestaffelt. Fiir einen
Beitragvon 10 DM erhielt man das Jahrbuch, fiir 20 Jahrbuch und Kirchenzeitung,
fiir einen entsprechend hohen Beitrag Jahrbuch, Kirchenzeitung und IKZ.

Immerhin brachte es der Dollingerkreis auf 20 Mitglieder und 18 Foérderer. Die
Grossveranstaltung mit Bischof Prof. Dr. Urs Kiiry am 21.1. 1966 war von 300 G-
sten besucht.

38



sere sagen, die uns zur Verfiigung stehende Literatur 42 ausleihen oder auf
unsere Gottesdienste, auf den zustédndigen Seelsorger oder Theologen
hinweisen.

Freilich, richtige Auskunft iiber unseren Glauben zu geben, wird uns
von Tag zu Tag schwerer, selbst den Theologen. Wir haben keinen «Den-
zinger», in dem wir uns iiber alles hinsichtlich des amtlichen Kirchenglau-
bens vergewissern konnen. Wir verfiigen, gottlob, auch iiber kein «un-
fehlbares» Lehramt. Nicht einmal die «Utrechter Erklarung» besitzt den
Charakter untriiglicher und fiir immer geltender Glaubensentscheidun-
gen. Kein ak. Bischof, auch kein ak. Bischofsgremium hat je von sich er-
klirt, er, bzw. es sei in Glaubens- und Sittenlehren unfehlbar. So konnen
wir nur entweder unseren personlichen Glaubensstand bekunden, und in
dieser Hinsicht wird es eine gewisse, andere meinen, eine grosse Schwan-
kungsbreite des Lehrverstindnisses geben. Oder wir kOnnen erkliren,
dies oder jenes gilt als derzeitige Meinung der Kirche, wobeil wir zum Ge-
brauch der alten Kirche zuriickkehren, die unter «k Dogma» zunéchst nur
eine Meinung, allerdings eine begriindete, eine von der Kirche als der
Wahrheit sehr nahekommende, ja flirwahrgehaltene Aussage versteht. So
lehrt selbst ein Thomas v. Aquin, es sei unumstdsslich wahr, dass Gott
existiere, aber mehr konne man dazu kaum mit absoluter Glaubensge-
wissheit aussagen.

Struktur- und Pastoralfragen, dazu rechne ich auch die nationalkirchli-
che und mit Vorbehalt die Missionsaufgabe, sind wichtig, aber systemim-
manent. Heute geht es allenthalben um Fundamentalfragen. Damit sei
mutig das Sprungbrett hierzu betreten.

So sind wir beim letzten und wichtigsten Teil, bei der Anfrage an alle
Theologen, Kirchenfiihrer und Glaubigen aller christlichen Kirchen und
Gemeinschaften angekommen. Ausnahmslos alle befinden sich ange-
sichts der Ergebnisse der kritisch-historischen Theologie in genau gleicher
Lage. Die Anfrage sei nicht in extenso ausgefiihrt. Man kiime an kein
Ende, ohne ein Buch dartiber schreiben zu miissen, wozu hier nicht nur
der Platz fehlt, sondern auch die Absicht. Das damit angerissene Problem
kann und darf nicht auf einmal ausgebreitet oder gar gelost werden. Es
hat Konsequenzen fiir jedes Dogma, ja fiir den gesamten bisher verkiinde-

42 Den ak. Bistiimern fehlen auf den neuesten Stand gebrachte Handbiichlein.
Das derzeit umfassendste Werk ist das des hochgeschitzten Bischofs Urs Kiiry
(T1976): Die Altkatholische Kirche, ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Stutt-
gart, 1978 (2.verbesserte Aufl.). Wie dieser Beitrag zeigt, kann ich Kiiry nicht in al-
len dogmatischen Positionen folgen.

30



ten «Heilsplan». Nur durch Zusammenarbeit der Besten und derer, die
sich keiner kirchlichen Autoritét, keiner theologischen Schule, sondern
lediglich der Wahrheit und dem nur in der Wahrheit verbtirgten Heil ver-
antwortlich wissen, kann dies Werk einer Neu-Interpretation dessen, was
christlich heisst, gelingen. Diese Anfrage, die ich nun konkret an meine
eigene, die altkatholische Kirche stelle, die jede andere Konfession an sich
selber stellen moge und wohl auf die Dauer an sich richten muss, denn es
gibt gar keinen anderen Ausweg, lautet:

V. Welche theologischen und pastoralen Aufgaben stellen uns
heute die Erkenntnisse der Bibel- und Humanwissenschaften?

Zuerst wollte ich diesem Beitrag die Uberschrift geben: «Anstdssiges und Anstds-
se». Im bisher Vorliegenden habe ich Anstossiges behandelt und kritisch und positiv
bedacht. Aber Schuld kann, wie das «Exultet» der Osterliturgie zugibt, zur felix
culpa werden, wenn daraus positive Anstdsse erwachsen. Anstdsse sind als Stosse
selten begehrt, besonders, wenn sie ggwohnte Wege verlassen, zum Umdenken mah-
nen, Wahrheiten aussprechen, die man am liebsten umgeht oder nur verklausuliert
anzudeuten wagt. Frither war es das Vorrecht der Hofnarren, Wahrheiten zu sagen.
Immerhin, auch Paulus hat «toricht» geredet, als er sich aufraffte, sich zu verteidi-
gen und den Gemeinden unangenehme Wahrheiten zu sagen. Wagen wir es darauf-
hin! Selbst auf die Gefahr hin, dass manche auch daran wieder Anstoss nehmen.

Wieder wende ich mich, schon um nicht in den Verdacht zu kommen,
unbefugt anderen christlichen Konfessionen gegentiber mich als Lehr-
meister aufspielen zu wollen, an meine eigenen Kirchgenossen. Konkret
fiir die ak. Kirche lautet die Anfrage etwa: Beschrankt sich die ak. Kirche
lediglich auf ihre bisherige Opposition gegen die Papstdogmen von
187043, auf die Ablehnung der Mariendogmen von 1854 und 195044 und
des Syllabus vom 8. 12. 1864, sowie auf die Verteidigung ihrer liturgischen
und kirchenrechtlichen Reformen? Oder ist sie bereit, sich aufrichtig in

43 In jiingster Zeit befassen sich Autoren aus der rk. und anderen Kirchen tiberra-
schend hédufig mit dem Papsttum, dem Altkatholizismus und der Unfehlbarkeits-
lehre. Es sei nur an die Aufsidtze und Biicher von Concemius, Kiing, Franzen,
Schatz, H.J. Pottmeyer, Denzler und Hasler sowie an den Malta Report erinnert.

Ungertihrt von allen theologischen Untersuchungen beansprucht die rk. Kirche
uneingeschrinkt alle Rechte, die das . Vatikanum dem Papst zugesprochen hat.
Auch das II. Vatikanum hat das Dogma des I. Vatikanums erneut bestitigt. Dieses
Dogma geht nachweislich nicht auf Ausspriiche Jesu, sondern auf eine geschichtli-
che Entwicklung zurtick. Auch eine historische Entwicklung kann ihr Recht haben,
indes kann eine solche kein Dogma, zumal kein unumstossliches, begriinden. Kir-
chenrechtliche Satze bleiben in threr Form immer menschliches Recht. Nur die For-

40



derung, Ordnung zu schaffen, kann als eine gbttliche anerkannt werden. In ihr ruht
jedoch die stete Aufforderung, die jeweilige Ordnung immer besser den Verhiltnis-
sen anzupassen.

Wegen der Bedeutsamkeit, die auch formalen Strukturen zukommt, zumal durch
die Unfehlbarkeitslehre der /nhalt der Lehre, wie die Dogmengeschichte gerade der
jlngsten Zeit ausweist, tangiert werden kann, ist es angebracht, sich auch in diesem
Zusammenhang die wichtigsten Daten der historischen Entwicklung — sie ist keine
Entfaltung, wie man romischerseits immer erklart — zu vergegenwartigen.

Ob Petrus in Rom war, wird heute zwar meist bejaht, aber die romische Ge-
meinde ist nicht von thm gegriindet worden.

Die Schriftstellen, mit -denen man die Papstdogmen rechtfertigt (Mt.16, 18;
Joh.21, 15-17; Apg.2, 14; 3, 1-6; 10, 31-33; 15, 7; Gal. 1) sind spétere Gemeinde-
theologie oder werden von den Kirchenvitern anders verstanden als heute von der
Kurie. Die Ausgrabungen im Petersdom unter Pius XII., geleitet vom Prilaten
Kaas, erbrachten iiber das angebliche Petrusgrab keine Sicherheit.

In Rom hat sich der monarchische Episkopat erst in der zweiten Hélfte des 2. Jahr-
hunderts durchgesetzt. Die bis auf Linus zuriickgehenden Pontifikal-Listen sind
spitere Rekonstruktion. Das erste quellenmassige Datum ist die Abdankung des ro-
mischen Bischofs Pontianus vom 28.9.235.

Eine Verfassung der Gesamtkirche hat es offenbar bis 325 nicht gegeben. Doch
bestand zwischen vielen Gemeinden und Rom ein Mutter-Tochter-Verhéltnis. Da
von Rom aus die Gemeinden Italiens, aber auch Karthago, vielleicht sogar Alexan-
dria gegriindet wurden, besass Rom weitreichenden Einfluss. Aber erst das Konzil
von Nicda hat nach dem Vorbild der Reichsgliederung die Metropolitanverfassung
(Provinzialverbande) geschaffen.

Wichtig fiir Roms weitere Entwicklung wurde das vom Kaiser berufene Konzil
von Sardien 343. Es erkannte den romischen Bischof als Quasi-Appellationsinstanz
an.

Der Satz: «Prima sedes a nemine judicatur» kam indes aus einer Féalschungindas
Decretum Gratiani und dadurch in das Kirchenrecht. Er ist bis heute nicht revoziert
worden.

Doch haben schon recht frith romische Bischéfe herrscherliche Anspriiche erho-
ben. So versuchte bereits Viktor 1. (etwa 180-198) den rémischen Ostertermin den
Kleinasiaten unter Androhung der Exkommunikation vorzuschreiben. Stephan .
(254-256) beschimpfte Cyprian als Pseudochristen, weil dieser beziiglich der Ketzer-
taufe anderer Ansicht war. Dabei berief er sich — und das ist das Wesentliche, als
erster auf Mt. 16, 18. Bischof Siricius (¥399) nimmt schon die sollicitudo omnium
ecclesiarum (die Sorge fiir alle Kirchen) nach 2. Kor. 11, 28 fiir sich in Anspruch.

Am klarsten hat Leo 1. (440-461) die Theorie des Primatsgedankens unter Beru-
fung auf Petrus theoretisch erstellt und in seinem Briefan Flavius in Konstantinopel
danach gehandelt. Dennoch konnte er nicht verhindern, dass Konstantinopel als
kaiserliche Residenz auf dem Konzil zu Chalcedon im Kanon 28 im Jahr 451 eine
fast ranggleiche Stellung wie Rom erhielt.

Um den Ausbau der pipstlichen Machtstellung machten sich furderhm beson-
ders «verdient» Gelasius . (492-496), NikolausI. (858-867), Gregor VII.
(1073-1085), dessen dictatus papae die Suprematie tiber den Staat forderte, Papst
Innozenz IT1. (1198-1216), Gregor IX. (1227-1241), um schliesslich mit Inno-
zenz V1. (1352-1362) und Bonifaz VIII. (1294-1303) ihren praktischen und mit der

41



das theologische Gesprdich, das kein Dogma mehr ausnimmt, einzuschal-
ten? Vielleicht sich sogar kritisch gegeniiber den Dogmen der sieben er-
sten Okumenischen Konzilien zu verhalten?

Anders gefragt: Begniligen wir uns, die Lehrbiicher einer erlauchten
Schar als der Theologen des 19.Jahrhunderts auszuschreiben, gedenken
- wir, als Epigonen an Arteriosklerose zu sterben, indem wir unverbriich-
lich daran festhalten, was die orthodoxen Kirchtiimer, vornehmlich die
romische Kurie—im Grunde sie und die Orthodoxie allein —als de fide ver-
teidigen?

Unfehlbarkeitserklarung unter Pius IX. (1846-1878) ihren theoretischen Hohe-
punkt zu erreichen.

Die Anspriiche der Pdpste wurden insbesondere untermauert durch Félschungen.
Sie gingen nicht einmal von den Pédpsten selber aus. Neben der Konstantinischen
Schenkungsfalschung ist die wichtigste jene, die man als die Pseudo-Isidorische be-
zeichnet. Etwa um 850 félschte ein Franke (oder mehrere) aus der Gegend von
Reims unter Missbrauch des Namens des Kirchenlehrers Isidor von Sevilla
(560-636) Dekretalien, die, angeblich in frithesten Zeiten verfasst, dem Papst Rechte
zuschrieben, die er in diesen Zeiten nie besessen hatte, z. B. alle Synoden seien an die
Autoritat des Papstes gebunden, alle wichtigeren Angelegenheiten unterstiinden
dem Urteil des Papstes, der nicht an die Tradition gebunden sei ; die romische Kirche
habe «als Mutter der Kirchen» nie geirrt. Aus den Pseudoisidoren sind (nach
H.Kiing, Unfehlbar, 93) 324 Passagen in das grundlegende Kirchenrechtsbuch,
den Codex Juris canonici von 1918 iibernommen worden, von denen 313 erwiesener-
massen gefilscht sind. Die Falschungen waren nicht immer in béser Absicht erfolgt,
sie waren — und nicht nur in der Kirche — hdufig iiblich. Dem Verfasser der
Pseudo-Isidoren ging es offenbar darum, die Macht der Bischofe zu schwichen zu-
gunsten Roms, um Bischofe mit papstlicher Erlaubnis absetzen zu kénnen und die
causae maiores in Rom entscheiden zu lassen. Man wollte gern die Mittelinstanzen
umgehen nach dem Volksspruch: wenn du etwas erreichen willst, «geh nicht zum
Schmiedle, geh zum Schmied». -

Aus dem gleichen Grund, um von regionalen und lokalen kirchlichen Obrigkei-
ten frei zu werden bzw. zu sein, forderten auch in eminenter Weise die Ordensgesell-
schaftendie papstliche Zentralgewalt. Hierbei zeichneten sich besonders die Franzis-
kaner und Dominikaner aus, die dafiir zahlreiche Privilegien erhielten oder mit
Sonderaufgaben betraut wurden (wie die Dominikaner mit der Inquisition). Der Je-
suitenorden verpflichtete Graduierte in einem 4. Geliibde zu besonderem Gehorsam
gegeniiber dem Papst.

Als Papst Paul VI. am 28.4.1967 den Okumenischen Rat der Kirchen in
Genf besuchte, hat er freimiitig bekannt: «Der Papst, Wir wissen es wohl, ist ohne
Zweifel das grosste Hindernis auf dem Weg des Okumenismus.» Doch das hinderte
ihn nicht, zu erkliren, er begriisse die Anwesenden gleichsam als Petrus.

44 Pfister, F.P., Ist die leibliche Himmelfahrt Marii ein katholisches Dogma?,
JKZ, 1950, S.209-260, sowie Pfister, F. P., Die Stellung Marias im Heilsgeschehen,
IKZ 1969, S.161-191.

42



Oder noch einmal anders formuliert: halten wir nur den Papst fiir falli-
bel oder auch die Kirche als ganze ? Geben wir der Wahrheit die Ehre und
gestehen uns ein, dass auch die Kirche als ganze nur «auf dem Weg zur
Wahrheit» 4> 1st und dass auch die Bibel — ein auch von mir hochgeschétz-
tes Buch — nicht absolute Wahrheit darstellt46, sondern eine approxima-

45 Ein Paulus hat noch gewusst, dass unser Wissen Stiickwerk ist, dass wir uns
ausstrecken nach dem, was vor uns liegt. — Die Lehre der Kirche hat in doppelter
Weise die Wahrheit nie génzlich verfehlt, denn a) es gibt zu jedem Streitpunkt inner-
halb der Kirche einen «Rest», eine Schar derer, die eine echtere, richtigere Auffas-
sung als die Richtung vertrat, die zunédchst sich durchgesetzt hat, b) Wahrheitsele-
mente sind in allen Aussagen der kirchlichen Lehre, ja sogar in den Mythen und Le-
genden enthalten, genau wie auch Méarchen, Romane, Spiele in ihrer Art Wahrheit
aussagen.

40 4bsolute Wahrheit wire nur dann gegeben, wenn man eine Verbalinspiration
der Bibel anndhme. Selbst dann wiirden die Exegeten noch zugeben, dass auch Gott
als unmittelbarer Autor der Bibel sich menschlicher Fassungskraft akkomodieren
muss. Horen wir zur Inspirationsfrage ein romisch-katholisches Urteil von B. Walde
(Lexikon f. Theol. u. Kirche 1933, V, S.424): «Ein sicheres Zeugnis iiber die I. des
NT. findet sich in diesem selbst nicht (vgl. allenfalls 1.Tim, 5, 18 mit Lk. 10, 7; 2.
Petr. 3, 15). Dieses Selbstzeugnis ldsst sich nicht durch innere Kriterien erginzen.
Daraus, dass die hl. Blicher Wunder und Prophetien enthalten, was selbst nicht von
allen gilt, oder dass inihnen die unverfilschte gottliche Offenbarung niedergelegt ist,
ergibt sich noch nicht ihre Inspiration. Ebensowenig bietet die subjektive Wahrneh-
mung, dass eine Schrift ,Christum treibt’ (Luther), das ,innere Zeugnis des Geistes’
(Calvin), das testimonium Spiritus Sancti, d.i. die kirchliche und individuelle Erfah-
rung von der religios-sittlichen Bedeutung der Bibel (Cremer), hinreichende und all-
gemeine Biirgschaft filir die I. Ferner ist die Ansicht mancher, auch katholischer Ge-
lehrter, Prophetenamt und Apostolat seien ein dusseres Kriterium der 1., nicht
durchschlagend. Denn die Verfasserfrage ist im AT oft unsicher; die ntl. Schriften
stammen nicht alle von Aposteln; die Schrift-I. ist weder mit der prophetischen I.
noch mit dem Apostolat identisch, noch deren notwendige Folge. Den vollgiiltigen
Beweis fiir die 1. beider Testamente bildet vielmehr die Tradition.» Soweit
Walde. Er {ibersah, dass eine Tradition nicht ohne Zirkelschluss diese von Walde
aufgebiirdete Beweislast tragen kann.

Die Bibel trigt in allen ihren Teilen die Handschrift ihrer Verfasser und das Kleid
ihrer Zeit. Sie teilt die Anschauungen jener Zeitepochen, in der sie verfasst bzw. redi-
giert sind. Die in 1000 Jahren entstandene Gesamtbibel mit ihren 65 Schriften (dazu
13 apokryphe Bestandteile) ldsst die religionsgeschichtliche Entwicklung vom Poly-
theismus tiber den Monotheismus zum universalen Monotheismus, vom Menschen-
zum Tier- und Friichteopfer, von sithnenden und dankenden Opferkult zur Geset-
zesreligion, von der Gesetzes- zur Gesinnungs- und Liebesreligion ablesen. Dabei
wird deutlich, wie alte mythische oder magische Vorstellungen neue Einsichten 1dn-
gere Zeit iiberlappen, ja bis in unsere Tage fortwirken, z. B. auch das ptolomdische
Dreistockwerk-Weltbild.

Man sollte diese bruta facta tapfer ins Visier nehmen. Es ldsst sich nun einmal

43



tive, je nach dem Niveau unserer Gesamterkenntnisse angemessene Inter-
pretation verlangt (wie dies praktisch seit eh und je zumeist auch ge-
schieht, selbst unter Inanspruchnahme so kiinstlicher Interpretationsme-
thoden wie jene eines vierfachen biblischen Sinnes47.)

Ist es nicht so, wenn wir ehrlich sind : der Pfarrer bleibt (ich muss beken-
nen, dass ich es selbst hdufig tat) in seiner Predigtdarbietung bei der «be-
wahrten» Auslegung, indem er die echten Textschwierigkeiten ausklam-
mert, umgeht oder den ihm moglichen Skopus wihlt.

Die Kirche, d. h. die massgebenden Bischofe, die grossenteils die Pro-
bleme durchaus kennen, fiirchten fiir den Glauben der Angefochtenen,
der Kleinen, der Masse und wagen nicht, den ehrlichen Theologen zuzu-
stimmen. Den Theologen kommt Einsicht oft erst nach Jahren und Mut
meist nur in fester Position (mit staatlichem Ruhegehalt).

nicht leugnen, dass seit dem Oratorianer Richard Simon ( 1712) und seit Reimarus
und Lessing die Bibel wie jedes andere Literaturwerk kritisch gelesen, erforscht und
immer besser erfasst wird. Man muss zur Kenntnis nehmen, dass wir von Jesus kein
einziges Wort besitzen, das er selbst geschrieben hat. Das NT stammt aus dritter
Hand, nicht einmal von Aposteln oder Augenzeugen! Die ersten Schriften entstan-
den friithestens 20 Jahre nach Jesu Tod, die synoptischen Evangelien 40, ja 60 Jahre
spiter. Das Johannes-Evangelium von einem Presbyter in Kleinasien, der gnostisch
beeinflusst war, etwa ums Jahr 100.

Die neutestamentlichen Schriften sind teils Gelegenheitsbriefe, teils Sammlungen
von Ausspriichen Jesu, die liturgisch verwandt worden sind und als Gemeindetradi-
tionen bearbeitet und redigiert wurden. Das Entscheidende: Ausgenommen Lukas,
wollen die Verfasser der Evangelien gar keine historischen Dokumente tibermitteln;
sie wollen zum Glauben bewegen, die Evangelien sind kerygmatische Aussagen.
Dennoch enthalten die kanonischen Schriften {iberaus Wertvolles. Gefragt, welches
Buch er am meisten schitze, antwortete Bert Brecht : «Sie werden lachen, das NT.» —
Késemann aber hat recht, wenn er behauptet, das historische Auftreten des Mannes
von Nazareth ist der Ursprung des NT und des Christentums. Aber auch darin ist
den Theologen beizupflichten: aus dem NT kann man kein Leben Jesu rekonstru-
ieren. Aber jener Mann, der solche Impulse aussandte, dass sich heute noch 400
christliche Denominationen aufihn berufen, war ein von Gott Erweckter, ein «gott-
licher» Mensch. Aber doch ein Mensch, kein Zwitterwesen, kein Halbgott, auch
wenn die damalige Zeit ithn nicht anders deuten konnte, um ihn den Menschen
verstandlich zu machen und seine Vollmacht sicherzustellen.

47 Man unterschied frither den sensus literalis, allegoricus, moralis und anagogi-
cus, den man sich mit dem Merkvers einprégte:

Littera gesta docet,

quid credas, allegoria,

moralis, quid agas,

qua tendas, anagogia.

44



Man konnte ein Buch tiber die Fluchtmoglichkeiten so vieler am offe-
nen Bekenntnis sich vorbei mogelnder Theologen und in kirchlichen Posi-
tionen Tétiger schreiben48. Und so bleibt es beim alten.

Am bedauernswertesten sind jene Kirchen, die sich selbst durch ihre Unfehlbar-
keitsdogmen gefesselt haben oder so traditionsgebunden sind, dass sie davon kaum
loskommen, ich meine die rémische und die orthodoxe Kirche. Und doch splirt man
auch dort Bewegung. Die orthodoxe Kirche hitte gerade iiber den Altkatholizismus
viele Moglichkeiten, aufgelockert zu werden. Sie trédgt in sich iiberdies selbst An-
sdtze hierzu, einmal, da sie alle neue Dogmen der rk. Kirche seit dem 2.Jahrtausend
ablehnt, ferner, weil sie eine grosse Spiritualitit aufweist und, wie ihre Freiheit vom
Gesetz des Zolibates und ihre Liebe zu den schwachen Menschen (z. B. in der Ehege-
setzgebung) beweist, eine Moglichkeit, ithre Dogmatik aus der Starre in eine Dyna-
mik zu wandeln, durchaus besitzt.

Fiir die romische Kirche enthélt dieser Aufsatz besonders in den Anmerkungen
fiir den Kundigen viele Briicken, die sie nur mutig betreten muss, um sich aus dem
selbstgebastelten Korsett zu befreien. Sie scheut sich, allein vorzugehen. Deshalb
miissen thr die orthodoxe und die ak. Kirchen Mut machen. Eine so grosse Kirche
kann und wird sich nicht selbst aufgeben. Anzeichen lassen sich erkennen. Man geht
bereits mit den Theologen vorsichtiger um als in fritheren Zeiten. Ein Kiing wére
gewiss vor 500 Jahren noch verbrannt oder in ein Kloster gesteckt worden. Die Kir-
che, die sich viel zu stark von einem Lefébvre bremsen ldsst, hat Kiing gemahnt, um
Vorsicht gebeten, aber er hat nach wie vor Lehrerlaubnis48, Und das, obwohl er in

48 Um von anderem abzusehen: wie viele fliehen in die Arbeit der Verwaltung,
der Organisation, der Bautitigkeit, aber auch in Asthetizismus, in Liturgie, in My-
stik —das soll gar kein Vorwurf sein. Aber wieviel getroster bleibt in all diesen Tétig-
keiten jener, der der Wahrheit vor sich und anderen die Ehre gibt oder geben darf
(ohne exkommuniziert zu werden).

482 Als dies im Sommer 1979 geschrieben wurde, konnte man nicht ahnen, dass
Prof. H. Kiing tiberraschend vor Weihnachten 1979 die Lehrerlaubnis von Rom ent-
zogen bekam. Der Verfasser bleibt dennoch bei seiner Uberzeugung, dass die rk.
Kirche, ja alle Grosskirchen, auch wenn sie wie alle grossen Kérperschaften sich nur
langsam bewegen und auf Schwache Riicksicht nehmen miissen, im Sinne der Theo-
logie Kiings, die noch nicht einmal konsequent genug ist, sich andern werden. Es
bleibt ihnen keine Alternative, wollen sie nicht zu Kirchen der Unbedarften sich
selbst herabstufen. Im Kampf gegen Kiing haben jene recht, wenn sie ihn als unka-
tholisch verurteilen, die lediglich vom Status quo ausgehen und die Kirche fiir eine
juridisch-statische Institution halten. Jene, die mit Paulus sprechen: «Nicht als ob
ich es schon erreicht hitte, aber ich vergesse, was hinter mir liegt und strecke mich
aus nach dem, was vor mir liegt» (Phil. 3, 12, 13), verstehen «katholisch» als Qualitét
und als Aufforderung, bestindig nach der ganzen, vollen, lauteren Wahrheit zu su-
chen, auf die Gefahr hin, dass sie ihre Uberzeugung teilweise revidieren miissen. In
Wirklichkeit war die Kirche immer in diesem letzteren Sinn «katholisch», nur dn-
derte sie sich langsam, bemiiht, diese Verdnderung zu kaschieren, vor allem, sie ver-
dnderte sich oft genug nach einer verkehrten Richtung hin.

45



seinem neuesten, von grossem Fleiss und Gelehrsamkeit zeugenden Buch: «Existiert
Gott» 4?2 nach wie vor die Priexistenz Christi nicht anerkennt, damit natiirlich die
Trinitdtslehre im bisher verstandenen Sinn erschiittert —und obwohl er die Lehre der
Jungfrauengeburt, d. h. der Inkarnation nur als dtiologische Erklarungsweise ver-
steht30. Solche Wahrnehmungen, die sich an weiteren Beispielen belegen lassen, ge-
wahren Hoffnung. Vielleicht ist die Annahme nicht unberechtigt, dass die rk. Kirche
die Wege zu neuen Lehraussagen sich nicht fiir immer selbst verbauen méchte, zu-
mal in einer Zeit, da viel schwierigere Probleme aufzuarbeiten sind.

So sei nur noch in diesem Zusammenhang auf eine Behauptung aufmerksam ge-
macht, die durch den immer noch viele beeindruckenden Marxismus auf uns zu-
kommt, auf Ernst Blochs Behauptung, die Bibel selbst fiihre zum Atheismus, so dass
nur ein Christ Atheist und ein Atheist ein echter Christ sein konne.

Hier kann nicht Blochs Meinung ausfiihrlich dargelegt werden, aber sie sei
auch nicht vollig ausgespart.

Bloch, erst 1978 verstorben, ein auch in christlichen Kreisen geachteter, ernst
zu nehmender Philosoph, Marxist, Tridger des Friedenspreises des deutschen
Buchhandels, suchtinseinem Werk « Atheismus im Christentum» 3! den Nachweis
zu fithren, die «unterirdische Bibel» in der Bibel enthalte einen subversiven Sinn.
Zwar sei dieser nur noch fragmentarisch greifbar, weil durch die Redaktion der
Priesterschaft der Text entschirft worden sei. Dennoch fiihre er letztlich die drei
Weisen zur Hiitte des menschlichen Kindes, das Gott wird, sich mit dem Vater
identisch wisse. « Wer mich sieht, sicht den Vater.»

49 Kiing, Hans, Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, Miin-
chen 1978.

50 Zu dieser Frage s. Hans Kiing, Christsein, 1974, S.441-453. Ich zitiere daraus
folgende Sétze: «Heute wird freilich auch von katholischen Exegeten (betr. der Ge-
burtsgeschichten Jesu) zugegeben: Es handelt sich bei diesen Geschichten um histo-
risch weithin ungesicherte, unter sich widerspriichliche, stark legendire und letztlich
theologisch motivierte Erzdhlungen eigener Prigung... Zeugung aus schopferi-
schem Gottesgeist meint urspriinglich nicht einen biologischen Tatbestand, sondern
die christologische Wiirde des Gezeugten. Doch hat die immer stiarkere Biologisie-
rung dieser Vorstellung bald eingesetzt. Die wirkliche Menschheit Jesu wird im NT
zwar durchgehend vorausgesetzt. Von gelegentlicher Korrektur abgesehen, werden
auch selbstverstandlich seine Eltern genannt. Von seinen «Briidern» und «Schwe-
stern» ist ebenfalls selbstverstdndlich die Rede. Diese im Hebrdischen weiteren Be-
griffe diirfen nicht ohne positiven Grund einfach nur auf «Vettern» und «Basen»
bezogen werden. Einer von den Briidern Jesu, Jakobus, hat neben und nach dem
Petrus in der Jerusalemer Gemeinde die Hauptrolle gespielt. Hitte man so reden
konnen, wenn man in der Frithzeit etwas von der Jungfrauengeburt geahnt hitte?
Fiir Paulus, der von einer Jungfrauengeburt nichts weiss, ist der Gottessohn schlicht
aus der Frau geboren.» — Kiing erkliart dann: «Man nennt eine solche Erzihlung —er
meint die Geburtserzdhlung von Lukas — die in Form geschichtlich-leiblicher Ereig-
nisse berichtet, eine dtiologische Sage.»

51 Bloch, Ernst, Atheismus im Christentum, Ges. Werke, Frankfurt, 1968, und
Schaeftler. Richard, Was diirfen wir hoffen?, Darmstadt, 1979.

46



Dieser Jesus habe, das sei der bildliche Sinn der Himmelfahrt, den Vater vom
Thron gestossen.

Die Bibel verheisse im Grunde nicht mehr und nicht weniger als die Schlange
im Paradies (und vorher die Prometheussage): «Eritis sicut Deus», ihr werdet
sein wie Gott (Mos. 3, 5), nachdem ihr Boses und Gutes unterscheiden konnt.
Darin sei die Menschgott-, die Gottmenschwerdung beschlossen. Von der Frage
Kants bewegt : « Was diirfen wir hoffen», das lasse sich in der Bibel erweisen, habe
das Elend die Elenden von einer Utopie zur anderen bis zu dieser Einsicht ge-
driangt, die in Jesus «Fleisch geworden» : die Gottwerdung des Menschen habe in
Jesus ihr Ziel erreicht. In seiner Nachfolge bestehe die Selbsterlosung des Men-
schen, der sich zu sich selbst und damit von einem iiberméchtigen Tyrannen, dem
Vatergott, befreie32.

Haben wir nicht allen Grund, in einer Zeit, in der viele Menschen die
alten Dogmen in ihren starren, unverstindlichen und komplizierten For-
men nicht mehr begreifen und sich emanzipieren wollen, emanzipieren
auch von dem sacrificium intellectus, das eines wachen Menschen in den
lediglich durch eine verkehrte Theologie aufgedrangten Weisen unwiirdig
ist, ehrlich uns mit den Fragen der Dogmen auseinanderzusetzen ? Sollten
wir nicht dankbar sein, wenn uns die kritisch historische Theologie, nicht
zuletzt die religionsgeschichtliche und die Form- und gattungsgeschichtli-
che Methode neuen Aufschluss geben kénnen!? Die Flucht so vieler Prie-
ster aus der Romkirche hat weniger mit dem Zolibat als mit der Wahrhaf-
tigkeit zu tun, die unserer Zeit, gottlob, hoher steht als dsthetisches oder
mystisches Schwelgen, als sich beliebt machen wollen bei den Menschen,
als Karriere und Ansehen.

Die Liebe zur Wahrheit und zur Wahrhaftigkeit sollte alle Kirchen er-
mutigen, zu neuen Ufern tiberzusetzen. Kiing hat recht: Unfehlbare Sitze
gibt es nicht, kann es nicht geben. Die Begriindung lese man bei Kiing
selber nach 53, Als Folge des Nachdenkens und neuer Erfahrungen hat es
innerhalb der Kirche etwa alle 400-500 Jahre einen Umbruch gegeben,
man denke nur, um dies an Namen zu kennzeichnen, an Paulus, Augusti-
nus, Thomas v.A., Luther und an die schon 300 Jahre wiahrende Auf-
kldirung, mit Richard Simon beginnend, in volle Fahrt gegkommen durch
Kopernikus, Galilei, zuletzt durch Bultmann.

Darum noch einmal: Bleiben wir trage Nachbeter, die nur das Uber-

32 Mit den Behauptungen Blochs setzten sich eine Reihe von ev. und rk. Theolo-
gen bereits auseinander, z. B. Jiirgen Moltmann, aber auch Metz Kerstiens, Karl
Rahner, Sonnemans. Die gemeinsame Synode der Bistiimer in der BR Deutschland
hat am 22. November 1975 sogar eine Erkldrung « Unsere Hoffnung, ein Bekenntnis
des Glaubens» herausgebracht.

33 Kiing, Hans, Unfehlbar, Ziirich, 1970.

47



kommene miude, zweifelnd, oder wider besseres Wissen verwalten, oder
fiihlen wir uns aufgerufen, zu den uns alle, Laien wie Geistliche umtrei-
benden Fragen nach dem Charakter der Offenbarung bzw. der Bibel, der
Zweinaturenlehre «Christi», folgerichtig auch zu den immer unzumutba-
rer werdenden Lehren und bisherigen Vorstellungen des «Altarsakra-
mentes» (Abendmahl, Eucharistie, Messe) >4, um nur einiges anzudeuten,
in der Interpretation des 5., des 12., des 16.Jahrhunderts Stellung zu be-
ziehen ? Spiiren wir den Rufim Begriff «katholisch» zur ganzen Wahrheit,
zur qualitativen Katholizitdt (seit Cyrill (T 444) gliltig geworden), zu der
wir immer nur auf dem Wege sind und die wir wahrhaftig, also nach dem
jeweiligen Stand unserer fundierten Etkenntnis vertreten miissen, selbst
wenn dies uns zur Preisgabe liebgewonnener, altehrwiirdiger Formeln
zwingt? Sind wir endlich solche, die im Begriff «alt» den Ruf spiliren, im-
mer mehr zu den Urspriingen, d. h. letztlich zum historischen Jesus, soweit
wir ithn noch in den neutestamentlichen Aussagen splirbar machen kon-
nen, oder doch wenigstens zum eigentlich Wahren, zu den iiberzeitlichen
Aussagen vorzudringen, auch wenn es uns Schmerzen bereitet, ja wenn

M Jesus feierte mit seinen Jiingern das Passahmahl, wie es damals Vorschrift war.
Was das NT davon berichtet, enthdlt viele Unklarheiten. Es ist ganz unglaubhaft,
dass Jesus mehr als eine Bildrede, als ein Gleichnis, wie Zwingli richtig erkannt hat,
mit dem Wort «dies mein Leib», gemeint hat. Er steht damit in der Tradition der
Propheten, z. B. Isaias, Jeremias, die sich bestimmter Handlungen bedient haben,
um damit eine Mahnung oder eine Aussage zu verbinden.

Kein Apostel konnte gemeint haben, den vor ihnen stehenden Jesus fleischlich zu
essen bzw. sein Blut zu trinken, so dass er zwolfmal gegessen wurde und Jesus selbst
sich ass. Schon vom Kelchwort her ist dies ganzlich auszuschliessen, da Blutgenuss
jidischen Tischgenossen unmoglich und verboten war.

Wie sinnvoll aber zum Geddchtnis des Todes Jesu Mah! zu halten, sich Jesu, auch
seines Todes und seiner Jiingergemeinde zu erinnern und miteinander Gott fir alle
Wohltaten, die er uns durch seine Schopfung — versinnbildet in Brot und Wein als
Lebensgaben, aber auch fiir Erleuchtung, die er durch Menschen, vornehmlich durch
Jesus uns zuteil werden liess, zu danken, dabei die Gemeinschaft zwischen den sich
zu Jlingern Jesu rechnenden Gemeindegliedern zu befestigen!

Was hat der Unverstand der Theologen aus dem zuerst einfachen « Brotbrechen»
im Gedenken an Jesus und aus der in der Urgemeinde hiaufigen Agape, dem Liebes-
und Gemeinschaftsmahl — bei beiden wurde des Herrn Jesu gedacht —in Anlehnung
an Mysterienkulte, die sich im Nahen Osten und im ganzen Mittelmeerraum vorfan-
den, gemacht? Einen Opferkult, den Jesus zu seinen Lebzeiten auf Erden abgelehnt
hat; eine Gegenwiirtigsetzung fleischlicher Art; ein Mirakel, das viele unverstindige
neue Mirakel in sich schliesst und von der rk. Kirche selbst als «Geheimnis des Glau-
bens» bezeichnet werden muss, weil es noch keinem einzigen Theologen gelungen
ist, es als von Jesus gewollt, klar zu beweisen, geschweige die vielen Wunder als gott-

48



gewollt aufzuzeigen, die mit der Verwandlung der Brot- und Weinessubstanz vor
sich gehen sollen. Der Priester, selbst jener, der nur die rechtméssige Weihe empfan-
gen hat, soll durch sein dem Herrn angeblich nachgesprochenes Wort, ihn gewisser-
massen verkorpernd, Brotsubstanz und Weinessubstanz in die Substanz nicht nur
des Fleisches, oder des Leibes Jesu verwandeln, sondern jedes Teil des Brotes in je-
weils die ganze Person Christi, also in seinen Leib und seine Seele, in Fleisch und
Blut, dazu noch in Gottheit und Menschheit verwandeln. So dass nicht mehr Brot,
nicht mehr Wein, sondern nur die dusseren Zeichen, die Akzidentien, wie man nach
aristotelischer Meinung unterscheidet, sichtbar sind, was neue und unerhorte Wun-
der verlangt, ganz abgesehen, dass niemand weiss, was Substanz ist, was Akzidenz
bedeutet. Um diese Terminologie aufrechtzuerhalten, musste sie geradezu dogmati-
siert werden.

Aber auch, wer, wie die Orthodoxen, nur eine Art « Metabolie » annimmt oder wie
die Lutheraner und Altkatholiken nur eine Realprdsenz, steht vor &hnlichen Schwie-
rigkeiten, es sei denn, er deute die Realpridsenz nur in dem Sinn, den Jesu Wort nahe-
legt: «Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich mitten unter
thnen» ; mit anderen Worten: nur als eine geistige Gegenwart. Auch eine Ubiquitit
des Leibes und Blutes Jesu ist eine ganz unmogliche Vorstellung. Denn selbst eine
verkldrte Gegenwart besteht aus mehr als nur aus der Entitit, die einem Gedachten
zukommt.

Jesus aber hat deutlich nach Joh. 6, 63 erklért, (wenn Johannes ihn recht interpre-
tiert — immerhin hat Johannes Jesus als den Trager des Logos, des Gottesgeistes der
Selbsterkenntnis Gottes oder wie man dies Wort trinitarisch heute deuten mag, zu
begreifen versucht), «Der Geist ist’s, der lebendig macht, das Fleisch niitzet
nichts».

Die Entwicklung der Kirchenlehre, soweit sie an der Wandlung, Metabolie oder
Realprisenz festhilt, lisst sich nur begreifen aus einem Zusammenwachsen des jiidi-
schen Opferkultes mit den Mysterienkulten einerseits und aus dem Bestreben, das
Ausbleiben der Parusie des Herrn durch seine Gegenwirtigsetzung auszugleichen.
Diese Lehre und Vorstellung ist in einem langeren Prozess entstanden, wenngleich
das NT schon frithzeitig missverstandliche Berichte und Schriftstellen hierfiir anbot.
So findet man im Frithkatholizismus schon die Meinung, die Elemente des Abend-
mahles seien ein Unterpfand, ja gerade zu eine Medizin der erhofften leiblichen Auf-
erstehung. Man ass Christus, um sich seiner Kraft, seiner gottlichen Natur, seines
wirklichen Fleisches und Blutes zu bemichtigen. Die Religionsgeschichte kennt
dhnliche Vorstellungen schon in dltesten Zeiten. Sie sind dem sakralen Kannibalis-
mus verwandt.

Die christliche Frommigkeit hat auf alle Weise versucht, dieses «hochwiirdigste
Sakrament» den Gldubigen, heute den noch wundergldaubigen Kindern irgendwie
nahezubringen. Ich selbst liebte Jesus, aber ich konnte schon als Kind nicht verste-
hen, warum mein Magen der Tabernakel Jesu sein solle.

Die schénen Bezeichnungen « Abendmahl», « Eucharistie» treffen gar nicht die sich
dahinter bergende Lehre jener christlichen Kirchen, die irgendwie am Wortlaut fest-
halten: das mein Leib (das Wortlein «ist» gibt es nicht im Araméischen). Noch weni-
ger trifft die Bezeichnung Messe, was sie in Wirklichkeit darstellen soll: die unblu-
tige Erneuerung des Kreuzes-Opfertodes Jesu. Diese den einfachen Glédubigen ein-
gingigen Bezeichnungen, die prunkvolle Feier (Hochdmter, Fronleichnamsprozes-
sion usw.) bringen dem wundergewohnten Volke (das Wunder ist des Glaubens lieb-

49



stes Kind), das nicht nachdenkt, «Geheimnisse» dar, die selbst fiir die kirchen-
fromme Theologie noch ungeloste Probleme aufgeben, die bei niherem Zusehen,
wozu hier nicht der Ort ist, als in sich widerspruchsvoll, theologisch unvollziehbar, ja
gottesunwiirdig erscheinen: Isaak wurde auf Eingreifen Gottes nicht von Abraham
geschlachtet, Gott aber will, dass sein eigener Sohn, der gelehrt hat, dass der himmli-
sche Vater dem reuigen Zollner auf seine Bitte: «Gott, sei mir Stinder gnadig» ver-
gibt, sich um der schon auf Gott vertrauenden Menschen willen, nochmal, also un-
notigerweise, sich toten ldsst. Hingen diese Lehren nicht, genau wie die Christolo-
gie, mit iiberlappenden heidnischen materialisierenden Vorstellungsgruppen und
mit dem Interessedenken kultgewohnter, Opfer darbringender Priester und als Pen-
dant mit dem Verlangen der Gldubigen, Gottes leibhaftig teilhaftig zu werden, zu-
sammen? —

In der ev. Kirche ist geradezu eine Abendmahlsabneigung festzustellen. Leider

hdngt diese mit recht dusserlichen Dingen zusammen (der unhygienische Kelch, aus
dem gemeinsam getrunken wird, Wein statt Traubensaft usw.). Man sollte sich in
der ganzen Christenheit besser und eifriger um ein neues theologisches Abendmahl-
verstandnis kiimmern. Eine Anknilipfung: Geht ein arabischer Familienvater auf die
Reise, bricht er Brot in so viele Teile, als Hausgenossen da sind. Er gibt jedem ein
Stiick und sagt: Nehmt und esset. Ebenso giesst er roten Wein in ein Geféss, lasst es
herumgehen. — Eine zweite Anknilipfung: Zehn Ménner (im Krieg) sollen wegen
Meuterei erschossen werden. Da kommt die Meldung: Neun werden amnestiert,
wahlt selber, wer den Tod erleiden soll. Ein junger unverheirateter Mann ist bereit.
Aber er hat eine Bitte: versammelt euch jedes Jahr um diese Zeit und trinkt mitein-
ander, wie wir es jetzt zum Abschied tun, eine Flasche Wein und denkt dabei an
mich. — Mahlgemeinschaft mit Jesus und seinen Jiingern! Mahlgemeinschaft mit sei-
ner Gemeinde, dieaufihn hort! Paulus hat die Gemeinde als «Leib Christi» bezeich-
net. Tischgemeinschaft verbindet, besonders wenn der Vorsteher das treffende Wort
dazu sagt. Und wenn sie nicht allzu hdufig statthat, damit sie den Symbolcharakter
nicht verliert und Routine wird. Wie schon hat Leonardo da Vinci diese Tischge-
meinschaft dargestellt! Wie spiirt man die heilige Ndahe Gottes, dem Jesus mit den
Jiingern fiir den Exodus aus Agypterland dankt, an die gefahrvolle Stunde denkend,
in der der Hohe Rat sich vielleicht gegen Jesus entscheidet! Wie muss man heute
Abendmahl mit Jesus und seiner grossen Gemeinde in aller Welt feiern? Was kann
uns ein Jiinger Jesu in solcher Tischgemeinschaft sagen? Wie kénnen wir stirker
Partner Gottes werden in der Welterhaltung und Weltvollendung? Welche Aufga-
ben an Information, Meditation, Motivation und Aktion kénnten sich aus dem Ge-
sprach mit dem Vorsteher, mit den im Geist Jesu versammelten Tischgenossen erge-
ben? Wer denkt nicht an ahnliche Mahle, an die Schaffermahlzeit in Hamburg, das
Hochzeitsmahl, das Liebesmahl! Brot und Wein als Sinnbilder des Lebens. Als Vor-
schein hoheren Gliickes. Als Vorgeschmack geistigen Schaffens, als Starkung fiir
das gemeinsame Wandern, einer besseren Zukunft entgegen oder um den Daseins-
kampf gemeinsam zu bestehen.
Nochmals, indem wir ein Stiickchen Brot essen und Wein trinken, dabei Jesu ge-
denkend, dersichselbstdas Brot genanntund den Weinstock, mit dem wir verbunden
bleiben sollen, verkiinden wir seinen Tod, danken Gott fiir seine Frohbotschaft,
werden seine Tischgenossen, haben Anteil an seiner Freundschaft und erkennen
einanderals solche, die Jesu liebhaben, die seine Frohbotschaft der Welt weitersagen
wollen.

50



wir ehrlich und haufig bekennen miissen: wir haben uns bisher bona fide
geirrt?! Warum vergassen wir so ganz Jeremias 45, 4: «So hat der Herr
gesprochen: Wisse wohl: was ich selbst gebaut habe, reisse ich wieder ein,
und was ich eingepflanzt habe, reisse ich wieder aus?»

Urteile ich falsch, wenn ich die heiss umkdmpfte Kompromissformel
fir Jesus von Nazareth, die das Chalcedonense 451 schliesslich fand und
die Staatsgesetz wurde, ablehne? Was soll es heissen, Jesus, der Gesalbte
Gottes, der letzte und bedeutendste Prophet und Lehrer, den das Juden-
tum hervorgebracht hat, sei in hypostatischer Union eine Personin zwei
Naturen, die durch die vier Eigenschaftsworter charakterisiert sei: die
beiden Naturen seien unvermischt (asynchytos), unvermengt (atréptos),
ungetrennt (adiairétos), unzerteilt (achoristos)? Hat diese Lehrmeinung
nicht die logisch unvollziehbaren Dogmen des Heilsplanes, der Rechtfer-
tigungslehre, der Idiomenkommunikation, der Mariendogmen, der den-
kerisch widerspriichlichen und unvollziehbaren Transsubstantiations-
dogmen und der Realpridsenz dieses Jesus in den Abendmahlselementen
zur notwendigen Folge? Sind diese Lehren nicht Ergebnisse der Spekula-
tionswut der Theologen, die in scheinbar logischen Schlussfolgerungen
buchstéblich missverstandener, meist sogar unsicherer Schriftstellen die
so einfachejesuanische Frohbotschaft zu den Kompendien der Dogmatik

Insolchem Geist konnen wir das schone, gar nicht dogmatische Gebet der Didache 9
nachsprechen:
Wir danken Dir, unser Vater, fiir das Leben
und die Erkenntnis, welche Du uns kund getan hast
durch Deinen Sohn Jesus.
Dir sei Ehre in Ewigkeit!
Wie die Korner dieses Brotes zerstreut waren
auf den Bergen
Und gesammelt eins wurden,
So lass Deine Gemeinde von den Enden der Erde
zusammengefiihrt werden in Dein Reich.

Denn Dein ist die Herrlichkeit und die Kraft

durch Jesus Christus in Ewigkeit

Wir danken Dir, unser Vater, fiir den heiligen
Weinstock Deines Knechtes David, welchen Du
uns kundgetan hast durch Deinen Sohn Jesus.

Dir sei Ehre in Ewigkeit!

Diesesalte Eucharistiegebet bestitigt mein Eucharistie-Verstidndnis vollinhaltlich.
Gott, dem Vater, d. h. dem Schépfer alles Guten wird fiir die irdische Speise ebenso
gedanktwie fiiralle Erkenntnis durch Jesus. Daranschliesstsich die Bitte, in Analogie
zudenTausendenWeizenkdrnern moge die zerstreute Gemeinde in das Reich Gottes
gesammelt werden.

51

~



eines Thomas v. Aquin, eines Scheeben, Schmaus und Barth anschwellen
liessen, die keinem verniinftigen, schon gar nicht einem religiésen Men-
schen zugemutet werden konnen! — Jesus, der selbst abgelehnt hat, Mes-
sias > genannt zu werden, war ein Gott besonders verbundener Mensch,
dem Kreis der Essener nahestehend, der in seinem verborgenen Leben viel
iiber Gott nachgedacht, sich umgehort hatte und in dem AT zu Hause
war. Er wurde von den jlidisch-apokalyptischen Stromungen, dem Kreis
um Johannes den Taufer, vielleicht auch von Impulsen der Qumram-
monche erfasst und hat diese religiosen Aufbriiche in selbstindiger Weise
in sich verarbeitet. Er war m. E. der Begriinder der natiirlichen Theologie,
der aufbauend auf dem jlidischen Monotheismus, diesen, ankniipfend an
dessen beste Vertreter, dahin ausbaute, dass er den strengen, zornigen
Gott im Bilde eines Vaters schauen liess und Vertrauen weckte. Wiirde
Ernst Bloch das meinen, wiirde ich thm zustimmen: Jesus war moralisch
«Gottessohny». Er ruft seine Briider und Schwestern in die gleiche Gottes-
kindschaft. In seinen unvergidnglichen Gleichnissen, insbesondere in der
Bergpredigt undim Vaterunser, hateralsder Massgebende die Menschheit
fliir alle Zeit dariiber belehrt, worauf es im Verhiltnis zu Gott und zum
Mitmenschen ankommt.

Was hat man aus thm gemacht? Statt seine Lehre aufzunehmen und sie
weiterzutragen, stellte man seine Person in den Mittelpunkt. Im Kampf
mit den Mysterienreligionen, der Gnosis und dem Kaiserkult hat man,
nicht ohne Schuld des spater eingekommenen Paulus aus Tarsus 36, Jesus

33 Trotz vieler Versuche bleibt die Frage, welches Selbstbewusstsein Jesus besass,
ungelost. 1. ist das Verstdndnis dessen, was «Messias» meint, vielschichtig. 2. Wi-
derspricht sich Jesus nach den Evangelien, wenn er einerseits die Jiinger haufig als
unverstidndig bezeichnet, dann sie ausdriicklich befragt, wer er sei, dann dem Petrus
und den Jiingern verbietet, sein Bekenntnis, «Du bist der Messias», weiterzusagen,
dann, im nidchsten Augenblick Petrus als Satan bezeichnet, weil er nicht um die Auf-
gabe Jesu Bescheid wisse. 3. Nimmt man die Schweigegebote Jesu nur als literari-
sches Motiv, entwertet man im gleichen Augenblick das angebliche messianische
Selbstbewusstsein Jesu. Manche, wie Wrede, sagen: die Geheimhaltung der Messia-
nitdt entspricht nicht der Wirklichkeit. Es ist eine Anschauung der Ostergemeinde.
Schliesslich fliichtet man sich indie Erkldrung: man solle Jesu Werk nur im Glauben
verstehen konnen. Ist es aber nicht seltsam, wenn ein Heilbringer, der angeblich
Wunder wirkt, gar nicht als Gottgesandter erkannt werden will? Oder nur in der
Kirche? Mir diinkt, Jesus habe entsprechend seinen Erfolgen ein wachsendes Selbst-
bewusstsein gehabt, aber, wie die iibrigen Israeliten, auf einen noch ausstehenden
Messias gehofft und auf dessen Reich hingewirkt.

36 Paulus kniipft nicht an den historischen Jesus an. «Darum richtet sich von jetzt
an unser Wissen nicht nach dem Fleische, und wenn wir auch Christus dem Fleische

52



nach kannten, so doch jetzt nicht mehr» (2. Kor. 5, 16). Tod und geglaubte Auferste-
hung sind fiir die nachésterliche Gemeinde und auch fiir Paulus die Kulminations-
punkte des gottlichen Planes mit Jesus. In Jesus zelebrierte Gott nach Paulusals Va-
ter des in Christo Mensch gewordenen Himmelswesens das Versdhnungs-Opfer auf
blutige Weise, das nach geraumer Zeit die romisch-katholische Kirche unblutig in
der Missa (Eucharistiefeier) tagtdglich auf tausenden Altéren angeblich erneuert.
In deren Heilstat «uns zugute» hat Paulus kultische Opfervorstellungen des AT
mit solchen, die damals im kleinasiatischen und Mittelmeerraum verbreitet waren,
zu einem gewaltigen Gottesdrama zusammengebunden. Dabei leiteten ihn mehr oder
weniger bewusst drei Motive. Durch die Opferung des Christus durch Gott, die an-
geblich von Christus freiwillig im Gehorsam erlitten wuide, sollten nach Paulus
1. Gesetz, Stinde und Tod besiegt und ausser Kraft gesetzt werden;
2. das Argernis des Gekreuzigten durch die Auferstehung sublimiert werden;
3. die Eschatologie in Sakrament und fortwédhrendem kirchlichen Heilshandeln eli-
miniert und gleichzeitig effizient werden.

Besonders die Taufe veranschaulicht nach Paulus nicht nur, sondern bewirkt im
Mitsterben und Mitauferstehen der an Christi Heilstat Glaubenden das Werden zu
einer neuen Kreatur, das Christwerden, die Teilnahme am «Reich Gottes». Die Teil-
nahme am Opfermahl demonstriert nicht nur den Opfertod Jesu fiir alle Zeit, son-
dern wirkt ebenso wie die Taufe das Heil, das Einverleibtwerden in Christus, so dass
Christus in den Kommunikanten lebt, jeder Christ ein zweiter Christus geworden
1st. Einige nehmen deshalb an, dass sie durch diese Heilsmittel schon vollendet sind ;
andere sprechen von einem Angeld des kommenden Reiches, das seine Vollendung
im Weltende fiande.

Diese mystagogische Deutung der ersten blutigen Feier der Missa durch den Va-
tergoft ist nicht nur wie auch andere Meinungen Pauli schwer verstidndlich (was
schon 2. Petr. 3, 16 bemerkt), sie enthilt auch so viele Aporien, dass es unbegreiflich
ist, wie die moderne Theologie sich iiber diese hinwegsetzt. So steht seit den Patri-
passianern das Dilemma ungelést im Raum, wie Christus, als eine Person in
Zwei-Naturen gedacht, leiden und sterben konne. Da Gott nicht sterben (und auch
nicht leiden) kann, ist nur die menschliche Natur am Kreuz gestorben, nicht einmal
eine menschliche Person. Wie kann der Tod einer menschlichen Natur aber eine
ewige Erlosung vollbringen, da diese Satisfaktion keinen unendlichen Wert besitzt?
Wie kann Gott, der das Isaakopfer abgewendet hat, selber in archaische Zeiten zu-
riickfallend, ein Menschen-, ja ein gottmenschliches Todes-Opfer verlangen, um
sich mit der siindigen Menschheit auszuséhnen? Muss nicht, wenn der Mensch auch
nach Paulus und dem Glauben der Kirche von sich aus unfdhig ist zu glauben: a)
Gott willkiirlich seine Gnade austeilen, damit etliche Menschen zum Glauben gelan-
gen, b) da der Glaube selbst Gottes Werk — allein aus Gnaden — ist, die Heilstat in
Christus eine unnditige Zelebration gewesen sein?

Sodann:

Beruht eine forensische «Erlésung» durch einen angeblichen Opfertod Jesu, falls
Gott und Jesus diesen Tod so aufgefasst haben sollten, nicht auf magischer Wir-
kung!? :

Und welche unendliche « Schwierigkeiten» ergeben sich selbst fiir Gott, die eine
Person «Christus» in zwei Naturen in der Messe unendlichmal als.mit sich selbst
identische Person real zu produzieren, so, dass die Elemente Brot und Wein verwan-
delt, auf kurze oder lingere Zeit mit Christi Person besetzt —also hunderttausende

53



zu einem Himmelswesen, dann zu einem goéttlichen Menschen erklért.
Statt anzuerkennen, dass die Dynamis, die Gnade Gottes wie in anderen
grossen Propheten und Gottesminnern aller Zeiten Jesus zu einem Werk-
zeug Gottes berufen und in thm sich besonders wirksam und méchtig er-
wiesen habe, stilisierte man thn empor zu einer Kultperson, schliesslich
sogar zu einem Kultgegenstand (in der Monstranz). Vieles mag dazu bei-
getragen haben, sicher auch die Absicht, diesem Jesus eine hohere Autori-
tdt als Moses, als den Heilanden der damaligen religios geschwingerten
Zeit, nicht zuletzt auch als den Gottkaisern zuzusprechen. Habermas hat
in seiner These vom «Erkenntnis leitenden Interesse» aufmerksam ge-
macht, wie Meinungen sich zu Theorien und Denksystemen —in unserem
Fall zu Dogmen ausbilden konnen. Warum sollte es nicht im Interesse des
gesetzesfeindlichen Paulus, der Missionsboten, der spiteren Priester-
schaft, ja sogar der Kaiser gelegen haben, ihrem Meister, ihrem Herold
und Herrn, dem Gekreuzigten, der den einen Torheit, den anderen ein Ar-
gernis war, jene gottliche Gestalt zu verleihen, die alle anderen iiberbot,
auf die sich stiitzend sie Absolutheitsanspriiche erheben konnten! Wer die

Male in vielen Speisekelchen als derselbe mit dem wirklichen Jesus (manche sagen mit
dem verklarten) besetzt oder durch diese Person irgendwie durchdrungen, realwe-
sentlich prdsent, jedenfalls mit sich identisch zugegen und deshalb angebetet wird, wo-
bei diese Anbetung nicht auf den einen Jesus «im Himmel» oder in der Dreieinigkeit,
sondern /lokal im Tabernakel oder bei der Austeilung bezogen wird.

Bilder kann man durch Druckverfahren oder im Fernsehen beliebig oft reprodu-
zieren, niemals aber eine gottmenschliche einmalige Personlichkeit. Geistig kann
man sich Jesus (Christus) beliebig oft vorstellen, an ithn erinnern und sich erinnern
lassen, wie man sich an die Eltern oder grosse Personlichkeiten, etwa an Sokrates,
erinnert.

Dass die Katholiken, Orthodoxen, ja sogar die Altkatholiken und Lutheraner an
die Transsubstantiation, oder abgeschwicht an die Realprdsenz Christi in der Ho-
stie noch glauben, ist theologisch unverstindlich, zumal die Schriftstellen auch bei
bester philologischer Erklarung mehrere Deutungen zulassen, die dltesten minde-
stens erst 20 Jahre nach dem Tode Jesu verfasst worden sind, von Anbeginn sich
zwel Hauptrichtungen darum stritten, ob sie buchstidblich oder freier verstanden
werden missen und ein so angesehener Kirchenvater wie Augustinus fiir das symbol-
hafte Verstdindnis eingetreten ist. Um so befremdlicher ist es, dass heute, da man um
die dogmengeschichtliche Entwicklung Bescheid weiss, dieses «Geheimnis des
Glaubens» so unangetastet bleibt, offenbar nur deshalb, weil es der Kirche gelang,
durch Disziplin, Gewéhnung und eine alle bestrickende Feierlichkeit dieses als tabu zu
erklidren, dasbeiden einen das Denken lahmt, die anderen wie vor einem «mysterium
tremendum» erzittern ldsst, einige zum ersten grossen Glaubenszweifel fiihrt.
Und dochsollte das Brotbrechen als abgekiirzte Form der geistigen Gemeinschaft mit
Jesus und die Agape unbedingt der Christenheit erhalten bleiben!

54



Kémpfe mit den Ebioniten, die Auseinandersetzungen der Judenchristen
und Hellenisten, des Paulus mit der Gemeinde in Jerusalem, die Kampfe
mit den immer machtiger aufstrebenden und die Gemeinden durchdrin-
genden Gnostikern bedenkt und die Jesus allmdhlich zugesprochenen
Hoheitstitel, urspriinglich als Lobpreis verwandt, dann immer mehr me-
~ taphysisch gedeutet, iiberpriift, kann in der wachsenden Absicht, statt die
Verkiindigung Jesu, den Verkiinder Jesus in den Mittelpunkt der Predigt,
des Gottesdienstes, ja des entstehenden Kirchenrechtes zu stellen, das Be-
miihen erblicken, das Argernis des Gekreuzigten zu tiberwinden, gleich-
zeitig aber als Verkiinder dieses Jesus Absolutheitsanspriiche fiir sich
selbst, fiir die Gemeinde, bzw. Kirche zunichst als Ganze, dann flir ihr
Lehramt, schliesslich fiir den «Stellvertreter Christi», den Papst erheben
zu konnen. Und nicht nur das! Nur als Vollzieher und Ausspender von
Heilsmitteln, die sich auf einen Heil bewirkenden, freiwillig iibernomme-
nen Opfertod eines Gottessohnes zuriickfiihren liessen, konnte der Prie-
sterstand heilsmittlerisch titig werden und den auf diesen Christus Ge-
tauften das Heil zusichern. '

Das Neue Testament begriindet kein dogmatisches System, das Allge-
meingiiltigkeit beanspruchen kann. Es begriindet nach Kdsemann>7 die
Vielfalt der Konfessionen und die Vielfalt der Christologien 8. Jesus hat
die jiidischen Gesetze vernunftbezogen angewendet. Hatten die Jiinger
Hunger, durften sie auch am Sabbath Weizen raufen. Bendtigte ein
Mensch seine Hilfe und Zuwendung, kiimmerte sich Jesus nicht um das
Sabbathgebot. Jesus hat die christliche Religion begriindet, weil er die
Furcht vor Gott austrieb und Vertrauen zu dem himmlischen Vater
weckte. Er hat das Liebesgebot als Herzmitte seiner Botschaft verkiindet.
Nicht erst durch den Fiduzialglauben an sein «Kreuzopfer» erhilt der
Mensch Vergebung seiner Siinden! Gort ist dem Menschen in seiner

57 Kéasemann, Ernst, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1965, S.221 ff.

38 Die Christologie des Paulus ist eine andere als die Logoschristologie eines Jo-
hannes. Das Nicénische Dogma ist eine Kompromisslésung durch kaiserlichen Be-
fehl der Christenheit aufgendtigt. Wir brauchen eine dynamische Gottesvorstellung.
«In ithm leben wir, bewegen wir uns und sind wir (Prg. 17, 20).» Legen wir dies Pau-
luswort zugrunde, erinnern wir uns an die scholastische Lehre vom concursus gene-
ralis Gottes in uns und an das Wirken des Gottesgeistes im Menschen, dann kann
Gott doch als der Allwirkende in uns begriffen werden — und damit kann man auch
«Offenbarung » viel weiter fassen, als es die kirchliche Lehre bisher tut. Sind es nicht
hochste Offenbarungen, was Beethoven, Mozart uns geschaffen haben! Ergreifen
uns diese Werke nicht méchtiger als viele Bibeltexte, die ja nicht als solche «Gottes
Wort» sind, sondern erst in der Erfahrung und im gldubigen Verstehen es fiir uns
werden konnen.

55



Gnade und Vergebungsbereitschaft immer voraus, wie der Vater, der dem
zuriickkehrenden «verlorenen Sohn» entgegengehet und der dem Zo6llner
sein «Herr, set mir Stinder gniddig» abnimmt. Darum lehrt Jesus uns beten
«Vater, vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldi-
gern». Das genligt! —

Die Kirche geht nicht unter, wenn die christlichen Theologen endlich
sich entschliessen, die Ergebnisse der wissenschaftlichen Bibelforschung
und der seit 300 Jahre an die Tore der Kirche klopfenden besonnenen
Aufkldrung allem Volk bekanntzumachen und sie mutig zu vertreten.
Wiirde die Kirche ehrlich die Folgerungen ziehen, z. B. auch die Lehre der
Dreifaltigkeit 9 aufgeben, kiimen sich die drei monotheistischen Religio-
nen, Judentum, Christentum und Islam bedeutend nédher.

Was Luther einst noch verwehrt war, haben viele protestantische Theo-
logen inzwischen nachgeholt. Im katholischen Raum konnte die altka-
tholische Kirche die Vorhut jener werden, die sich aufraffen, der Wahrheit
Zeugnis zu geben. Unter Dollingers Fiihrung hat die ak. Bewegung den
ersten Sperr-Riegel entfernt, der den Weg zur wissenschaftlichen For-
schung blockiert hatte. Durch die Ablehnung des Unfehlbarkeitsdogmas
wurde die Theologie aus der Heteronomie blinder Autorititsgliubigkeit
erlost, befreit. Offenbar wagten sich diese verehrungswiirdigen Méanner
nicht, den zweiten Schritt zu tun, d. h. zuzugeben, dass auch die Kirche als
ganze immer nur auf dem Weg zur Wahrheit war und ist. Dennoch wird
man thnen zugestehen miissen, dass sie in ithrer Denkweise weniger de-
duktiv als induktiv, weniger spekulativ als kritisch-historisch dachten.

Die zweite Generation der Altkatholiken war in ihrer fithrenden
Schicht fast durchweg «liberal» 09, d.h. von Adolf'v. Harnack, dem gros-
sten ev. Theologen des 19.Jahrhunderts, beeinflusst. Statt vieler nur ein
Hinweis. «Zelenka» (Erwin Kreuzer) erklarte: «Die ak. Kircheist keines-
wegs dogmenlos, aber undogmatisch... nicht ,fertig’, nicht starr-auf den

3 Nachdem das Comma Joanneum (1.Joh. 5, 7), eine allegorische Deutung auf
die Trinitét, sich als Interpolation erwiesen hat, gibt es keine einzige Schriftstelle, auf
die man die Lehre von der Trinitit grinden kann.

00 «Liberal» war fiir orthodoxe Kreise oft anriichig. Es gibt eine «liberale»
Grundhaltung, die abzulehnen ist, wenn man seichten Optimismus, vordergrindi-
gen Rationalismus oder gar eine libertinistische Auffassung meint. Man sollte sich
abgewohnen, die Theologen in liberale, orthodoxe und konservative einzuteilen.
Richtiger wire die Einteilung in solche, die konfessionell gebunden an die Sachpro-
bleme herantreten und in jene, die, von autoritdrer Bevormundung sich frei wissend,
sich der Wahrheit als solcher verschreiben und erforschen wollen, wie es wirklich
war. Dabei wird fast immer ein gewisser Subjektivismus unterlaufen. Kein Forscher

56



jetzigen Zustand festgelegt. Sollte die fortschreitende wissenschaftliche
Erkenntnis bisher Festgehaltenes kiinftig als sicher unrichtig und unbe-
rechtigt, als Glied der gleichen verabscheuten, durch den werdenden Ul-
tramontanismus verursachten Missbildung des Christentums und der
Kirche, als unchristlich oder unkatholisch erweisen, so wird sich die ak.
Kirche der neuen Erkenntnis jederzeit anzupassen vermdgen.» 6! Ahnli-
ches kann man auch in anderen Kirchen héren. Uberdies gehoren viele
Christen ihren Kirchen nur dusserlich an, ohne deren Lehre zu kennen,
geschweige sie zu glauben. Selbst in der rk. Kirche hatte der von der Kurie
in Rom geflirchtete Reformkatholizismus und Modernismus Fuss ge-
fasst. Pius X., dann die beiden Weltkriege, zuletzt Karl/ Barths dialekti-
sche Theologie haben die Ansitze zu einer kritischen Theologie zertreten.
Mit Barth sind freilich die M6glichkeiten, das Rad der Theologie zuriick-
zuschrauben, wohl endgiiltig erschopft. Fiir einen ehrlichen Christen gibt
es Ende des 20.Jahrhunderts kein «Zuriick» mehr hinter Bultmann, Ké-
semann, Kiing, sowenig wie hinter Galilei. Barth konnte die Entwicklung
verzogern. Er hat sich einfach iiber die Ergebnisse der kritisch-histori-
schen Forschung hinweggesetzt.

Auch der neue polnische Papst Johannes Paul II. kann trotz seiner
wohltuenden Natiirlichkeit, mit der er auf die Tiara, den Plural majestatis
und die sedia gestatoria verzichtet, die Kirche nicht im Sinn einer Riick-
kehr zur alten Orthodoxie retten, weder durch repressive Massnahmen —
sie konnten einen Exodus provozieren — noch durch Riickkehr zur Tradi-
tion, die nur die Frage veranlasste, zu welcher Tradition? Zur vorvatika-
nischen, zur tridentinischen, zu Augustinus, zum Paulinismus? Die halb-
heidnischen Mexikaner, die marianisch und nationalistisch geprégten Po-
len, Iren und Philipinos mégen dem Papst Wojtyla zujubeln. Die rk. Kir-
che mag den Schwachen und jenen Lédndern, die theologisch das Mittelal-
ter noch kaum tiberwunden haben, vielleicht auch den Landern der «Drit-
ten Welt» «Milch» geben. Die «Regierungserklarung», d.h. die von Jo-
hannes Paul II. unter dem 4. Méarz 1979 vorgelegte erste Enzyklika «Re-
demptor hominis» enttduscht jene, die grossere theologische Hoffnungen

kann sich den Zeitvorstellungen ganz entziehen. Keiner kann in jeder Frage ganz
von vorn beginnen. Deshalb sind Dialog, Spruch und Widerspruch gerade in der
Theologie no6tig, niitzlich und werden erwartet, wenn sie nur nicht in personliche
Diffamierungen ausarten, zumal die als «liberal» oder «progressiv» verdchtlich ge-
machten Theologen die echt bewahrenden, die Wahrheit in eine neue Zeit hiniiber
rettenden Theologen sind.

61 RGG 31.S.279.

57



auf den neuen Papst gesetzt hatten, weil er in seiner Dissertation tiber die
Phanomenologie Max Schelers gehandelt hatte. Offenbar fiihlt sich der
neue Papst mehr dem I. als dem IT. Vatikanum verpflichtet. Er tritt ein fiir
die individuelle Beichte, die Unaufloslichkeit der Ehe, fiir den Zolibat der
Priester. Das « M» in seinem Wappen ldsst ebenso wie die Demonstration
vor der «Grossen Mutter von Guadelupe» die Frage stellen, ob die Ma-
riologie in ihm wieder einen Vorstoss nach vorn, sei es zu stirkerer Beto-
nung Mariae in der Frommigkeit, sei es zu neuen Marien-Dogmen, er-
warten ldsst.

Die gebildeten Christen vornehmlich im Abendland hoffen, dass die
Kirche, auch die romische, sich nicht an den Massen, sondern an der
Wahrheit ausrichtet, dass man Jesus thnen zuriickgibt als thren menschli-
chen Bruder9?. Einem Zweinaturen-Christus, einem Halbgott, kann man
sowenig nachfolgen wie einer unversuchlichen Maria. Mohammed, Bud-
dha, Konfuzius waren keine Gotter — und doch, wie hort man noch heute
auf sie!

62 Wie einfach war es doch: Jesus hat wirklich ein Evangelion verkiindet. Gott
liebt uns, vergibt dem reuigen Siinder, der gut und bés unterscheiden kann, durch
Erziehung und Erfahrung bildbar ist, dem Gott immer wieder Vorbilder, Propheten,
Heilige Gottes erweckt, dadurch, dass in ihnen geheimnisvoll die Dynamis Gottes
besonders wirksam wird. So ist das Reich Gottes «inwendig in uns», aber auch in
stetem Kampf mit dem Gottwidrigen «im Kommen». Die gotterfiillten Menschen
rufen die anderen zur Solidaritit, in die Gemeinschaft der Gott Vertrauenden, in die
Ecclesia; die von Gott durch die causae secundae, die Partner Gottes Herausge-
rufenen bilden den Sauerteig innerhalb der Menschheit, die sich um echtes Mensch-
sein, wofiir man «Christsein» sagen kann, miihen, aber nicht muckerisch, nicht in
Weltentsagung, sondern in Selbstzucht und Weltgestaltung. Sie setzen nicht auf Ei-
genruhm, sondern auf Gott, von dem sie alles empfangen haben, so dass sie nicht
sich rithmen, sondern dem die Welt durchdringenden Gottgeheimnis die Ehre ge-
ben.

Jeder Mensch macht in seinem Leben, wie es auch wohl Jesus in seinem verborge-
nen Leben getan haben mag, gleichsam analog dem biogenetischen Grundgesetz ei-
nen Reifungsprozess durch, in dem er die Stufen der Religionsgeschichte, wie sie
auch das AT und NT beschreiben, durchlduft. Dem einen gelingt es nur langsam,
dem anderen schneller. Die Gemeinde wird ihm beratend, belehrend und Sinn ver-
mittelnd zur Seite stehen.

Jesus kann uns daher ein Befreier werden 1. durch seine Lehre, 2. durch seine
Treue bis in den Tod. «Den Leib konnen die Menschen toten, den Geist (das Selbst-
bewusstsein, die moralische Integritdt) nicht.» Jesu Geist ist auferstanden in allen,
die ihm nachfolgen, die sich zu gleicher Haltung von ihm rufen lassen. Sein Geist lebt
auch in der Gottesfiille weiter, wie auch unser Geist in Gottes Wesen zurtickkehrt.
Wie, wissen wir nicht. Wir kiinden von unsrer Hoftnung, aber unser Wissen bleibt

58



Gewiss, die Kirche wird einen Augenblick beben, aber sie wird sich
fangen. Es bedarf allerdings des Einsatzes und der Miihe der Besten, um
jene schon iiberstindige grosse Uminterpretierung vorzunehmen, zu-
néchst in der Theologie, dann sich auswirkend in der Pastoral, Liturgie, in
der Frommigkeit und im Kirchenrecht. Die Kirche hat schon andere Wir-
ren liberstanden.

Sie geht nicht unter, denn sie ist jenes «ethisch gemeine Wesen», das als
moralisches «Volk Gottes» gestiftet werden muss (nach Kant)63 und so
als Repréasentantin Gottes dessen Schopfung als Schopfung Gottes ver-
kiindet. Jesus war nach Moses, Amos, Hoseas und dem 2. Isaias der beste
Wegbereiter dazu. Er hat die Verkrustung, in der sich der Mosaismus be-
fand, aufgebrochen und durch die Tempelaustreibung dem Opferkult
grundsitzlich ein Ende bereitet. Er hat uns in seiner Treue bis in den Tod
vorgelebt, dass wahre Religion in der Gesinnung, nicht im Zeremonien-
dienst, in dusserer Werkgerechtigkeit, in blosser Gesetzesbeobachtung
oder gar in Selbstgerechtigkeit besteht. Darum ist er fiir alle Menschen
und darin fiir alle Zeiten der Massgebende! Die Menschheit lebt von
Vorbildern, besonders von der Lehre, die in der Treue bis in den Tod
sich bewéhrt hat, nicht vom Wohlstand, von der Technik, von Ideologien
oder gar von Utopien. Sie bedarf des Riickhaltes, der Riickverbindung,
also das, was echte religio beinhaltet. Diese religio, die der Christ be-
kennt, ist gegriindet auf den Schopferglauben®4, sie endet im «Christ-

Stiickwerk. Unsere Theologie ist eine docta ignorantia, wie sie uns der Cusaner vor-
gelebt hat. Unser Erkennen ist ein immerwéahrender Prozess, und die ecclesia ist eine
semper reformanda. Jesus war kein Bilderstiirmer, aber er zeigte uns in seinen
Gleichnissen die innere Wahrheit der Bilder. Das Kreuz kiindet die Wahrheit, dass
unser Weg per aspera ad astra geht, dass keiner dem Leid und dem Tod ausweichen
kann. Die «Inkarnation» erfolgt in jeder Geburt, da wir «in Gott leben, uns bewegen
und sind». Wir leben, wie alles in der Welt, nur durch Gott, nur durch Gottes Dyna-
mis. Erist unser Seins- und Sinngrund. Alles Grosse, was der Mensch je geschaffen,
triagt die Spur Gottes an sich. Ist das nicht wahre christliche Botschaft? —

63 Kant, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
Konigsberg, 1793, A 131.

64 In der Zeit der 6kologischen Probleme sollten wir uns darauf besinnen, dass
der Gen. 1, 28 b Auftrag, also der von den jiidischen Priestern redigierte Schopfungs-
bericht (fiillet die Erde und macht sie euch untertan) der Ergidnzung durch Gen. 2, 15
(jahwistischer Schépfungsbericht) bedarf, der das «bauen und bewahren» betont,
das Hirte der Erde sein, der das einseitige dominium korrigiert. Dann muss auch die
Frage erlaubt sein, ob nicht der Glaube an den Schdpfergott der primdire sein muss.
Der Umgang mit der Natur muss zu neuem Gesprich zwischen Naturwissenschaft
und Theologie fiihren. Dabei wird die christliche Theologie ehrlich zugeben sollen,

59



sein» 5. Ein solcher Glaube ist glaubwiirdig, weil er der Vernunft sich
bewahrheitet. Er ldsst die Hoffnung nicht fahren, weil er Vertrauen in
den Schopfer hat, der ex nihilo das Sein erschuf und allem Sein den
Sinn gibt (2. Kor. 3, 16)66

Eine Kirche, die sich auf Jesus bezieht und damit auf die natiirliche
Theologie, kann und darf getrost alles Mirakulose abstreifen, was sich im
Laufe einer sehr bewegten und hiufig fehlgelaufenen Dogmengeschichte

dass im Gegensatz zum AT (Ex.23, 5, 12; Deut.22, 41; Lev.17, 13 usw.), das er-
mahnt, die Tiere zu schonen, Paulus im 1. Kor. 9, 9 und 2. Petr.2, 2 abschitzig von
den Tieren spricht.

Jede christliche Kirche sollte eines wieder lernen, ndmlich mit ganz grosser
Freude von Gott dem Schopfer und Erhalter zu kiinden und Ehrfurcht vor der Schop-
fung zu wecken. Damit sollte einhergehen, die Menschen, gerade die christlichen
Menschen an Pflichten eines echten dominiums tiber die Erde zu erinnern, um den
Vorwiirfen eines C. Amery zu begegnen, der in seiner Schrift: «Das Ende der Vor-
sehung. Die gnadenlosen Folgendes Christentums» (Reinbeck 1972) das falsche Ver-
stindnis der Gen. 1, 28 b und kirchlicher Auffassungen (Geburtenregelung) fiir die
hemmungslose Ausbeutung der Erdschitze verantwortlich macht.

Die Verkiindigung des Schopfergottes muss sich verbinden nicht mit einer kulti-
schen Verehrung Jesu und einer unglaubhaften Christologie in den alten Lehr- und
Leerformeln, sondern mit der praktischen Einfiihrung ins Christsein. Mit andern
Worten: die Kirche muss den Menschen Jesus als ihren Menschenbruder und Wege
in die Nachfolge Jesu zeigen. Dazu konnen helfen die Gottes-Feier, biblische Spiele,
frohmachende Zuversicht im Lied! Gegeniiber der Uberbetonung der Lehrverkiin-
digung missen die spiirbare briiderliche Gemeinschaft und die in Liebe tdtige Diako-
nie neben die Mission als Bezugsfelder der Kirche Jesu treten.

Wihrend der bisherige 2. Glaubensartikel zu sehr die Erlésung von persénlicher
Schuld in den Mittelpunkt gestellt hat, leben wir in einer Zeitepoche, die solchem
mehr individuellen Bediirfnis und oft genug nur gewaltsam anempfundenem
Schuldbewusstsein privater Art gegeniiber eine ganz neue Dimension gewinnt und
gewinnen muss: Das Wissen um die Verflochtenheit aller Menschen, aller Volker
und Kontinente des kleinen Fahrzeuges Erde, auf dem wir alle miteinander auf Ge-
deith und Verderb leben! Wir miissen auch in unserer Theologie planetarisch denken
lernen! Damit wird ein ganz neues Kapitel der Theologie aufgeschlagen. Das privati-
sierte Gottverhiltnis, das sich am deutlichsten in den bisherigen Beichtspiegeln ent-
larvt — man erinnere sich, an welche Bagatell-Verfehlungen man denken sollte —,
muss einem ganz anderen Gottverhéltnis weichen und ganz andere Siinden als Ver-
stosse aufzeigen und brandmarken und ganz andere Aufgaben grossmachen.

65 Kiing, Hans, Christsein, Miinchen, 1974.

66 Ganz im Einklang mit Jeremias 31, 3 hat auch Jesus in seinen Gleichnissen von
Gottes Liebe gesprochen: «Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt, deshalb habeich
dich an mich gezogen.» Gott ist nach Jesus ein Immanuel, ein Gott mit uns. Er will
nicht, dass das geknickte Rohr gebrochen wird, er will, dass der Siinder sich bekehre
und lebe.

60



in der Zeit der «Kinderstube» des Christentums um Jesus in einer halb-
heidnischen und jiidisch- apokalyptisch-gnostischen Spekulation gerankt
hat. Soweit Jesus, von diesen Geistesstromungen betroffen, selbst Miss-
verstindliches oder Zeitbedingtes gelehrt hat oder spiter im Kerygma
falsch interpretiert worden ist, konnen wir uns davon frei machen, wie es
tatsdchlich die Theologie immer wieder versucht, trotz der dogmatischen
Festlegung durch Papste, Kirchenlehrer und Konzilien. Schon im ersten
Thessalonicherbrief werden wir dazu aufgefordert: «Priifet alles, das
Gute behaltet» (1. Thess. 5, 21). Tun wir das, so handeln wir ausdriicklich
in Jesu und Pauli Sinn. In Jesu Sinn, denn er selbst tibte Kritik am verhér-
teten jiidischen Mosaismus; in Pauli Sinn, denn in Kol. 1, 24 heisst es,
Paulus aber suchte durch seine Leiden zu erginzen, was an den Triibsalen
Jesu noch fehlte. Was wiirden beide tun, wenn sie heute den Theologen
zuhorten, wenn diese auf ihren Kathedern Christologie oder Sakramen-
tenlehre vortragen oder wenn sie die Pontifikalimter und Eucharistie-
feiern besuchten?67

Zweifelsohne wird es eine schwere und verantwortungsvolle Aufgabe
werden, an die nicht mehr aufschiebbare Entmythologisierung aller christ-
lichen Bekenntnisse heranzugehen. Selbst die altkatholische Kirche, die

67 Man begegnet hdufig in verantwortlichen Kreisen einer Zaghaftigkeit, die
meint: was konnen wir als Einzelner oder als kleine Bistiimer oder Kirchen schon
bewirken? Lasst die anderen vorangehen, die gentigend Fachwissenschaftler, Ein-
richtungen usw. besitzen. Wir miissen Riicksichten liben, dass uns Staatsbeitrige
nicht verlorengehen, Freundschaften nicht verscherzt werden, unsere Geistlichkeit
sich nicht zerstreitet. Gewiss! Aber, ist sie wirklich einig? Oder schweigt sie nur? Ist
Taktik fiir eine einstige Bekennerkirche das Richtige? Was hat ein Augustinus, ein
Thomas, ein Luther, ein Barth, ein Bultmann fiir die Kirche bedeutet?! — Flirchte
Dich nicht, Du kleine Schar!

Darum ist, um zum Ausgangspunkt dieser Darlegungen zuriickzukehren, heute
nicht Mission das Vordringlichste, sondern der exegetische und philosophische Dia-
log unter allen Kirchen, der sich die Einsichten der kritisch-historischen Bibel- und
der Humanwissenschaften zunutze macht, den Schwierigkeiten nicht ausweicht und
gleichsam noch einmal von vorn beginnt, um das iiberzeitlich Wahre, um das wirklich
Gemeinte, um das echt Religiose zu Gesicht zu bekommen. Die Kirchenfronten
miissen aufgeweicht werden; die trennenden Mauern werden dann von selbst fallen,
je mehr eine unvoreingenommene Wissenschaft des ehrlichen Gottsuchens sich in der
Wahrheit trifft. Wie die Tunnelbauer soll man auf beiden Seiten beginnen — man
wird sich, so man ehrlich ist, treffen, wie jene, die den neuen Tunnel durch den
St. Gotthard gebaut haben. Und die Freude wird gross sein. Die Zeit der Propa-
ganda fidei, des Proselythenmachens, des Eigensinns wird der wahren Einsicht und
neuer Gottverbundenheit ohne die vielen und so unnotigen Vermittlerreithen wei-
chen. In grosser Einmiitigkeit werden alle Christen dann einander und der Welt die-
nen —in Liebe.

61



gut begonnen hat, hielt sich viel zu wenig an die Forderung Dollingers,
sich aller Superstitionen in allméhlicher Anndherung an das Urspriingli-
che zu entledigen. Er selbst hatte, weil er sich zu dem Grundsatz eines
St. Bernhard bekannte: Melius est, ut scandalum oriatur, quam veritas re-
linquatur, den Mut dazu. Dabei sollte man bedenken, dass ein Scandalum
nur bei den Uberdngstlichen und vielleicht bei den starr gewordenen, ver-
knocherten Theologen entstehen wird, bei der tibergrossen Mehrzahl da-
gegen eine ungeheure Befreiung von Angsten, vornehmlich bei der Mehr-
zahl der Geistlichen und der nachdenklichen «Glaubigen» 68. Schliesslich
geht und ging die Jugend der Kirche verloren, weil diese die angedeuteten
Dogmen einfach nicht mehr glauben und bejahen kann. In das Vakuum
ist nicht zuletzt der marxistische Atheismus eingestromt. Er hat die Kul-
turrevolution, besonders geférdert von der Frankfurter Schule eines
Adorno, Horkheimer, Habermas, Marcuse, im weiterhinein durch einen
Ernst Bloch und seine Adepten ausgelost. [hre Lehren wurden geradezu
mit religioser Inbrunst aufgenommen. Statt zu echtem Demokratie-Ver-
stindnis, zur Toleranz und den christlichen Kardinaltugenden der Méssi-
gung (mize), Tapferkeit, Gerechtigkeit und Klugheit (Weisheit) durchzu-
brechen, breitete sich der Nihilismus, der Ndhrboden des Faschismus je-
der Farbe (rot, braun) aus, weil die Kirche sich selbst, nicht zuletzt unter
dem Einfluss von Plato und Aristoteles zu einer geschlossenen Gesell-
schaft 69 entwickelt hatte und sich als Feind jeder offenen erwies, also
auch jedes offenen Dialogs, jedes neuen Bedenkens ihrer Lehre und ihrer
Ethik. Demgegeniiber sollte man Hermann Hesses «Stufen» neu beherzi-
gen:

Wie jede Bliite welkt und jede Jugend dem Alter weicht,
Bliiht jede Weisheit auch und jede Tugend

Zu ihrer Zeit und darf nicht ewig dauern.

Es muss das Herz bei jedem Lebensrufe

Bereit zum Abschied sein und Neubeginne,

Um sich in Tapferkeit und ohne Trauer

In neue, andere Bindungen zu geben.

68 Wihrend die Teilnahme mancher Laien am kultischen Leben mehr dem
Wunsch nach Zugehorigkeit zu einer soziologisch angepassten Gemeinschaft, die
einklagbar ist, entspringt, lasst sich bei der Pfarrerschaft eine fortschreitende krea-
tive Subjektivierung des Amtsverstindnisses feststellen.

69 Siehe hierzu: Karl R.Popper, Die oftene Gesellschaft und ihre Feinde,
Uni-Taschenbiicher, 5. Aufl. 1977, Miinchen.

62



Diese Verse wollen nicht das Neue um des Neuen willen preisen. Sie
erinnern daran, dass alles Lebendige wichst und sich verdndert, will es
nicht erstarren. Die Anstosse, die Gleichnisse, die Lehren, die wir von Je-
sus empfangen haben, verstehen wir nur recht, wenn wir uns seine Zeit
und jene Verhiltnisse vergegenwirtigen, in denen sie gesprochen worden
sind, wenn wir das eigentlich Gemeinte herausschélen. Das hat die Chri-
stenheit oft vergessen. Sie hat vieles zu buchstidblich genommen, obwohl
Jesus sagte: «Der Buchstabe totet; das Fleisch niitzet nichts, der Geist
ist’s, der lebendig macht.» Sie hat zu vieles amalgamisiert, hat geglaubt,
ihre kultische Feier zu bereichern, wenn sie Anleihen aus den Mysterien-
kulten, aus dem Judentum, aus der iranischen Religion und anderen vor-
findlichen Feiern nahm. Jetzt muss sie sich von unniitzem Tand befreien,
unverstindliche, ja widersinnige Dogmen aufgeben, zu einfachen Formen
des Gebetes und der Feier zuriickfinden. Dazu kann uns allen nur die
Wahrhaftigkeit verhelfen, verbunden mit Liebe, die in Liebe dient und
Liebe weckt! Das allein rettet die Kirche und die Menschen! Und dies
scheint mir die Mission zu sein, die uns, die allen christlichen Kirchen
heute vorrangig aufgegeben ist.

Fulda Franz Paul Pfister

Bibliographie

vielen Einzelheiten geschildert. Die Ver-
fasserin greift dieses Thema in einer
tibersichtlichen Darstellung wieder auf,
die vor allem auf der vorliegenden Lite-
ratur beruht (was fiir Ubersichten ein
durchaus legitimes Verfahren ist), setzt
sich aber auch gedanklich mit ihnen
auseinander, verschiedentlich in «fort-
schrittlichem» Sinne, was der religidsen
Grundlage dieser Beziehungen gewiss

Renate Riemeck : Moskau und der Vati-
kan. Erster Band: Der kirchliche
Ost-West-Gegensatz und das alte
Russland ; zweiter Band: Das Zaren-
reich, die Sowjetunion und die Papst-
liche Diplomatie, 2.Auflage, Basel
(1978). Verlag Die Pforte. 124, 184 S.
(zusammengebunden). DM 27.—.
Die Bezichungen zwischen der Or-

thodoxie und dem romischen Katholi-

zismus, seit einem Jahrtausend Gegen-
stand vielfiltiger Kontroversen und
zahlreicher Versuche, die Gegenseite
fiir sich zu gewinnen, sind schon wieder-
holt Gegenstand ausfiihrlicher Darstel-
lungen gewesen; u.a. hat sie Eduard
Winter fiir die Neuzeit anhand einge-
hender Studien, auch in Archiven, in

nicht immer gerecht wird. — Bel einer
solchen Darstellung sind vor allem die
politischen Beziehungen des im Laufe
der Zeit immer grosser werdenden
Russland, sind die unwandelbaren
Grundsatze des Vatikans zu bertick-
sichtigen, so dass mit Vorrang die Staa-
tengeschichte zu beschreiben ist. Die

63



	Was wollte die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im Dritten Reich? : Erwägungen und Lehren für die Zukunft aller christlichen Kirchen

