
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 70 (1980)

Heft: 1

Artikel: Was wollte die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im
Dritten Reich? : Erwägungen und Lehren für die Zukunft aller
christlichen Kirchen

Autor: Pfister, Franz Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was wollte
die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB)

im Dritten Reich?

Erwägungen und Lehren für die Zukunft
aller christlichen Kirchen

Wir können nichts wider die Wahrheit
(2. Kor. 13,8).
Der Altkatholizismus ist kein blosser

Protest.... sondern ein Rufzur Einigung
aufaltchristlichem Grund
(Altkath. Kongress 1892).
Die Wahrheit wird euch frei machen

(Joh. 8, 32).

Vorbemerkung

In gewaltiger Wiederaufbauarbeit hat das deutsche Volk Vergessen seiner

schlimmsten Vergangenheit 1933-1945 gesucht. Nun erwacht diese wieder.

Wie konnte dies alles geschehen? Nur wenige verdrängen diese

Frage. Die Mehrheit der Deutschen stellt sich ihr.

Inzwischen wurden mehr als 50 neue Kriege geführt. Die Welt starrt von Waffen.
Die Probleme mehren sich, manche Völker werden demokratisch fast unregierbar.
Die Bevölkerungsexplosion in der «Dritten Welt» ist ungebremst, die ökologischen
Probleme sind bisher nur erkannt, die verantwortbaren «Grenzen des Wachstums»
erreicht, die ganze Menschheit fühlt sich vom Rohstoffmangel und der
Energieknappheit bedroht. Hat es angesichts solcher schier unlösbarer Zukunftsaufgaben
noch Sinn, sich mit der Vergangenheit zu beschäftigen?

Aber die Gegenfrage : Sind nicht alle heutigen Probleme Kinder der Geistesträgheit

früherer Generationen? Hat man nicht die Zukunft zu wenig bedacht? Warum
wich man unbequemen Fragen allzu gerne aus? Wäre es nicht die bessere, ja die einzig

richtige Politik gewesen, alle zwischenvölkischen Ängste, Vorurteile und Nöte
rechtzeitig und offen miteinander zu besprechen! Und bedürfte es nicht auch heute

angesichts der Verschiedenheit der Volkscharaktere, der unvergessenen Erniedrigungen

und Ängste voreinander einer volkspsychoanalytischen Betrachtung und
Behandlung, die alle einander zugefügten Erniedrigungen und die geheimen
Eroberungswünsche offenlegte, allen Völkern bewusst machte? Eine solche kathartische
Methode könnte eine gewaltige Aufräumungsarbeit vollbringen und zu einem um¬

Abkürzungen: Ausser den gebräuchlichen : ak. altkatholisch; ev. evangelisch;

rk. römisch-katholisch; KNB Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung

;D.C. Deutsche Christen.



fassenderen Selbst- und Fremdverständnis führen. Gnoti seautön! Was dem Einzelnen

recht ist, sollte auch den Rassen, Klassen und Völkern gelten Alle sind Erben
der Taten und der Versäumnisse ihrer Vorfahren1.

Staaten und Völker, besonders demokratisch regierte Nationen, setzen sich nicht
nur aus Regierungen und wenigen Verantwortlichen zusammen, die zur Rechenschaft

zu ziehen sind. In ihnen wirken auch Institutionen, die ihre Angehörigen mehr
oder weniger stark beeinflussen, deren Mitglieder als Bürger besondere Verantwortung

tragen. Zu diesen Institutionen und Körperschaften zählen insbesondere die

Kirchen. Weil sie behaupten, ein Wächteramt komme ihnen zu. weil sie den
Menschen das Idealbild Jesu Christi vor Augen halten und als ihre besondere Aufgabe
die Gewissensbildung ansehen, demgemäss auch wenigstens vom schlichten Volk in
ihren Aussagen und ihrem Verhalten zum Vorbild genommen werden, dürfen die

Kirchen, vornehmlich ihre leitenden Organe, sich nicht wundern, wenn man sie

nach ihrem Verhalten in politischen Katastrophen befragt, die die Völkergemeinschaft

betreffen, bzw. die eigne Nation ins Verderben führen.
Wie die Geschichte, aber auch die Erörterung der Schuldfrage des Zweiten

Weltkrieges und der Nazizeit in der deutschen Öffentlichkeit lehrt, werden die christlichen

Kirchen tatsächlich besonders streng beurteilt, obwohl sie sich selbst auf
Einsprüche, eigene Märtyrer und Benachteiligungen herausreden können und dies auch

tun. Man fragt, ob sie sich allzu lange durch Mitarbeit, dann durch Schweigen
mitschuldig gemacht haben könnten. Selbst kirchliche Gemeinschaften, die wegen ihrer
Kleinheit oder Einflusslosigkeit sich keiner eigentlichen Verfehlung schuldig wissen,
müssen sich fragen lassen, ob sie nicht auch dadurch fehlen konnten, dass sie eine

politisch für sie günstige Konjunktur ausnutzen wollten. Gerade diese Gefahr war,
übrigens für alle Kirchen, wie die Geschichte ausweist, des öfteren gegeben und auch

ausgenutzt worden ; man braucht nur an das politische Verhalten Richelieus, der im
Dreissigjährigen Krieg die katholische Grossmacht Frankreich zugunsten der
Protestanten gegen das Reich kämpfen liess, oder an die Begünstigungen der Orthodoxen

bzw. römischen Kirche durch Polen oder Russland aus eigensüchtigen Interessen

zu denken.
In der Neuzeit haben sich in demokratisch regierten Nationen gegen Bedrückung

und Benachteiligung der Katholiken oder Christen katholische oder christliche Par-

1 Wer ehrlich ist und die Geschichte einigermassen kennt, wird nicht jenen Sim-

plifikateuren zustimmen, die allein Deutschland an den beiden Weltkriegen die
Schuld zumessen. Solch gewaltigem Geschehen wird man nicht gerecht, wenn man
nur punktuell auf den Ausbruch des Krieges sieht, etwa wer den ersten Schuss getan
hat. Man muss sich schon bemühen, die europäische Gesamtgeschichte mindestens
seit dem Dreissigjährigen Krieg - in solchen Zeiträumen muss man schon denken -
in den Blick zu bekommen und muss begreifen, was sich an Bitterkeit, an Missachtung,

an Unrechtstaten angehäuft und wie dies die Menschen bis hinab ins einfache
Volk geprägt hat. Darum meine ich es sehr ernst mit dem Vorschlag, dass die Historiker

der europäischen Staaten die Verpflichtung hätten, sine ira et studio die

Vergangenheit ehrlich aufzuarbeiten. Wie man heute fordert, dass die römische Kirche
den Bannstrahl etwa gegen Luther aufhebt - den, der den Bruch mit der Orthodoxie
unglückseligerweise herbeiführte, hat ja Paul VI. aufgehoben - müssen auch die
Völker ehrlich, nicht unter Druck, sich gegenseitig ihre Schuld eingestehen und sich

vergeben, um ein Neues, aber dies dann ehrlich, zu pflügen.



teien gebildet (z. B. das Zentrum). Die heutigen C-Parteien in Deutschland orientieren

sich jedoch nur an allgemein-christlichen Grundwerten.
Weil die evangelische Kirche in Deutschland zeitweise in starkem Masse beigetragen

hat, das Dritte Reich abzustützen - nur kleine ev. Kreise widerstanden dem
System und auch sie nur im kirchlichen Bereich - hat -man muss es ehrlich anerkennen

- die vorläufige Leitung der EKD (Ev. Kirche Deutschlands) im Oktober 1945 vor
Vertretern des Ökumenischen Rates ein Schuldbekenntnis abgelegt, indem sie
erklärte :

«Wir wissen uns mit unserem Volk nicht nur in einer grossen Gemeinschaft der
Leiden, sondern auch der Solidarität der Schuld. Mit grossem Schmerz sagen wir :

Durch uns ist unendliches Leid über viele Völker und Länder gebracht worden...
Wohl haben wir lange Jahre hindurch im Namen Jesu Christi gegen den Geist
gekämpft, der im nationalsozialistischen Gewaltregiment seinen furchtbaren
Ausdruck gefunden hat; aber wir klagen uns an, dass wir nicht mutiger bekannt, nicht
treuer gebetet, nicht fröhlicher geglaubt, nicht brennender geliebt haben. -Nun soll
in unserer Kirche ein neuer Anfang gemacht werden...»

Inzwischen ist in etlichen Studien die Stellung der Kirchen im Dritten Reich
dokumentarisch dargestellt worden. Zuletzt gab der Tübinger Kirchenhistoriker Klaus
Scholder2 ein Werk heraus, das das Verhalten der beiden Grosskirchen objektiv
untersucht. Von der kleinen altkatholischen Kirche, die in diesem Buch ausgespart
wird, hat bereits 1947 Prof. Dr. Joh. Zeimet (t 1979)3 nachgewiesen, dass ihr damaliger

BischofErwin Kreuzer4 sich zwar betont loyal gegenüber der Regierung und der
NSDAP bezeigt hat, aber trotz grösster Schwierigkeiten und Nöte das ihm anvertraute

Bistum über die für es schwerste Zeit ihrer Geschichte hindurch retten konnte42.

Das gilt freilich nur für das Bistum als solches. Es kann nicht von allen Altkatholiken,

vornehmlich nicht von der (ak.) «Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung
(KNB) » behauptet werden. Sie hat nicht immer und in allem dem Niveau entsprochen,

das man von einer christlichen Bewegung im Raum der Katholizität hätte
erwarten sollen, wenngleich auch ihr zugestanden werden darf, dass sie im wesentlichen,

wie ihr auch holländische Altkatholiken, darunter Bischof Behrends von
Deventer, versichert haben, die altkatholische Linie einzuhalten bemüht war und sich
nicht immer deswegen der Gunst des Propagandaministeriums und anderer Parteistellen

erfreut haben mag.

2 Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Berlin, 1977. (Es sei besonders

auf die reiche Literaturangabe verwiesen.)
3 IKZ 1947, S. 84-97. Der Beitrag dürfte etwas zu apologetisch sein. Sofern noch

Akten vorhanden, sollte man sie auswerten.
4 Erwin Kreuzer (1878-1955), ein nationalgesinnter Mann, (er setzte sich für eine

reine deutsche Sprache ein, war Mitglied des Bismarckbundes und Bodenreformer)
hoffte, die ak. Kirche könne wieder Bewegung werden. Zus. Lebensbilds. Küppers,
Ak. Jahrbuch 1955, S.l8.

4a Von 31 eigenen Kirchen wurden im Zweiten Weltkrieg 11 ganz zerstört, 10

schwer beschädigt. Von 30 zu freiem Gebrauch überlassenen wurden 8 zerstört, 2

schwer beschädigt. Zerstört wurde ferner ganz das Johanneum, teilweise das
Priesterseminar in Bonn, ferner 5 Pfarrhäuser. 6 Gotteshäuser fielen an Polen. 24000

Gemeindemitglieder mussten Heimat oder Arbeitsplatz verlassen.



Schon während des Wirkens der KNB hat sich der Verfasser dieses Beitrags
Gedanken darüber gemacht, wie die Volksbasis der schon seit den achtziger Jahren des

vorigen Jahrhunderts an Mitgliederzahl schrumpfenden ak. Kirche so verbreitert
werden könne, dass die ak. Kirche der von Ignaz von Döllinger gestellten dreifachen
Aufgabe5 innerhalb des gesamtkatholischen, aber auch des gesamtchristlichen Raumes

gerechter werden könne, nämlich
a) Zeugnis zu geben für die kirchliche Wahrheit und gegen die neuen Irrlehren

von der päpstlichen Universalmacht und Unfehlbarkeit, insbesondere auch als
redender und permanenter Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem Papst
(Pius IX.) erst aufgebrachte Willkür in Verfertigung neuer Glaubensartikel ;

b) allmählich und in zukünftigem Fortschritt eine von Irrwahn und Superstition
gereinigte, der alten, noch ungetrennten mehr konforme Kirche darzustellen ;

c) als Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung

der getrennten Christen und Kirchen zu dienen.
Eine die Zeitaufgaben und die Gesamtsituation der theologischen Ausgangsposition

von heute berücksichtigende Untersuchung dieser Frage wird am besten von
einer Überprüfung und nötigenfalls einer Kritik eben jener KNB ausgehen, die in
Deutschland in der Phase des Dritten Reiches versucht hat, im Sinn dieser Ziele
Döllingers und der altkatholischen Kirche missionarisch tätig zu werden. Aus der Negation

ihrer Fehler in einer noch alle erregenden Zeit und an diesem konkreten Fall,
also nicht durch rein theoretische Abklärung, können wir leichter richtigere Vorstellungen

für eine künftige Missionsaufgabe - zu der uns auch das Jahr der Mission
1980 aufruft, gewinnen und erarbeiten. Sollte die Wahrhaftigkeit uns ganz neue Ziele
und Wege ansteuern lassen, müssen wir den letzteren jene Aufmerksamkeit widmen,
die ihnen auf Grund der heute gegebenen theologischen Lage gebührt. Erwiese sich
dieses als die allen christlichen Kirchen derzeit gestellte Hauptaufgabe, verlöre die

Eigenmission der einzelnen Kirchen wenigstens in absehbarer Zeit ihr Gewicht
zugunsten einer einen neuen Grund anzielenden gemeinsamen Besinnung. Aus der hieraus

neu zu gewinnenden theologischen Erkenntnis erwüchse hoffentlich wieder ein
gemeinsames, von allen bejahbares Bekenntnis und daraus folgerichtig die von allen
christlichen Kirchen und Gemeinschaften ersehnte UNA SANCTA

I. Die Hintergründe der KNB

Alle Lebensvollzüge der Individuen wie der Gemeinschaften haben ihre
Vorgeschichte. Gleichzeitig stehen sie in den grösseren Zusammenhängen
ihrer geistigen Umwelt. Das galt auch für die KNB. Mag sie noch so
episodenhaft sich ereignet haben und für die ak. Kirche, Deutschland oder

gar für die Gesamtchristenheit noch so unbedeutend gewesen sein, sie
verdient als Modellfall heute noch Interesse, weil in ihr sich Ideen verwirklicht

haben, die in jener Zeit - nur in jener Zeit ?- in vielen Köpfen virulent
waren. Sie kann und darf aber auch als historisches Schulbeispiel betrachtet

werden. Aus ihm können und sollten nicht nur die ak. Kirche, sondern

Döllinger schrieb diese Sätze in einem Brief an Pfr. Widmann vom 13.10.1874.



alle Kirchen und Christen lernen. Denn selbst dann, wenn, was vorerst
nicht erwartet wird, die aus den Papstdogmen von 1870 erwachsene
Opposition über kurz oder lang verschwände, würden ihre Zielsetzungen so

lange ihr Gewicht behalten und immer wieder lebendig werden, solange es

eine unbussfertige Kirche gibt. Darin beruht der Wert, den hier zu
erörternden Problemen nachzugehen. Sie gelten nicht nur den Altkatholiken,
sie wollen einer grundlegenden Neubesinnung in allen Kirchen und unter
allen Christen den Weg bahnen, ja zu einer Umsinnung sowohl vor dem
aufgeschlagenen Buch der Gesamtbibel wie vor der uns Menschen
anvertrauten «göttlichen» Vernunft einladen. Hierfür erscheint mir die
«Internationale Kirchliche Zeitschrift» ein geeignetes Organ, die ak. Kirche
aber ein von der Vorsehung möglicherweise erlesenes Werkzeug6.

Erinnern wir uns einiger Hintergründe der KNB. Sie können und wollen hier nur
insoweit angedeutet und in Erinnerung gerufen werden, als diese geeignet sind,
Entstehung und Programm der KNB verstehbar zu machen.

Schon nach wenigen Jahren des Bestehens der ak. Notbistümer zeichnete

sich in Europa die Tatsache ab, dass ihrer äusseren Ausbreitung
Grenzen gesetzt waren. Die einstigen Vorkämpfer, eine in der ganzen
katholischen Welt hochgeachtete Professorenschar7, war durch Tod oder
Alter ausgeschieden. Die spontan oder durch Vortragstätigkeit entstandenen

Gemeinden und Bistümer suchten sich zu konsolidieren. Das deutsche

Reich nahm alle Kräfte für seinen politischen und kulturellen
Aufschwung in Anspruch. Immer häufigeres Wetterleuchten am Horizont
des politischen Himmels liess nichts Gutes ahnen. Für kirchliche
Auseinandersetzungen schien die Zeit abgelaufen.

6 Die ak. Kirche sollte dabei die «Unruhe» in der Zeitenuhr kirchlichen Voran-
schreitens sein oder wieder werden. Sie hat 1870 den richtigen Ausgangspunkt zu
solchem Auftrag genommen, sie umfasste meist gebildete Kreise und hat nicht zu
viele Rücksichten wie die Grosskirchen auf das nur langsam mitkommende Fuss-
volk zu nehmen. Die Ökumene könnte wacker mithelfen, besonders durch Vergabe
von Studien und Vermittlung von Gesprächen. Bisher hat sie sich freilich zu sehr auf
praktische Hilfsstellungen und Vermittlung nur bilateraler Dialoge beschränkt -
und leider, es muss gesagt werden dürfen, sich auf den gefährlichen Weg der
Unterstützung rassischer Bewegungen begeben, durch die der Rassenkampf von weisser
auf schwarze Hautfarbe verlegt werden könnte. Die Grosskirchen tun sich schwer
und bewegen sich langsam. Deshalb zögern selbst aufgeschlossene Kirchenleitungen
und versagen sich Lehruminterpretationen, oft genug wider besseres Wissen.

7 Es sei nur an die bedeutendsten Theologieprofessoren erinnert : Ignaz v. Döllinger,

Joh. Friedrich, J.N. Huber, J. Fr. v. Schulte, F. H. Reusch, J. Langen,
P.Knoodt, LH.Reinkens, Fr.Michelis, Th. Weber, Ed.Herzog, A.Thürlings.



Nach dem verlorenen Ersten Weltkrieg und der folgenden Inflation
konnte die deutsche ak. Kirche froh sein, ihre Existenz zu retten. Nur
organisatorisches Geschick und eisernes Pflichtbewusstsein brachte sie über

jene Zeit hinweg, in der Hunger und tiefste Niedergeschlagenheit über
Versailles und die zunehmende Arbeits- und Hoffnungslosigkeit alles

lähmte.
In dieser traurigen Zeit, in der Deutschland um seinen Bestand gegen

unversöhnliche Gegner von aussen und gegen Parteien und Bewegungen,
die die Existenz des Reiches von innen her bedrohten, kämpfen müsste, in
der wohlmeinende Politiker wie Ebert, Wirth, Stresemann und Brüning
im Wettlauf mit der Zeit schliesslich verloren, war auch die Christenheit

im Reich in Bewegung geraten. Die einen suchten in heroischem Einsatz
dem Hunger und Elend zu steuern (Kindererholung, Quäkerspeisung
usw.), andere die Einheit des Reiches zu sichern, die Reparationsforderungen

der Entente zu erfüllen oder Nachlässe zu erreichen, wieder
andere erhofften das Heil im Anschluss an den Osten oder im Kommunismus.

Ausser diesen offen zutage liegenden Tendenzen sollte man jene
nicht übersehen, die eine grundsätzliche Neuordnung anstrebten. So

besannen sich manche im Anschluss an Gobineau, Houston Steward
Chamberlain und Darwin auf rassische bzw. völkische Vorstellungen. In
evangelischen Kreisen setzte man sich mit diesen Neudenkern, den «Völkischen»

ernstlich auseinander, lehnte aber eine arische Religion ab. Doch
erwuchs dort statt dessen einepolitische Theologie, der manche Göttinger,
Erlanger und sonstige ev. Theologen zuneigten. Ihr Haupt, ein Göttinger
Kollege von Karl Barth, Emanuel Hirsch* war von der ihm
rätselhaften Widersinnigkeit des deutschen Zusammenbruchs ausgegangen.
«Wir waren ein Weltvolk, ein adeliges Volk, vielleicht das blühendste und
beste von allen. Wir stehen in Gefahr, erniedrigt, als Volk vernichtet zu

werden, sodass nur eine formlose Masse von Arbeitern im Dienst fremder
Interessen übrig bleibt.» Den Grund suchte - schon 1920 - Hirsch im
Internationalismus und Pazifismus. Doch gab er im Unterschied zu den

Völkischen nicht die Schuld daran den Juden. «Wir sind uns selbst zum
Schicksal geworden.» Seine Folgerung : «Nur ein Volk, das sehr stolz auf
die ihm von Gott gegebene Art ist, das sich für unentbehrlich hält im
Menschheitsganzen» wird sich zu einem starken Staat bekennen und
seine Zukunft auf ihn setzen wollen. «Gerade jetzt, wo die ganze Welt uns

a Emanuel Hirsch (1888-1972), Kirchenhistoriker, seit 1921 Professor in Göttingen,

universal gebildet und von unbedingter Wahrhaftigkeit, Hauptwerk:
Geschichte der neueren ev. Theologie. Die Zitate entnahm ich Scholder, S. 128 129.



verachtet, müssen wir lernen den Stolz darauf, Deutsche zu sein. » Solche

und ähnliche Gedanken, von Theologen wie Althaus, Fascher, zeitweise
auch von Gogarten und vornehmlich von jungen Pfarrern vertreten, die
im Weltkrieg durch das Erlebnis der Solidarität mit dem schlichten Volk
an der Front geprägt worden waren, rückten an die im Protestantismus
leer gewordene Stelle von «Thron und Altar». «Wir dürfen auch nicht,
folgerten sie, vom «religiösen Bedürfnis», wie Schleiermacher, ausgehen,
sondern müssen begreifen, dass die Kirche das grosse Gnadenmittel Gottes

ist, durch das er den Einzelnen für sich erfasst, bereitet, heiligt. » Für
viele wurden das Volk, die Familie, der Wille zur Gemeinschaft immer
stärker die Bezugspunkte einer Theologie, die sich in der allgemeinen
Bedrängnis auch ähnlich gesinnter deutscher Vorfahren wie Herder,
Arndt, Fichte und der Befreiungskriege erinnerte.

So bildete sich allmählich in breiten Kreisen des Protestantismus jene
Grundstimmung heraus, deren Wortführer vornehmlich der Evangelische
Bund wurde, dessen Schriften in vielen Pfarrhäusern gern gelesen wurden.
Neben dem Kampf gegen den Ultramontanismus sah er es als seine

Hauptaufgabe an, für das Evangelium als dem höchsten ewigen und für
das deutsche Volkstum als dem höchsten zeitlichen Wert tapfer
einzutreten.

In dieser das ganze Volk in allen seinen Schichten aufs äusserste
bewegenden Notzeit trat aus dem Dunkel, zuerst wenig beachtet, ein Mann,
der mit beschwörender Faszination die Massen aufrief, an eine neue, bessere

Zukunft zu glauben, die er, AdolfHitler9, bringen werde. Zu lange
kehrten sich die Parteien und massgebenden Politiker der Weimarer
Republik nicht an ihn, der ihre Erfüllungspolitik geisselte, die anonymen
Weltmächte : das Judentum, den Sozialismus und Kommunismus sowie
die Freimaurerei als Urheber der Verschwörung gegen Deutschland
brandmarkte und der so ganz anders sprach, als das Volk es von seinen

zerstrittenen und um kleinliche Vorteile kämpfenden Parteiführern
gewohnt war.

Diesem Mann gelang es, wie ein Magnet alle jene Bewegungen und
Kräfte an sich zu ziehen, die an der Erniedrigung des Reiches und der
Nation litten oder keinen Ausweg in den üblichen Parteiprogrammen sahen,
der beschreitbar blieb. Besonders griff es vielen ans Herz, dass er
versprach, das Zukunftsträchtige in den beiden grossen Blöcken der konser-

9 Hierzu: Hitler, Adolf, Mein Kampf; ferner Fest, J.C, Eine Biografie, Berlin,
1973; Haffner, Seb., Anmerkungen zu Hitler, München, 1978.



vativ-national Gesinnten und der Sozialisten in einer höheren Synthese zu
vereinen.

Hitler, in dem sich utopisches Denken mit einer seltsamen Wirklichkeitssicht

verband, verstand es, die Bedenken der Christen, auf die er

angewiesen war, durch eine Entscheidung, die er allein traf, zu zerstreuen.
In einer Rede in Passau erklärte er am 27. Oktober 1928 :

«Wir sind verschieden gläubig im Volk, sind aber eins. Welcher Glaube den
andern besiegt, das ist nicht die Frage, vielmehr ob das Christentum steht oder fällt,
das ist die Frage... In unsern Reihen dulden wir keinen, der die Gedanken des

Christentums verletzt, der einem anders Gesinnten Widerstand entgegenträgt, ihn
bekämpft oder sich als Erbfeind des Christentums provoziert. Diese unsere Bewegung
ist tatsächlich christlich. Wir sind erfüllt von dem Wunsch, dass Katholiken und
Protestanten sich einander finden mögen in der tiefen Not unseres eigenen Volkes.
Wir werden jeden Versuch unterbinden, den religiösen Gedanken in unserer Bewegung

zur Diskussion zu setzen.»10

Diese Äusserung Hitlers stimmt überein mit seiner heftigen Kritik an den
«deutschvölkischen Wanderscholaren», den «völkischen Johannessen des 20.

Jahrhunderts», sowie mit der Ironie, mit der er von «völkischen Komödianten», «völkischen

Schlafwandlern», den «sogenannten religiösen Reformatoren auf altgermanischer

Grundlage» spricht. Die Zersplitterung dieser Gruppen und Grüppchen taten
das Ihre noch dazu, dass Hitler sie für seine Bewegung ablehnte u.

Diese Entscheidung hat Hitlers Handeln wenigstens unmittelbar nach
der Machtergreifung bestimmt. Er wollte seine Partei aus dem Lehrgezänk

der Kirchen heraushalten, hoffte aber, die Grosskirchen aus der
Politik auszuschalten, ihre moralische Macht aber für seine eigenen Ziele
einsetzen, d. h. sein politisches Wollen von den christlichen Kirchen
bestätigt, unterstützt, ja sakralisiert sehen zu können. Das bereits am
30.6.1933 mit Rom überraschend schnell ausgehandelte Konkordat
diente dem Hauptzweck, die katholische Kirche auf die Sakristei zu
beschränken und die Macht des ihm verhassten Zentrums und der katholischen

Verbände zu zerschlagen u. Ähnliches erstrebte er in der ev. Kirche.

io Scholder, Klaus, Die Kirchen u.d. 3. Reich, S. 123.
1 > Dr. Artur Dinter. Mitglied Nr. 5 der Partei, Parteiführer in Thüringen,

markantester Vertreter einer völkischen Religion, der im November 1927 die
«Geistchristliche Religionsgemeinschaft» gegründet hatte, wurde von Hitler am 11. Oktober

1928 aus der Partei ausgeschlossen, sein Gnadengesuch wiederholt abgelehnt
und seine Schriften verboten, obwohl Hitler viele Anschauungen Dinters teilte und
dieser sich in weiten Kreisen Wertschätzung erworben hatte (besonders durch seine

Bücher).
12 Bis zur Machtübernahme Hitlers stand der römische Katholizismus fast

geschlossen gegen den Nationalsozialismus. Noch bei der Septemberwahl 1932 wur-



Da sie in viele Landeskirchen und selbständige Unionen zersplittert war,
suchte Hitler in ihr ein Gegenstück zur römischen Kirche zu schaffen :

eine einheitliche Reichskirche mit einem Reichsbischof, mit dem sich,
ebenso wie mit dem einen Papst, alles Weitere regeln lasse.

Um dieses Ziel zu erreichen, bediente sich Hitler der bis dahin ziemlich
unbedeutenden «Deutschen Christen» (D. C), indem er allen ev.

Parteigenossen dringend empfahl, bei den anberaumten Kirchenwahlen die Liste

der D. C. zu wählen. So fand sich die ev. Kirche überrumpelt. Mit
wenigen Ausnahmen errangen die D. C. in den gesetzgebenden ev.
Körperschaften die Mehrheit. Schier von einem Tag zum andern war die ev.

Reichskirche Wirklichkeit geworden, statt Bodelschwingh der
Wehrkreispfarrer L. Müller, der Vertraute Hitlers, zum Reichsbischof gewählt,
die ev. Kirche gleichgeschaltet - im Prinzip. Die nächsten Ziele der
NSDAP und der D. C. : Abschaffung des AT, Überwindung der paulinischen

Theologie, die das Verhältnis Sünder-Gnade betont, das der
arischen Edelrasse widersprach, sowie die Durchführung des Arierparagraphen,

der den wenigen rassisch jüdischen Geistlichen die Tätigkeit in
deutschstämmigen Gemeinden verbot, konnte den D.C., den neuen
Machthabern in der ev. Kirche, getrost anheimgegeben werden.

den in den überwiegend ev. Stimmbezirken 20,2%, in den 6 überwiegend katholischen

Wahlkreisen nur 14% Stimmen für die NSDAP abgegeben.
Das änderte sich schlagartig 1933, als Hitler Verhandlungen mit dem Vatikan

begann. Schon im Sommer 1933 besann sich die rk. Theologie, ob nicht ein Brückenschlag

möglich, ja nötig wäre. Einer der ersten war der junge Münsteraner Prof.
Mich. Schmaus. Er forderte, es sei Pflicht, sich für den neuen Staat einzusetzen. Karl
Eschweiler (Braunsberg), Verfasser des Buches «Zwei Wege der Theologie», meinte
sogar, der Artikel 24 des Parteiprogramms liege ganz in der Linie der Lehre des Thomas

v. A. Das Biologische sei für das Denken, Wollen und Handeln nichts Beiläufiges.

Wer den Schöpferwillen Gottes missachte, verschliesse sich seinem Gnadenwillen.

Am stärksten setzte sich der in der theologischen Jugend hochgeschätzte 57jäh-
rige Karl Adam (Tübingen), der Verfasser des Buches «Das Wesen des Katholizismus»,

für den Volksaufbruch ein. In der ältesten theologischen Zeitschrift der
«Tübinger Quartalschrift», schrieb er den Satz : «Und nunmehr steht er vor uns als der,
den die Stimmen unserer Dichter und Weisen gerufen, als der Befreier des deutschen
Genius, der die Binden von unseren Augen nahm und uns durch alle politischen,
wirtschaftlichen, gesellschaftlichen, konfessionellen Hüllen hindurch wieder das
eine wesenhaft sehen und lieben liess: unsere bluthafte Einheit, unser deutsches
Selbst, den homo Germanus» (Theol. Quart. 1933, S.41 f.). Was Adam jedoch nicht
schützte, als er sich gegen die Glaubensbewegung Hauers wandte. Nur Papens
Eingreifen verhinderte Schlimmes. J.Lortz, Der Luxemburger, folgerte aus der Tatsache,

dass der Staat seinen Frieden mit der Kirche gemacht, die tatkräftige Mitarbeit
des katholischen Volksteils, zur Verwirklichung der inneren Einheit.



Über die ev. Kirche war alles wie wie ein Rausch gekommen. Die leeren

Gotteshäuser füllten sich, Massentaufen und Massentrauungen folgten,
letztere oft in SA- oder in SS-Uniform, festliche Aufmärsche mit
Posaunenchören, Kirchenfahnen und markigen Worten des Reichsbischofs
rissen noch Zögernde mit. Viele Pastoren wähnten, die Volkskirche wieder

zurückgewonnen zu haben. Nur wenige hielten sich im Abseits. Die weitere

Entwicklung, die recht bald schon in ein furchtbares Hickhack ausartete,
kann hier übergangen werden13.

Jedenfalls, so schien es, hatte durch die politische Entwicklung die

Selbstzerfleischung des Volkes aufgehört, die kirchliche Unsicherheit
durch den Konkordatsabschluss mit der römischen und durch die
Gleichschaltung der evangelischen Kirche ihr- vorläufiges - Ende gefunden.
Offenbar hatte man zunächst die kleineren Religionsgemeinschaften sich
selbst zu überlassen oder gedachte sie, falls sich dies politisch auszahlte,
sie gegen andere auszuspielen. Jedenfalls nahm man sie nicht wichtig. Das

traf auch für die kleine altkatholische Kirche zu. Mindestens zunächst.

Zahlenmässige Kleinheit kann und darf jedoch niemals ausschlaggebend

sein. Alles Grosse hat klein begonnen. Immer kommt es darauf an,
welchen Wahrheitsgehalt die kleinen Gemeinschaften besitzen. Nicht
zuletzt auch darauf, wie ihre Anliegen und Werte dem Volk dargeboten werden.

Richtige Gedanken, richtig vertreten, sind auf die Dauer unwiderstehlich.

In ihren treuen Mitgliedern hat die ak. Kirche stets darum gewusst,
dass sie sich auf einem guten Weg befand. Nur so lassen sich die immer

13 Als Signal zur Sammlung der Gegenkräfte gegen die D. C. erscheint im
nachhinein die Erklärung der Altonaer Pastoren (Asmussen) vom 11.1.1933, kurz vor
der Machtergreifung der NSDAP. Im 3. Artikel wird gesagt : «Wir sind zum Gehorsam

gegen die Obrigkeit berufen. Wenn aber der Fall eintritt, dass die Obrigkeit
selbst wider ,der Stadt Bestes' handelt, dann muss jeder entscheiden, wann der
Augenblick gekommen ist, wo man Gott mehr gehorchen muss als den Menschen.»

Die D. C. waren keine einheitliche Bewegung. Neben einer gemässigten Richtung
gab es solche, die sich stark jenen verbunden fühlten, die eine Nationalkirche als

Synthese einer Deutsch-Kirche mit christlichen Elementen anstrebten. - Die D.C.
hatten mit dem inneren Widerstand der «Bekennenden Kirche» nicht gerechnet. Sie

scheiterten nicht nur an der Unklarheit des Bekenntnisses, auch an der Unfähigkeit
des Reichsbischofs, an ihrer Uneinigkeit, am späteren Desinteresse der Partei.
Nachdem Hitler in Verkennung der Verhältnisse im Protestantismus seine Ziele
nicht erreicht hatte, wurden zunächst die deutschvölkischen Gemeinschaften als

dritte Konfession zugelassen und die den Kirchen abgeneigten Elemente gewannen
in der Partei das Sagen. Letztlich hat nur der völlige Zusammenbruch des Reiches
und der Partei die christliche Religion in Deutschland vor Ereignissen bewahrt, die

man in zunehmendem Mass befürchten konnte.

10



wieder ihrem Schoss entsprungenen missionarischen Bewegungen erklären.

In gewissem Umfang gilt dies auch für die KNB. Sicherlich hing ihr
Auftreten mit dem nationalen und kirchlichen Gesamtgeschehen im Dritten

Reich ebenso zusammen wie in mancher Hinsicht die Formen ihrer
Werbung. Dass trotz wahrgenommener tumultuarischer Erscheinungen
manche liberale und deutschnational gesinnte Altkatholiken sowohl im
nationalen wie im deutschchristlichen Aufbruch innerhalb der ev. Kirche
auch für die altkatholischen Ziele die Stunde, den richtigen kairos gekommen

wähnten, kann man diesen nicht von allem Anfang an vorwerfen.
Die Kirchengeschichte lehrt, dass viele Entwicklungsschübe im positiven
wie negativen Sinn innerhalb der christlichen Kirche und ihrer Theologie
durch politische, gesellschaftliche oder kulturell-geistige Umbrüche
ausgelöst worden sind. Ihnen hat sich die Kirche zu stellen, denn sie ist und
bleibt in die Wirklichkeiten dieser Welt eingebunden.

Die konkreten Anknüpfungspunkte für die missionarische Wirksamkeit

der ak. Kirche, insbesondere der Tätigkeit der KNB, waren indes weder

die politische Theologie eines Emanuel Hirsch, noch die Ziele der
Deutschen Christen, noch die Erwartung, Volkskirche oder gar Kernzelle
der Una Sancta werden zu können, mögen auch alle diese theologischen,
pastoralen oder spirituellen Ideen einen diffusen, im einzelnen nur schwer
feststellbaren Einfluss ausgeübt haben. Es waren vielmehr vorrangig die

originären Beweggründe, die ehedem zur Bildung der «getreuesten
Opposition» des Papstes geführt hatten: «negativ die Überwindung des

Ultramontanismus, des «römischen Systems»; positiv das Bemühen und die

Proklamierung einer deutschen katholischen Nationalkirche, unabhängig

von Rom. Eine einzige deutsche Nationalkirche schien im Augenblick
noch unmöglich. Wohl aber ein heiliger Ehebund mit einer geeinten
evangelischen und einer romunabhängigen katholischen deutschen Nationalkirche.

Vielleicht lässt sich am klarsten aufzeigen, welche Motive die

KNB-Leitung bewogen haben, jetzt das Panier der ak. Sache wieder zu
entrollen, wenn wir nachlesen, was /. Moog bereits vor dem Ersten Weltkrieg

der Franz-Xaver-Kraus-Gesellschaft geschrieben hat. Es genüge,
einige Kernsätze wiederzugeben :

«Wenn sich die frommen, freigesinnten Katholiken zu einer romfreien altkatholischen,

reformkatholischen, nationalkatholischen Kirche zusammenschlössen, so
hätte Rom die Macht in deutschen Landen verloren und ein unermesslicher Segen
würde niederströmen auf unser heiss geliebtes deutsches Vaterland. Die politische
Einheit würde überwölbt werden von der religiösen Einheit : Auch wenn die ev. Brüder

sich dieser im Geist Christi erneuten katholischen Kirche nicht anschlössen, so

11



würde dennoch die Wunde unseres deutschen Volkes heilen. Wie in einer gottgeheiligten

Ehe Mann und Weib zu einer einzigen höheren Persönlichkeit sich verschmelzen,

so würde die deutsch-katholische und die deutsch-evangelische Kirche einen

heiligen Ehebund schliessen, die deutsch-evangelische Kirche der Mann, mit kühnem

Geist immer neue Wege suchend, mit suchender Seele rastlos vorwärts strebend
die deutsch-katholische Kirche das weibliche, das konservative Element, das von

jenem Errungene mit Sorgfalt prüfend, sichtend die Tiefen des Gemütes mit ihren
wundervollen Gottesdiensten pflegend, beide aber einander zugetan, beide durch
die eine Liebe zu dem einen deutschen Heimatland verbunden... Für diese herrliche

Zukunft säen wir Altkatholiken, indem wir für die unverfälschte Reinheit der
katholischen Kirche eintreten, damit sie in ihrer ganzen Schönheit erstrahle und die
Herzen der Menschen sich freiwillig ihr beugen. Wir schauen in das Morgenrot einer

grossen Zeit für unser liebes deutsches Vaterland, unvergleichlich grösser als die

Tage, die hinter uns liegen. Darum sind wir guten Mutes. Es ist ein unaussprechlich
erhebender Gedanke, für eine so herrliche Sache zu kämpfen, zu arbeiten und zu
leiden.»14

War angesichts so viel redlichen Willens, der in der deutschen Nation
offenbar aufbrach, die Zeit gekommen, da nach langem vergeblichem
Bemühen die Saat aufging, wie nach warmem Regen die Wüste über Nacht
ergrünt und blüht? Die ak. Kirche bot ja die Vorbedingungen für eine

grosse deutsche Nationalkirche an. Die res mixtae, d.h. die Grenzgebiete
zwischen Staat und Kirche, die einst den Kulturkampf zwischen dem
deutschen Kaiserreich und der rk. Kirche heraufbeschworen hatten, also
das Verhältnis von Schule und Kirche, die obligatorische Zivilehe, die
Gerichtsbarkeit waren ja stets von altkatholischer Seite aus im Sinne der
Staatsraison bejaht worden. Darüber hinaus hatte Bischof Kreuzer
vorbehaltlos den Treueid auf das Staatsoberhaupt geleistet, ohne den
Zusatz» wie es einem Bischof geziemt», den die rk. Bischöfe für sich

beanspruchten 15. Er hatte aus Überzeugung den Gesetzen zur Verhütung
erbkranken Nachwuchses zugestimmt, ebenso dem Gesetz zur Sterilisation
von Gewohnheits- und gefährlichen Sittlichkeitsverbrechern sowie dem

Arierparagraphen. Die ak. Kirche hatte nicht, wie die meisten rk.
Bischöfe, den Parteigenossen vor der Machtergreifung die Sakramente und
die kirchliche Bestattung verweigert, sondern war notfalls hilfreich
eingesprungen, um verweigerte Amtshandlungen auf Wunsch durchzuführen.

14 Altkatholizismus und Reformkatholizismus, Bonn, 1908, S. 14 15. Die
Kraus-Gesellschaft vertrat den religiösen Reformkatholizismus im Sinn von Franz
Xaver Kraus.

i? Obwohl ein auf Gott geleisteter Eid, den ja jedes Staatsoberhaupt auch dem
Volk gegenüber zu leisten hat, die Einhaltung wenigstens des natürlichen Sittengesetzes

impliziert, war der ausdrückliche Vorbehalt des Eides der rk. Bischöfe doch
das Angemessenere.

12



Durfte das nicht zur Hoffnung berechtigen, dass der Ruf der KNB innerhalb

des «erwachenden» katholischen Volkes Früchte trug Und dies um
so mehr, als zum Erstaunen nicht weniger Parteigenossen Hitler nach der

Machtergreifung in seiner häufigen Berufung auf die Vorsehung des

Allmächtigen sowie in seiner feierlichen Beteuerung, er sehe in den beiden
christlichen Konfessionen die wichtigsten Faktoren zur Erhaltung des

Volkstums und «seine nationale Regierung wolle das Christentum als Basis

unserer gesamten Moral, die Familie als Keimzelle unseres Volkes und
Staatskörpers in ihren festen Schutz nehmen», sich geradezu als Anwalt
der christlichen Sache gebärdete16

II. Programm und Tätigkeit der KNB

Solcher Art waren die Erwägungen, Motive und Hoffnungen, die zur
Gründung der KNB Anlass boten und deren Tätigkeit beflügelten. Diesen

Erwartungen entsprach ihr Programm. Es ist im folgenden ungekürzt
abgedruckt (Romfreier Katholik 1937, Nr. 5).

16 Erstaunlicherweise ist m. W. Hitlers religiöse Entwicklung noch nicht Gegenstand

einer eingehenden Untersuchung geworden. Es dürfte schwer sein, ihm jede
religiöse Beziehung abzusprechen. Von Hause aus war er Katholik. Später dachte er
wohl meist pragmatisch, obwohl er sicher dem Volk irgendwelche Religion erhalten
wollte. Vor der Machtergreifung war die Spannung insbesondere zur rk. Kirche
stark - wohl auch wegen der ablehnenden Haltung des Episkopates. Zum Erstaunen
mancher Parteigenossen, unter denen nicht wenige aus der völkischen Bewegung
kamen (z.B. Hess, Rosenberg, Streicher, später auch Himmler, Schirach, Bormann
u.a.) gab sich Hitler betont «positiv christlich». Er dachte wohl an eine Nationalkirche,

jedoch wohl nie im Sinn der Vorkämpfer für eine katholische deutsche
Nationalkirche wie z. B. Wessenberg, der noch aufdem Wiener Kongress sich dafür eingesetzt,

oder Döllinger, der in Mainz 1848 eine solche gefordert hatte. Wie andere
deutsche Politiker verhandelte auch er lieber mit einer auswärtigen Macht, dem
Vatikan, und mit dem einen Papst unter Umgehung der deutschen Bischöfe.

Seine häufige Anrufung des Allmächtigen - und später der Vorsehung - diente
wohl mehr dazu, Hindenburg und das christliche Volk in Sicherheit zu wiegen, die

Abstimmungen - und nach dem letzten Attentatsversuch vom 20.7.1944 - ihm waren

fast 20 andere vorausgegangen - das Vertrauen des Volkes zu gewinnen bzw. zu
erhalten. Der überlebende Hitler verkündete über den Rundfunk : «Ich fasse es als
eine Bestätigung des Auftrags der Vorsehung auf, mein Lebensziel weiter zu verfolgen,

so wie ich es bisher getan habe...» Rückblickend kann man vielleicht sagen:
Hitler hat das Volk benutzt, um zuerst an seinem eigenen Monument in seinem
Grössenwahn und für seine Ideologie zu arbeiten. Dabei hat er als Hasardeur alles
auf eine Karte gesetzt, ohne sich an letzte sittliche Massstäbe zu binden. So hat er
jene aufs grausamste enttäuscht, die ihre ganze Hoffnung auf ihn gesetzt hatten.
Wenn man schon die Vorsehung bemühen will, hat sie durch den totalen
Zusammenbruch die Dolchstosslegende verhindert, aber um welchen Preis

13



Was will die «Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung»

Katholischer Glaube - Deutsche Kirche - Freiheit von Rom

Der Kampf gegen den politischen Katholizismus bedingt eine

katholisch-kirchliche Reformbewegung, die bei Wahrung des christlich-katholischen

Glaubensgutes der katholischen Kirche Deutschlands die

volksfremde römische Bindung nimmt, sie damit von den Staats- und kulturpolitischen

Totalitätsansprüchen Roms loslöst und ihre Tore den Grundrechten

des Volkstums öffnet.
Dieses Mittel einer kirchlichen Reformbewegung innerhalb der

katholischen Kirche Deutschlands ist die «Katholisch-Nationalkirchliche
Bewegung».
• Ihr Programm ist das Bekenntnis der alten Kirche zum katholischen
Nationalkirchentum und lautet: «Katholisch und Deutsch»!

Im einzelnen bekennt undfordert die « Katholisch-Nationalkirchliche
Bewegung»folgendes : Sie bekennt sich : zum alten katholischen Glaubensgut,
zur katholisch-kirchlichen bischöflichen Verfassung und zum
katholisch-kirchlichen Brauchtum. Darum sieht die «Katholisch-Nationalkirchliche

Bewegung» in der alt-katholischen Kirche Deutschlands die

katholische Grundlage für die katholische Nationalkirche der Zukunft. Die
Katholizität der alt-katholischen Kirche steht ausser Zweifel. Selbst von
römischer Seite kann sie nicht geleugnet werden. Und staatsrechtlich ist
die altkatholische Kirche Deutschlands als katholische Kirche, ihr Bischof
als katholischer Bischof anerkannt. Romkatholiken, die sich der
alt-katholischen Kirche anschliessen (in Preussen genügt einfache Anmeldung

auf dem alt-katholischen Pfarramt ohne amtsgerichtliche
Austrittserklärung!), bleiben Katholiken! Ja sie werden erst wahrhaft

katholisch, weil in der alt-katholischen Kirche folgende
Forderungen der «Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung» zur
katholisch-kirchlichen Reform bereits verwirklicht sind:

I. Freiheit der katholischen Kirche von Rom

in Bezug auf:
1. die ultramontane Staats-und Kulturtheorie des Syllabus vom

Jahre 1864 und der Dogmen vom Jahre 1870, auf denen der politische

Charakter der Romkirche beruht.
2. Die selbständige Leitung der katholischen Kirche Deutschlands

durch einen von Rom Jurisdiktionen unabhängigen Deutschen
Primas. Das jesuitisch-internationale römische Kirchenrecht ist durch

14



ein Deutsches kirchliches Recht zu ersetzen, das die Deutsche
Katholische Kirche verwaltungs- und vermögensrechtlich nicht einem

ausländischen, sondern einem Deutschen Bischof unterstellt und die
alt-christliche Freiheit des katholischen Nationalkirchentums
wiederherstellt.

3. Abschaffung des päpstlichen Ernennungs- und Bestätigungsrechtes
deutscher Bischöfe.

IL Anerkennung der Rechte des Volkstums in der Kirche

Dazu bezeichnet sie als erforderlich :

a) den restlosen Gebrauch der Muttersprache im kirchlichen Brauchtum.

b) Aufhebung des Zölibats.
c) Anerkennung der staatlichen Rasse- und Erbgesundheitsge-

setzgebung.
d) Deutsche Reichsbürgerschaft als Voraussetzung für das aktive und

passive Wahlrecht in der Kirche.
e) Pflege Deutscher Volksfrömmigkeit unter Ausschluss des romanischen

Einschlags primitiv-materialistischer Vorstellungs- und Gefühlsreihen.

f) Reform des Klosterwesens unter Loslösung desselben von der je¬

suitischen Moraltheologie.
g) Freiheit der deutschen Wissenschaft, auch der theologisch-philosophischen.

III. Einordnung der katholischen Kirche

durch
a) Aufhebung der römischen Gesetze über die konfessionell gemischte

Ehe.

b) Billigung der Deutschen christlichen Gemeinschaftsschule.
c) Eingliederung der konfessionellen Jugend in die Staatsjugend.
d) Beschränkung der Kirche auf die rein seelsorgerisch-kirchliche

Betätigung in kirchlichen Jugend- und Standes-Vereinigun-
gen.

e) kirchliche Billigung der Feuerbestattung.
f) Arbeits- und Heeresdienstpflicht der Theologiestudierenden

vor Empfang der priesterlichen Weihen.
g) Abschaffung der Stolgebühren für kirchliche Amtshandlungen

und bezahlter Messen.

15



IV. Vorbehaltloses Bekenntnis der Kirche in all ihren Gliedern

zu Führer und Staat :

a) Durch den Bischofseid ohne den Zusatz : «wie es einem Bischof
geziemt».

b) Durch entsprechende Verpflichtung der Welt- und Kloster-Geistlichen.

c) Kirchliches Verbot des Missbrauchs der geistlichen Amtsbefugnisse

zu politischer Betätigung (Kanzel, Beichtstuhl etc.)
Eine so geartete romfreie katholische Nationalkirche vermag allein die

Gefahr abzuwenden, die in dem religiös getarnten, politischen Machtsystem

Roms geborgen liegt, und von der ein Vorkämpfer dieses Systems

gesagt hat:
«Locke nur wider den Stachel.

Tiefer, als Du es ahnst, sitzt Dir im Fleische der Pfahl.

Rom bleibt germanisches Schicksal!»

Deutscher Katholik

Du hängst an Deiner Kirche. Du liebst Dein Volk und Vaterland!
Beiden dienst Du in einer Kirche, diekatholische Traditionais
religiöses Erbgut und völkische Verbundenheit als vaterländisches
Hochziel pflegt. Nicht Einheitskirche, nicht Deutschreligion oder
Neuheidentum, sondern eine katholische deutsche Volkskirche
neben einer evangelischen Schwesterkirche ist die Sehnsucht zahlreicher
katholischer deutscher Volksgenossen, Geistlicher wie Laien. Rom's
kirchliche Entwicklung hat zum politischen Rechtsanspruch, zum
internationalen Weltmachtsgedanken geführt. Religiös empfindsame
Menschen empfinden daher die V e r w e 111 i c h u n g der Romkirche ebenso tief
wie deutsche katholische Volksgenossen unter der Verständnislosig-
keit der Romkirche für völkische Lebensgrundrechte leiden. Diese in
der Sehnsucht nach religiöser Erneuerung auf alter katholischer
Ebene stehenden deutschen katholischen Volksgenossen wollen wir
sammeln, mit ihnen eine Gebets- und Tatgemeinschaft schliessen, dass

Kirche wieder Herzenssache des Volkes statt weltliches Machtinstitut

kirchlicher Hierarchen werde und Dienst am Volke als ihre von Christus,

dem Herrn der Kirche, übertragene Aufgabe betrachte. Ihnen
rufen wir zu : Kommt zu uns, ihr katholischen Brüder, ihr deutschen

Volksgenossen, in die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung.

Anmeldungen richte man an die Reichszentralleitung der KNB,
Essen, Adolf-Hitler-Platz 4. Monatlicher Beitrag von 0,20 RM. an auf-

16



wärts. Die Zeitschrift unserer Bewegung, «Der romfreie Katholik», wird
für 30 Pfg. Ausgabe A (2mal monatlich), und für 15 Pfg. Ausgabe B (lmal
monatlich) frei Haus geliefert.

Mitglied der KNB kann jeder deutsche Reichsbürger ohne Unterschied
des Bekenntnisses werden, der die römische Gefahr für Kirche und Staat
erkannt hat.

Das Kampfblatt der Bewegung «Der romfreie Katholik» kann
bei jeder Postanstalt bestellt werden.

Deutscher katholischer Volksgenosse Entscheide Dich :

Römisch oder Deutsch

Päpstlich oder katholisch

Hinein in die «Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung»!

Man muss rückblickend den Mut bewundern, mit dem der begabte,
tatkräftige ak. Pfarrer in Essen, Heinrich Hütwohl (1893-1973), der Begründer

und führende Kopf der KNB, die müde gewordenen Amtsbrüder und
Glaubensgenossen auf die Chance hinwies, die der nationale Aufbruch
nach seiner Überzeugung der ak. Kirche anzubieten schien.

Nach seinem Werdegang und semen Erlebnissen war H. Hütwohl für die von ihm
übernommene Aufgabe geradezu prädestiniert.

In seiner Gymnasialzeit hatte er noch die letzte grössere Werbeaktion im Reich
erlebt. Die Vorgänge und Vorträge, z.B. von Dr. Alberti in Frankfurt, wo sein Vater
Kirchenvorstandsmitglied war, hatten ihn stark beeindruckt, zumal sie sogar zum
Eingreifen der Polizei geführt und im ganzen deutschen Blätterwald kommentiert17
worden waren. Ungewohnte Ereignisse auch schon für die damalige Zeit Durch die
erzielten Beitritte konnte die ak. Filialgemeinde Frankfurt zur Pfarrgemeinde erhoben

werden.
Auch die «Los-von-Rom-Bewegung» vor und nach dem Ersten Weltkrieg, die

über 150000 rk. Österreicher grösstenteils protestantisch, zum kleineren Teil
altkatholisch werden liess, hat Hütwohl mitgeprägt. In Böhmen war sie durch
volksfremde Seelsorger in rein deutschen Gemeinden verursacht worden, die der
deutschen Sprache wenig kundig waren. Das überwiegend aus Sudetendeutschen
bestehende ak. Bistum Warnsdorf in der CSSR mit etwa 14000 Mitgliedern war ein
Ergebnis dieser «Los-von-Rom-Bewegung».

Kein Zweifel, solche Bewegungen schlagen Wunden, erregen die Gemüter.
Aber wer aussenmissionarische Tätigkeit von Kirchen oder Weltanschauungsgemeinschaften

nur deshalb ablehnt, weil sie die Ruhe der Bequemen und Bürger
stört, muss daran erinnert werden dürfen, dass jede Religion, am meisten die

17 E. Amort, Die ultramontane Unduldsamkeit am Pranger der Öffentlichkeit.
Pressestimmen mit Randbemerkungen zu den ultramontanen Gewalttätigkeiten
gegen einen altkatholischen Geistlichen zu Frankfurt a. M. am 28. und 29. September
1913.

17



christliche, sich nur durch Mission, öffentliche Werbung, nicht selten durch

Kampf ausgebreitet hat. Die christlichen Gemeinden lösten sich in harter
Auseinandersetzung von ihrer jüdischen Mutterkirche ab. Die Geschichte der
Missionierung der Germanen, Slawen, der Eingeborenen überhaupt war oft mit Blut
geschrieben. Selbst Jesus werden Worte in den Mund gelegt, die davon sprechen,
dass er Widerspruch auslösen werde. «Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu
bringen, sondern den Menschen zu entzweien mit seinem Vater, seiner
Mutter.»... Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert» (Mt. 10,

34; Lk. 14, 26).

Geistige und religiöse Auseinandersetzungen werden bleiben, solange
Wahrheitserkenntnis keine billige Sache ist. Und solange Einzelne wie Völker sich auf
verschiedenen Erkenntnis- und Entwicklungsstufen befinden. Sogar die

Volksvertretungen (Parlamente) müssen um die bessere Politik, um den rechten Weg
als Aristokratie des Volkes miteinander ringen. Schon in der Antike war dies der
Sinn des agora, des geistigen Wettkampfes. Wie sagt doch die Bibel : «Prüfet alles,
das Gute behaltet» (l.Thess. 5, 20) und «Die Wahrheit wird euch freimachen»
(Joh. 8, 32).

Wenn insbesondere römisch-katholische Christen Anstoss daran nehmen,
dass auch Andersdenkende das Wort in der Öffentlichkeit zugunsten ihrer
Überzeugung ergreifen, darf man sie fragen : Mit welchem Recht ladet ihr zu euren
Veranstaltungen ein, warum haltet ihr in aller Öffentlichkeit eure Prozessionen

mit grossem Schaugepränge Warum kommt es euch nicht in den Sinn, zu fragen,
ob euer häufiges und frühes Glockengeläut andere nicht stört? Ist eure
Öffentlichkeitsarbeit zimperlich? Bis in die jüngste Geschichte hat euer Verhalten, und
zwar das der amtlichen Kirche, dies unwiderleglich bewiesen. Denkt an die
Inquisition, durch die Abertausende wegen ihres Glaubens gefoltert, getötet worden
sind! An die Flüche, die von euern Oberhirten ausgingen i». Und denkt, um ein

Beispiel aus jüngster Zeit zu nennen, an die Härte, mit der noch Pius IX. gegen
seine eigenen Kardinäle und Bischöfe vorging, wie das neue Buch von Hasler
darstellt 19.

Zu preisen sind, die aus dem Irrtum zur Wahrheit reisen ; die im Irrtum verharren,

das sind die Narren. Es ist ein köstlich Ding, zu neuen, besseren, tieferen
Erkenntnissen fortzuschreiten, «aus einem Licht ins andere zu gehen» (Angelus Si-

lesius). Es ist geradezu ein christliches Vorrecht sich nach der Wahrheit
auszustrecken, um immer bessere Einsichten auch und gerade im weltanschaulichen

18 Im Pontificale romanum von 1596 steht z.B. folgende Verfluchung:
«Verflucht sei der Verfluchte innerhalb wie ausserhalb des Hauses, in der Stadt und auf
dem Lande, beim Wachen und beim Schlafen, beim Essen wie beim Trinken, beim
Gehen wie beim Sitzen ; verflucht seien sein Fleisch und seine Knochen, von der
Fusssohle bis zum Scheitel weiche von ihm die Gesundheit. Es komme über ihn der

Fluch, den der Herr im Gesetze durch Moses über die Söhne der Sünde zuliess. Es

werde getilgt sein Name aus dem Buche der Lebenden, und mit den Gerechten werde
er mcht genannt... ihn verschlinge das ewige Feuer mit dem Teufel und seinem
Anhang, wenn er nicht vorher Genugtuung geleistet und Busse getan hat. Amen,
Amen!»

19 Hasler, A.B., Pius IX., Päpstliche Unfehlbarkeit u. d. I. Vatik. Konzil; Stuttgart,

1977.

18



Raum sich zu bemühen, ja sogar darum zu beten, selbst auf die Gefahr hin, dass

der Geist Gottes uns andere Wege führt, als es die jeweilige kirchliche Obrigkeit
wünscht, deren Eigenart es ist (und in gewissem Sinn in Rücksicht aufdie Schwachen

auch sein muss), die Beharrung oder doch zögerndes Vorgehen
vorzuziehen.

Pfr. Hütwohl, unterstützt durch einige Mitglieder seiner Essener Gemeinde,
baute den früher erschienenen «Romfreien Katholik» zu einer 14täglich erscheinenden

Zeitung aus, gab eine Schriftenreihe heraus20, gründete, meist in ak. Gemeinden,

Bezirksgruppen und suchte durch Vorträge, die er selbst oder Freunde, meist
ak. Geistliche, hielten, im Reich die Bewegung voranzubringen. Da die KNB nie
öffentlich Rechenschaft über die Zahl der Gruppen, Mitglieder, Abonnenten,
Finanzgebarung ablegte, können darüber nur Vermutungen geäussert werden. Über
120 Bezirksgruppen wird die KNB wohl nicht gekommen sein. Diese Tatbestände
sind auch drittrangig. Schliesslich müsste die KNB ihren Namen in «Kath.
Nationalkirchlichen Volksverein» ändern, weil es ausser dem Nationalsozialismus im Reich
keine andere Bewegung geben dürfe. Noch vor Kriegsende stellte die KNB ihre
Tätigkeit ein, zumal schon vorher - das betraf fast alle kirchlichen Organisationen -
kein Papier mehr zur Verfügung gestellt wurde.

Nur wenige ak. Geistliche versagten sich der KNB ganz, einige machten nur
widerwillig mit. Andere, zu denen sich der Verfasser rechnet, unterstützten sie anfangs
arglos, trotz mancher Bedenken, nahmen aber immer mehr Anstoss am Ton mancher

Artikel, der Anonymität vieler Beiträge, ihrer mangelhaften Begründung, an
der Häme und Selbstgerechtigkeit mancher Mitarbeiter des «Romfreien Katholik»
und zogen sich, als man nicht auf ihre Mahnungen hörte, zurück21. Einige besonders

lautstarke Mitarbeiter wechselten zu den D. C. über.

20 Die Schriftenreihe der KNB enthielt folgende Titel :

Heft 1 : Papst u. Kirche (Volksausgabe des «Janus» von Döllinger, überarbeitet
von Fr. K. Feldmann) ;

Heft 2 : Volkstum und Rasse - Religion und Kirche von Dr. Rudolf Keussen ;

Heft 3/4 : Die kath. Kirche im Lichte des romfreien Katholizismus von P. H. Vogel;

Heft 5 : Kath. Kirche u. Rassenpolitik von Dr. med. et phil. Franz Wagner ;

Heft 6:23 Thesen zum Zölibat der rk. Kirche von Paul F. Pfister ;

Heft 7 : Was ist alt-katholisch von Hans Josef Demmel ;

Heft 8 : Wahrheit oder Fälschung? War Petrus Papst? von Kuno Brombacher.
Zu Heft 6 sei bemerkt :

In meinen Zölibatsthesen ging es mir um den Nachweis der falschen Begründung
des Zölibatsgesetzes und um Wegweisung, wie der Kampf dagegen in rechter Weise
zu führen sei. Ich zitierte den Kernsatz, der meine Grundhaltung widerspiegelt : «Er
wird schlecht geführt, wenn er versteckt oder offen die christliche Religion als solche

treffen will, oder wenn man mit dem Müllkarren durch die Kirchengeschichte
fährt und den sachlichen Kampf persönlich führt. Er wird recht geführt, wenn er
durchgefochten wird im Namen der Menschlichkeit, christlicher und katholischer
Grundhaltung sowie aus volkssittlichen, volkserzieherischen und volkspolitischen
Gründen.»

21 Der Verfasser hat des öfteren sowohl Abr. Hütwohl wie den Bischof auf diese
Fehler aufmerksam gemacht, sogar im Auftrag der neun Geistlichen der oberbad.

19



III. Kritische Anmerkungen zur KNB

Für ihre weitgehend einleuchtenden Ziele kämpfte die KNB nicht immer
in kluger und richtiger Weise. Formale und sachliche Bedenken sind im
vorstehenden bereits angeklungen.

Wichtiger ist es, nachdem nach 30 Jahren ein Gesamtüberblick über
das kirchliche Geschehen im Dritten Reich möglich ist, die Bedenken zu

systematisieren und theologisch zu prüfen.
1. Der erste Vorwurf, den man der KNB, besonders ihrer Leitung,

machen muss, ohne ihr gute Absicht und engagierten Einsatz abzusprechen,
ist der, sie habe den Begriff «nationalkirchlich» missverstanden, wohl
auch deshalb, weil die Zeiteinflüsse zu bestimmend waren. Wer behauptet,

sich gänzlich solchen Einflüssen entziehen zu können, mag den ersten

Stein werfen.

a) Es gibt seit eh und je in der grundsätzlich einen Kirche Jesu mehr
oder weniger autonome, ja sogar autokephale Kirchenteile, aber nie im
ausschliesslichen Sinn. Kein Kirchenteil sollte es über sich bringen, prinzipiell

und für immer sich von der Gesamtchristenheit zu trennen, auch

nicht von der römischen Grosskirche. Erst recht hat dies für jene
Kirchenteile zu gelten, die sich «katholisch» nennen, d.h. sich der ganzen
Wahrheit verpflichtet fühlen. Darum ist nationalkirchlich weder eine

Gemeinschaft, deren Bekenntnis, Ethos und Frömmigkeit ein Produkt aus

«Blut und Boden», also aus der Rasse oder dem Volkscharakter
darstellt, noch ein Kirchenteil, der grundsätzlich und für immer den Bruch
mit allen anderen christlichen Gemeinschaften vollziehen will. Das
verbietet die Rücksicht auf die vielen Zeugnisse des NT wie auch der
gesamten Überlieferung. Zudem, was in sich uneins ist, trägt den Todeskeim
in sich. Darum fordert Eph. 4, 1-6 «einander in Liebe ertragend, bemüht
zu sein, die Einheit des Geistes durch das Band des Friedens zu bewahren.
Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu einer Hoffnung
eurer Berufung. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater
aller, der über alle und in allen ist». Ähnliches verlangen Joh. 10, 16 (ein
Hirt und eine Herde); 17, 20-26 (alle eins wie der Vater und der Sohn);
Apg.4, 32 (die Gläubiggewordenen ein Herz und eine Seele); Apg.2, 42

Pfarrkonferenz. Auch in meiner eigenen Gemeinde wurde Kritik geübt und die
KNB geradezu als «polit. Katholizismus, schlimmer als der römische», bezeichnet,
sowie die Absetzung eines ak. Geistlichen wegen Hetze verlangt (der Betroffene ging
zu den D.C.).

20



(sie verharren in der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft, im
Brotbrechen und im Gebet), aber auch Röm. 12, 3-8; Gal. 3, 27ff. ; I.Kor. 12,
1 usw. (Man beachte dabei, wie allgemein sich diese Schriftstellen
ausdrücken, im Gegensatz zu den sich immer mehr differenzierenden späteren

Bekenntnisformeln.)
Daneben gibt es freilich Schriftstellen, die ausser der Einheit auch die

Mannigfaltigkeit bezeugen. «Der Leib ist einer, hat aber viele Glieder ; er
ist ausgestattet mit verschiedenen Gaben (Röm. 12, 6). Es gibt Gemeinden,

die als Ortskirchen wandern in Ephesus, Philippi, Thessalonich; es

gibt die Vielheit regionaler Kirchen in Judäa, Galiläa, Samaria, in Gala-
tien, Makedonien und Asien. Es gibt typenmässig ausgeprägte Kirchen,
die judenchristlichen und hellenistischen (s.auch I.Kor. 7, 7 und
l.Petr.4, 11). Dieser Befund macht das in der Sache liegende Problem
sichtbar. Es geht um die Frage, wie Einheit und zugleich Berücksichtigung

gewisser Eigenarten des Volkscharakters, des Eingebettetseins in
bestimmte Kulturkreise und Überlieferungen gewahrt werden können.

Die urchristlichen Gemeinden empfanden dieses Problem schon früh.
Um die geistige Einheit angesichts der raschen Ausbreitung der vom
Lebenswerk Jesu ausgehenden Impulse und Überlieferungen zu bewahren,
suchte man sich durch Taufbekenntnisse und Gemeindeämter mit
wachsender Autoritätsausstattung abzusichern. Weil der Schiffsreeder Marcion

das ganze AT, das für die jungen christlichen Gemeinden bis ins
dritte Jahrhundert das heilige Buch war, ablehnte und nur die echten
Paulusbriefe gelten lassen wollte, sah man sich genötigt, auf einen Kanon

jener Schriften sich zu einigen, die sich aufJesus bezogen und die heute als

Neues Testament gelten. Dem gleichen Ziele der einvernehmlichen
Verständigung über die Lehre der Apostel dienten die regionalen Synoden,
schliesslich die ökumenischen Konzilien und zuletzt die historische
Entwicklung des Papsttums mit zunehmenden Ansprüchen, die ihrerseits
Ausgangspunkt neuer und heftigster Streitigkeiten innerhalb der Gesamtkirche

bis zum heutigen Tag wurden.
Die sich nach dem I. Vatikanum bildenden ak. Bistümer lehnten zwar

niemals grundsätzlich eine zentrale Oberbehörde ab, suchten aber nach
einem Modell, das die «Einheit in Mannigfaltigkeit» besser zu bewahren
verstand als das bisherige Papsttum. Sie gaben jedem Bistum Autonomie,
bemühten sich aber, durch Theologenkonferenzen, Kongresse, letztlich
durch Bischofssynoden und Dialoge sowie durch gemeinsam abgesprochene

verbindliche Erklärungen den Lehrkonsens und die Orthopraxie zu
gewährleisten. Darüber hinaus hielten sie an den sieben ökumenischen
Konzilsbeschlüssen, also auch am Nicänisch-konstantinopolitanischen

21



Credo fest. Ihre Theologie bekannte sich auch zu dem von Vinzenz von
Lerin (t 450) aufgestellten Kriterium katholischen Glaubens: «Idtenea-
mus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est», sowie zu
dem eingangs (S. 4) zitierten Programm, das Döllinger der Bewegung mit
auf den Weg gab. Diese Formulierungen, ergänzt durch den allgemeinen
Grundsatz: in necessariis unitas, in dubiis libertas et in omnibus Caritas

ermöglichten, solange man die inzwischen erschütterte Meinung festhielt,
bis zur Spaltung der Ost- und Westkirche 1054 sei die Kirche im wesentlichen

einig gewesen, den Konsens in allen wichtigen Fragen. Nur auf
diesem Hintergrund erstrebten die Altkatholiken bisher, genau wie ihre
Vorläuferbewegungen, eine Nationalkirche.

Diese Zielsetzung der ak. Kirchengemeinschaft (Utrechter Union) hat
die KNB nicht oder nur ungenügend angestrebt bzw. zum Ausdruck
gebracht. Schon der Titel der Zeitung war irreführend. Man konnte, rebus
sie stantibus zwar «romfrei» sein, zumal der Ausschluss der Altkatholiken

von Rom aus erfolgt ist; aber die sich 1870 und nachher Rom nicht
Unterwerfenden haben nie daran gedacht, sich endgültig und für immer

von der allgemeinen, der katholischen Kirche zu trennen, so wenig wie

Luther. Sie hofften, contra spem, Rom werde sich ihren Argumenten
öffnen und «bekehren»22.

Die Polemik der Altkatholiken wie übrigens auch der übrigen christlichen

Kirchen zielte stets darauf ab, Verständnis zu wecken für die
gravamina23 ihrer Länder, für die Übergriffe römischer Päpste und vatikanischer

Politik, für einseitige und verkehrte Lehrverkündigungen oder
Anordnungen des «Hl. Stuhles». Dass dies im Zeitalter der sich ständig
austauschenden Wissenschaften, des Dialogs, der Emanzipation auch in der

22 Darum schrieb ich Abr. Hütwohl, mein Bestreben sei es stets gewesen, dem
römischen Kirchenschiff Seile zuzuwerfen, um es ins richtige Fahrwasser zu ziehen.
Die römisch-katholische Kirche sei für mich eine zu reformierende, vom Ultramontanismus,

von der Scholastik, von kirchengeschichtlich nachweisbaren Überfremdungen

zu befreiende, eine Kirche, die im Rückgriffauf Bibel und altchristliche
Verfassung zur echteren Katholizität zurückzurufen sei. An dieser meiner Haltung hat
sich auch jetzt nichts geändert, nur sehe ich die Fehlentwicklungen schon in der
Urgemeinde beginnen.

23 Mannigfaltige Beschwerden über drückende Abgaben, Missstände im Klerus
und unerledigte Vorschläge auf Reformkonzilien wurden immer häufiger geäussert.
Auf dem Reichstag zu Worms 1521 wurden sie im Entwurf in hundert Artikeln zu-
sammengefasst. S. hierzu Gebhardt, Die Gravamina der deutschen Nation gegen
den röm. Hof, 1895; Störmann, Die städt. Gravamina gegen den Klerus am
Ausgang des Mittelalters und in der Reformationszeit, 1916.

22



Kirche wie in allen anderen Institutionen nötig und nützlich ist24, dass nur
so Einheit erzielt oder gewahrt werden kann, bedarf keines Beweises.

b) Vor der zu strikten Forderung nach Eigenständigkeit und völliger
Unabhängigkeit von Rom wäre die KNB bewahrt geblieben, gleichzeitig
hätte sie die im katholischen Denken immer wichtige Traditionslinie
aufgezeigt und innerhalb der katholischen Gesamttheologie stärkeres Interesse

erweckt, hätte sie sich in ihren Forderungen mehr auf die Tradition
berufen. Angefangen vom ersten Apostelkonzil (48/49) bis zu den

Vorläuferbewegungen des Altkatholizismus wurde innerhalb der Kirche immer
wieder Wert auf die Beachtung der national oder kulturell bedingten
Eigenarten gelegt. Den hellenistischen Gemeinden gewährte man grössere
Freiheiten als den judenchristlichen, z. B. bezüglich der Beschneidung und
Beobachtung mosaischer Vorschriften (AG. 15, 19).

Sicher haften allen Vorläuferbewegungen, ich nenne den Nominalismus

oder Occamismus, den Konziliarismus, Gallikanismus, Febronianismus,

Josephinismus, den Emser Kongress der Erzbischöfe von Trier,
Mainz, Köln und Salzburg, die Bemühungen Wessenbergs, gewisse
zeitbedingte Mängel an. Ihre volkstümliche Darstellung und bewusste Beru-

24 Sowohl Aussenstehende wie auch treue Romkatholiken, ja sogar Bischöfe
vermissen diese Aufgeschlossenheit und Bereitschaft, mit Bischöfen und Theologen in
vertrauensvollen Dialog sich zu begeben und die Mentalität der Gebildeten ihrer
Kirche in «Rom», also in der Kurie zu begreifen. Man muss doch zur Kenntnis
nehmen, dass selbst einfache Gläubige durch die Schule, aber auch durch die Massenmedien

und durch Selbstbildung - man denke nur an den heute überall möglichen
Zugang zur Literatur in den vielen Büchereien - mit all den Vorgängen der
Kirchengeschichte ganz anders vertraut sind als in früheren Jahrhunderten. Welch harten
Stand haben unsere Religionslehrer manchmal gegenüber ihren Schülern, nicht nur
in Gymnasien. Ich könnte aus meiner eigenen Tätigkeit als Religionslehrer Beispiele
erzählen, die dies beweisen. Nicht nur Theologen, Akademiker besten Willens, auch
das bisher schlichte gläubige Volk ist über manches seltsame Verhalten etwa gegenüber

Professoren der Theologie, über Massregeln ohne genügende Begründung,
über die geringe Einfühlung in die Zeitverhältnisse erstaunt. Selbst rk. Bischöfe
beklagen insgeheim die starke Einflussnahme römischer Nuntien auf den Episkopat.
Diese betrachten sich offenbar weniger als Vertreter des Papstes bei den weltlichen
Regierungen, bei denen sie akkreditiert sind, sondern als Inspizienten der Bischöfe,
die sich faktisch zu Beamten des Papstes herabgewürdigt fühlen müssen (es sei nur
an den Fall des vorher ak. Pfarrers Franzmann erinnert, den Bischof Kempf,
obwohl Franzmann verheiratet war, zum Pfarrer einer Arbeitergemeinde in Frankfurt
ernannt hatte, was Nuntius Bafile zur Rüge des Limburger Bischofs veranlasste).
Betroffen sind, um noch dies anzuführen, auch führende römisch-katholische Christen

über die starke Einflussnahme «Roms» aufdie Bischofswahlen bzw. Ernennungen,

sowie über die spürbare Distanzierung Roms von den Beschlüssen der
deutschen Bistumssynoden.

23



fung aufsie hätte dennoch den Forderungen der KNB besser angestanden
und ihr eine grössere Reputierlichkeit gesichert als die Anlehnung an die

augenblicklichen Stimmungen, die von der politischen Theologie, den

völkischen Richtungen und den Deutschen Christen genährt und von der
NSDAP protegiert wurden. Die KNB, übrigens auch die ak. Kirche und
Theologie, haben es leider allzusehr versäumt, diese Vorläuferbewegungen

den katholischen Gebildeten und dem katholischen Volk in Erinnerung

zu rufen und im Bewusstsein lebendig zu erhalten. Noch heute fänden

diese Bewegungen breites Interesse. Insbesondere erweisen sie sich als

werthaltig für eine neuzeitliche Pastoral-Theologie. Fehlen der ak. Theologie

die geschulten Fachkräfte oder hält man diese hochinteressanten

Traditionsquellen für zu wenig zugkräftig?

Der Nominalismus2? oder Occamismus sieht den Allgemeinbegriff «Kirche» in
der Ortsgemeinde vollständig konkretisiert (Lokalkirche) ; der Konziliarismus2(>
anerkennt im Ökumenischen Konzil für wichtige gemein-kirchliche Entscheidungen die

vorläufig letzte Instanz: der Episkopalismus" sieht in den Bischöfen nicht Beamte

25 Ecclesia, Kirche ist in der Ortsgemeinde existent, nicht im Allgemeinbegriff.
Die Haus- und Wohngemeinde wird als Kirche manifest in ihren Zusammenkünften,

ihren Lebensäusserungen, vornehmlich in der Annahme der Verkündigung, im
gemeinsamen Dank an Gott, im Brotbrechen. Schon deshalb muss der Gemeindevorsteher,

den die Gemeinde mit Zustimmung des Bischofs gewählt hat, befähigt
sein, alle notwendigen Akte zu leiten und zu ordnen. Zentrale Organe leisten nur
Hilfsstellung.

Aus dem gleichen Grund ergibt sich die Eigenstellung der lokalen Gemeinden in
ihrer finanziellen Gebarung. Jerusalem, Ephesus, Korinth. Philippi usw. haben sich
selbst finanziert; aber wie die Kollekte des Paulus für Jerusalem beweist, sich ihrer
Gemeinschaftsaufgabe, also ihrer Subsidiaritätspflicht für die Ursprungsgemeinde
nicht entzogen. Paulus erhielt auch von Philippi usw. Unterstützung.

Für heutige Verhältnisse halte ich deshalb das in Baden-Württemberg gültige
System der Orts- und Landeskirchensteuer für vorbildlich, daneben Kollekten für
kirchliche Allgemeinaufgaben und eine Umlage für das Bistum.

26 Da die Lateran-Konzile, das Tridentinum und Vatikanum des ökumenischen
Charakters entbehren - sie waren nur Generalsynoden der römischen Kirche - ergäbe
sich sogar vom römischen Denken aus die Revisionsmöglichkeit wichtiger römischer
Dogmen, z. B. bezüglich der Eucharistielehre, der Unfehlbarkeit, der neuen
Mariendogmen. Aber auch die alten ökumenischen Konzile lassen sich in ihren Beschlüssen

vom Kirchenrecht her anfechten, weil sie nicht immer in voller Freiheit handeln
konnten und ihnen oft nur ungenügende Information zuhanden waren. Eine
historisch-kritische Durchleuchtung würde also sogar nach Kriterien der rk. Präambula
fidei viele veraltete Glaubensformeln revidierbar machen.

27 Das Vatikanum II hat wohl einen Fortschritt in der Beteiligung der Bischöfe
an der Kirchenleitung gebracht, der dem Bischofsamt als Zeugenamt der eignen
Bistümer gerechter wird. Aber man hat es bisher bei der Beratungsaufgabe belassen.

24



des Papstes ; er betont vielmehr den grundsätzlich gleichen Rang der Bischöfe mit
dem Bischof von Rom, weil er die Bischöfe als Nachfolger der Apostel wertete.
Wenn die Nationen2* Beachtung ihrer Eigenart verlangen, dringen sie lediglich auf
das Prinzip, dass die Gnade die Natur zur Voraussetzung hat und folgen dem tho-
manischen Axiom: quidquid accipitur, per modum accipientis accipitur.

Allen dem absolutistischen Zentralismus gegenläufigen Bewegungen ist es eigen,
dass sie dem bruderschaftlichen und föderalistischen Denken zuneigen und die
Meinung vertreten bzw. praktizieren : was regionale Instanzen regeln können, solle nicht
zentral geordnet werden (subsidiarisches Prinzip). Ganz im Einklang mit Jesus und
dem NT betonen sie, das Band des Friedens und der Einheit sei nur gewährleistet,
wo in allem die Liebe, das Herz die Amtsträger zum Dienen befähigt, das sich selbst
jeden Machtanspruch verbietet und auf Pomp, Gepränge und Ehrsucht29 verzichtet.

Die Kirchengeschichte bestätigt, dass die Einheit der Christenheit dort am
besten gewahrt worden ist, wo man bereit war, miteinander zu sprechen, aufeinander
zu hören, die Freiheit des Glaubensbruders zu achten und sich nur der lauteren
Wahrheit verpflichtet zu fühlen, die nach Paulus nur stückhaft, bildhaft und analog
erfasst werden kann und auch die Kirche und ihre Führungsämter immer aufs neue
zwingt, sich beständig zu reformieren, hinzuzulernen, «aus einem Licht ins andere
zu gehen». Wenn irgendwo, dann muss in der Kirche gelten : In necessariis unitas,
in dubiis libertas, in omnibus Caritas!

c) Die KNB-Arbeitsweise war nicht klar genug durchdacht.
Sie ging nicht nur zu wenig von der Grundvorstellung aus, die die

Altkatholiken von Beginn an beseelten, dass sie sich nur so lange von der
römischen Grosskirche fernhalten wollten, solange diese sich nicht den
sicheren Ergebnissen der theologischen Wissenschaften öffnete, die KNB
trug auch zu sehr den Stil der alten «Los-von-Rom-Bewegung». Sie liess
die Wärme des religiösen Grundtones vermissen, der übrigens auch manchen

ak. Gemeinden, die einen schwachen Gottesdienstbesuch aufwiesen,

Auch den nationalen Bischofssynoden erkannte man ein gewisses Vorschlagsrecht
zu.

28 Rom zieht immer noch viele Reservatfälle an sich. Zwar sichert dies eine
einheitlichere Behandlung, andererseits kann der Heimatbischofsich eine bessere
Einsicht in die Einzelfälle verschaffen. In vielen Kirchenrechtsfragen müssen oft auch
heute Dissonanzen zwischen deutschem und römischem Denken und Fühlen vorliegen.

Das beweisen häufige Querelen, die sichz. B. mit deutschen Theologieprofessoren
ergeben. Selbst ein Karl Rahner tritt für eine grössere Selbständigkeit der

deutschen rk. Kirche ein.
29 Mit Damasus (366-384) beginnen die römischen Bischöfe, sich Ehrentitel zu

reservieren. Leo I. (440-461) legte sich den vom heidnischen Oberpriester getragenen

Titel pontifex zu. Seit dem 8. Jahrhundert darf «papa» nur dem römischen
Bischof vindiziert werden, Innocenz III. (1198-1216) nennt sich schon «Stellvertreter
Christi». Bekannt sind die Titulaturen «Heiliger Vater», «Seine Heiligkeit», «Sanc-
tissimus Dominus».

25



mangelte, aus Gründen, die eine eigene Untersuchung nahelegten. Nur an
einiges sei erinnert : die Geistlichkeit war überaltert, die Gemeindemitglieder

wohnten sehr zerstreut, die «geborenen» Altkatholiken waren
dem Fühlen und Empfinden der rk. Bevölkerung weithin entfremdet, die

einst führende ak. Liturgie schien in manchem von der rk. liturgischen
Bewegung überrundet, das eingeführte Steinwachssche Gesangbuch war
in seinem Liederteil kläglich, die Haltung, der Gesang, das innere Mitgehen

vieler Gemeinden nicht geradezu ermunternd.
Unklar blieb auch, wollte man nur Proselyten gewinnen oder zielte man

auf eine in die Grosskirche sich weiterpflanzende Bewegung. Zuerst
entstand der Eindruck, man wolle, ähnlich wie die jüdischen Gemeinden zur
Zeit Christi, sich einen ähnlichen Freundeskreis innerhalb der rk.
Bevölkerung schaffen30, aus dem Beitritte zur ak. Kirche erhofft wurden. Ausser

in Schlesien, wo Pfr. Kaufmann, ein vorzüglicher Redner, eine grössere

Zahl Beitritte buchen konnte, wurde m. W. nur eine Bezirksgruppe
Keimzelle einer neuen Gemeinde (Bottrop). Die erhoffte Breitenwirkung
ins kath. Volk blieb aus. Die Zeit des beginnenden Kirchenkampfes war
dazu genau wie jene des Kulturkampfes unter Bismarck31, denkbar un-

30 In den jüdischen Diasporagemeinden kannte man zwei Arten von Proselyten :

1. die «Gottesfürchtigen» (Apg. 10, 2). Sie hatten Zutritt zu den jüdischen
Gottesdiensten und beobachteten die jüdischen Speisegesetze. 2. Die «gerim» (Fremde).
Sie liessen sich beschneiden und galten als Juden dem Glauben, aber nicht der Rasse
nach.

31 Im Kulturkampf ging es um eines der Hauptthemen der Weltgeschichte, um
das Verhältnis von Staat und Kirche. Bismarck hat entgegen den Vorstellungen
anderer Mächte, z.B. des bayrischen Ministerpräsidenten Chi.zu Hohenlohe, das

Vatikanum I als innere Angelegenheit der rk. Kirche betrachtet. Das preussische
Staatsministerium wartete nur ab, inwieweit sich praktische Folgerungen aus den

Papstdogmen für den Staat ergäben. Sie ergaben sich tatsächlich, als der Kölner
Erzbischof im Oktober 1870 von den Theologieprofessoren Hilgers, Knoodt, Reusch,
Langen in Bonn ein schriftliches Bekenntnis der Zustimmung zu den Vatikandogmen

verlangte. Der Kultusminister v. Mühler schützte daraufhin die Professoren in
ihren Rechten. Hauptgrund für den nun beginnenden Kulturkampf war jedoch die
Bildung weltanschaulicher Parteien (Zentrum). Da das Zentrum grossdeutsch und

partikularistisch (in der Polen-, Elsässer- und Weifenfrage) eingestellt war, vom
Reich die Wiederherstellung des Kirchenstaates, evtl. mit Gewalt, forderte, Vorurteile

gegen das protestantische Kaiserhaus hegte und Bismarcks Politik Schwierigkeiten

bereitete, kam es zu dem unseligen Kulturkampf. Er hat der ak. Bewegung
geschadet, die Macht des Zentrums verstärkt. 1878 lenkte Bismarck ein; Leo XIII.
ergriff die dargebotene Hand. Kirche und Staat haben aus dem K. gelernt. Das
Zentrum erwies sich immer mehr als Stütze des Staates. Geblieben sind Zivilehe,
Staatsschule, Freigabe des Kirchenaustritts, liberale Auslegung des Syllabus.

26



geeignet. Die meisten Mitglieder der KNB wurden von den Altkatholiken
selbst gestellt. An sie müsste sich die KNB zuerst wenden, schon um die

Voraussetzungen für ihre Tätigkeit zu schaffen (Bezieher des «Romfreien
Katholik», Finanzierung).

2. Die KNB hat besonders die als «ultramontan» verstandenen Mis-
stände und sekundären Gebilde32 innerhalb der rk. Kirche in unzulänglicher

Weise (weil ohne genügende theologische Begründung) bekämpft.

Sie konnte dabei an die grundlegende Definition des berühmten rk. Archäologen
F. X. Kraus anknüpfen. Danach ist «ultramontan», wer «1. den Begriff Kirche über
den der Religion stellt; 2. den Papst mit der Kirche verwechselt; 3. glaubt, das Reich
Gottes sei von dieser Welt und deshalb sei in der Schlüsselgewalt des Papstes auch
die weltliche Jurisdiktion über Fürsten und Völker einbeschlossen; 4. meint,
religiöse Überzeugungen könnten durch materielle Gewalt erzwungen oder dürfen
durch solche gebrochen werden.» Diese Beschreibung traf jedoch nur noch bedingt
zu. - Auch der ak. Theologe L.K. Goetz gab ein beachtliches Buch (1905) «Der
Ultramontanismus als Weltanschauung» heraus. Auch heute ist ultramontanes Denken,

verwandt dem Integralismus vor dem Ersten Weltkrieg, noch nachweisbar.
Insofern ist und war dessen Bekämpfung kein Unrecht. Aber der Ton macht die Musik.

Ein gewisser Kampfton mancher Mitarbeiter unterschied sich zu wenig von
bekannten Kampfblättern innerhalb der NSDAP. Diese Schreibweise kommt in
Kreisen der Romkatholiken nicht mehr an. Eindruck machen nur einfühlsame und
argumentative Darlegungen. Ein solch warmherziger Beitrag war z. B. jener von
Martin Firmbach, der hinter den zahlreichen Prozessen gegen Ordensleute die
eigentlichen unsichtbaren Schuldigen aufspürte (Expansionsdrang der rk. Kirche, die
zu grosser Weitherzigkeit der Öffnung der Klosterpforten zwang ; Erholungsnot ;

die üblichen religiösen Übungen, die täglich 3-4 und mehr Stunden beanspruchten

32 Sekundäre Gebilde sind vornehmlich Sakramentalien, Andachten und An-
dächteleien (relig. Übungen), die seit dem Mittelalter immer stärker die Praxis der
römischen Kirche charakterisieren. In einer Zeit, in der nachdenkliche Menschen
von der Frage nach der Existenz Gottes umgetrieben werden, muss aufsolche
Menschen der in manchen Gegenden immer noch blühende kirchliche «Betrieb», besonders

in den niedrigen Formen, anstössig wirken.
In deutschen Landen treten diese Formen, z. B. das Ablasswesen, Heiligenverehrung,

Wallfahrten bis hin zu Skapulieren, Novenen usw., stärker zurück, ebenso wie
die Marienverehrung. Dennoch wallfahrtet man noch zum «Hl. Blut» nach Walldürn

- das auf eine sehr merkwürdige Legende zurückgeht, und stellt in Aachen
«Heiligtümer» (unechte Textilien) aus. Auch hat man noch nicht gehört, dass Trier
und Köln von den als unecht zugegebenen Reliquien (hl. Rock, Gebeine der Dreikönige)

offen sich distanzieren. - Doch sollte man «ultramontanes» Denken nicht nur
innerhalb der rk. Kirche suchen ; es kann solchem Denken jede Kirche oder christliche

Denomination verfallen. Gewissenserforschung tut immer not. Auch Fanatismus

ist kein proprium der rk. Kirche. Als ich mich dagegen wandte, das AT völlig
ausser Kurs zu setzen, erhielt ich von einem ak. Kriminalrat einen gehässigen Drohbrief.

Der Dreissigjährige Krieg liegt erst 12 Generationen zurück.

27



und durch ihre Art Verkrampfungen und mechanistisches Denken förderten ; das

Exemptionsrecht, das die Orden der geistlichen Gerichtsbarkeit der Bistümer
entzieht und Anzeige der Laien verbietet ; hauptsächlich das Keuschheitsgelübde als

(schädliches) Ausleseprinzip, zu frühe Gelübde33. - Der Dialog zwischen den
Kirchen führt nur zum Erfolg, wenn nicht Hass und Ressentiment, sondern Liebe die
Feder führt. Niedergerissen ist schnell, aufgebaut nur schwer.

Grundsätzliche Auseinandersetzungen sind zwischen den Kirchen und
den verschiedenen Theologien nötig. Erspriesslich werden sie nur, wenn
zwar scharf und klar, aber doch mit dem Willen, den Partner zu überzeugen,

argumentiert wird. Daran fehlte es fast durchgängig in den oft zu
Beckmesserschen Artikeln im «Romfreien Katholik» weniger in den acht
Sonderschriften. In rk. Kreisen, die, soweit gebildet, selbst unter manchen

Sekundär-, ja Tertiärerscheinungen ihrer Kirche, zumal rk. Folklore,
leiden, ist man äusserst empfindlich gegenüber dem Vorwurf «ultramontan».

Man handelt klüger, wenn man nach Möglichkeit dieses Wort
vermeidet und gleich zur Sache selbst kommt.

3. Der entscheidende Vorwurf, den man der KNB machen kann, ja
muss, ist der, dass sie zu stark und zu lang im Kielwasser der
vorherrschenden politischen Stimmung ihre Ziele ansteuerte. Spätestens nach der
Kristallnacht im November 1939 müsste allen klar geworden sein, dass

Hitler im Antisemitismus und im Kampf um eine Nationalkirche Wege
beschritt oder ins Auge fasste, die alle überzeugte Christen zu kirchlichem
Zusammenstehen auffordern mussten.

IV. Zur Position des Legitimen

Die KNB wird nicht als überwiegend positive Aufbruchsbewegung der
ak. Kirche in die Geschichte eingehen. Sie blieb eine Episode. Es fehlte
ihr der religiöse Grundton, jener impetus, der allein die nach Rückhalt
und Geborgenheit verlangenden Menschen mitreisst. Dennoch ist es mit
blosser Kritik nicht getan. Die KNB war immerhin ein, wenn auch
unzulänglicher, darum gescheiterter Versuch, zwei legitime Anliegen zur
Geltung zu bringen, die positiv zu bewerten sind : das nationalkirchliche und
das missionarische Anliegen.

Zwar zerbricht nach Paulus, der sich Hellenen und Barbaren, Gebilde-

33 Seit dem Vatikanum II haben auch die Ordensgenossenschaften Reformen
durchgeführt. Sie konnten jedoch nicht verhindern, dass der Zugang zu Ordensberufen

- ausser zu weiblichen kontemplativen Orden - sehr abgenommen hat.

28



ten und Ungebildeten verpflichtet weiss (Röm. 1, 14) und der Juden und

Hellenen, Knechte und Freie mit einem Geist getränkt sieht (I.Kor. 12,

13) das Euangelion des Jesus, des Gesalbten Gottes, alle Mauern der

Rasse, Hautfarbe, Kaste, des Stammes und Geschlechtes, der Klasse, der

Staats- und Volkszugehörigkeit. Davon geben auch in unseren Tagen
Zeugnis die alle Völker umgreifenden Grosskirchen, die ökumenische

Bewegung 34, die christlichen Weltbünde und die nie ganz abreissenden Dialoge

auch zwischen äusserlich getrennten Kirchenteilen. Dennoch weist
die Kirchengeschichte nicht nur im frühen Eigenkirchenrecht und in den

klassischen Ländern der Nationalkirchen, in England und Frankreich,
sondern seit den beiden Weltkriegen auch in der Dritten Welt immer stärker

Formen auf, die man als wachstümliche Gebilde aus den Kräften des

Christentums und zugleich als Ausdruck nationalen Geistes bezeichnen
kann. Im christlichen Abendland wächst die Einsicht, dass man diesen

Völkern kein durch antikes, griechisches, romanisches oder angelsächsisches

Wesen geformtes Christentum aufdrängen darf, dass den mündig
werdenden «Eingeborenen» das gleiche Recht einer bodenständigen Kirche,

d. h. einer «Nationalkirche» zuzugestehen ist.

Universalismus bzw. Katholizismus und lokale bzw. nationale
Kirchenteile stehen immer in Spannungen zueinander. Droht auf der einen
Seite die Gefahr des Zentralismus und Uniformismus, so aufder anderen
die wahrhaft nicht geringere des Staatskirchentums oder des Synkretismus.

Den Ausweg bietet die Formel: Einheit in Mannigfaltigkeit»!!)^
Verwirklichung dieser Synthese bleibt indes eine immerwährende
Aufgabe. Da alles Lebendige polar gebaut ist, wird man Spannungen in Kauf
nehmen, vielleicht sogar begrüssen sollen. Obwohl alle Menschen auf
Erkenntnis der universalen Wahrheit angelegt sind, wird unser Selbst konkret

immer nur in der Individuation sich realisieren. Das gilt auch von
allem menschlichen Zusammenwirken, sei es in der Ehe, im Staat, in der

Kirche.
Gefährlich wurde die Spannung immer dann, wenn machtlüsterne

Herrscher oder Ideologen die Spannungsstatik einseitigen Belastungsproben

aussetzten, sei es, dass sie ihre Vorstellungen perfektionistisch auszubauen

suchten, sei es, dass sie totalitäre Systeme begünstigten. Sowohl die

34 Wie ernst es hiermit die Altkatholiken stets gemeint haben, ergibt die Tatsache,

dass die ak. Geistlichkeit zu den eifrigsten Förderern der Una-Sancta-Bewe-

gung von Dr. Max Josef Metzger, der Bestrebungen Prof. Friedrich Heilers sowie
der ökumenischen Bewegung, auch am Ort, gehörten, die ak. Bistümer aber von
Anbeginn sich der ökumenischen Bewegung angeschlossen haben.

29



Kirchen- wie die Weltgeschichte liefern Beispiele genug. Statt viele
Namen zu nennen, braucht man nur an Papst Innozenz III. oder an Lenin,
Stalin oder Hitler und Mussolini zu denken. Oder an Begabungen bzw.

Mängel, die man einzelnen Völkern nachsagen kann, etwa dem Volke
Israel, das äusserst eifernd bis zur Ausrottung gegen jeden Götzendienst

vorging; an die Römer, die die Welt mit ihrem universalen Rechtssystem
beglückten, an die Deutschen, denen man perfektionistische Ordnung
oder Organisationsfähigkeiten nachsagt, während die Angelsachsen und
Österreicher mehr pragmatisch oder gelassen reagieren, ein Hinweis,
dass, wie jedes Individuum, auch jedes Volk auf das Zusammenwirken
aller angewiesen ist (Völkerkonzert, konzertierte Aktion). Analog gilt
dies auch in der Kirche. Gott liebt die Vielfalt in der Einheit und die Einheit

in Vielfalt.
Diese Erkenntnis ist, gottlob, allerwärts im Wachsen. Das

nationalkirchliche Anliegen hat, wenigstens im Abendland, derzeit sogar an
Aktualität verloren, einmal weil Europa stärker zusammenwächst, die
ökumenische Bewegung eher das Zusammenrücken als die schärfere nationale

Profilierung fördert ; zum andern, weil innerhalb der römischen Kirche

seit dem Vatikanum II der Zentralismus eine Aufweichung erfahren
hat. Das letzte Vatikanum hat z. B. den national gegliederten
Bischofskonferenzen ein stärkeres Ansehen, den Missionskirchen in der Dritten
Welt die relative Unabhängigkeit und allen Völkern die Muttersprache
im Gottesdienst und bei den Amtshandlungen gewährt. Eine eigene
Bischofssynode mit Vertretern aller Bischofskonferenzen tagt in Abständen
in Rom, um pastorale Aufgaben gemeinsam mit dem Papst abzuklären.
Die Teilnehmer haben allerdings nur eine beratende Funktion. Leitung,
Geschäftsordnung und Beratungsgegenstände bestimmt der Papst.
Immerhin Ansätze, die entwicklungsfähig sind. Da die ak. Bistümer derzeit
keinen unmittelbaren Einfluss auf die Struktur der römischen Grosskirche

oder auf die in kommenden Jahrhunderten zu erhoffende «Una Sancta»

nehmen können, ist für sie derzeit wie für die anderen Kirchen das

nationalkirchliche Problem kein brennendes Anliegen. Dennoch legt es

eine kirchenhistorische, nicht zuletzt eine pastoraltheologische Aufarbeitung

allen Kirchen nahe, im Blick auf die Una Sancta, aber auch in der
Sorge, dass jene Rücksichten, die sachlich im Begriff «Nationalkirche»
enthalten sind, in den eigenen Kirchen nie vergessen werden dürfen.
Wenn es auch wahr ist, dass die Geschichte sich nie in gleicher Weise
wiederholt, wird man doch zugeben müssen, dass das gleiche Problem in vielen

und immer wieder neuen Facetten auftaucht und Lösungen verlangt -
bis in die Ortsgemeinden hinein.

30



Um so gewichtiger erscheint das zweite Anliegen, das die KNB anvisiert,

aber nicht zufriedenstellend gelöst hat, der missionarische Aspekt.
Er will sowohl von den Altkatholiken wie auch von allen anderen

Kirchen in doppelter Weise gesehen werden :

a) als Existenzsicherung - und in innerem Zusammenhang damit
b) als Klärung der Frage, welche Sendungsaufgabe jeder Kirche, in

unserem konkreten Fall der ak. Kirche Ende des 20. und im 21. Jahrhundert,
bzw. im zweiten Saeculum ihrer Eigenexistenz gestellt sein könnte.

Wenn hier im besonderen auf die ak. Kirche eingegangen wird, soll das

nicht heissen, dass sich nicht jede andere Kirche dieselbe Frage zu stellen
und zu beantworten hätte. Da diese Abhandlung ihren Ausgang von der
erlebten konkreten, also nicht von einer rein theoretischen Problematik,
nämlich von der KNB im Dritten Reich genommen hat, also von einem
Geschehen in einer Zeit, die noch allen Lesern in erregender Weise
gegenwärtig ist, wird hier die ak. Kirche besonders angesprochen, ja sie mit der

Frage ganz konkret behaftet. Das schliesst nicht aus, dass jede andere
kirchliche Gemeinschaft diese Frage für sich selbst abwandelt und die
nötigen Konsequenzen aus ihrer Vergangenheit und für ihre Gegenwart und
Zukunft zieht.

Für die ak. Bistümer erhebt sich, will man ganz ehrlich sein, zuvorderst
die Frage : Lohnt es sich überhaupt noch, die Notbistümer aufrechtzuerhalten?

Wäre es nicht besser, so, wie es Döllinger, der geistige Vater der
ak. Bewegung, selbst gewünscht und auch getan hat35, innerhalb der
römischen Grosskirche die reformerischen Ziele, um die es den Altkatholiken
bisher vorrangig ging, zu vertreten?

Diese Überlegung erscheint aus zwei Gründen nicht ungebührlich oder

abwegig:
1. zeigte das Vatikanum II, dass die römische Kirche doch noch den

Willen und die Fähigkeit besitzt, sich Reformen, ja sogar pluralistischen
Theologien zu öffnen36, so dass diese Feststellung die Hoffnung zuliesse,
dass auch die Papstdogmen relativiert oder entschärft werden könnten.

35 Döllingers Gehalt war als ordentlicher Professor der Universität München
gesichert. Zudem erfreute er sich des Vertrauens des bayrischen Königs. - Die Seel-

sorgsgeistlichkeit befand sich in prekärer Lage. Dr. Tangermann wurde mit Staatshilfe

aus seinem Pfarrhaus entfernt. - Diese Lage besteht noch heute. Nur
Universitäts-Professoren an staatlich anerkannten theologischen Fakultäten riskieren lediglich

Exkommunikation, falls sie ihrem Gewissen folgen und sich nicht löblich
unterwerfen

36 Mindestens seit dem II. Vatikanum gibt es rk. Theologen, die gewagte Ansichten

publizieren. Die Buchreihe quaestiones disputatae, die Zeitschrift Concüium,

31



2. Die fortschreitende Binnenwanderung, das Ausbleiben genügender
Beitritte und die eine Kirche mit extremer Diaspora härter treffende
Indifferenz ihrer Gläubigen erschwert es den ak. Bistümern immer mehr,
dem seit 80 Jahren zu beobachtenden Schrumpfungsprozess Einhalt zu
gebieten, geschweige ihren seelsorglichen Pflichten in genügender Weise

gerecht zu werden. (Ähnliches mag freilich derzeit mehr oder weniger
auch von vielen anderen Kirchen oder Gemeinden gelten.)

Solchen resignierenden Erwägungen widerspricht jedoch die Tatsache,
dass die rk. Kirche doch erst auf dem Wege ist, einige sekundäre Reformen

der ak. Bewegung zu übernehmen. Wer die Situation der rk. Kirche
überblickt, kann bedenkliche Anzeichen nicht übersehen, dass sich eine

gegenläufige Richtung wieder in ihr durchsetzt, dass insbesondere Rom
und der neue polnische Papst gesonnen sind, die seit dem Vatikanum II
angelaufene progressive Theologie zurückzurufen und die angedeutete

Entwicklung abzubremsen.

Aber auch ganz andere Überlegungen haben ihr Recht. Die ak. Bistümer

in Europa sind zwar zahlenmässig kleiner geworden, aber ihr Kern ist

geblieben. Die nun überall gespürte Not macht erfinderisch. So darfman
umgekehrt die Frage stellen : Darf die amtliche Kirche die zu ihr Haltenden

einfach aufgeben? Ist nicht in harter Arbeit die eigene Organisation
ausgebaut, sind nicht genügend Erfahrungen gesammelt, haben nicht die

Kerngemeinden das Gehen gelernt? Und hat uns die Vorsehung Gottes,
solange wir am Leben gelassen werden, nicht vielleicht noch grössere
Aufgaben gestellt (worüber im letzten Teil noch zu handeln sein wird)?

Pfr. Max Kopp, einst Pastor der kleinen badischen Gemeinde Mundelfingen,

hat in der IKZ 1912 bemängelt, die ak. Bewegung sei zu schnell
kirchliche Institution geworden, statt, wie einst Paulus, Barnabas u.a.
durch Werbung von Haus zu Haus oder durch öffentliche Vorträge (s.

Areopagrede), ähnlich etwa, wie es heute noch in USA, wie man mir
erzählte 37, geschehen soll, oder auch, wie es Lefèbvre noch praktiziert, neue
Gemeinden zu zeugen.

die Theologische Quartalschrift (Tübingen) wären hier besonders als mutige Organe
zu nennen. Dass sich manche Verfasser keiner besonderen Beliebtheit bei der Kurie
oder ihrem Bischof erfreuen, darf man getrost vermuten, wie die verschiedenen
Verfahren gegen vorpreschende Theologen zeigen, obwohl «Rom» derzeit vorsichtiger
mit seinen Lehrern der Theologie umgeht als noch vor wenigen Jahrzehnten.

37 Man hat mir glaubwürdig erzählt, dass in den USA manche Freikirchen den an
sie herantretenden, ausgebildeten Geistlichen ein Überbrückungsgeld für etwa
2-3 Jahre geben, mit der Massgabe, sich damit Gemeinden selbst zu werben, die für
ihren Unterhalt sorgen können. Die «Kirchenleitung» weist den Pfarrstellenbewer-

32



In der Anfangszeit jeder sich von Rom absplitternden Kirche geschah dies,
sowohl in der Reformationszeit wie bei der ak. Opposition3S. Nachdem die neuen
Kirchen sich gefestigt hatten, hat es kaum eine kirchliche Gemeinschaft gewagt, Proselyten

auf solche Weise zu gewinnen oder Mission, Werbung oder Propaganda für
sich innerhalb anderer Kirchen zu treiben. Kirchen, deren Gemeindeleiter
Beamtencharakter besitzen oder sich errungen haben, werden kaum zu den Missionsformen
der Frühkirche zurückkehren wollen. Diese sind in Europa fast nur noch bei den

«Zeugen Jehovas» oder den modernen fragwürdigen Jugendsekten anzutreffen.
Jedenfalls wagt es in unseren Tagen keine Kirchenleitung, persönliche Werbung,
öffentliche Vorträge und Ähnliches zu den Aufgaben und Pflichten ihrer Geistlichen
in die Anstellungsbedingungen zu schreiben. Das rk. Recht (s. can. 1350, § 1) fordert
freilich, der Pfarrer soll Akatholiken «im Herrn» sich empfohlen sein lassen.

Dennoch darf die Frage der Existenzsicherung der ak. Bistümer die
nächste Zeit noch nicht einfach ausgeklammert werden, auch wenn man
kämpferische oder rein propagandistische Werbung mit welchen berechtigten

oder unberechtigten Gründen ablehnt39. Die Frage, wie kann und
muss unsere Zeugnisablage heute aussehen, damit wir unseren durch den

bern lediglich einen bestimmten Distrikt zu, sorgt für Versicherungen, Werbemittel
und garantiert nach Erfolg für Aufnahme in die Geistlichkeit. - In unseren Breiten
stehen diesem Modell naturgemäss viele Schwierigkeiten rechtlicher, finanzieller
und ökumenischer Art entgegen. - Aber Lefèbvre praktiziert ähnliches innerhalb
der rk. Kirche, wie Paulus, Barnabas und die Missionare der Urkirche es innerhalb
der jüdischen Gemeinden getan haben und ebenso die Reformationskirchen wie die
Altkatholiken zu Beginn ihres Auftretens.

38 Es scheint ein soziologisches Gesetz in Wirtschaft, Staat, Kultur und auch in
der Kirche zu sein : die erste Generation baut mühsam auf, die zweite erweitert und
sichert den Bau, die dritte verwaltet, die vierte ruht sich aus.

39 Die ökumenische Bewegung sah eine ihrer Aufgaben darin, das «Proselyten-
machen», d.h. die Abwerbung innerhalb ihrer Mitgliedskirchen, nach Möglichkeit
zu verhindern. Es wurden deshalb Richtlinien ausgearbeitet, die solches verhüten
sollten, obwohl man genau wusste, dass nicht nur die rk. Kirche, die sich für die
allein seligmachende, d.h. die allein von Gott bzw. Christus gewollte Kirche hielt,
sondern auch alle anderen Kirchen und Gemeinschaften dasselbe von sich behaupten

(mussten). Hie Rhodos, hie salta -
Sicherlich ist ein solches Denken und erst recht Verhalten den meisten Christen

fast aller Bekenntnisse fremd geworden. Aber warum? Doch nur aus im Grunde
genommen beklagenswerten Gründen : weil die meisten Konfessionsangehörigen
entweder Taufscheinchristen sind oder die Bekenntnisunterschiede für geringfügig halten,

wenn sie nicht gar in einem Christenmenschen nur jemand sehen, «der recht tut
und niemanden scheut», wie manche so schön sagen (ohne die Konsequenzen zu

bedenken). Ob ein solches indifferentes Verhalten biblisch oder jesuanisch ist? In
Offb. 3, 16 liest man : «So aber, weil du lau bist und weder warm noch kalt, will ich
dich ausspeien aus meinem Munde.» Siehe auch Mt. 12, 30 (wer nicht mit mir
sammelt, der zerstreut), ferner Mt.25, 24, 25 (der träge Knecht, der sein Talent unge-

33



Widerstand gegen den Unfehlbarkeitsanspruch des Papstes nun einmal
historisch zugewachsenen Aufgaben gerecht werden, darüber hinaus
auch den uns neu geschenkten Erkenntnissen gegenüber uns bewähren,
verlangt Antwort.

In dieser einen und unteilbaren Aufgabe sind - um der Genauigkeit
willen muss es ausdrücklich betont werden - zwei Aspekte oder Aufgaben
enthalten:

die Sicherung unserer Eigenexistenz :

1. um den derzeit noch uns Anvertrauten zu dienen;
2. um die von Döllinger klassisch formulierte dreifache Aufgabe erfüllen

zu können (s. S. 4).

Zur Prüfung dieser Frage sollte sich jeder aufgerufen fühlen, der für die

Kirche Verantwortung trägt oder fühlt (was in ähnlicher Weise auch
anderen Kirchen gilt).

Da ich dieses Thema angerissen habe, will ich mich an dem Lösungsversuch

auch als erster beteiligen und das Folgende zur Diskussion stellen.

Wer von der Richtigkeit seiner Glaubensüberzeugung durchdrungen
ist (Ähnliches gilt von allen Überzeugungen), hat nicht nur das Recht, je
nach der Dringlichkeit dieser seiner Überzeugung und der Sache selbst

hat er auch die Pflicht, für sie privat und öffentlich einzutreten.
Die Art der Ausübung dieses Rechtes bzw. dieser Pflicht wird näherhin

von persönlichen und sachlichen Umständen bestimmt werden, z. B. vom
Beruf, der Stellung in der Gesellschaft, vom Alter, der Reife, der
Verantwortlichkeit, der Situation, der Gewichtigkeit des Anliegens.

Der überzeugte Christ darf und kann, je nach der Situation, in der er
sich befindet, gezielte Mission ausüben

a) gegenüber Unmündigen, d. h. Kindern, Heranwachsenden, die ihm
anvertraut sind ;

b) gegenüber Atheisten, Agnostikern, die ihm begegnen, denen er nach
den vorgegebenen Umständen zum Glauben helfen kann oder die seine

Hilfe erbitten ; oder die auf ihn hören (etwa bei öffentlicher Predigt) ;

braucht lässt). Toleranz, ein schönes Wort, kann zudem nur jenem gewährt werden,
der, von seiner Sache überzeugt, selbst bereit ist, die Überzeugung anderer zu achten.

Tatsächlich konnte die Ökumene keine eindeutige Lösung verbindlich machen.

- Die modernen Staaten aber gewähren jedem geistig gesunden und freien Bürger
Meinungs-. Rede- und Pressefreiheit -

34



c) an Menschen, die Suchende oder an ihrer eigenen Kirche Irregewordene

sind.
U. U. kann Mission zur Pflicht werden, vornehmlich dann, wenn Aussicht

besteht oder erhofft werden darf, dass durch unsere Mitwirkung der
Glaube an Gott und die Nachfolge Jesu (das «Christsein») solchen uns
Begegnenden zur inneren Befreiung und zur Freude gereichen könnte.

Dagegen dürfen wir nicht - grundlos - in das Seelenleben solcher
einbrechen, die in ihrem eigenen Glauben oder Bekenntnis sich glücklich und
geborgen fühlen oder nicht aufgestört zu werden wünschen. Zurückhaltung

in solchen Fällen gebietet uns die Rücksicht auf das Heil solcher
Mitchristen, auf die gutnachbarlichen Beziehungen zu anderen Konfessionen
und auf die Ökumene bzw. Una Sancta, die trotz äusserer Spaltung
weiterbesteht.

B

Die Rechte und Pflichten, die schon jedem einzelnen Christen zustehen
oder auferlegt sind, gebühren in erhöhtem Mass den amtlichen Organen
der Kirche. Ihnen ist unmittelbar die Aufgabe auferlegt, von der Wahrheit

öffentlich auf jede Weise Zeugnis abzulegen, auch von der Lehre, den

Erkenntnissen und den besonderen Gaben und Aufgaben ihrer
Glaubensgemeinschaft.

Da niemand über seine Kraft gefordert werden kann, dürfte derzeit die

Zeugnisablage der kirchenamtlichen Leitungen (Bischöfe) beschränkt
sein, einmal, weil die Möglichkeiten und Kräfte begrenzt sind, zum anderen,

weil ähnliche Rücksichten, wie sie von den Einzelchristen verlangt
werden, auch die Bischöfe innerhalb der Ökumene walten lassen sollten.
Immerhin wäre zu überlegen, ob in jüngster Zeit die Bischöfe sich zuviel

Zurückhaltung auferlegt haben, ob die ak. Kirche nicht mehr Mut, mehr

Verantwortungsfreude - auch über die ihr unmittelbar Anvertrauten hinaus

beweisen sollte.
Die Fora ihres öffentlichen Zeugnisses sind der Gewichtigkeit nach

1. die eigenen Bistumsangehörigen und befreundeten Bistümer und
Kirchen;

2. die römisch-katholische Amtskirche und ihre Gläubigen (mit der

Einschränkung unter A, letzter Absatz) ;

3. der Ökumenische Rat.
4. die Öffentlichkeit.

Verlautbarungen, Hirtenbriefe, Stellungnahmen aller Art sollten
theologisch gut untermauert, aber neuer theologisch-wissenschaftlicher

35



Einsicht geöffnet sein. Die Kirchenleitungen sollten alle modernen
Möglichkeiten (Massenmedien) ausschöpfen.

Es genügt nicht mehr, nur in den Synoden, Kongressen usw. der eigenen Kirche
Stellung zu Glaubensproblemen und wichtigen moralischen und gesellschaftlichen
Fragen zu beziehen. Wenngleich nach der bewährten Überlieferung derak. Kirche
zu den parteipolitischen Differenzen im engeren Sinn die amtliche Kirche sich äus-

serste Zurückhaltung auferlegen muss, gilt dies nicht in den grossen Fragen, die alle
Menschen. Völker und Gesellschaftsgruppen angehen.

Im Gegensatz zu den Bischöfen der ersten Generation (Weber, A. Küry) haben die
ak. Bischöfe des 20. Jahrhunderts zu vielen Fragen geschwiegen, in denen auch ein
Wort von ihnen zu erwarten gewesen wäre. Das gilt z. B. in den Fragen der Abtreibung

lediglich auf Grund sozialer Indikation, in der Euthanasiefrage, bezüglich der
Vertreibung aus der Heimat als Kriegsfolge oder aus politischen Gründen (Ostdeutsche,

Vietnamesen usw.), bezüglich der Verwendung von kirchlichen Geldern zu
antirassistischen Zwecken, vornehmlich aber gegenüber den schmutzigen ABC-Waf-
fen (Atombombe)40 und in Fragen der ökologischen Umweltkrise (Welterhaltung).

40 Am 24.3.1967 legte ich dem ökumenischen Gremium des Rhein-Main-Gebie-
tes den folgenden Antrag vor und sandte ihn an die Regierungen, Papst und Ökumenischen

Rat. Er wurde zwar verdankt, aber spürbare Wirkung ging nicht davon aus.
Er hat an Aktualität inzwischen nur gewonnen. Wieviel grösser wäre die Wirkung,
wenn eine Kirche den Anfang damit machte, andere schlössen sich an. Der Weltmeinung

könnten auf die Dauer die Mächte nicht widerstehen:
«Der geplante Atomsperrvertrag geht alle Menschen und alle Völker in einer

noch gar nicht übersehbaren Weise an. Soll er nicht neue Ungerechtigkeiten und
gefährliche und verderbliche Abhängigkeiten zur Folge haben und insbesondere die
kleineren Staaten und Völker den geheimen oder auch offenen Abreden weniger
Atom-Supermächte ausliefern, bedarf dieser Vertrag vor seiner Unterzeichnung
einer allgemeinen Bekanntgabe, eingehender Diskussion und der Prüfung aller politischen

und wirtschaftlichen Folgen.
Nicht an letzter Stelle sind auch die Christen und Kirchen aller Bekenntnisse in

die Mitverantwortung gerufen, damit ein Vertrag zustande kommt, der nicht die
Übermacht einzelner Weltmächte stabilisiert oder gar ins Ungemessene vermehrt,
der vielmehr die ganze Welt von der Angst einer möglichen Selbstvernichtung oder
Selbstaufgabe, sei es durch Anwendung von Atombomben oder Drohung mit
atomarer Kriegsführung (übrigens auch bakteriologischer oder chemischer Waffen und
Mittel), befreit und der somit einem gerechten Frieden dient.

Wir fordern deshalb alle Völker und Staaten auf, einen Vertrag zu schaffen, der
sich nicht auf das Verbot der Weitergabe von Atom- bzw. ABC-Waffen beschränkt,
sondern der alle Staaten, einschliesslich die derzeitigen Atommächte verpflichtet, ja
zwingt, in genau festzulegender kurzer Zeit alle gelagerten Waffen und Produktionsstätten

solcher in sich unmoralischen Waffen zu vernichten und sich ausnahmslos
wirksamer, gegenseitiger Kontrolle zu unterwerfen.

Zugleich rufen wir, eingedenk der Verantwortung gegenüber der Zukunft der

ganzen Menschheit alle Religionen, christlichen Kirchen und Weltanschauungsge-

36



c

In hervorragender Weise sind die Gemeinden ermächtigt und fähig,
1. durch ihr existentielles Zeugnis,
2. durch ihre Öffentlichkeitsarbeit vom spirituellen Leben ihrer Kirche

Zeugnis abzulegen und ihr Licht nicht unter den Scheffel zu stellen.

Eine lebendige Gemeinde mit einfallsreichem und tatkräftigem Kirchenvorstand
und Pfarrer weiss, in kontinuierlicher Selbstverwirklichung das Gehör der
Öffentlichkeit zu erreichen. Die Geschichte unserer Gemeinden hat bewiesen, dass nicht
selten sterbende Gemeinden zu neuem, ja blühenden Leben erweckt worden sind.

Jede Gemeinde hat Anlässe, Feierstunden, Jubiläen, kann Empfänge, Ausstellungen,

kirchenmusikalische Darbietungen usw. organisieren und die Aufmerksamkeit

der Öffentlichkeit auf sich lenken. Kommen dazu wohldurchdachte Gottesdienste

- auch Wortgottesdienste - mit gediegener Predigt - wobei alles Pompöse unserer
Art nicht entspricht - wird eine solche Gemeinde allmählich bekannt, geachtet und
wie ein Magnet Freunde und Gleichgesinnte an sich ziehen.

Obwohl durch Kirchbau schon manche Gemeinde erweckt worden ist, sollte man
im Zeitalter der Ökumene künftig das für Bauten nötige Geld besser verwenden,
nämlich für die lebendige Arbeit (Kurse, Lehrgänge, Studien, Austausch, Veranstaltungen,

Anstellung von Mitarbeitern, Presse und Schrifttum).
Schliesslich setzt eine Erneuerung einer kleinen Kirche den planmässigen Einsatz

aller Befähigungen und ein strategisches Zusammenarbeiten voraus (Sternfahrten,
Gemeindebesuche, Austausch von Chören, Rednern, Geistlichen). Den Bistümern

meinschaften, alle Universitäten, Schulen und Bildungsinstitutionen sowie endlich
alle Verbände, Gewerkschaften und gesellschaftlichen Organisationen in der ganzen
Welt auf, die ABC-Waffen auf jede geeignete Weise zu ächten, ihre Mitglieder auf
diese Ächtung zu verpflichten und alle Menschen für ehrlos und als Verbrecher zu
erklären, die es wagen sollten, solche in sich unmoralischen Waffen herzustellen
oder zum Einsatz zu bringen.

Endlich bitten wir die UNO, einen Gerichtshof zu bilden, der jeden Staatsmann
oder Befehlshaber, der dem Vertrag zuwiderhandelt oder gar den Einsatz der
ABC-Waffen befehlen sollte, zur Verantwortung zieht und über dies hinaus vorsorglich

solche Massnahmen im vorhinein festlegt, die gegen Vertragsbrüchige sofort
und wirksam durchgeführt werden können und müssen.»

Wie aktuell ein gemeinsames Vorgehen aller Kirchen etwa im Sinn dieses Antrags
wäre, ergibt sich aus folgenden Tatsachen:

Zur Zeit kreisen eine Unmenge militärische Satelliten über uns ; 16000 Millionen
Tonnen TND gibt es. Das entspricht einer Zerstörungskraft von einer Million
Hiroshimabomben. Die atomaren Supermächte verändern beständig durch neue

Technologien der Zerstörung das Gleichgewicht der Mächte. Wie beschämend, dass

wir trotz unserer Intelligenz die Technologie nicht unter Kontrolle bekommen und
die Weltmächte nicht vom Wahnsinn atomarer Kriegführung abbringen können.
Kann schon bei konventioneller Rüstung kaum mehr von einem gerechten Krieg
gesprochen werden, wieviel weniger kann es ein nuklearer Krieg sein.

37



und Dekanaten stellen sich dadurch ganz neue Aufgaben, die bisher allzuwenig
bedacht worden sind. Vieles kann man von den Freikirchen, sogar von modernen Sekten

auf diesem Gebiet lernen - obwohl Pred. 1.9,10 recht hat : «Es gibt nichts Neues

unter der Sonne», auch aufdiesem Gebiet nicht. Neu bei uns wäre nur ein planmässi-

geres Zusammenwirken41 und der Einsatz aller vorhandenen Fähigkeiten.

Bleibt noch ein Wort zur Form der Mission zu sagen. Im Hinblick auf
frühere Religionskriege, Streitereien und Auseinandersetzungen wäre es

angebracht, einen eigenen Beitrag zur Toleranzfrage folgen zu lassen.

Hier mag genügen, daraufhinzuweisen, dass Polemik, aufdringliche
Propaganda, Manipulation, jedes Fechten mit Scheinargumenten und jede
Überredung fehl am Platze sind, selbstverständlich auch der Einsatz
autoritärer Macht und von Einflussnahmen, die unredlich sind oder irgendwelche

Abhängigkeiten materieller oder moralischer Art bewirken.
Abzulehnen ist vor allem Inanspruchnahme oder Einsatz staatlicher sowie

partei- und gesellschaftspolitischer Mächte oder Interessengruppen.
Positiv ausgedrückt bedeutet dies, dass wir am echtesten, glaubwürdigsten

und überzeugendsten unseren Glauben vertreten durch existentielles

Zeugnis, durch ehrliche Stellungnahme - auch dort, wo wir überfragt sind
oder selber uns unsicher fühlen - sowie durch positive Selbstdarstellungsvorträge.

Wo immer man uns um Auskunft bittet, wo wir durch die Situation uns

aufgerufen wissen, unsere Überzeugung zu äussern oder Fehlurteile zu
berichtigen, können, dürfen und sollten wir in Ruhe und Würde das Un-

4 ' In Frankfurt/M gründete ich den Döllingerkreis. Er stellte sich die Aufgabe,
der inneren und äusseren Mission der Gemeinde und Kirche zu dienen. Ich hoffte,
dem Frankfurter Beispiel würden andere Gemeinden folgen und ähnliche Kreise
bilden und ihnen Namen von Männern oder Frauen geben, mit denen ihre Gemeinden
besonders verbunden waren.

Der Döllingerkreis kannte drei Stufen :

/. Mitglieder: Nur aktive Gemeindemitglieder, die zu persönlichem Einsatz
bereit waren.

2. Freunde : Sie verpflichteten sich, bei wichtigen Anlässen zur Stelle zu sein und
vorbildlich ihre kirchlichen Pflichten zu erfüllen.

3. Förderer konnte jeder Christ werden, der einen Beitrag zu zahlen bereit war.
Die Beiträge waren gleitend nach dem Geldwert und dreifach gestaffelt. Für einen
Beitrag von 10 DM erhielt man das Jahrbuch, für 20 Jahrbuch und Kirchenzeitung,
für einen entsprechend hohen Beitrag Jahrbuch. Kirchenzeitung und IKZ.

Immerhin brachte es der Döllingerkreis auf 20 Mitglieder und 18 Förderer. Die
Grossveranstaltung mit Bischof Prof. Dr. Urs Küry am 21.1.1966 war von 300
Gästen besucht.

38



sere sagen, die uns zur Verfügung stehende Literatur42 ausleihen oder auf
unsere Gottesdienste, auf den zuständigen Seelsorger oder Theologen
hinweisen.

Freilich, richtige Auskunft über unseren Glauben zu geben, wird uns
von Tag zu Tag schwerer, selbst den Theologen. Wir haben keinen
«Denzinger», in dem wir uns über alles hinsichtlich des amtlichen Kirchenglaubens

vergewissern können. Wir verfügen, gottlob, auch über kein
«unfehlbares» Lehramt. Nicht einmal die «Utrechter Erklärung» besitzt den
Charakter untrüglicher und für immer geltender Glaubensentscheidungen.

Kein ak. Bischof, auch kein ak. Bischofsgremium hat je von sich
erklärt, er, bzw. es sei in Glaubens- und Sittenlehren unfehlbar. So können
wir nur entweder unseren persönlichen Glaubensstand bekunden, und in
dieser Hinsicht wird es eine gewisse, andere meinen, eine grosse
Schwankungsbreite des Lehrverständnisses geben. Oder wir können erklären,
dies oder jenes gilt als derzeitige Meinung der Kirche, wobei wir zum
Gebrauch der alten Kirche zurückkehren, die unter «Dogma» zunächst nur
eine Meinung, allerdings eine begründete, eine von der Kirche als der
Wahrheit sehr nahekommende, ja fürwahrgehaltene Aussage versteht. So

lehrt selbst ein Thomas v. Aquin, es sei unumstösslich wahr, dass Gott
existiere, aber mehr könne man dazu kaum mit absoluter Glaubensgewissheit

aussagen.
Struktur- und Pastoralfragen, dazu rechne ich auch die nationalkirchliche

und mit Vorbehalt die Missionsaufgabe, sind wichtig, aber systemimmanent.

Heute geht es allenthalben um Fundamentalfragen. Damit sei

mutig das Sprungbrett hierzu betreten.
So sind wir beim letzten und wichtigsten Teil, bei der Anfrage an alle

Theologen, Kirchenführer und Gläubigen aller christlichen Kirchen und
Gemeinschaften angekommen. Ausnahmslos alle befinden sich
angesichts der Ergebnisse der kritisch-historischen Theologie in genau gleicher
Lage. Die Anfrage sei nicht in extenso ausgeführt. Man käme an kein
Ende, ohne ein Buch darüber schreiben zu müssen, wozu hier nicht nur
der Platz fehlt, sondern auch die Absicht. Das damit angerissene Problem
kann und darf nicht auf einmal ausgebreitet' oder gar gelöst werden. Es

hat Konsequenzen für jedes Dogmaja für den gesamten bisher verkünde-

42 Den ak. Bistümern fehlen auf den neuesten Stand gebrachte Handbüchlein.
Das derzeit umfassendste Werk ist das des hochgeschätzten Bischofs Urs Küry
(t 1976) : Die Altkatholische Kirche, ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart,

1978 (2. verbesserte Aufl.). Wie dieser Beitrag zeigt, kann ich Küry nicht in
allen dogmatischen Positionen folgen.

39



ten «Heilsplan». Nur durch Zusammenarbeit der Besten und derer, die

sich keiner kirchlichen Autorität, keiner theologischen Schule, sondern

lediglich der Wahrheit und dem nur in der Wahrheit verbürgten Heil
verantwortlich wissen, kann dies Werk einer Neu-Interpretation dessen, was

christlich heisst, gelingen. Diese Anfrage, die ich nun konkret an meine

eigene, die altkatholische Kirche stelle, die jede andere Konfession an sich

selber stellen möge und wohl auf die Dauer an sich richten muss, denn es

gibt gar keinen anderen Ausweg, lautet :

V. Welche theologischen und pastoralen Aufgaben stellen uns

heute die Erkenntnisse der Bibel- und Humanwissenschaften?

Zuerst wollte ich diesem Beitrag die Überschrift geben : « Anstössiges und Anstös-
se». Im bisher Vorliegenden habe ich Anstössiges behandelt und kritisch und positiv
bedacht. Aber Schuld kann, wie das «Exultet» der Osterliturgie zugibt, zur felix
culpa werden, wenn daraus positive Anstösse erwachsen. Anstösse sind als Stesse

selten begehrt, besonders, wenn sie gewohnte Wege verlassen, zum Umdenken mahnen,

Wahrheiten aussprechen, die man am liebsten umgeht oder nur verklausuliert
anzudeuten wagt. Früher war es das Vorrecht der Hofnarren, Wahrheiten zu sagen.
Immerhin, auch Paulus hat «töricht» geredet, als er sich aufraffte, sich zu verteidigen

und den Gemeinden unangenehme Wahrheiten zu sagen. Wagen wir es daraufhin

Selbst auf die Gefahr hin, dass manche auch daran wieder Anstoss nehmen.

Wieder wende ich mich, schon um nicht in den Verdacht zu kommen,
unbefugt anderen christlichen Konfessionen gegenüber mich als
Lehrmeister aufspielen zu wollen, an meine eigenen Kirchgenossen. Konkret
für die ak. Kirche lautet die Anfrage etwa : Beschränkt sich die ak. Kirche
lediglich auf ihre bisherige Opposition gegen die Papstdogmen von
187043, auf die Ablehnung der Mariendogmen von 1854 und 195044 und
des Syllabus vom 8.12.1864, sowie auf die Verteidigung ihrer liturgischen
und kirchenrechtlichen Reformen? Oder ist sie bereit, sich aufrichtig in

43 In jüngster Zeit befassen sich Autoren aus der rk. und anderen Kirchen überraschend

häufig mit dem Papsttum, dem Altkatholizismus und der Unfehlbarkeitslehre.

Es sei nur an die Aufsätze und Bücher von Concemius, Küng, Franzen,
Schatz, H. J. Pottmeyer, Denzler und Hasler sowie an den Malta Report erinnert.

Ungerührt von allen theologischen Untersuchungen beansprucht die rk. Kirche
uneingeschränkt alle Rechte, die das I. Vatikanum dem Papst zugesprochen hat.
Auch das II. Vatikanum hat das Dogma des I.Vatikanums erneut bestätigt. Dieses

Dogma geht nachweislich nicht auf Aussprüche Jesu, sondern auf eine geschichtliche

Entwicklung zurück. Auch eine historische Entwicklung kann ihr Recht haben,
indes kann eine solche kein Dogma, zumal kein unumstössliches, begründen.
Kirchenrechtliche Sätze bleiben in ihrer Form immer menschliches Recht. Nur die For-

40



derung, Ordnung zu schaffen, kann als eine göttliche anerkannt werden. In ihr ruht
jedoch die stete Aufforderung, die jeweilige Ordnung immer besser den Verhältnissen

anzupassen.
Wegen der Bedeutsamkeit, die auch formalen Strukturen zukommt, zumal durch

die Unfehlbarkeitslehre der Inhalt der Lehre, wie die Dogmengeschichte gerade der
jüngsten Zeit ausweist, tangiert werden kann, ist es angebracht, sich auch in diesem
Zusammenhang die wichtigsten Daten der historischen Entwicklung - sie ist keine
Entfaltung, wie man römischerseits immer erklärt -zu vergegenwärtigen.

Ob Petrus in Rom war, wird heute zwar meist bejaht, aber die römische
Gemeinde ist nicht von ihm gegründet worden.

Die Schriftstellen, mit denen man die Papstdogmen rechtfertigt (Mt.16, 18;
Joh.21, 15-17; Apg. 2. 14; 3, 1-6; 10,31-33; 15, 7; Gal. 1) sind spätere Gemeindetheologie

oder werden von den Kirchenvätern anders verstanden als heute von der
Kurie. Die Ausgrabungen im Petersdom unter Pius XII., geleitet vom Prälaten
Kaas, erbrachten über das angebliche Petrusgrab keine Sicherheit.

In Rom hat sich der monarchische Episkopat erst in der zweiten Hälfte des 2.

Jahrhunderts durchgesetzt. Die bis auf Linus zurückgehenden Pontifikal-Listen sind
spätere Rekonstruktion. Das erste quellenmässige Datum ist die Abdankung des
römischen Bischofs Pontianus vom 28.9.235.

Eine Verfassung der Gesamtkirche hat es offenbar bis 325 nicht gegeben. Doch
bestand zwischen vielen Gemeinden und Rom ein Mutter-Tochter-Verhältnis. Da
von Rom aus die Gemeinden Italiens, aber auch Karthago, vielleicht sogar Alexandria

gegründet wurden, besass Rom weitreichenden Einfluss. Aber erst das Konzil
von Nicäa hat nach dem Vorbild der Reichsgliederung die Metropolitanverfassung
(Provinzialverbände) geschaffen.

Wichtig für Roms weitere Entwicklung wurde das vom Kaiser berufene Konzil
von Sardien 343. Es erkannte den römischen Bischof als Quasi-Appellationsinstanz
an.

Der Satz : «Prima sedes a nemine judicatur» kam indes aus einer Fälschung in das

Decretum Gratiani und dadurch in das Kirchenrecht. Er ist bis heute nicht revoziert
worden.

Doch haben schon recht früh römische Bischöfe herrscherliche Ansprüche erhoben.

So versuchte bereits Viktor I. (etwa 180-198) den römischen Ostertermin den
Kleinasiaten unter Androhung der Exkommunikation vorzuschreiben. Stephan I.

(254-256) beschimpfte Cyprian als PseudoChristen, weil dieser bezüglich der Ketzertaufe

anderer Ansicht war. Dabei berief er sich - und das ist das Wesentliche, als

erster auf Mt. 16, 18. Bischof Siricius (+399) nimmt schon die sollicitudo omnium
ecclesiarum (die Sorge für alle Kirchen) nach 2. Kor. 11, 28 für sich in Anspruch.

Am klarsten hat Leo I. (440-461) die Theorie des Primatsgedankens unter Berufung

auf Petrus theoretisch erstellt und in seinem Briefan Flavius in Konstantinopel
danach gehandelt. Dennoch konnte er nicht verhindern, dass Konstantinopel als

kaiserliche Residenz auf dem Konzil zu Chalcedon im Kanon 28 im Jahr 451 eine
fast ranggleiche Stellung wie Rom erhielt.

Um den Ausbau der päpstlichen Machtstellung machten sich fürderhin besonders

«verdient» Gelasius I. (492-496), Nikolaus I. (858-867), Gregor VII.
(1073-1085), dessen dictatus papae die Suprematie über den Staat forderte, Papst
Innozenz III. (1198-1216), Gregor IX. (1227-1241), um schliesslich mit Innozenz

VI. (1352-1362) und Bonifaz VIIL (1294-1303) ihren praktischen und mit der

41



das theologische Gespräch, das kein Dogma mehr ausnimmt, einzuschalten?

Vielleicht sich sogar kritisch gegenüber den Dogmen der sieben
ersten ökumenischen Konzilien zu verhalten?

Anders gefragt : Begnügen wir uns, die Lehrbücher einer erlauchten
Schar als der Theologen des 19. Jahrhunderts auszuschreiben, gedenken
wir, als Epigonen an Arteriosklerose zu sterben, indem wir unverbrüchlich

daran festhalten, was die orthodoxen Kirchtümer, vornehmlich die
römische Kurie- im Grunde sie und die Orthodoxie allein - als de fide
verteidigen?

Unfehlbarkeitserklärung unter Pius IX. (1846-1878) ihren theoretischen Höhepunkt

zu erreichen.
Die Ansprüche der Päpste wurden insbesondere untermauert durch Fälschungen.

Sie gingen nicht einmal von den Päpsten selber aus. Neben der Konstantinischen
Schenkungsfälschung ist die wichtigste jene, die man als die Pseudo-Isidorische
bezeichnet. Etwa um 850 fälschte ein Franke (oder mehrere) aus der Gegend von
Reims unter Missbrauch des Namens des Kirchenlehrers Isidor von Sevilla

(560-636) Dekretalien, die, angeblich in frühesten Zeiten verfasst, dem Papst Rechte
zuschrieben, die er in diesen Zeiten nie besessen hatte, z. B. alle Synoden seien an die
Autorität des Papstes gebunden, alle wichtigeren Angelegenheiten unterstünden
dem Urteil des Papstes, der nicht an die Tradition gebunden sei ; die römische Kirche
habe «als Mutter der Kirchen» nie geirrt. Aus den Pseudoisidoren sind (nach
H.Küng, Unfehlbar, 93) 324 Passagen in das grundlegende Kirchenrechtsbuch,
den Codex Juris canonici von 1918 übernommen worden, von denen 313 erwiesener-

massen gefälscht sind. Die Fälschungen waren nicht immer in böser Absicht erfolgt,
sie waren - und nicht nur in der Kirche - häufig üblich. Dem Verfasser der
Pseudo-Isidoren ging es offenbar darum, die Macht der Bischöfe zu schwächen

zugunsten Roms, um Bischöfe mit päpstlicher Erlaubnis absetzen zu können und die

causae maiores in Rom entscheiden zu lassen. Man wollte gern die Mittelinstanzen
umgehen nach dem Volksspruch: wenn du etwas erreichen willst, «geh nicht zum
Schmiedle, geh zum Schmied».

Aus dem gleichen Grund, um von regionalen und lokalen kirchlichen Obrigkeiten

frei zu werden bzw. zu sein, förderten auch in eminenter Weise die Ordensgesellschaften

die päpstliche Zentralgewalt. Hierbei zeichneten sich besonders die Franziskaner

und Dominikaner aus, die dafür zahlreiche Privilegien erhielten oder mit
Sonderaufgaben betraut wurden (wie die Dominikaner mit der Inquisition). Der
Jesuitenorden verpflichtete Graduierte in einem 4. Gelübde zu besonderem Gehorsam
gegenüber dem Papst.

Als Papst Paul VI. am 28.4.1967 den Ökumenischen Rat der Kirchen in
Genf besuchte, hat er freimütig bekannt : «Der Papst, Wir wissen es wohl, ist ohne
Zweifel das grösste Hindernis auf dem Weg des Ökumenismus.» Doch das hinderte
ihn nicht, zu erklären, er begrüsse die Anwesenden gleichsam als Petrus.

44 Pfister, F. P., Ist die leibliche Himmelfahrt Maria ein katholisches Dogma?,
JKZ, 1950, S. 209-260, sowie Pfister, F. P., Die Stellung Marias im Heilsgeschehen,
IKZ 1969, S. 161-191.

42



Oder noch einmal anders formuliert : halten wir nur den Papst für falli-
bel oder auch die Kirche als ganze? Geben wir der Wahrheit die Ehre und
gestehen uns ein, dass auch die Kirche als ganze nur «auf dem Weg zur
Wahrheit»4- ist und dass auch die Bibel- ein auch von mir hochgeschätztes

Buch - nicht absolute Wahrheit darstellt46, sondern eine approxima-

45 Ein Paulus hat noch gewusst, dass unser Wissen Stückwerk ist, dass wir uns
ausstrecken nach dem, was vor uns liegt. - Die Lehre der Kirche hat in doppelter
Weise die Wahrheit nie gänzlich verfehlt, denna) es gibt zu jedem Streitpunkt innerhalb

der Kirche einen «Rest», eine Schar derer, die eine echtere, richtigere Auffassung

als die Richtung vertrat, die zunächst sich durchgesetzt hat, b) Wahrheitselemente

sind in allen Aussagen der kirchlichen Lehre, ja sogar in den Mythen und
Legenden enthalten, genau wie auch Märchen, Romane, Spiele in ihrer Art Wahrheit
aussagen.

46 Absolute Wahrheit wäre nur dann gegeben, wenn man eine Verbalinspiration
der Bibel annähme. Selbst dann würden die Exegeten noch zugeben, dass auch Gott
als unmittelbarer Autor der Bibel sich menschlicher Fassungskraft akkomodieren
muss. Hören wir zur Inspirationsfrage ein römisch-katholisches Urteil von B. Walde
(Lexikon f. Theol. u. Kirche 1933, V. S.424): «Ein sicheres Zeugnis über die I. des

NT. findet sich in diesem selbst nicht (vgl. allenfalls l.Tim, 5, 18 mit Lk. 10, 7; 2.

Petr. 3, 15). Dieses Selbstzeugnis lässt sich nicht durch innere Kriterien ergänzen.
Daraus, dass die hl. Bücher Wunder und Prophetien enthalten, was selbst nicht von
allen gilt, oder dass in ihnen die unverfälschte göttliche Offenbarung niedergelegt ist,
ergibt sich noch nicht ihre Inspiration. Ebensowenig bietet die subjektive Wahrnehmung,

dass eine Schrift,Christum treibt' (Luther), das ,innere Zeugnis des Geistes'

(Calvin), das testimonium Spiritus Saneti, d. i. die kirchliche und individuelle Erfahrung

von der religiös-sittlichen Bedeutung der Bibel (Cremer), hinreichende und
allgemeine Bürgschaft für die I. Ferner ist die Ansicht mancher, auch katholischer
Gelehrter, Prophetenamt und Apostolat seien ein äusseres Kriterium der L, nicht
durchschlagend. Denn die Verfasserfrage ist im AT oft unsicher; die ntl. Schriften
stammen nicht alle von Aposteln; die Schrift-I. ist weder mit der prophetischen I.
noch mit dem Apostolat identisch, noch deren notwendige Folge. Den vollgültigen
Beweis für die I. beider Testamente bildet vielmehr die Tradition.» Soweit
Walde. Er übersah, dass eine Tradition nicht ohne Zirkelschluss diese von V/alde
aufgebürdete Beweislast tragen kann.

Die Bibel trägt in allen ihren Teilen die Handschrift ihrer Verfasser und das Kleid
ihrer Zeit. Sie teilt die Anschauungen jener Zeitepochen, in der sie verfasst bzw. redigiert

sind. Die in 1000 Jahren entstandene Gesamtbibel mit ihren 65 Schriften (dazu
13 apokryphe Bestandteile) lässt die religionsgeschichtliche Entwicklung vom
Polytheismus über den Monotheismus zum universalen Monotheismus, vom Menschen-

zum Tier- und Früchteopfer, von sühnenden und dankenden Opferkult zur
Gesetzesreligion, von der Gesetzes- zur Gesinnungs- und Liebesreligion ablesen. Dabei
wird deutlich, wie alte mythische oder magische Vorstellungen neue Einsichten
längere Zeit überlappen, ja bis in unsere Tage fortwirken, z. B. auch das ptolomäische
Dreistockwerk-Weltbild.

Man sollte diese bruta facta tapfer ins Visier nehmen. Es lässt sich nun einmal

43



tive, je nach dem Niveau unserer Gesamterkenntnisse angemessene
Interpretation verlangt (wie dies praktisch seit eh und je zumeist auch
geschieht, selbst unter Inanspruchnahme so künstlicher Interpretationsmethoden

wie jene eines vierfachen biblischen Sinnes47.

Ist es nicht so, wenn wir ehrlich sind : der Pfarrer bleibt (ich muss bekennen,

dass ich es selbst häufig tat) in seiner Predigtdarbietung bei der
«bewährten» Auslegung, indem er die echten Textschwierigkeiten ausklammert,

umgeht oder den ihm möglichen Skopus wählt.
Die Kirche, d.h. die massgebenden Bischöfe, die grossenteils die

Probleme durchaus kennen, fürchten für den Glauben der Angefochtenen,
der Kleinen, der Masse und wagen nicht, den ehrlichen Theologen
zuzustimmen. Den Theologen kommt Einsicht oft erst nach Jahren und Mut
meist nur in fester Position (mit staatlichem Ruhegehalt).

nicht leugnen, dass seit dem Oratorianer Richard Simon (+ 1712) und seit Reimarus
und Lessing die Bibel wie jedes andere Literaturwerk kritisch gelesen, erforscht und
immer besser erfasst wird. Man muss zur Kenntnis nehmen, dass wir von Jesus kein
einziges Wort besitzen, das er selbst geschrieben hat. Das NT stammt aus dritter
Hand, nicht einmal von Aposteln oder Augenzeugen Die ersten Schriften entstanden

frühestens 20 Jahre nach Jesu Tod, die synoptischen Evangelien 40, ja 60 Jahre

später. Das Johannes-Evangelium von einem Presbyter in Kleinasien, dergnostisch
beeinfiusst war, etwa ums Jahr 100.

Die neutestamentlichen Schriften sind teils Gelegenheitsbriefe, teils Sammlungen
von Aussprüchen Jesu, die liturgisch verwandt worden sind und als Gemeindetraditionen

bearbeitet und redigiert wurden. Das Entscheidende : Ausgenommen Lukas,
wollen die Verfasser der Evangelien gar keine historischen Dokumente übermitteln ;

sie wollen zum Glauben bewegen, die Evangelien sind kerygmatische Aussagen.
Dennoch enthalten die kanonischen Schriften überaus Wertvolles. Gefragt, welches
Buch er am meisten schätze, antwortete Bert Brecht : «Sie werden lachen, das NT. » -
Käsemann aber hat recht, wenn er behauptet, das historische Auftreten des Mannes
von Nazareth ist der Ursprung des NT und des Christentums. Aber auch darin ist
den Theologen beizupflichten : aus dem NT kann man kein Leben Jesu rekonstruieren.

Aber jener Mann, der solche Impulse aussandte, dass sich heute noch 400

christliche Denominationen auf ihn berufen, war ein von Gott Erweckter, ein
«göttlicher» Mensch. Aber doch ein Mensch, kein Zwitterwesen, kein Halbgott, auch

wenn die damalige Zeit ihn nicht anders deuten konnte, um ihn den Menschen
verständlich zu machen und seine Vollmacht sicherzustellen.

47 Man unterschied früher den sensus literalis, allegoricus, moralis und anagogi-
cus, den man sich mit dem Merkvers einprägte :

Littera gesta docet.

quid credas, allegoria,
moralis, quid agas,

qua tendas, anagogia.

44



Man könnte ein Buch über die Fluchtmöglichkeiten so vieler am offenen

Bekenntnis sich vorbei mogelnder Theologen und in kirchlichen
Positionen Tätiger schreiben48. Und so bleibt es beim alten.

Am bedauernswertesten sind jene Kirchen, die sich selbst durch ihre
Unfehlbarkeitsdogmen gefesselt haben oder so traditionsgebunden sind, dass sie davon kaum
loskommen, ich meine die römische und die orthodoxe Kirche. Und doch spürt man
auch dort Bewegung. Die orthodoxe Kirche hätte gerade über den Altkatholizismus
viele Möglichkeiten, aufgelockert zu werden. Sie trägt in sich überdies selbst
Ansätze hierzu, einmal, da sie alle neue Dogmen der rk. Kirche seit dem 2. Jahrtausend
ablehnt, ferner, weil sie eine grosse Spiritualität aufweist und, wie ihre Freiheit vom
Gesetz des Zölibates und ihre Liebe zu den schwachen Menschen (z. B. in der
Ehegesetzgebung) beweist, eine Möglichkeit, ihre Dogmatik aus der Starre in eine Dynamik

zu wandeln, durchaus besitzt.
Für die römische Kirche enthält dieser Aufsatz besonders in den Anmerkungen

für den Kundigen viele Brücken, die sie nur mutig betreten muss, um sich aus dem

selbstgebastelten Korsett zu befreien. Sie scheut sich, allein vorzugehen. Deshalb
müssen ihr die orthodoxe und die ak. Kirchen Mut machen. Eine so grosse Kirche
kann und wird sich nicht selbst aufgeben. Anzeichen lassen sich erkennen. Man geht
bereits mit den Theologen vorsichtiger um als in früheren Zeiten. Ein Küng wäre
gewiss vor 500 Jahren noch verbrannt oder in ein Kloster gesteckt worden. Die Kirche,

die sich viel zu stark von einem Lefèbvre bremsen lässt. hat Küng gemahnt, um
Vorsicht gebeten, aber er hat nach wie vor Lehrerlaubnis48a. Und das, obwohl er in

48 Um von anderem abzusehen : wie viele fliehen in die Arbeit der Verwaltung,
der Organisation, der Bautätigkeit, aber auch in Ästhetizismus, in Liturgie, in Mystik

- das soll gar kein Vorwurf sein. Aber wieviel getroster bleibt in all diesen Tätigkeiten

jener, der der Wahrheit vor sich und anderen die Ehre gibt oder geben darf
(ohne exkommuniziert zu werden).

48a Als dies im Sommer 1979 geschrieben wurde, konnte man nicht ahnen, dass

Prof. H. Küng überraschend vor Weihnachten 1979 die Lehrerlaubnis von Rom
entzogen bekam. Der Verfasser bleibt dennoch bei seiner Überzeugung, dass die rk.
Kirche, ja alle Grosskirchen, auch wenn sie wie alle grossen Körperschaften sich nur
langsam bewegen und auf Schwache Rücksicht nehmen müssen, im Sinne der Theologie

Küngs, die noch nicht einmal konsequent genug ist, sich ändern werden. Es

bleibt ihnen keine Alternative, wollen sie nicht zu Kirchen der Unbedarften sich
selbst herabstufen. Im Kampf gegen Küng haben jene recht, wenn sie ihn als
unkatholisch verurteilen, die lediglich vom Status quo ausgehen und die Kirche für eine

juridisch-statische Institution halten. Jene, die mit Paulus sprechen : «Nicht als ob
ich es schon erreicht hätte, aber ich vergesse, was hinter mir liegt und strecke mich
aus nach dem, was vor mir liegt» (Phil. 3,12,13), verstehen «katholisch» als Qualität
und als Aufforderung, beständig nach der ganzen, vollen, lauteren Wahrheit zu
suchen, auf die Gefahr hin, dass sie ihre Überzeugung teilweise revidieren müssen. In
Wirklichkeit war die Kirche immer in diesem letzteren Sinn «katholisch», nur
änderte sie sich langsam, bemüht, diese Veränderung zu kaschieren, vor allem, sie

veränderte sich oft genug nach einer verkehrten Richtung hin.

45



seinem neuesten, von grossem Fleiss und Gelehrsamkeit zeugenden Buch : «Existiert
Gott»49 nach wie vor die Präexistenz Christi nicht anerkennt, damit natürlich die
Trinitätslehre im bisher verstandenen Sinn erschüttert - und obwohl er die Lehre der

Jungfrauengeburt, d.h. der Inkarnation nur als ätiologische Erklärungsweise
versteht50. Solche Wahrnehmungen, die sich an weiteren Beispielen belegen lassen,
gewähren Hoffnung. Vielleicht ist die Annahme nicht unberechtigt, dass die rk. Kirche
die Wege zu neuen Lehraussagen sich nicht für immer selbst verbauen möchte,
zumal in einer Zeit, da viel schwierigere Probleme aufzuarbeiten sind.

So sei nur noch in diesem Zusammenhang auf eine Behauptung aufmerksam
gemacht, die durch den immer noch viele beeindruckenden Marxismus auf uns
zukommt, auf Ernst Blochs Behauptung, die Bibel selbst führe zum Atheismus, so dass

nur ein Christ Atheist und ein Atheist ein echter Christ sein könne.
Hier kann nicht Blochs Meinung ausführlich dargelegt werden, aber sie sei

auch nicht völlig ausgespart.
Bloch, erst 1978 verstorben, ein auch in christlichen Kreisen geachteter, ernst

zu nehmender Philosoph, Marxist, Träger des Friedenspreises des deutschen

Buchhandels, sucht in seinem Werk «Atheismus im Christentum»-1 den Nachweis

zu führen, die «unterirdische Bibel» in der Bibel enthalte einen subversiven Sinn.
Zwar sei dieser nur noch fragmentarisch greifbar, weil durch die Redaktion der
Priesterschaft der Text entschärft worden sei. Dennoch führe er letztlich die drei
Weisen zur Hütte des menschlichen Kindes, das Gott wird, sich mit dem Vater
identisch wisse. «Wer mich sieht, sieht den Vater.»

49 Küng, Hans, Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, München

1978.
30 Zu dieser Frage s. Hans Küng, Christsein, 1974, S. 441^153. Ich zitiere daraus

folgende Sätze : «Heute wird freilich auch von katholischen Exegeten (betr. der
Geburtsgeschichten Jesu) zugegeben : Es handelt sich bei diesen Geschichten um historisch

weithin ungesicherte, unter sich widersprüchliche, stark legendäre und letztlich
theologisch motivierte Erzählungen eigener Prägung... Zeugung aus schöpferischem

Gottesgeist meint ursprünglich nicht einen biologischen Tatbestand, sondern
die christologische Würde des Gezeugten. Doch hat die immer stärkere Biologisie-
rung dieser Vorstellung bald eingesetzt. Die wirkliche Menschheit Jesu wird im NT
zwar durchgehend vorausgesetzt. Von gelegentlicher Korrektur abgesehen, werden
auch selbstverständlich seine Eltern genannt. Von seinen «Brüdern» und «Schwestern»

ist ebenfalls selbstverständlich die Rede. Diese im Hebräischen weiteren
Begriffe dürfen nicht ohne positiven Grund einfach nur auf «Vettern» und «Basen»

bezogen werden. Einer von den Brüdern Jesu, Jakobus, hat neben und nach dem
Petrus in der Jerusalemer Gemeinde die Hauptrolle gespielt. Hätte man so reden

können, wenn man in der Frühzeit etwas von der Jungfrauengeburt geahnt hätte?
Für Paulus, der von einer Jungfrauengeburt nichts weiss, ist der Gottessohn schlicht

aus der Frau geboren. » - Küng erklärt dann : «Man nennt eine solche Erzählung - er

meint die Geburtserzählung von Lukas - die in Form geschichtlich-leiblicher Ereignisse

berichtet, eine ätiologische Sage.»
?1 Bloch, Ernst, Atheismus im Christentum, Ges. Werke, Frankfurt, 1968, und

Schaeffler, Richard, Was dürfen wir hoffen?, Darmstadt, 1979.

46



Dieser Jesus habe, das sei der bildliche Sinn der Himmelfahrt, den Vater vom
Thron gestossen.

Die Bibel verheisse im Grunde nicht mehr und nicht weniger als die Schlange
im Paradies (und vorher die Prometheussage) : «Eritis sicut Deus», ihr werdet
sein wie Gott (Mos. 3, 5), nachdem ihr Böses und Gutes unterscheiden könnt.
Darin sei die Menschgott-, die Gottmenschwerdung beschlossen. Von der Frage
Kants bewegt : «Was dürfen wir hoffen», das lasse sich in der Bibel erweisen, habe
das Elend die Elenden von einer Utopie zur anderen bis zu dieser Einsicht
gedrängt, die in Jesus «Fleisch geworden» : die Gottwerdung des Menschen habe in
Jesus ihr Ziel erreicht. In seiner Nachfolge bestehe die Selbsterlösung des
Menschen, der sich zu sich selbst und damit von einem übermächtigen Tyrannen, dem
Vatergott, befreie52.

Haben wir nicht allen Grund, in einer Zeit, in der viele Menschen die
alten Dogmen in ihren starren, unverständlichen und komplizierten Formen

nicht mehr begreifen und sich emanzipieren wollen, emanzipieren
auch von dem sacrificium intellectus, das eines wachen Menschen in den

lediglich durch eine verkehrte Theologie aufgedrängten Weisen unwürdig
ist, ehrlich uns mit den Fragen der Dogmen auseinanderzusetzen? Sollten
wir nicht dankbar sein, wenn uns die kritisch historische Theologie, nicht
zuletzt die religionsgeschichtliche und die Form- und gattungsgeschichtliche

Methode neuen Aufschluss geben können Die Flucht so vieler Priester

aus der Romkirche hat weniger mit dem Zölibat als mit der Wahrhaftigkeit

zu tun, die unserer Zeit, gottlob, höher steht als ästhetisches oder
mystisches Schwelgen, als sich beliebt machen wollen bei den Menschen,
als Karriere und Ansehen.

Die Liebe zur Wahrheit und zur Wahrhaftigkeit sollte alle Kirchen
ermutigen, zu neuen Ufern überzusetzen. Küng hat recht : Unfehlbare Sätze

gibt es nicht, kann es nicht geben. Die Begründung lese man bei Küng
selber nach53. Als Folge des Nachdenkens und neuer Erfahrungen hat es

innerhalb der Kirche etwa alle 400-500 Jahre einen Umbruch gegeben,

man denke nur, um dies an Namen zu kennzeichnen, an Paulus, Augustinus,

Thomas v.A., Luther und an die schon 300 Jahre währende
Aufklärung, mit Richard Simon beginnend, in volle Fahrt gekommen durch

Kopernikus, Galilei, zuletzt durch Bultmann.
Darum noch einmal : Bleiben wir träge Nachbeter, die nur das Über-

52 Mit den Behauptungen Blochs setzten sich eine Reihe von ev. und rk. Theologen

bereits auseinander, z.B. Jürgen Moltmann, aber auch Metz Kerstiens, Karl
Rahner, Sonnemans. Die gemeinsame Synode der Bistümer in der BR Deutschland
hat am 22. November 1975 sogar eine Erklärung «Unsere Hoffnung, ein Bekenntnis
des Glaubens» herausgebracht.

53 Küng, Hans, Unfehlbar. Zürich, 1970.

47



kommene müde, zweifelnd, oder wider besseres Wissen verwalten, oder

fühlen wir uns aufgerufen, zu den uns alle, Laien wie Geistliche umtreibenden

Fragen nach dem Charakter der Offenbarung bzw. der Bibel, der

Zweinaturenlehre «Christi», folgerichtig auch zu den immer unzumutbarer

werdenden Lehren und bisherigen Vorstellungen des «Altarsakramentes»

(Abendmahl, Eucharistie, Messe)54, um nur einiges anzudeuten,
in der Interpretation des 5., des 12., des 16. Jahrhunderts Stellung zu
beziehen? Spüren wir den Ruf im Begriff «katholisch» zur ganze« Wahrheit,

zur qualitativen Katholizität (seit Cyrill (f 444) gültig geworden), zu der

wir immer nur auf dem Wege sind und die wir wahrhaftig, also nach dem

jeweiligen Stand unserer fundierten Erkenntnis vertreten müssen, selbst

wenn dies uns zur Preisgabe liebgewonnener, altehrwürdiger Formeln

zwingt? Sind wir endlich solche, die im Begriff «alt» den Ruf spüren,
immer mehr zu den Ursprüngen, d. h. letztlich zum historischen Jesus, soweit

wir ihn noch in den neutestamentlichen Aussagen spürbar machen können,

oder doch wenigstens zum eigentlich Wahren, zu den überzeitlichen

Aussagen vorzudringen, auch wenn es uns Schmerzen bereitet, ja wenn

54 Jesus feierte mit seinen Jüngern das Passahmahl, wie es damals Vorschrift war.
Was das NT davon berichtet, enthält viele Unklarheiten. Es ist ganz unglaubhaft,
dass Jesus mehr als eine Bildrede, als ein Gleichnis, wie Zwingli richtig erkannt hat,
mit dem Wort «dies mein Leib», gemeint hat. Er steht damit in der Tradition der

Propheten, z. B. Isaias, Jeremias, die sich bestimmter Handlungen bedient haben,
um damit eine Mahnung oder eine Aussage zu verbinden.

Kein Apostel konnte gemeint haben, den vor ihnen stehenden Jesus fleischlich zu
essen bzw. sein Blut zu trinken, so dass er zwölfmal gegessen wurde und Jesus selbst
sich ass. Schon vom Kelchwort her ist dies gänzlich auszuschliessen, da Blutgenuss
jüdischen Tischgenossen unmöglich und verboten war.

Wie sinnvoll aber zum Gedächtnis des Todes Jesu Mahl zu halten, sich Jesu, auch
seines Todes und seiner Jüngergemeinde zu erinnern und miteinander Gott für alle
Wohltaten, die er uns durch seine Schöpfung - versinnbildet in Brot und Wein als

Lebensgaben, aber auch für Erleuchtung, die er durch Menschen, vornehmlich durch
Jesus uns zuteil werden liess, zu danken, dabei die Gemeinschaft zwischen den sich

zu Jüngern Jesu rechnenden Gemeindegliedern zu befestigen!
Was hat der Unverstand der Theologen aus dem zuerst einfachen «Brotbrechen»

im Gedenken an Jesus und aus der in der Urgemeinde häufigen Agape, dem Liebesund

Gemeinschaftsmahl - bei beiden wurde des Herrn Jesu gedacht - in Anlehnung
an Mysterienkulte, die sich im Nahen Osten und im ganzen Mittelmeerraum vorfanden,

gemacht? Einen Opferkult, den Jesus zu seinen Lebzeiten auf Erden abgelehnt
hat ; eine Gegenwärtigsetzung fleischlicher Art ; ein Mirakel, das viele unverständige
neue Mirakel in sich schliesst und von der rk. Kirche selbst als «Geheimnis des
Glaubens» bezeichnet werden muss, weil es noch keinem einzigen Theologen gelungen
ist, es als von Jesus gewollt, klar zu beweisen, geschweige die vielen Wunder als gott-

48



gewollt aufzuzeigen, die mit der Verwandlung der Brot- und Weinessubstanz vor
sich gehen sollen. Der Priester, selbst jener, der nur die rechtmässige Weihe empfangen

hat, soll durch sein dem Herrn angeblich nachgesprochenes Wort, ihn gewisser-
massen verkörpernd, Brotsubstanz und Weinessubstanz in die Substanz nicht nur
des Fleisches, oder des Leibes Jesu verwandeln, sondern jedes Teil des Brotes in
jeweils die ganze Person Christi, also in seinen Leib und seine Seele, in Fleisch und
Blut, dazu noch in Gottheit und Menschheit verwandeln. So dass nicht mehr Brot,
nicht mehr Wein, sondern nur die äusseren Zeichen, die Akzidentien, wie man nach
aristotelischer Meinung unterscheidet, sichtbar sind, was neue und unerhörte Wunder

verlangt, ganz abgesehen, dass niemand weiss, was Substanz ist, was Akzidenz
bedeutet. Um diese Terminologie aufrechtzuerhalten, müsste sie geradezu dogmati-
siert werden.

Aber auch, wer, wie die Orthodoxen, nur eine Art «Metabolie» annimmt oder wie
die Lutheraner und Altkatholiken nur eine Realpräsenz, steht vor ähnlichen
Schwierigkeiten, es sei denn, er deute die Realpräsenz nur in dem Sinn, den Jesu Wort nahelegt:

«Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich mitten unter
ihnen» ; mit anderen Worten : nur als eine geistige Gegenwart. Auch eine Ubiquität
des Leibes und Blutes Jesu ist eine ganz unmögliche Vorstellung. Denn selbst eine
verklärte Gegenwart besteht aus mehr als nur aus der Entität. die einem Gedachten
zukommt.

Jesus aber hat deutlich nach Joh. 6,63 erklärt, (wenn Johannes ihn recht interpretiert

- immerhin hat Johannes Jesus als den Träger des Logos, des Gottesgeistes der
Selbsterkenntnis Gottes oder wie man dies Wort trinitarisch heute deuten mag, zu
begreifen versucht), «Der Geist ist's, der lebendig macht, das Fleisch nützet
nichts».

Die Entwicklung der Kirchenlehre, soweit sie an der Wandlung, Metabolie oder

Realpräsenz festhält, lässt sich nur begreifen aus einem Zusammenwachsen des
jüdischen Opferkultes mit den Mysterienkulten einerseits und aus dem Bestreben, das

Ausbleiben der Parusie des Herrn durch seine Gegenwärtigsetzung auszugleichen.
Diese Lehre und Vorstellung ist in einem längeren Prozess entstanden, wenngleich
das NT schon frühzeitig missverständliche Berichte und Schriftstellen hierfür anbot.
So findet man im Frühkatholizismus schon die Meinung, die Elemente des Abendmahles

seien ein Unterpfand, ja gerade zu eme Medizin der erhofften leiblichen
Auferstehung. Man ass Christus, um sich seiner Kraft, seiner göttlichen Natur, seines

wirklichen Fleisches und Blutes zu bemächtigen. Die Religionsgeschichte kennt
ähnliche Vorstellungen schon in ältesten Zeiten. Sie sind dem sakralen Kannibalismus

verwandt.
Die christliche Frömmigkeit hat auf alle Weise versucht, dieses «hochwürdigste

Sakrament» den Gläubigen, heute den noch wundergläubigen Kindern irgendwie
nahezubringen. Ich selbst liebte Jesus, aber ich konnte schon als Kind nicht verstehen,

warum mein Magen der Tabernakel Jesu sein solle.

Die schönen Bezeichnungen «Abendmahl». «Eucharistie» treffen gar nicht die sich

dahinter bergende Lehre jener christlichen Kirchen, die irgendwie am Wortlaut
festhalten : das mein Leib (das Wörtlein «ist» gibt es nicht im Aramäischen). Noch weniger

trifft die Bezeichnung Messe, was sie in Wirklichkeit darstellen soll : die unblutige

Erneuerung des Kreuzes-Opfertodes Jesu. Diese den einfachen Gläubigen
eingängigen Bezeichnungen, die prunkvolle Feier (Hochämter, Fronleichnamsprozession

usw.) bringen dem wundergewohnten Volke (das Wunder ist des Glaubens lieb-

49



stes Kind), das nicht nachdenkt, «Geheimnisse» dar, die selbst für die kirchenfromme

Theologie noch ungelöste Probleme aufgeben, die bei näherem Zusehen,

wozu hier nicht der Ort ist, als in sich widerspruchsvoll, theologisch unvollziehbar, ja
gottesunwürdig erscheinen : Isaak wurde auf Eingreifen Gottes nicht von Abraham
geschlachtet, Gott aber will, dass sein eigener Sohn, der gelehrt hat, dass der himmlische

Vater dem reuigen Zöllner auf seine Bitte : «Gott, sei mir Sünder gnädig»
vergibt, sich um der schon auf Gott vertrauenden Menschen willen, nochmal, also
unnötigerweise, sich töten lässt. Hängen diese Lehren nicht, genau wie die Christologie,

mit überlappenden heidnischen materialisierenden Vorstellungsgruppen und
mit dem Interessedenken kultgewohnter, Opfer darbringender Priester und als Pendant

mit dem Verlangen der Gläubigen, Gottes leibhaftig teilhaftig zu werden,
zusammen? -

In der ev. Kirche ist geradezu eine Abendmahlsabneigung festzustellen. Leider
hängt diese mit recht äusserlichen Dingen zusammen (der unhygienische Kelch, aus
dem gemeinsam getrunken wird, Wein statt Traubensaft usw.). Man sollte sich in
der ganzen Christenheit besser und eifriger um ein neues theologisches Abendmahlverständnis

kümmern. Eine Anknüpfung : Geht ein arabischer Familienvater aufdie

Reise, bricht er Brot in so viele Teile, als Hausgenossen da sind. Er gibt jedem ein
Stück und sagt : Nehmt und esset. Ebenso giesst er roten Wein in ein Gefäss, lässt es

herumgehen. - Eine zweite Anknüpfung: Zehn Männer (im Krieg) sollen wegen
Meuterei erschossen werden. Da kommt die Meldung: Neun werden amnestiert,
wählt selber, wer den Tod erleiden soll. Ein junger unverheirateter Mann ist bereit.
Aber er hat eine Bitte: versammelt euch jedes Jahr um diese Zeit und trinkt miteinander,

wie wir es jetzt zum Abschied tun, eine Flasche Wein und denkt dabei an
mich. - Mahlgemeinschaft mit Jesus und seinen Jüngern Mahlgemeinschaft mit seiner

Gemeinde, die auf ihn hört Paulus hat die Gemeinde als «Leib Christi» bezeichnet.

Tischgemeinschaft verbindet, besonders wenn der Vorsteher das treffende Wort
dazu sagt. Und wenn sie nicht allzu häufig statthat, damit sie den Symbolcharakter
nicht verliert und Routine wird. Wie schön hat Leonardo da Vinci diese
Tischgemeinschaft dargestellt! Wie spürt man die heilige Nähe Gottes, dem Jesus mit den

Jüngern für den Exodus aus Ägypterland dankt, an die gefahrvolle Stunde denkend,
in der der Hohe Rat sich vielleicht gegen Jesus entscheidet Wie muss man heute
Abendmahl mit Jesus und seiner grossen Gemeinde in aller Welt feiern? Was kann
uns ein Jünger Jesu in solcher Tischgemeinschaft sagen? Wie können wir stärker
Partner Gottes werden in der Welterhaltung und Weltvollendung? Welche Aufgaben

an Information, Meditation, Motivation und Aktion könnten sich aus dem
Gespräch mit dem Vorsteher, mit den im Geist Jesu versammelten Tischgenossen ergeben?

Wer denkt nicht an ähnliche Mahle, an die Schaffermahlzeit in Hamburg, das

Hochzeitsmahl, das Liebesmahl Brot und Wein als Sinnbilder des Lebens. Als
Vorschein höheren Glückes. Als Vorgeschmack geistigen Schaffens, als Stärkung für
das gemeinsame Wandern, einer besseren Zukunft entgegen oder um den
Daseinskampfgemeinsam zu bestehen.

Nochmals, indem wir ein Stückchen Brot essen und Wein trinken, dabei Jesu

gedenkend, der sich selbst das Brot genannt und den Weinstock, mit dem wir verbunden
bleiben sollen, verkünden wir seinen Tod, danken Gott für seine Frohbotschaft,
werden seine Tischgenossen, haben Anteil an seiner Freundschaft und erkennen
einander als solche, die Jesu liebhaben, die seine Frohbotschaft der Welt weitersagen
wollen.

50



wir ehrlich und häufig bekennen müssen : wir haben uns bisher bona fide
geirrt?! Warum vergassen wir so ganz Jeremias 45, 4: «So hat der Herr
gesprochen : Wisse wohl : was ich selbst gebaut habe, reisse ich wieder ein,
und was ich eingepflanzt habe, reisse ich wieder aus?»

Urteile ich falsch, wenn ich die heiss umkämpfte Kompromissformel
für Jesus von Nazareth, die das Chalcedonense 451 schliesslich fand und
die Staatsgesetz wurde, ablehne? Was soll es heissen, Jesus, der Gesalbte

Gottes, der letzte und bedeutendste Prophet und Lehrer, den das Judentum

hervorgebracht hat, sei in hypostatischer Union eine Person in zwei

Naturen, die durch die vier Eigenschaftswörter charakterisiert sei: die
beiden Naturen seien unvermischt (asynchytös), unvermengt (atreptös),
ungetrennt (adiairetös), unzerteilt (achoristös) Hat diese Lehrmeinung
nicht die logisch unvollziehbaren Dogmen des Heilsplanes, der
Rechtfertigungslehre, der Idiomenkommunikation, der Mariendogmen, der
denkerisch widersprüchlichen und unvollziehbaren Transsubstantiations-
dogmen und der Realpräsenz dieses Jesus in den KbencimahXselementen

zur notwendigen Folge? Sind diese Lehren nicht Ergebnisse der Spekulationswut

der Theologen, die in scheinbar logischen Schlussfolgerungen
buchstäblich missverstandener, meist sogar unsicherer Schriftstellen die

so einfache jesuanische Frohbotschaft zu den Kompendien der Dogmatik

In solchem Geist können wir das schöne, gar nicht dogmatische Gebet der Didache 9

nachsprechen :

Wir danken Dir, unser Vater, für das Leben
und die Erkenntnis, welche Du uns kund getan hast
durch Deinen Sohn Jesus.

Dir sei Ehre in Ewigkeit
Wie die Körner dieses Brotes zerstreut waren
auf den Bergen
Und gesammelt eins wurden,
So lass Deine Gemeindevon den Enden der Erde
zusammengeführt werden in Dein Reich.
Denn Dein ist die Herrlichkeit und die Kraft
durch Jesus Christus in Ewigkeit

Wir danken Dir, unser Vater, für den heiligen
Weinstock Deines Knechtes David, welchen Du
uns kundgetan hast durch Deinen Sohn Jesus.

Dir sei Ehre in Ewigkeit!
Dieses alte Eucharistiegebet bestätigt mein Eucharistie-Verständnis vollinhaltlich.

Gott, dem Vater, d. h. dem Schöpfer alles Guten wird für die irdische Speise ebenso

gedankt wie für alle Erkenntnis durch Jesus. Daran schliesst sich die Bitte, in Analogie
zu denTausendenWeizenkörnern möge die zerstreute Gemeinde in das Reich Gottes
gesammelt werden.

51



eines Thomas v. Aquin, eines Scheeben. Schmaus und Barth anschwellen
Hessen, die keinem vernünftigen, schon gar nicht einem religiösen
Menschen zugemutet werden können - Jesus, der selbst abgelehnt hat,
Messias55 genannt zu werden, war ein Gott besonders verbundener Mensch,
dem Kreis der Essener nahestehend, der in seinem verborgenen Leben viel
über Gott nachgedacht, sich umgehört hatte und in dem AT zu Hause

war. Er wurde von den jüdisch-apokalyptischen Strömungen, dem Kreis

um Johannes den Täufer, vielleicht auch von Impulsen der Qumram-
mönche erfasst und hat diese religiösen Aufbrüche in selbständiger Weise

in sich verarbeitet. Er war m. E. der Begründer der natürlichen Theologie,
der aufbauend auf dem jüdischen Monotheismus, diesen, anknüpfend an
dessen beste Vertreter, dahin ausbaute, dass er den strengen, zornigen
Gott im Bilde eines Vaters schauen liess und Vertrauen weckte. Würde
Ernst Bloch das meinen, würde ich ihm zustimmen: Jesus war moralisch
«Gottessohn». Er ruft seine Brüder und Schwestern in die gleiche Gottes-
kindschaft. In seinen unvergänglichen Gleichnissen, insbesondere in der

Bergpredigt und im Vaterunser, hat er als der Massgebende die Menschheit
für alle Zeit darüber belehrt, worauf es im Verhältnis zu Gott und zum
Mitmenschen ankommt.

Was hat man aus ihm gemacht Statt seine Lehre aufzunehmen und sie

weiterzutragen, stellte man seine Person in den Mittelpunkt. Im Kampf
mit den Mysterienreligionen, der Gnosis und dem Kaiserkult hat man,
nicht ohne Schuld des später eingekommenen Paulus aus Tarsus56, Jesus

5 Trotz vieler Versuche bleibt die Frage, welches Selbstbewusstsein Jesus besass.

ungelöst. 1. ist das Verständnis dessen, was «Messias» meint, vielschichtig. 2.

Widerspricht sich Jesus nach den Evangelien, wenn er einerseits die Jünger häufig als

unverständig bezeichnet, dann sie ausdrücklich befragt, wer er sei. dann dem Petrus
und den Jüngern verbietet, sein Bekenntnis, «Du bist der Messias», weiterzusagen,
dann, im nächsten Augenblick Petrus als Satan bezeichnet, weil er nicht um die Aufgabe

Jesu Bescheid wisse. 3. Nimmt man die Schweigegebote Jesu nur als literarisches

Motiv, entwertet man im gleichen Augenblick das angebliche messianische
Selbstbewusstsein Jesu. Manche, wie Wrede. sagen : die Geheimhaltung der Messia-
nität entspricht nicht der Wirklichkeit. Es ist eine Anschauung der Ostergemeinde.
Schliesslich flüchtet man sich in die Erklärung : man solle Jesu Werk nur im Glauben
verstehen können. Ist es aber nicht seltsam, wenn ein Heilbrmger. der angeblich
Wunder wirkt, gar nicht als Gottgesandter erkannt werden will? Oder nur in der
Kirche? Mir dünkt, Jesus habe entsprechend seinen Erfolgen ein wachsendes
Selbstbewusstsein gehabt, aber, wie die übrigen Israeliten, auf einen noch ausstehenden
Messias gehofft und auf dessen Reich hingewirkt.

5ft Paulus knüpft nicht an den historischen Jesus an. «Darum richtet sich von jetzt
an unser Wissen nicht nach dem Fleische, und wenn wir auch Christus dem Fleische

52



nach kannten, sodochjetztnichtmehr»(2.Kor. 5,16). Tod und geglaubte Auferstehung

sind für die nachösterliche Gemeinde und auch für Paulus die Kulminationspunkte

des göttlichen Planes mit Jesus. In Jesus zelebrierte Gott nach Paulus als Vater

des in Christo Mensch gewordenen Himmelswesens das Versöhnungs-Opfer auf
blutige Weise, das nach geraumer Zeit die römisch-katholische Kirche unblutig in
der Missa (Eucharistiefeier) tagtäglich auf tausenden Altären angeblich erneuert.

In deren Heilstat «uns zugute» hat Paulus kultische Opfervorstellungen des AT
mit solchen, die damals im kleinasiatischen und Mittelmeerraum verbreitet waren,
zu einem gewaltigen Gottesdrama zusammengebunden. Dabei leiteten ihn mehr oder
weniger bewusst drei Motive. Durch die Opferung des Christus durch Gott, die
angeblich von Christus freiwillig im Gehorsam erlitten wurde, sollten nach Paulus
1. Gesetz, Sünde und Tod besiegt und ausser Kraft gesetzt werden ;

2. das Ärgernis des Gekreuzigten durch die Auferstehung sublimiert werden ;

3. die Eschatologie in Sakrament und fortwährendem kirchlichen Heilshandeln
eliminiert und gleichzeitig effizient werden.
Besonders die Taufe veranschaulicht nach Paulus nicht nur, sondern bewirkt im

Mitsterben und Mitauferstehen der an Christi Heilstat Glaubenden das Werden zu
einer neuen Kreatur, das Christwerden, die Teilnahme am «Reich Gottes». Die
Teilnahme am Opfermahl demonstriert nicht nur den Opfertod Jesu für alle Zeit,
sondern wirkt ebenso wie die Taufe das Heil, das Einverleibtwerden in Christus, so dass

Christus in den Kommunikanten lebt, jeder Christ ein zweiter Christus geworden
ist. Einige nehmen deshalb an, dass sie durch diese Heilsmittel schon vollendet sind ;

andere sprechen von einem Angeld des kommenden Reiches, das seine Vollendung
im Weltende fände.

Diese mystagogische Deutung der ersten blutigen Feier der Missa durch den

Vatergott ist nicht nur wie auch andere Meinungen Pauli schwer verständlich (was
schon 2. Petr. 3, 16 bemerkt), sie enthält auch so viele Aporien, dass es unbegreiflich
ist, wie die moderne Theologie sich über diese hinwegsetzt. So steht seit den Patri-
passianern das Dilemma ungelöst im Raum, wie Christus, als eine Person in
Zwei-Naturen gedacht, leiden und sterben könne. Da Gott nicht sterben (und auch
nicht leiden) kann, ist nur die menschliche Natur am Kreuz gestorben, nicht einmal
eine menschliche Person. Wie kann der Tod einer menschlichen Natur aber eine

ewige Erlösung vollbringen, da diese Satisfaktion keinen unendlichen Wert besitzt?
Wie kann Gott, der das Isaakopfer abgewendet hat, selber in archaische Zeiten
zurückfallend, ein Menschen-, ja ein gottmenschliches Todes-Opfer verlangen, um
sich mit der sündigen Menschheit auszusöhnen? Muss nicht, wenn der Mensch auch
nach Paulus und dem Glauben der Kirche von sich aus unfähig ist zu glauben: a)

Gott willkürlich seine Gnade austeilen, damit etliche Menschen zum Glauben gelangen,

b) da der Glaube selbst Gottes Werk - allein aus Gnaden - ist, die Heilstat in
Christus eine unnötige Zelebration gewesen sein?

Sodann:
Beruht eins forensische «Erlösung» durch einen angeblichen Opfertod Jesu, falls

Gott und Jesus diesen Tod so aufgefasst haben sollten, nicht auf magischer
Wirkung!?

Und welche unendliche «Schwierigkeiten» ergeben sich selbst für Gott, die eine

Person «Christus» in zwei Naturen in der Messe unendlichmal als.mit sich selbst

identische Person real zu produzieren, so, dass die Elemente Brot und Wein verwandelt,

auf kurze oder längere Zeit mit Christi Person besetzt - also hunderttausende

53



zu einem Himmelswesen, dann zu einem göttlichen Menschen erklärt.
Statt anzuerkennen, dass die Dynamis, die Gnade Gottes wie in anderen

grossen Propheten und Gottesmännern aller Zeiten Jesus zu einem Werkzeug

Gottes berufen und in ihm sich besonders wirksam und mächtig
erwiesen habe, stilisierte man ihn empor zu einer Kultperson, schliesslich

sogar zu einem Kultgegenstand (in der Monstranz). Vieles mag dazu

beigetragen haben, sicher auch die Absicht, diesem Jesus eine höhere Autorität

als Moses, als den Heilanden der damaligen religiös geschwängerten
Zeit, nicht zuletzt auch als den Gottkaisern zuzusprechen. Habermas hat
in seiner These vom «Erkenntnis leitenden Interesse» aufmerksam
gemacht, wie Meinungen sich zu Theorien und Denksystemen - in unserem
Fall zu Dogmen ausbilden können. Warum sollte es nicht im Interesse des

gesetzesfeindlichen Paulus, der Missionsboten, der späteren Priesterschaft,

ja sogar der Kaiser gelegen haben, ihrem Meister, ihrem Herold
und Herrn, dem Gekreuzigten, der den einen Torheit, den anderen ein

Ärgernis war, jene göttliche Gestalt zu verleihen, die alle anderen überbot,
auf die sich stützend sie Absolutheitsansprüche erheben konnten! Wer die

Male in vielen Speisekelchen als derselbe mit dem wirklichen Jesus (manche sagen mit
dem verklärten) besetzt oder durch diese Person irgendwie durchdrungen,
realwesentlich präsent, jedenfalls mit sich identisch zugegen und deshalb angebetet wird, wobei

diese Anbetung nicht aufden einen Jesus «im Himmel» oder in der Dreieinigkeit,
sondern lokal im Tabernakel oder bei der Austeilung bezogen wird.

Bilder kann man durch Druckverfahren oder im Fernsehen beliebig oft reproduzieren,

niemals aber eine gottmenschliche einmalige Persönlichkeit. Geistig kann
man sich Jesus (Christus) beliebig oft vorstellen, an ihn erinnern und sich erinnern
lassen, wie man sich an die Eltern oder grosse Persönlichkeiten, etwa an Sokrates,
erinnert.

Dass die Katholiken, Orthodoxen, ja sogar die Altkatholiken und Lutheraner an
die Transsubstantiation, oder abgeschwächt an die Realpräsenz Christi in der Hostie

noch glauben, ist theologisch unverständlich, zumal die Schriftstellen auch bei
bester philologischer Erklärung mehrere Deutungen zulassen, die ältesten mindestens

erst 20 Jahre nach dem Tode Jesu verfasst worden sind, von Anbeginn sich
zwei Hauptrichtungen darum stritten, ob sie buchstäblich oder freier verstanden
werden müssen und ein so angesehener Kirchenvater wie Augustinus für das symbolhafte

Verständnis eingetreten ist. Um so befremdlicher ist es, dass heute, da man um
die dogmengeschichtliche Entwicklung Bescheid weiss, dieses «Geheimnis des

Glaubens» so unangetastet bleibt, offenbar nur deshalb, weil es der Kirche gelang,
durch Disziplin. Gewöhnung und eine alle bestrickende Feierlichkeit dieses als tabu zu
erklären, das bei den einen das Denken lähmt, die anderen wie vor einem «mystermm
tremendum» erzittern lässt, einige zum ersten grossen Glaubenszweifel führt.
Und doch sollte das Brotbrechen als abgekürzte Form der geistigen Gemeinschaft mit
Jesus und die Agape unbedingt der Christenheit erhalten bleiben

54



Kämpfe mit den Ebioniten, die Auseinandersetzungen der Judenchristen
und Hellenisten, des Paulus mit der Gemeinde in Jerusalem, die Kämpfe
mit den immer mächtiger aufstrebenden und die Gemeinden durchdringenden

Gnostikern bedenkt und die Jesus allmählich zugesprochenen
Hoheitstitel, ursprünglich als Lobpreis verwandt, dann immer mehr
metaphysisch gedeutet, überprüft, kann in der wachsenden Absicht, statt die

Verkündigung Jesu, den Verkünder Jesus in den Mittelpunkt der Predigt,
des Gottesdienstes, ja des entstehenden Kirchenrechtes zu stellen, das
Bemühen erblicken, das Ärgernis des Gekreuzigten zu überwinden, gleichzeitig

aber als Verkünder dieses Jesus Absolutheitsansprüche für sich

selbst, für die Gemeinde, bzw. Kirche zunächst als Ganze, dann für ihr
Lehramt, schliesslich für den «Stellvertreter Christi», den Papst erheben

zu können. Und nicht nur das Nur als Vollzieher und Ausspender von
Heilsmitteln, die sich auf einen Heil bewirkenden, freiwillig übernommenen

Opfertod eines Gottessohnes zurückführen Hessen, konnte der
Priesterstand heilsmittlerisch tätig werden und den auf diesen Christus
Getauften das Heil zusichern.

Das Neue Testament begründet kein dogmatisches System, das

Allgemeingültigkeit beanspruchen kann. Es begründet nach Käsemann57 die

Vielfalt der Konfessionen und die Vielfalt der Christologien58. Jesus hat
die jüdischen Gesetze vernunftbezogen angewendet. Hatten die Jünger
Hunger, durften sie auch am Sabbath Weizen raufen. Benötigte ein
Mensch seine Hilfe und Zuwendung, kümmerte sich Jesus nicht um das

Sabbathgebot. Jesus hat die christliche Religion begründet, weil er die
Furcht vor Gott austrieb und Vertrauen zu dem himmlischen Vater
weckte. Er hat das Liebesgebot als Herzmitte seiner Botschaft verkündet.
Nicht erst durch den Fiduzialglauben an sein «Kreuzopfer» erhält der
Mensch Vergebung seiner Sünden! Gott ist dem Menschen in seiner

57 Käsemann, Ernst, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1965, S. 221 ff.
58 Die Christologie des Paulus ist eine andere als die Logoschristologie eines

Johannes. Das Nicänische Dogma ist eine Kompromisslösung durch kaiserlichen
Befehl der Christenheit aufgenötigt. Wir brauchen eine dynamische Gottesvorstellung.
«In ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir (Prg. 17, 20).» Legen wir dies
Pauluswort zugrunde, erinnern wir uns an die scholastische Lehre vom concursus generalis

Gottes in uns und an das Wirken des Gottesgeistes im Menschen, dann kann
Gott doch als der Allwirkende in uns begriffen werden - und damit kann man auch

«Offenbarung» viel weiterfassen, als es die kirchliche Lehre bisher tut. Sind es nicht
höchste Offenbarungen, was Beethoven, Mozart uns geschaffen haben! Ergreifen
uns diese Werke nicht mächtiger als viele Bibeltexte, die ja nicht als solche «Gottes
Wort» sind, sondern erst in der Erfahrung und im gläubigen Verstehen es für uns
werden können.

55

i



Gnade und Vergebungsbereitschaft immer voraus, wie der Vater, der dem

zurückkehrenden «verlorenen Sohn» entgegengehet und der dem Zöllner
sein «Herr, sei mir Sünder gnädig» abnimmt. Darum lehrt Jesus uns beten

«Vater, vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern».

Das genügt! -
Die Kirche geht nicht unter, wenn die christlichen Theologen endlich

sich entschliessen, die Ergebnisse der wissenschaftlichen Bibelforschung
und der seit 300 Jahre an die Tore der Kirche klopfenden besonnenen

Aufklärung allem Volk bekanntzumachen und sie mutig zu vertreten.
Würde die Kirche ehrlich die Folgerungen ziehen, z. B. auch die Lehre der

Dreifaltigkeit59 aufgeben, kämen sich die drei monotheistischen Religionen,

Judentum, Christentum und Islam bedeutend näher.

Was Luther einst noch verwehrt war. haben viele protestantische Theologen

inzwischen nachgeholt. Im katholischen Raum könnte die
altkatholische Kirche die Vorhut jener werden, die sich aufraffen, der Wahrheit
Zeugnis zu geben. Unter Döllingers Führung hat die ak. Bewegung den

ersten Sperr-Riegel entfernt, der den Weg zur wissenschaftlichen
Forschung blockiert hatte. Durch die Ablehnung des Unfehlbarkeitsdogmas
wurde die Theologie aus der Heteronomie blinder Autoritätsgläubigkeit
erlöst, befreit. Offenbar wagten sich diese verehrungswürdigen Männer
nicht, den zweiten Schritt zu tun, d. h. zuzugeben, dass auch die Kirche als

ganze immer nur auf dem Weg zur Wahrheit war und ist. Dennoch wird
man ihnen zugestehen müssen, dass sie in ihrer Denkweise weniger
deduktiv als induktiv, weniger spekulativ als kritisch-historisch dachten.

Die zweite Generation der Altkatholiken war in ihrer führenden
Schicht fast durchweg «liberal»60, d. h. von Adolf v. Harnack. dem grössten

ev. Theologen des 19. Jahrhunderts, beeinfiusst. Statt vieler nur ein
Hinweis. «Zelenka» (Erwin Kreuzer) erklärte : «Die ak. Kirche ist keineswegs

dogmenlos, aber undogmatisch... nicht,fertig', nicht starr auf den

59 Nachdem das Comma Joanneum (l.Joh. 5, 7). eine allegorische Deutung auf
die Trinität. sich als Interpolation erwiesen hat. gibt es keine einzige Schriftstelle, auf
die man die Lehre von der Trinität gründen kann.

60 «Liberal» war für orthodoxe Kreise oft anrüchig. Es gibt eine «liberale»
Grundhaltung, die abzulehnen ist, wenn man seichten Optimismus, vordergründigen

Rationalismus oder gar eine libertinistische Auffassung meint. Man sollte sich

abgewöhnen, die Theologen in liberale, orthodoxe und konservative einzuteilen.
Richtiger wäre die Einteilung in solche, die konfessionell gebunden an die Sachprobleme

herantreten und in jene, die, von autoritärer Bevormundung sich frei wissend,
sich der Wahrheit als solcher verschreiben und erforschen wollen, wie es wirklich
war. Dabei wird fast immer ein gewisser Subjektivismus unterlaufen. Kein Forscher

56



jetzigen Zustand festgelegt. Sollte die fortschreitende wissenschaftliche
Erkenntnis bisher Festgehaltenes künftig als sicher unrichtig und
unberechtigt, als Glied der gleichen verabscheuten, durch den werdenden
Ultramontanismus verursachten Missbildung des Christentums und der

Kirche, als unchristlich oder unkatholisch erweisen, so wird sich die ak.
Kirche der neuen Erkenntnis jederzeit anzupassen vermögen.»61 Ähnliches

kann man auch in anderen Kirchen hören. Überdies gehören viele
Christen ihren Kirchen nur äusserlich an, ohne deren Lehre zu kennen,
geschweige sie zu glauben. Selbst in der rk. Kirche hatte der von der Kurie
in Rom gefürchtete Reformkatholizismus und Modernismus Fuss
gefasst. PiusX., dann die beiden Weltkriege, zuletzt Karl Barths dialektische

Theologie haben die Ansätze zu einer kritischen Theologie zertreten.
Mit Barth sind freilich die Möglichkeiten, das Rad der Theologie
zurückzuschrauben, wohl endgültig erschöpft. Für einen ehrlichen Christen gibt
es Ende des 20. Jahrhunderts kein «Zurück» mehr hinter Bultmann,
Käsemann, Küng, sowenig wie hinter Galilei. Barth konnte die Entwicklung
verzögern. Er hat sich einfach über die Ergebnisse der kritisch-historischen

Forschung hinweggesetzt.
Auch der neue polnische Papst Johannes Pauli! kann trotz seiner

wohltuenden Natürlichkeit, mit der er auf die Tiara, den Plural majestatis
und die sedia gestatoria verzichtet, die Kirche nicht im Sinn einer Rückkehr

zur alten Orthodoxie retten, weder durch repressive Massnahmen -
sie könnten einen Exodus provozieren - noch durch Rückkehr zur Tradition,

die nur die Frage veranlasste, zu welcher Tradition? Zur vorvatikanischen,

zur tridentinischen, zu Augustinus, zum Paulinismus? Die
halbheidnischen Mexikaner, die marianisch und nationalistisch geprägten
Polen, Iren und Philipinos mögen dem Papst Wojtyla zujubeln. Die rk. Kirche

mag den Schwachen und jenen Ländern, die theologisch das Mittelalter

noch kaum überwunden haben, vielleicht auch den Ländern der «Dritten

Welt» «Milch» geben. Die «Regierungserklärung», d.h. die von
Johannes Paul IL unter dem 4. März 1979 vorgelegte erste Enzyklika
«Redemptor hominis» enttäuscht jene, die grössere theologische Hoffnungen

kann sich den Zeitvorstellungen ganz entziehen. Keiner kann in jeder Frage ganz
von vorn beginnen. Deshalb sind Dialog, Spruch und Widerspruch gerade in der

Theologie nötig, nützlich und werden erwartet, wenn sie nur nicht in persönliche
Diffamierungen ausarten, zumal die als «liberal» oder «progressiv» verächtlich
gemachten Theologen die echt bewahrenden, die Wahrheit in eine neue Zeit hinüber
rettenden Theologen sind.

61 RGG3I. S.279.

57



auf den neuen Papst gesetzt hatten, weil er in seiner Dissertation über die

Phänomenologie Max Schelers gehandelt hatte. Offenbar fühlt sich der

neue Papst mehr dem I. als dem IL Vatikanum verpflichtet. Er tritt ein für
die individuelle Beichte, die Unauflöslichkeit der Ehe, für den Zölibat der
Priester. Das «M» in seinem Wappen lässt ebenso wie die Demonstration
vor der «Grossen Mutter von Guadelupe» die Frage stellen, ob die

Mariologie in ihm wieder einen Vorstoss nach vorn, sei es zu stärkerer Betonung

Mariae in der Frömmigkeit, sei es zu neuen Marien-Dogmen,
erwarten lässt.

Die gebildeten Christen vornehmlich im Abendland hoffen, dass die

Kirche, auch die römische, sich nicht an den Massen, sondern an der
Wahrheit ausrichtet, dass man Jesus ihnen zurückgibt als ihren menschlichen

Bruder62. Einem Zweinaturen-Christus, einem Halbgott, kann man
sowenig nachfolgen wie einer unversuchlichen Maria. Mohammed, Buddha,

Konfuzius waren keine Götter - und doch, wie hört man noch heute

auf sie!

62 Wie einfach war es doch : Jesus hat wirklich ein Evangelion verkündet. Gott
liebt uns, vergibt dem reuigen Sünder, der gut und bös unterscheiden kann, durch
Erziehung und Erfahrung bildbar ist, dem Gott immer wieder Vorbilder, Propheten,
Heilige Gottes erweckt, dadurch, dass in ihnen geheimnisvoll die Dynamis Gottes
besonders wirksam wird. So ist das Reich Gottes «inwendig in uns», aber auch in
stetem Kampf mit dem Gottwidrigen «im Kommen». Die gotterfüllten Menschen
rufen die anderen zur Solidarität, in die Gemeinschaft der Gott Vertrauenden, in die
Ecclesia ; die von Gott durch die causae secundae, die Partner Gottes Herausgerufenen

bilden den Sauerteig innerhalb der Menschheit, die sich um echtes Menschsein,

wofür man «Christsein» sagen kann, mühen, aber nicht muckerisch, nicht in
Weltentsagung, sondern in Selbstzucht und Weltgestaltung. Sie setzen nicht auf
Eigenruhm, sondern auf Gott, von dem sie alles empfangen haben, so dass sie nicht
sich rühmen, sondern dem die Welt durchdringenden Gottgeheimnis die Ehre
geben.

Jeder Mensch macht in seinem Leben, wie es auch wohl Jesus in seinem verborgenen

Leben getan haben mag, gleichsam analog dem biogenetischen Grundgesetz
einen Reifungsprozess durch, in dem er die Stufen der Religionsgeschichte, wie sie

auch das AT und NT beschreiben, durchläuft. Dem einen gelingt es nur langsam,
dem anderen schneller. Die Gemeinde wird ihm beratend, belehrend und Sinn
vermittelnd zur Seite stehen.

Jesus kann uns daher ein Befreier werden 1. durch seme Lehre, 2. durch seine

Treue bis in den Tod. «Den Leib können die Menschen töten, den Geist (das
Selbstbewusstsein, die moralische Integrität) nicht.» Jesu Geist ist auferstanden in allen,
die ihm nachfolgen, die sich zu gleicher Haltung von ihm rufen lassen. Sein Geist lebt
auch in der Gottesfülle weiter, wie auch unser Geist in Gottes Wesen zurückkehrt.
Wie, wissen wir nicht. Wir künden von unsrer Hoffnung, aber unser Wissen bleibt

58



Gewiss, die Kirche wird einen Augenblick beben, aber sie wird sich

fangen. Es bedarf allerdings des Einsatzes und der Mühe der Besten, um
jene schon überständige grosse Uminterpretierung vorzunehmen,
zunächst in der Theologie, dann sich auswirkend in der Pastoral, Liturgie, in
der Frömmigkeit und im Kirchenrecht. Die Kirche hat schon andere Wirren

überstanden.
Sie geht nicht unter, denn sie ist jenes «ethisch gemeine Wesen», das als

moralisches «Volk Gottes» gestiftet werden muss (nach Kant)63 und so
als Repräsentantin Gottes dessen Schöpfung als Schöpfung Gottes
verkündet. Jesus war nach Moses, Amos, Hoseas und dem 2. Isaias der beste

Wegbereiter dazu. Er hat die Verkrustung, in der sich der Mosaismus
befand, aufgebrochen und durch die Tempelaustreibung dem Opferkult
grundsätzlich ein Ende bereitet. Er hat uns in seiner Treue bis in den Tod
vorgelebt, dass wahre Religion in der Gesinnung, nicht im Zeremoniendienst,

in äusserer Werkgerechtigkeit, in blosser Gesetzesbeobachtung
oder gar in Selbstgerechtigkeit besteht. Darum ist er für alle Menschen
und darin für alle Zeiten der Massgebende! Die Menschheit lebt von
Vorbildern, besonders von der Lehre, die in der Treue bis in den Tod
sich bewährt hat, nicht vom Wohlstand, von der Technik, von Ideologien
oder gar von Utopien. Sie bedarf des Rückhaltes, der Rückverbindung,
also das, was echte religio beinhaltet. Diese religio, die der Christ
bekennt, ist gegründet auf den Schöpferglauben64, sie endet im «Christ-

Stückwerk. Unsere Theologie ist eine docta ignorantia, wie sie uns der Cusaner
vorgelebt hat. Unser Erkennen ist ein immerwährender Prozess, und die ecclesia ist eine

semper reformanda. Jesus war kein Bilderstürmer, aber er zeigte uns in seinen
Gleichnissen die innere Wahrheit der Bilder. Das Kreuz kündet die Wahrheit, dass

unser Weg per aspera ad astra geht, dass keiner dem Leid und dem Tod ausweichen
kann. Die «Inkarnation» erfolgt in jeder Geburt, da wir «in Gott leben, uns bewegen
und sind». Wir leben, wie alles in der Welt, nur durch Gott, nur durch Gottes Dynamis.

Er ist unser Seins- und Sinngrund. Alles Grosse, was der Mensch je geschaffen,
trägt, die Spur Gottes an sich. Ist das nicht wahre christliche Botschaft? -

63 Kant, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
Königsberg, 1793, A 131.

64 In der Zeit der ökologischen Probleme sollten wir uns darauf besinnen, dass

der Gen. 1, 28 b Auftrag, also der von den jüdischen Priestern redigierte Schöpfungsbericht

(füllet die Erde und macht sie euch Untertan) der Ergänzung durch Gen. 2,15
(jahwistischer Schöpfungsbericht) bedarf, der das «bauen und bewahren» betont,
das Hirte der Erde sein, der das einseitige dominium korrigiert. Dann muss auch die

Frage erlaubt sein, ob nicht der Glaube an den Schöpfergott der primäre sein muss.
Der Umgang mit der Natur muss zu neuem Gespräch zwischen Naturwissenschaft
und Theologie führen. Dabei wird die christliche Theologie ehrlich zugeben sollen,

59



sein»6-. Ein solcher Glaube ist glaubwürdig, weil er der Vernunft sich

bewahrheitet. Er lässt die Hoffnung nicht fahren, weil er Vertrauen in
den Schöpfer hat, der ex nihilo das Sein erschuf und allem Sein den

Sinn gibt (2. Kor. 3, 16)66

Eine Kirche, die sich auf Jesus bezieht und damit auf die natürliche
Theologie, kann und darf getrost alles Mirakulöse abstreifen, was sich im
Laufe einer sehr bewegten und häufig fehlgelaufenen Dogmengeschichte

dass im Gegensatz zum AT (Ex. 23. 5, 12; Deut. 22, 41 ; Lev. 17, 13 usw.), das

ermahnt, die Tiere zu schonen, Paulus im 1. Kor. 9, 9 und 2. Petr. 2, 2 abschätzig von
den Tieren spricht.

Jede christliche Kirche sollte eines wieder lernen, nämlich mit ganz grosser
Freude von Gott dem Schöpfer und Erhalter zu künden und Ehrfurcht vor der Schöpfung

zu wecken. Damit sollte einhergehen, die Menschen, gerade die christlichen
Menschen an Pflichten eines echten dominiums über die Erde zu erinnern, um den

Vorwürfen eines C. Amery zu begegnen, der in seiner Schrift: «Das Ende der
Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums» (Reinbeck 1972) das falsche
Verständnis der Gen. 1, 28 b und kirchlicher Auffassungen (Geburtenregelung) für die

hemmungslose Ausbeutung der Erdschätze verantwortlich macht.
Die Verkündigung des Schöpfergottes muss sich verbinden nicht mit einer

kultischen Verehrung Jesu und einer unglaubhaften Christologie in den alten Lehr- und
Leerformeln, sondern mit der praktischen Einführung ins Christsein. Mit andern
Worten : die Kirche muss den Menschen Jesus als ihren Menschenbruder und Wege
in die Nachfolge Jesu zeigen. Dazu können helfen die Gottes-Feier, biblische Spiele,
frohmachende Zuversicht im Lied Gegenüber der Überbetonung der Lehrverkündigung

müssen die spürbare brüderliche Gemeinschaft und die in Liebe tätige Diakonie

neben die Mission als Bezugsfelder der Kirche Jesu treten.
Während der bisherige 2. Glaubensartikel zu sehr die Erlösung von persönlicher

Schuld in den Mittelpunkt gestellt hat, leben wir in einer Zeitepoche, die solchem
mehr individuellen Bedürfnis und oft genug nur gewaltsam anempfundenem
Schuldbewusstsein privater Art gegenüber eine ganz neue Dimension gewinnt und
gewinnen muss : Das Wissen um die Verflochtenheit aller Menschen, aller Völker
und Kontinente des kleinen Fahrzeuges Erde, auf dem wir alle miteinander auf
Gedeih und Verderb leben Wir müssen auch in unserer Taeologieplanetarisch denken
lernen Damit wird ein ganz neues Kapitel der Theologie aufgeschlagen. Das privatisierte

Gottverhältnis, das sich am deutlichsten in den bisherigen Beichtspiegeln
entlarvt - man erinnere sich, an welche Bagatell-Verfehlungen man denken sollte -,
muss einem ganz anderen Gottverhältnis weichen und ganz andere Sünden als
Verstösse aufzeigen und brandmarken und ganz andere Aufgaben grossmachen.

65 Küng, Hans, Christsein, München, 1974.
66 Ganz im Einklang mit Jeremias 31,3 hat auch Jesus in seinen Gleichnissen von

Gottes Liebe gesprochen : «Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt, deshalb habe ich
dich an mich gezogen.» Gott ist nach Jesus ein Immanuel, ein Gott mit uns. Er will
nicht, dass das geknickte Rohr gebrochen wird, er will, dass der Sünder sich bekehre
und lebe.

60



in der Zeit der «Kinderstube» des Christentums um Jesus in einer
halbheidnischen und jüdisch- apokalyptisch-gnostischen Spekulation gerankt
hat. Soweit Jesus, von diesen Geistesströmungen betroffen, selbst
Missverständliches oder Zeitbedingtes gelehrt hat oder später im Kerygma
falsch interpretiert worden ist, können wir uns davon frei machen, wie es

tatsächlich die Theologie immer wieder versucht, trotz der dogmatischen
Festlegung durch Päpste, Kirchenlehrer und Konzilien. Schon im ersten
Thessalonicherbrief werden wir dazu aufgefordert: «Prüfet alles, das

Gute behaltet» (1. Thess. 5,21). Tun wir das, so handeln wir ausdrücklich
in Jesu und Pauli Sinn. In Jesu Sinn, denn er selbst übte Kritik am verhärteten

jüdischen Mosaismus; in Pauli Sinn, denn in Kol. 1, 24 heisst es,
Paulus aber suchte durch seine Leiden zu ergänzen, was an den Trübsalen
Jesu noch fehlte. Was würden beide tun, wenn sie heute den Theologen
zuhörten, wenn diese auf ihren Kathedern Christologie oder Sakramentenlehre

vortragen oder wenn sie die Pontifikalämter und Eucharistiefeiern

besuchten?67
Zweifelsohne wird es eine schwere und verantwortungsvolle Aufgabe

werden, an die nicht mehr aufschiebbare Entmythologisierung aller christlichen

Bekenntnisse heranzugehen. Selbst die altkatholische Kirche, die

67 Man begegnet häufig in verantwortlichen Kreisen einer Zaghaftigkeit, die
meint: was können wir als Einzelner oder als kleine Bistümer oder Kirchen schon
bewirken? Lasst die anderen vorangehen, die genügend Fachwissenschaftler,
Einrichtungen usw. besitzen. Wir müssen Rücksichten üben, dass uns Staatsbeiträge
nicht verlorengehen, Freundschaften nicht verscherzt werden, unsere Geistlichkeit
sich nicht zerstreitet. Gewiss Aber, ist sie wirklich einig? Oder schweigt sie nur? Ist
Taktik für eine einstige Bekennerkirche das Richtige? Was hat ein Augustinus, ein

Thomas, ein Luther, ein Barth, ein Bultmann für die Kirche bedeutet?! - Fürchte
Dich nicht, Du kleine Schar

Darum ist, um zum Ausgangspunkt dieser Darlegungen zurückzukehren, heute
nicht Mission das Vordringlichste, sondern der exegetische und philosophische Dialog

unter allen Kirchen, der sich die Einsichten der kritisch-historischen Bibel- und
der Humanwissenschaften zunutze macht, den Schwierigkeiten nicht ausweicht und
gleichsam noch einmal von vorn beginnt, um das überzeitlich Wahre, um das wirklich
Gemeinte, um das echt Religiöse zu Gesicht zu bekommen. Die Kirchenfronten
müssen aufgeweicht werden ; die trennenden Mauern werden dann von selbst fallen,
je mehr eine unvoreingenommene Wissenschaft des ehrlichen Gottsuchens sich in der
Wahrheit trifft. Wie die Tunnelbauer soll man auf beiden Seiten beginnen - man
wird sich, so man ehrlich ist, treffen, wie jene, die den neuen Tunnel durch den
St. Gotthard gebaut haben. Und die Freude wird gross sein. Die Zeit der Propaganda

fidei, des Proselythenmachens, des Eigensinns wird der wahren Einsicht und
neuer Gottverbundenheit ohne die vielen und so unnötigen Vermittlerreihen
weichen. In grosser Einmütigkeit werden alle Christen dann einander und der Welt
dienen-in Liebe.

61



gut begonnen hat, hielt sich viel zu wenig an die Forderung Döllingers,
sich aller Superstitionen in allmählicher Annäherung an das Ursprüngliche

zu entledigen. Er selbst hatte, weil er sich zu dem Grundsatz eines

St. Bernhard bekannte : Melius est, ut scandalum oriatur, quam veri tas re-
linquatur, den Mut dazu. Dabei sollte man bedenken, dass ein Scandalum

nur bei den Überängstlichen und vielleicht bei den starr gewordenen,
verknöcherten Theologen entstehen wird, bei der übergrossen Mehrzahl
dagegen eine ungeheure Befreiung von Ängsten, vornehmlich bei der Mehrzahl

der Geistlichen und der nachdenklichen «Gläubigen»68. Schliesslich

geht und ging die Jugend der Kirche verloren, weil diese die angedeuteten

Dogmen einfach nicht mehr glauben und bejahen kann. In das Vakuum
ist nicht zuletzt der marxistische Atheismus eingeströmt. Er hat die

Kulturrevolution, besonders gefördert von der Frankfurter Schule eines

Adorno, Horkheimer, Habermas, Marcuse, im weiterhinein durch einen

Ernst Bloch und seine Adepten ausgelöst. Ihre Lehren wurden geradezu
mit religiöser Inbrunst aufgenommen. Statt zu echtem Demokratie-Verständnis,

zur Toleranz und den christlichen Kardinaltugenden der Mässi-

gung (mäze), Tapferkeit, Gerechtigkeit und Klugheit (Weisheit) durchzubrechen,

breitete sich der Nihilismus, der Nährboden des Faschismus
jeder Farbe (rot, braun) aus, weil die Kirche sich selbst, nicht zuletzt unter
dem Einfluss von Plato und Aristoteles zu einer geschlossenen
Gesellschaft69 entwickelt hatte und sich als Feind jeder offenen erwies, also

auch jedes offenen Dialogs, jedes neuen Bedenkens ihrer Lehre und ihrer
Ethik. Demgegenüber sollte man Hermann Hesses «Stufen» neu beherzigen:

Wie jede Blüte welkt und jede Jugend dem Alter weicht,
Blüht jede Weisheit auch und jede Tugend
Zu ihrer Zeit und darf nicht ewig dauern.
Es muss das Herz bei jedem Lebensrufe
Bereit zum Abschied sein und Neubeginne,
Um sich in Tapferkeit und ohne Trauer
In neue, andere Bindungen zu geben.

68 Während die Teilnahme mancher Laien am kultischen Leben mehr dem
Wunsch nach Zugehörigkeit zu einer soziologisch angepassten Gemeinschaft, die

einklagbar ist, entspringt, lässt sich bei der Pfarrerschaft eine fortschreitende kreative

Subjektivierung des Amtsverständnisses feststellen.
69 Siehe hierzu: Karl R.Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde,

Uni-Taschenbücher, 5. Aufl. 1977, München.

62



Diese Verse wollen nicht das Neue um des Neuen willen preisen. Sie

erinnern daran, dass alles Lebendige wächst und sich verändert, will es

nicht erstarren. Die Anstösse, die Gleichnisse, die Lehren, die wir von
Jesus empfangen haben, verstehen wir nur recht, wenn wir uns seine Zeit
und jene Verhältnisse vergegenwärtigen, in denen sie gesprochen worden
sind, wenn wir das eigentlich Gemeinte herausschälen. Das hat die
Christenheit oft vergessen. Sie hat vieles zu buchstäblich genommen, obwohl
Jesus sagte: «Der Buchstabe tötet; das Fleisch nützet nichts, der Geist
ist's, der lebendig macht.» Sie hat zu vieles amalgamisiert, hat geglaubt,
ihre kultische Feier zu bereichern, wenn sie Anleihen aus den Mysterienkulten,

aus dem Judentum, aus der iranischen Religion und anderen vor-
fmdlichen Feiern nahm. Jetzt muss sie sich von unnützem Tand befreien,
unverständliche, ja widersinnige Dogmen aufgeben, zu einfachen Formen
des Gebetes und der Feier zurückfinden. Dazu kann uns allen nur die

Wahrhaftigkeit verhelfen, verbunden mit Liebe, die in Liebe dient und
Liebe weckt! Das allein rettet die Kirche und die Menschen! Und dies

scheint mir die Mission zu sein, die uns, die allen christlichen Kirchen
heute vorrangig aufgegeben ist.

Fulda Franz Paul Pfister

Bibliographie

Renate Riemeck : Moskau und der Vati- vielen Einzelheiten geschildert. Die Verkam

Erster Band: Der kirchliche fasserin greift dieses Thema in einer
Ost-West-Gegensatz und das alte übersichtlichen Darstellung wieder auf,
Russland ; zweiter Band : Das Zaren- die vor allem auf der vorliegenden
Litereich, die Sowjetunion und die Papst- ratur beruht (was für Übersichten ein
liehe Diplomatie, 2. Auflage, Basel durchaus legitimes Verfahren ist), setzt
(1978). Verlag Die Pforte. 124,184 S. sich aber auch gedanklich mit ihnen
(zusammengebunden). DM 27.-. auseinander, verschiedentlich in «fort-
Die Beziehungen zwischen der Or- schrittlichem» Sinne, was der religiösen

thodoxie und dem römischen Katholi- Grundlage dieser Beziehungen gewiss
zismus, seit einem Jahrtausend Gegen- nicht immer gerecht wird. - Bei einer
stand vielfältiger Kontroversen und solchen Darstellung sind vor allem die
zahlreicher Versuche, die Gegenseite politischen Beziehungen des im Laufe
für sich zu gewinnen, sind schon wieder- der Zeit immer grösser werdenden
holt Gegenstand ausführlicher Darstel- Russland, sind die unwandelbaren
lungen gewesen; u.a. hat sie Eduard Grundsätze des Vatikans zu berück-
Winter für die Neuzeit anhand einge- sichtigen, so dass mit Vorrang die Staa-
hender Studien, auch in Archiven, in tengeschichte zu beschreiben ist. Die

63


	Was wollte die Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im Dritten Reich? : Erwägungen und Lehren für die Zukunft aller christlichen Kirchen

