
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Hugo Ball: Byzantinisches Christentum.

Drei Heiligenleben (Frankfurt
am Main 1979). Insel Verlag. 324 S.

Das sehr kenntnis- und gedankenreiche

Buch von H. B. (1886-1927), in dem
er einige Voraussetzungen für das Werden

des byzantinischen Christentums
(auch in Russland) erörtert und das
1923 (2 1958) erschienen war, ist neu
aufgelegt worden. Es befasst sich mit
drei Gestalten, die (ausser Dionysios)
weniger im Abendlande als vielmehr in
der östlichen Kirche von zentraler
Bedeutung sind. Johannes Klimakos (so
ist die meist übliche Namensform:
Genitiv «von der Leiter» ; vor 579 bis um
649) lehrt in seiner «Klimax tû paradei-
su» Scala Paradisi Himmelsleiter
die Stufen der Weltentsagung und
vertritt - von B.s sichtlicher Anteilnahme
begleitet - eine völlige Abwendung von
der «Welt» als Voraussetzung für ein
wahres christliches Leben. Dabei ist die
Nähe zu den Stufen der «Entwerdung»
bei den islamischen Mystikern erstaunlich.

- Der Lebenslauf Symeons des

(jüngeren) Säulenheiligen (Stylites)
(521-592) zeigt, wie ein einzelner durch
die Kraft seiner Persönlichkeit einen

neuen Typ des Einsiedlerlebens durchsetzt,

der ihn nicht horizontal, sondern
vertikal von der Welt entfernte und ihm
dadurch die Möglichkeit einer weit
reichenden geistlichen Wirksamkeit am
Rande der Stadt Antiochien verlieh. -
Am umfangreichsten ist die Erörterung
der Lehren des (Pseudo-)Dionysios
Areopagita, der unter dem Namen des

Jüngers des Apostels Paulus (Apg. 17,

34), aber um 500 lebend, sein Bild von
der wahren Orthodoxie unter den Christen

zu verbreiten suchte. B. ergeht sich
in einer langen Einleitung und in nicht
ganz einfacher Sprache über die Gnosis

und die von dort eingebrachten Gedanken,

über die Einordnung des Mönchtums

in die sich abschliessend bildende
kirchliche Organisation mit dem Priester

als zentraler Persönlichkeit,
schliesslich über die Lehre von den
Engeln und ihre unterschiedlichen Aspekte
im Laufe der früh-christlichen Jahrhunderte:

alles Fragen, die im Zusammenhang

mit dem Werk des Dionysios für
ein Verständnis des Wesens der Orthodoxie

grundlegend sind. Dass B. dabei
seine eigene Auffassung vertritt, der
andere gegenüberstehen, ist sein gutes
Recht, muss aber bei der Würdigung
des Themas berücksichtigt werden. Vor
allem verdient gegen eine ganz andere
Einstellung zu D. bei den Reformatoren
des 16. Jhs Beachtung, die stärker
polemisch geführt wird, als das heute wohl
geschähe. - Das Buch, mit einer grossen
Reihe gewichtiger Anmerkungen und
Belege versehen, aber ohne
Literatur-Verzeichnis und Register,
verdient auch heute noch die Beachtung,

die es von vorn herein gefunden
hat. Bertold Spuler

Ernst Christoph Suttner: Beiträge zur
Kirchengeschichte Rumäniens,
Wien/München (1978). Verlag
Herold. 304 S. - DM/sFr 42.-.

Unter den orthodoxen Landeskirchen

sind im westlichen Auslande weithin

die russische und die griechische
Kirche in den einzelnen Stadien ihrer
Entwicklung und ihrer Gegenwartslage
bekannt. Von den anderen, auch der an
Seelenzahl zweitgrössten, der rumänischen,

weiss die Öffentlichkeit vielfach

nur wenig. Um so erfreulicher ist es,

dass sich der Vf., Professor für
Kirchengeschichte in Wien, seit langen Jahren

277



und gestützt auf eine Beherrschung der

Sprache, eingehender mit dieser Kirche
befasst. Er hat darüber im Laufe der
Zeit eine stattliche Anzahl von Aufsätzen

geschrieben, die in dem vorliegenden

Sammelbande zusammengefasst
und also bequem zugänglich gemacht
werden. S. beschreibt darin das kirchliche

Zusammenwachsen der heutigen
rumänischen Kirche nach der politischen

Einigung des Landes 1918, die
Rolle der Kirche zur Zeit des Königreichs,

die Schwierigkeiten nach der
sowjetischen Besetzung des Landes im
August 1944 und ihre Anpassung an das

neue kommunistische Regime, wobei
die Lage durch die hier nicht amtlich
vollzogene Trennung von Kirche und
Staat in manchem erleichtert, durch die

«legale» Einmischung des Staates -
etwa bei Wahlen - aber auch erschwert
wird. Immerhin hat die Kirche eines

Landes, das von Kriegszerstörungen
(ausser Luftangriffen) kaum betroffen
wurde, sich in ihrer Organisation, aber
auch in der engen Bindung der Gläubigen

an sie intakter gehalten als in vielen
andern orthodoxen Ländern. Der Staat
hat sogar zu einem geheimen Wunsch
der Kirche beigetragen, indem er die unter

habsburgischer Herrschaft in
Siebenbürgen Ende des 17. Jh.s eingetretene

Union mit Rom 1948 rückgängig
machte und die unierte Kirche - gewiss
nicht mit deren innerer Zustimmung -
der orthodoxen «amtlich» eingliederte.
Das ergab vielerlei Schwierigkeiten
auch mit der römisch-katholischen Kirche,

die sich heute wohl in der heikelsten

Lage unter allen Glaubensgemeinschaften
befindet. - Ein zweiter Teil des

Sammelbandes befasst sich mit einzelnen
Abschnitten der geschichtlichen
Entwicklung der Orthodoxen, aber auch
des siebenbürgisch-deutschen Luthertums

und des ungarischen Calvinismus,
mit der orthodoxen Theologie, dem

Kult und mit einem Katechismus sowie

einem moral-theologischen Handbuch
der Gegenwart.

Alle Aufsätze sind durch eine vielfach

grosse Zahl von Anmerkungen
sorgfältig belegt und bieten in einer
westlichen Sprache wohl die genauesten
unabhängigen Informationen über die

rumänische Kirche. Es ist schade, dass

die Arbeit nicht durch ein Register
erschlossen wird. Bertold Spuler

P.Erwin Immekus S.A.C.: Die
russisch-orthodoxe Landpfarrei zu
Beginn des XX. Jahrhunderts nach
Gutachten der Diözesanbischöfe, Würzburg

1978. Augustinus-Verlag. XVI,
284 S. (Das Östliche Christentum,
N.F. 30).-DM 49.80.

Der Titel des vorliegenden Buches ist
nicht besonders attraktiv ; um so
faszinierender ist der Inhalt. Er bietet uns
anhand von vielerlei Unterlagen - nicht
nur der Gutachten der Bischöfe während

der Zeit der Unruhen anlässlich
des russisch-japanischen Krieges
1904/05 - ein ins einzelne gehendes,
vielfach schillerndes und sehr einprägsam
interpretiertes Bild der Lage der
russischen orthodoxen Kirche, ihrer Geistlichen

aller Grade und des Kirchenvolks.
Man erhält dadurch einen Einblick in
das eigentliche Leben der Kirche, wie es

sich abseits der Städte und vor allem der

grossen Zentren des geistlichen, geistigen,

politischen und wirtschaftlichen
Lebens abspielte. Man erfährt alles
Wissenswerte, ja alles Bekannte über
das Leben der Priester, der Diakonen
und der Psalmsänger sowie ihrer Familien,

man lernt ihren Eifer bei der
Ausübung ihres Amtes, aber auch manche
Schwächen kennen, die nicht ganz selten

durch die grosse materielle Not,
auch durch die Furcht vor der geistlichen

und weltlichen Obrigkeit bedingt
waren. Trotzdem hat gar mancher
Geistliche sich nicht abschrecken las-

278



sen, in seiner Gemeinde in vielerlei
Hinsicht - etwa durch die Organisation des

bäuerlich-wirtschaftlichen Lebens, aber
auch bei Krankheitsfällen medizinisch -
aktiv zu werden, so gut er das
vermochte. - Die Gotteshäuser waren trotz
aller Förderung der Kirche durch den
Staat vielfach verfallen, erneuerungsbedürftig,

im Winter unbeheizt, was den
Gottesdienst und die Zahl seiner Besucher

wesentlich beeinflusste. Die
Geistlichen, von denen die meisten wohl nie
über eine Dorfpfarrei hinauskamen (die
nicht immer scharf abgegrenzt war),
lebten in enger Gemeinschaft mit ihren
Gläubigen, häufig aber auch in gewissen

sozialen Spannungen mit ihnen und
im Abwehrkampf gegen die Vertreter
anderer christlicher Bekenntnisse, vor
allem der Altgläubigen. Die Armut vieler

Bauern, ihre mangelhafte Unterrichtung

über die Erfordernisse der
Landwirtschaft (um von anderem zu schweigen),

die Einsamkeit mancher Frauen,
die hohe Sterblichkeit der Kinder mit
ihren Ursachen und Auswirkungen
werden in einprägsamen, vielfach
ergreifenden Schilderungen vorgeführt.
Sie zeigen, dass die Berichte der
Bischöfe, aber auch andere Unterlagen
aus Pfarrerhand oder Aufsätze in
kirchlichen Zeitschriften, uns ein sehr
genaues und offenherziges Bild des
Lebens jener Kirche geben, die sich bei
allen Mängeln später als Märtyrerkirche
bewährte und die alle blutigen und
geistigen Verfolgungen als eine trotz allem
festgefügte Gemeinschaft von Gläubigen

überstanden hat : ohne dass wir für
die Jahre nach der Revolution in der

Lage wären, ihr Leben auch nur
annähernd in der gleichen Weise zu erfassen,
da Unterlagen dieser Art völlig fehlen.
So ist das Buch (ursprünglich eine
Dissertation am Päpstlichen Orientalischen
Institut von 1960) ein tiefschürfender
Beitrag zur Geschichte des russischen
Volkes überhaupt und lehrt uns dessen

Leben und Wirken, dessen Freuden und
Leiden in packender Weise kennen : wie
gesagt, eine faszinierende, eine für
Kirchen- und Profanhistoriker gleicher-
massen sehr wichtige Lektüre.

Bertold Spuler

H. DörriejM. Altenburgerl U. Schramm :

Gregor von Nyssa und die Philosophie.

Leiden, Brill 1976, fi. 72.-.

Der Kirchenvater Gregor von Nyssa
geniesst noch immer die besondere
Aufmerksamkeit vieler Patrologen. Diese
äussert sich in einer Reihe von Kolloquien,

die über seine Theologie gehalten
wurden und werden. Das erste Kolloquium

fand 1969 in Chèvetogne statt,
das zweite 1972 in Freckenhorst bei

Münster, das dritte 1974 in Leiden und
das vierte 1978 in Cambridge. Wenn es

noch zu einem fünften Kolloquium
kommt, wird es vermutlich 1981 in
Mainz abgehalten werden.

Die Akten des ersten Kolloquiums
wurden 1971 herausgegeben in Leiden,
wo auch die neue kritische Ausgabe der
Werke Gregors erscheint. Dieses erste

Kolloquium handelte über 1. den damaligen

Stand des Gregorstudiums, 2.

Exegese und Theologie, und 3. Theologie
und Philosophie bei Gregor von Nyssa.
Es wurde von 31 Teilnehmern besucht.
Das Kolloquium von 1972 wurde schon
viel «professioneller»: es waren jetzt
62 Teilnehmer, der Anteil der
Universitätsprofessoren war bedeutend grösser
als das erste Mal. Das Thema, «Gregor
von Nyssa und die Philosophie», wurde
in seinen verschiedenen Aspekten
(Philosophiegeschichte, Hermeneutik,
Ontologie, Kosmologie, Heilslehre,
Begriffsgeschichte) ausgearbeitet in zwölf
Vorträgen. Der erste Vortrag, von
Kardinal Jean Daniélou, Nestor des

Gregorstudiums, setzte sehr wichtige
Vorzeichen. In seiner Ansprache stellte er
fest, dass Gregor keinen Unterschied

279



macht zwischen Philosophie und Theologie

in dem Sinne, dass er einerseits eine

Philosophie hätte, die nur auf Gegebenheiten

der Vernunft basierte, und anderseits

eine Theologie, die sich nur auf die

Offenbarung stützte. Vernunft und
Offenbarung sind beide zugleich Quelle
und Instrument seines Denkens. Seine

Philosophie ist die griechische, im
Lichte der Offenbarung umgeformte
Philosophie. Seine konkrete philosophische

Methode schliesst unmittelbar an
bei der griechischen Philosophie des

vierten Jahrhunderts nach Christus. Sie

war also eine normale «Schulphilosophie»,

die einerseits abhängig ist vom
Neoplatonismus, anderseits aber auch
sich gegen Plato absetzt und sich orientiert

am Mittelstoizismus. Schliesslich

muss deutlich festgehalten werden, dass

Gregor kein Sklave vorgegebener
Denkmethoden ist. Das ergibt sich, wie der
Kardinal versuchte zu zeigen, insbesondere

aus seiner Erkenntnistheorie, seiner

Ontologie und seiner Anthropologie.

In den nachfolgenden Vorträgen
wurde das Thema weiter ausgearbeitet.
Die schöne Ausgabe der Akten des

Kolloquiums ist jedoch wohl die letzte
gedruckte Ausgabe der Akten eines

Gregorkolloquiums. Die Teilnehmer des

dritten Kolloquiums (über Gregors
Werk «De Infantibus praemature ab-

reptis») und des vierten Kolloquiums
(über einige Osterhomilien Gregors)
entschieden sich für eine beschränkte

Veröffentlichung ihrer Arbeiten.
Martien Parmentier

280


	Bibliographie

