
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Überdenken des Pflichtzölibats -
Theologische Wissenschaft und päpstliche
Praxis. Zu einer originellen Untersuchung*.

Seit einem Jahrzehnt deckt die Zahl
der Priesterweihen in der römisch-katholischen

Kirche die Summe der
Todesfälle und allein der offiziellen (meist
zölibatsbedingten) Abgänge aus dem
Priesteramt nicht mehr. 1970-1977 hat
der Gesamtbestand der Kleriker um
über 34000 oder 7.9% abgenommen1.
Die zunehmende Überalterung im Klerus

lässt auf absehbare Zeit befürchten,
dass die Zahl der Weihen nicht einmal
jene der Todesfälle wettzuschlagen
vermag. Wenn die Frau nicht zum Priestertum

zugelassen werden soll2. hat der

Fortgang der Diskussion um den

Pflichtzölibat der Weltgeistlichen auch
für die Pastoralsituation umso stärkeres
Gewicht.

Papst Johannes Paul II. hat nach
kirchenamtlich bestätigten Informationen
alle Laizierungen und Zölibatsdispensen

gestoppt und dies im Schreiben an
alle Bischöfe und Priester zum
Gründonnerstag 1979 damit begründet, die

zur Treue verpflichteten christlichen
Eheleute hätten ein Recht darauf, von
Priestern und Seelsorgern das «Zeugnis
der Treue zum Beruf bis in den Tod
hinein» zu erwarten3. In dieser Situation
verdient die kurz vor dem neuen Ponti-
fikat veröffentlichte Monographie von
Heinz-Jürgen Vogels Beachtung :

«Pflichtzölibat. Eine kritische Untersuchung».

Sie bringt m.E. neue Erkenntnisse

:

A. Die entscheidenden Kriterien zur
geistigen Bewältigung des Zölibatsproblems

können «nur aus der Exegese und
dem Grundsatz der Fundierung des

kirchlichen im göttlichen Recht, besonders

der Heiligen Schrift» (8) gewonnen

werden, auch wenn die modernen
humanwissenschaftlichen Erkenntnisse
nicht ausser acht zu lassen sind (9).
Stimmt dann vor dem NT die These des

tridentinischen (46-50) und des 2.

Vatikanischen Konzils (51 ff.) noch, Gott
werde jenen die Gnadengabe der
Ehelosigkeit nicht verweigern, die ihn nur
inständig genug darum bitten (21-35)?
1. Mt.19, llf. ist in der jüngeren Zeit

stets wieder zur Begründung der
gesetzlichen Zölibatspflicht herangezogen

worden. Logos ist dabei nicht mit
«Wort», sondern - analog dem
semitischen Äquivalent - mit «Sache» zu
übersetzen; es meint den freiwilligen
Verzicht auf die Ehe angesichts des

Scheidungsverbots (22-24; vgl.
Mt. 19, 10). - Im NT und bei den für
Mt. bedeutsamen hebr. oder aram.
Parallelworten ist mit chörein allemal

ein räumliches, inhaltliches,
physisches «Fassen» gemeint (24—26).

Der dinglichen Bedeutung von logos
entspricht mithin die räumliche,
physische von chörein; Jesu Warnung,
nicht alle vermöchten «diese Sache zu
fassen», impliziert also, dass es nicht
von Einsicht und gutem Willen
abhänge, sondern von einer «ganzheitlichen,

leiblich-seelischen, also auch

physisch-körperlichen Fassungskraft
für die Ehelosigkeit» (27). - Mit dem
Pass. div. im Nachsatz «denen es ge-

* Heinz-Jürgen Voglia: Pflichtzölibat. Eine

kritische Untersuchung. München 1978.
i Vgl. AAS 65 (1973) 284f.; Annuaria Statistica

Ecclesiae MCMLXXi MCMLXXVIII.
Città del Vaticano 1974 1979: G.Denzler: Das

Papsttum und der Amtszölibat. Bd. II: Von der

Reformation bis in die Gegenwart (PuP. 5 II.)
Stuttgart 1976. 419 422 und 438.

- Vgl. AAS 65 (1973) 284f.; dazu G. Denzler.

a. a. O. (Anm. 1 hievor). 362.
1 Veröffentlicht in: OR (dt.) Nr. 15 16 vom

B.April 1979. I IV: spez. Ziff.8 und 9. III.

209



geben ist» kennzeichnet Jesus diese

«Fassungskraft» als Geschenk
besonderer göttlicher Gnade (27f.).
Das Pf. zeigt : dieses Geschenk liegt
vor dem «Fassenkönnen». «Man hat
diese Gabe entweder in die Wiege
bekommen oder man hat sie eben

nicht» (28). Die Erbittbarkeit der

Gnadengabe hätte griech. das Fut.
(vgl. Jak. 1, 5) verlangt (28 f.). Dies
hindert nicht, dass «der Berufene
um die Erkenntnis und Bewährung
beten (kann und muss), um die Gabe
selbst aber nicht» (29)4. - «Es gibt
Eunuchen»: Das Praes. gibt den
Zustand an3 (so wie wenn daran nichts
zu ändern wäre) und entspricht so
dem Pf. «gegeben» Mt. 19, 11 (30). -
«Die sich zu Eunuchen machten»;
Der Aor. bezeichnet griechisch den

einmaligen Grundakt der Annahme
der Gnadengabe (31 f.). - Die
abschliessende Einladung des Herrn:
«Wer es .fassen' kann, der ,fasse' es»
nimmt «Gabe» und «fassen» von
Mt. 19, 11 wieder auf: «Jesus lädt
nicht zum Beten um die Gabe selbst
ein sondern nur zum Erkennen
und Anerkennen der bereits zuteil
gewordenen Gabe» (32). «Wer diesen
Stand nicht .fertigbringt". soll
sich bescheiden und mit der Gabe der
Ehe zufrieden sein» (33).

2. Ähnliches ergibt sich aus Pauli
Reflexionen I.Kor.7, 7f. 25ff.: Ehe wie

Ehelosigkeit sind beides Charismen,
die man entweder hat (vgl. die
Zustandsangabe 1. Kor. 7. 7) oder nicht
hat (33 f.). Deshalb ist Pauli Wunsch.
alle möchten ehelos leben wie er

(I.Kor.7, 7f.), «offenbar eine un-
übersteigbare Grenze gesetzt» (33);
Paulus weiss darum und bescheidet
sich: entscheidend sei das je eigene
Charisma 1. Kor. 7.7) (34). Diese

Interpretation findet auch eine Stütze
in I.Kor.7. 9 und im Vergleich mit
I.Kor. 10. 4.11. Dementsprechend

fordert Paulus nicht zum Gebet um
die Gnadengabe der Ehelosigkeit
auf. im Unterschied von andern
Charismen (34).

Vogels' Genauigkeit in der Untersuchung

von Mt. 19. llf.: I.Kor.7, 7

beeindruckt; weniger ihr Ergebnis als die
Unausweichlichkeit ihrer Begründung
leidet etwas darunter, dass Gal. 5, 16-23

nicht ebenfalls untersucht und von
Mt. 19, 11 f. abgegrenzt worden ist.

B. Ergeben sich «Konsequenzen für
das Zölibatsgesetz» (36-68)? Zur
Verpflichtung bedarf ein Gesetz sittlicher
Gutheit oder, bei Gleichgültigkeit, eines

sittlich guten Zwecks (14, 64. 90f.)6. In
allen entscheidenden Phasen wider-

4 Erbittbar ist nicht das Charisma, wohl aber
die Enkrateia. die von Paulus Gal. 5. 16.23 als
erstrebenswerte Frucht des Geistes bezeichnet wird,
was übrigens für alle nicht aus eigenem Entschluss
unverheiratet Gebliebenen bedeutsam ist. Eunu-
chie hingegen ist eine privilegierte Form der
Enthaltsamkeit, weil sie spezifisch «um des Himmelreiches

willen» erfolgt und weil lesus (als
ursprünglicher Adressat des Schimpfwortes?) selbst

in diesem Sinne «eheunfähig» ist und diese
Möglichkeit auch einigen anderen ankündigt. Dies

bleibt für Priester ebenfalls zu beachten: Dem
nicht charismatisch Begabten bleibt die Eunuchie

versagt, nicht aber auch schon die Enthaltsamkeit
im Sinne von Gal. 5. 22 f. Ob freilich die «blosse»

Enthaltsamkeit als Inhalt einer generellen Stan-

despflicht noch sinnvoll sei. wenn sie gerade nicht
mehr «um des Himmelreiches willen» durchgetragen

(und fruchtbar gemacht!) werden kann,
erscheint fraglich. Vogels' Untersuchung bedürfte
dieser ergänzenden Präzisierung sowohl S. 21-35
als auch S.63f. - Es wäre m.E. einer Untersuchung

wert, wie weit das mangelnde gegenseitige
Verständnis zwischen Befürwortern und Gegnern
der Zölibats/>///c/i/ auf diesen bisher zu wenig
bewusst gewordenen Unterschied in der biblischen

Abstützung der Argumente (auf Mt. 19. llf.:
I.Kor. 7. 71.: 9. 5 bzw. Gal. 5. 16 23) zurückzuführen

ist.
5 Dieses Verb der Zustandsangabe ist nota

bene erst ntl. Schöpfung innerhalb eines
Eunuchenspruchs, der an mischnische Auseinandersetzungen

anknüpft.
'' Vgl. K.Mörsdorf: Lehrbuch des Kirchenrechts

[.Paderborn11 1964. 84: B.Häring: Das
Gesetz Christi I. Freiburg im Br. "1961. 309f..
313 ff., 320.

210



sprach die Begründung für das

Zölibatsgesetz diesen Anforderungen :

1. Ende des 4.Jhs. erhoben westliche
Konzilien und Päpste gegen bekanntes

7 göttliches Recht für kirchlich
getraute Priester die Forderung, sie

sollten - auch innerhalb ihrer Ehe -
nicht «obszönen Begierden nachhangen»

* (39 Anm. 3). Dieser «Horror
vor dem Geschlechtlichen»
widerspricht l.Thess.4, 4; Hebr. 13, 4;
l.Petr.3, 17 und Eph.5, 23-32, die
die moralisch mögliche Heiligkeit der
Ehe erweisen (40 f.). Die Begründung
des Zeugungsverbots setzt die Ehe
herab und ist also sittlich schlecht

(41), zumal sie auch I.Kor.7, 5

missachtet.-Nachdem CIC can. 1013 §2
und 1081 §2 das «aufan sich zur
Zeugung von Nachkommen geeignete
Handlungen hingeordnete Rechtauf
den Leib» zu dem vom göttlichen
Recht garantierten U/e^e«.,bestand
der Ehe rechnen, müssen die ,Siricia-
nische Wende' als Irrtum (41) und die

Kontinenzgesetzgebung9 des 5. bis
12. Jhs. als Unrecht bezeichnet werden.

Langer Bestand hat sie nicht
mittlerweile rechtfertigen können
(42)1«.

2. Das 2. Laterankonzil setzt 1139 in

can. 7 die Eheunfähigkeit aller Majo-
risten fest und trennt bisher für gültig
gehaltene, bereits geschlossene
Priesterehen einzig, «damit die gottgefällige

Reinheit unter den
Kirchenpersonen sich ausbreite», denn es sei

«unwürdig, dass Geistliche höherer
Weihen Bett- und Frondienste für die
Unreinheit ableisteten». Das Konzil
missachtet das Naturrecht der
Betroffenen zur Ehe (Gen. 1, 28 ; 2.

18.24) ebenso wie das Herrenwort:
«Was nun Gott verbunden hat, soll
der Mensch nicht trennen» (Mt.19,
6). Damit widerspricht das Konzil
seiner eigenen Lehre (19, 44-46.
93-95, 98) vom sakramentalen Cha¬

rakter der Ehe, die sich am biblischen
Befund orientiert, die Ehe sei ehrbar.

3. Das Konzil von Trient hat 1563 den
Charisma-Charakter der Ehelosigkeit

nicht überdacht, sondern nur in
Abwehr reformatorischer Gedanken
das alte Eheunfähigkeitsgesetz(46f.)
bekräftigt; ausserhalb des Anathems
(47-50) wird dies mit dem Hinweis
auf die Erbittbarkeit des Charismas
begründet - offensichtliches Gegenteil

dessen, was das NT über die Gabe
der Eheunfähigkeit sagt (47).

4. Das 2. Vatikanische Konzil'verzichtet
auf die heidnisch-leibfeindlichen und
atl.-kultischen «Reinheits»-Motive
zur Begründung der Zölibats-
pflicht ' '. Die verheirateten ostunier-
ten Priester werden - anders als auf
dem Tridentinum (51) - lobend
erwähnt (50 f.). Die Abwertung der Ehe

im Begriff «vollkommene Keuschheit»

ist aufgegeben zugunsten des

korrekten Ausdrucks «vollkommene

Vgl. Can. 51 der sog. Apostolischen Canones

(um 380): «Wenn ein Bischof oder ein Priester
sich der Ehe enthält nicht zum Zwecke der

Askese, sondern aus Abscheu und vergessend,
dass .alles sehr gut' ist und dass .Gott den
Menschen als Mann und Frau geschaffen hat', ja die

Schöpfung gotteslästerlich anklagt, so soll er sich

bessern oder aber seines Amtes und seiner Würden

enthoben und aus der Kirche ausgestossen
werden.» Diese Canones waren ihrerseits im Westen

bekannt: die Offenbarungswidrigkeit der

Kontinenzgesetzgebung war somit dem Gesetzgeber

des 4. Jhs. nach zeitgenössischen Massstäben

einsehbar (40 Anm. 3): analoges gilt auch für die

westl. Gesetzgebung des 12. Jhs. Gratlan, D.31

c. 13 zitiert nämlich das 2.Trullanum (vgl. 42f.
Anm. 5).

s Brief Papst Siricius '

vom 10. Februar 385 an

Himerius von Tarragona.
y Vor 1139 wurden Verheiratete zur Weihe

zugelassen, jedoch im Gegensatz zur Ostkirche -
zur umfassenden und lebenslänglichen Enthaltsamkeit

in tier Ehe verpflichtet.
ni Gegen päpstliche Konstruktionsversuche

(so z.B. PaulVI.: Sacerdotalis eaelibatus vom
24.Juni 1967. In: AAS 59 [1967] 657 697. 674

Nr.41).
11 Presbyterorum Ordinis Nr. 16. In: AAS 58

(1966)991 1024. 1015.

211



Enthaltsamkeit». Treffend werden
letztere als Charisma und dessen

«Erwählung» durch die «Berufenen»
biblisch abgestützt aufMt. 19,11 f.
umschrieben (51). Im Widerspruch zu
dieser Wahlfreiheit steht dann aber
die vom Konzil neu mit dem Hinweis
auf die «Angemessenheit» begründete

«Auferlegung des Gesetzes»
durch die Kirche (37, 52ff.): Die
Mt.19, llf.; I.Kor.7, 7; Mk.10,
28-30 Mt.19, 27-29 Lk.18,
28-30; 14, 26 grundgelegte Möglichkeit,

Christus unverheiratet «leichter
ungeteilten Herzens anzuhangen»,
schliesst nicht aus, Christus auch in
der Ehe ungeteilten Herzens
anzuhangen. Ein zwingendes Gesetz wie
die Zölibatspflicht erfordert zum
Nachweis seiner Angemessenheit
auch zwingende Gründe, wo es

Freiheitsrechte der Rechtsunterworfenen
übergeht (56). Das Konzil
widerspricht sich mit der Verneinung der

Notwendigkeit der Ehelosigkeit für
das Priesteramt und der Bekräftigung

(62 f.) der umfassenden,
voraussetzungslosen Zölibatsverpflichtung
aller lat. Priester selbst (57): Folge
von Erkenntnis und Fallenlassen
einer unhaltbaren Begründung des

Gesetzes (kultische Reinheit) und dem

gleichzeitigen Versuch, das Gesetz
nach des Papstes Willen (57, 61, 63)
aufrechtzuerhalten und ihm mit der

Umdeutung in ein «Auswahlprinzip»
eine weniger anfechtbare

Begründung zu unterlegen (58-64)12.
Indessen bestimmt CIC can. 132

noch heute, dass Kleriker höherer
Weihen «am Eingang der Ehe gehindert»

und zur Keuschheit verpflichtet
sind; CIC can. 1072 statuiert entsprechend

die Eheunfähigkeit der Geistlichen

höherer Weihen. «Demnach ist
der Zölibat bis heute eine .Standes-

pflicht' der Priester, kein Auswahlprinzip

...» (59) L\ CIC can. 132 ver¬

einnahmt die Keuschheit immer
noch allein für die Ehelosigkeit, und
die Erklärung einzig der
Keuschheitssünde (nicht aber des Glaubensabfalls,

der Lüge, des Beichtgeheimnisbruchs!)

eines Priesters zum
Sakrileg offenbart hinter CIC can. 132

nach wie vor die «mamchäisch
missverstandene Kultreinheitsforderung
des 4. Jahrhunderts wonach alles

Geschlechtliche in sich ein Angriff
auf die Heiligkeit des Geweihten...
ist» (60). - Fazit: die neue Begründung

lässt sich dem nach wie vor als

Standespflicht verstandenen Gesetz
nicht unterlegen (64) ; auch das 2.

Vatikanum hat die Nichterbittbarkeit
der Gnadengabe übersehen. Die
nicht Begnadeten können vom
Zölibatsgesetz als Standespflicht nicht
erfasst werden (36, 64), denn «nicht
alle, sondern nur die, denen es gegeben

ist, ,fassen' diese Sache» (Mt. 19,

11); d.h. aber nach dem Konzilstext:
auch nicht alle Priester, wie neben der
frühesten Kirche (l.Tim. 3, 2-5.12;
Tit. 1, 6) die Tradition der unierten
Ostkirchen zeigt, «wo es auch
hochverdiente Priester im Ehestand

gibt». In den geographisch
unterschiedlichen Zulassungsbedingungen
zum Priestertum sieht Vogels daher
einen Verstoss gegen den naturrechtlichen

Gleichheitssatz (41 f., 45f., 60,

64-66, 103), solange nicht dargetan
ist, dass zur Erfüllung des
Normzwecks ungleiche Rechtsvoraussetzungen

nötig seien.

i: Für Papst Paul VI. waren nach wie vor
Reinheit und Keuschheit der Priester das eigentliche

Motiv des Gesetzes, wie verschiedene
Äusserungen offenbaren (13, 43, 58).

n Auch die Normae ad apparandas in curiis
dioecesanis et rehgiosis causas reductionis ad
statum laicalem cum dispensatone ab obligationibus
cum saera ordinatione conexis vom 13. Januar
1971 (AAS 63 [1971] 303-308) sprechen noch von
der Standespflicht.

212



Die «Apostel, die zu den Hörern des

Eunuchenspruchs sicher als erste und
womöglich einzige zu rechnen sind»,
sind freilich entgegen Vogels (67) kaum
«nachweisbar zum grössten Teil verheiratet»

gewesen; die Verheirateten unter
ihnen konnten Jesu Eunuchenlogion
aber nicht auf sich beziehen (67).

C. Kritisch zu untersuchen bleibt
I.Kor. 9, 5: «Das Recht der Apostel,
ihre Frau mitzuführen» (69-86). Die
frühesten lat. Kirchenväter übersetzten die

ursprüngliche Fassung ausnahmslos
mit «Ehefrauen herumzuführen» (70 f.).
Dieses unbeschwerte Textverständnis
(Gyne als Ehefrau) wurde bei Tertulliano

durch die Ehefeindlichkeit des

Montanismus (74f., 78), bei Hieronymus^

durch die lat. Kirchengesetzgebung16

(76-78) beeinfiusst: nachträglich

wurde der Ausdruck «Ehefrauen
der Apostel» entfernt; unverfälscht
blieb die Übersetzung bei Klemens von

Alexandrien'1 (75f., 78) und bei Hilarius

von Poitiers1* (76, 78); sie gewinnt
auch jüngst wieder an Boden (79), nachdem

die Vulgata-Clementina von 1592

zur Übersetzung von 1. Kor. 9, 5

gewohnheitswidrig auf die zwei schwächsten

von 30Hss. abgestellt hatte, um
den Widerspruch zur vom Trienter
Konzil neu eingeschärften Zölibatsgesetzgebung

durch Textumstellung und
mit den späten Tertullian und Hieronymus

möglichst zu verdecken (71-74,
85): «eine Frau mitzuführen, die ihnen
(als Christin) diente», Musterbeispiel
für die Verfremdung eines missliebigen
Bibelworts und Erklärung für den bisher

geringen Bekanntheitsgrad des

Paulusspruchs (74).
Entscheidend wird 1. Kor. 9,5 für die

Zölibatsdiskussion, weil Paulus hier die

speziellen Apostelrechte beansprucht
(vgl. I.Kor. 9,1), auf deren Gebrauch er
nicht wegen Zweifeln am Recht,
sondern einzig um der grössern Verbreitung

der Frohbotschaft willen verzich¬

tet (I.Kor. 9, 15.19; vgl. 81). Als
Apostelrechte gründen Pauli Ansprüche in
der Autorität des ihn berufenden Herrn
(82); sie sind göttlichen Ursprungs (vgl.
Gen. 1, 28; 2, 18.24; I.Kor. 9, 14). Die
Apostel «haben» das Recht vom Herrn,
sie nehmen es sich nicht selbst (83) : es

handelt sich um göttliches Recht, auf
welches der Mensch und somit auch
Paulus nicht verzichten kann (83-86,
96-100, 116).

Verzichtbar ist nur der Rechtsgebrauch,

ohne dass dadurch jedoch der
Rechtsanspruch als solcher verlorengehen

könnte (vgl. I.Kor. 9, 1.5.15); dies
ist theoretisch für das Recht auf Ehe

vom Heiligen Stuhl seit den Enzykliken
Rerum novarum und Populorum pro-
gressio ly anerkannt (88-98).

D. Ergeben sich aus diesem Befund
«Auswirkungen auf das Eheverbot»
(87-104)? Nach herrschender Lehre
verpflichten positives göttliches Recht
und Naturrecht aus sich selbst (vgl.
auch CIC can. 6 n.6). Das göttliche
Recht besteht aus atl. und ntl. Pflichten
und Rechten der Menschen (87f.). - Als
göttliches Recht schliesst der Anspruch
der Apostel und ihrer Mitarbeiter auf
Mitführen einer Ehefrau (I.Kor. 9, 5)
ein Eheverbot des menschlich-kirchlichen

Gesetzgebers für die Apostelnachfolger

aus (88-90; vgl. CIC can.6 n.6,
der freilich can. 132 und 1072 nicht
«aufhebt», und can. 15). Im Ergebnis
gesteht Vogels die Bestätigungszuständigkeit,

I.Kor. 9, 5 sei göttlich gebilligtes

Recht der Apostel und ihrer Nach-

14 Vgl. De exh. cast.8 (um 204 n.Chr.) gegenüber

De monog. 8, 16 (um 217).
15 Vgl. Adv.Helv.ll (um 383) gegenüber Adv.

Jov. 1.26 (um 393).
16 Vgl. dazu den in Anm. 8 hievor zitierten

Brief Papst Siricius'.
i1 Vor 215: vgl. Paid. II. 1, 9: Strom. III. 6.

52.

" Tract, m Ps. 118 Nun. 14.

i« Nr. 37 (AAS 59 [1967] 276) ; vgl. in gl. Sinne :

Octogesima adveniens vom 14. Mai 1971. Nr. 18.

213



folger, der kirchlichen Lchrgewalt zu
(90). - Das im kultischen Reinheitsdenken

2Ü befangene Verständis des CIC
can. 132 missachtet die ntl. Ehetheologie

(99); daran vermag der 1930 31

beigefügte sog. Freiwilligkeitseid nichts zu
ändern, weil auch er nicht nach dem
allem4 entscheidenden, grundsätzlichen
Vorhandensein des Charismas, sondern
einzig nach Kenntnis und
Unterwerfungswille gegenüber dem bereits
bestehenden Gesetz fragt 100).

Die geltende Dispensgesetzgebung
krankt daran zu missachten, dass nicht
durch «Dispens» erlaubt werden kann,
was gegen göttliches Recht gar nicht
durch positiv-kirchliches Gesetz zu
entziehen war. Insofern ist der Dispensenstopp

Papst Johannes Pauls II. m.E.
eine echte Chance und kaum zu bedauern.

E. «Kann das Charisma der Ehelosigkeit

als Aliswahlprinzip für den Priester-
beruf aufgestellt werden?» (105-117).
Der K irchenleitung muss auf Grund des

anerkannten Vorrangs göttlichen
Rechts (vgl. CIC can. 6 n. 6) auch für die

künftige Gesetzgebung die Befugnis zur
Umformung der Zölibatsgesetzgebung
in einen echten Auswahlgrundsatz aus
vier Gründen abgesprochen werden
(106):
1. Gott beruft auch Verheiratete zum

Priestertum (106-110)21. Vogels
fordert dabei kein persönliches Recht
auf das Priesteramt (108f.); wenn
aber CIC can. 971 als Verstoss gegen
das göttliche Recht nicht nur Weihezwang

bezeichnet, sondern auch
«jede Art und Weise von Abhalten
eines kanonisch Geeigneten vom
geistlichen Stand, aus welchen Gründen
auch immer», anderseits die durch
Gottes Berufung bewirkte Eignung
aber nach Ausweis der Tatsachen
(verheiratete Apostel, Konvertitenpriester

und Amtsträger der ostunier-
ten Kirche21) nicht von der Ehelosig¬

keit abhängt: genügt dann der kirchliche

Gesetzgeber den Massstäben
seines Codex, wo er anerkanntermas-
sen von Gott kommende Berufungen
ausschlägt (109f.) und damit in einer
Zeit erschreckend anwachsenden

Priestermangels gesetzliche Ansprüche

der Laien auf den Empfang der

Sakramente auszuhöhlen Gefahr
läuft'?

2. Von den Aposteln gesetztes Recht,
welches auch Verheiratete zur
Priesterweihe zulässt (vgl. neben I.Kor.
9, 5 auch l.Tim. 3.2.12; Tit. 1,6), hat
in der apostolischen Kirche richtungweisende

Bedeutung für das
geschichtlich gewordene Kirchenrecht
(HOL).

3. «Das Charisma der Ehelosigkeit ist

nur wenigen gegeben» (vgl. Mt.19,
11). «Älteste» sind aber «in jeder
Stadt» (Apg. 14, 23) nötig. Die Apostel

als erste und authentische Deuter
des Herrenworts haben die

Einschränkung des Eunuchenspruchs
auch auf die Amtsträger bezogen
(111-113). Mithin verbietet «die
Seltenheit des Vorkommens dieser Gabe»

auf Grund göttlichen Rechts,
«das allgemein und überall notwendige,

von Jesus und den Aposteln
nicht an die Ehelosigkeit gebundene
Leitungsamt in den Ortsgemeinden
von dem nicht allgemein gegebenen»

2,1 Das hierfür von Vogels beigebrachte, unter
Bst.B hievor nur sehr bruchstückhaft erwähnte
Belegmaterial scheint mir erdrückend, zumal
wenn man noch das bereits von G. Denzler. a. a. O.

(Anm. 1 hievor) vorgelegte Beweismaterial
mitberücksichtigt : insoweit vermag die pauschale
Bestreitung der Wirkmächtigkeit dieses Motivs in

der Zölibatsgeschichte bis hin in den geltenden
CIC durch Papst Johannes Pauli!.. a.a.O.
(Anm.3 hievor). Ziff.8 keineswegs zu überzeugen.

:1 Vgl. Presbyterorum Ordinis (Anm. 13

hievor). Nr. 16: Sacerdotalis Caelibatus (Anm. 12

hievor). Nr. 17 und Nrn. 38-42: Gründonnerstagsschreiben

Papst Johannes Paul', IJ an alle
Bischöfe und Priester (Anm.3 hievor). Ziff.8.

214



und nicht erbittbaren «Charisma der

Ehelosigkeit... abhängig zu machen»
(113).

4. «Jeder Amtsträger darf» gestütztauf
göttliches Recht «eine Frau mitführen»

(I.Kor. 9, 5.14). Dieses Recht
ist «unverletzlich» (113f.).
Objektive Kriterien, nicht etwa die

(abwegige) Behauptung eines subjektiven

Rechtsanspruchs aufPriesterweihe,
setzen also der Zulassungs- und
Ablehnungsvollmacht der kirchlichen
Leitung eine Grenze, weil das Charisma der

Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen

vorgegeben, unverfügbar und daher
auch nicht erbittbar ist (vgl. 116).

Wenn schliesslich «vom Ausspender
der Geheimnisse Gottes nur verlangt
wird, dass er treu erfunden wird»
(1. Kor. 4. 2). so bleibt hier dem kirchlichen

Gesetzgeber gar kein Raum für
Lückenfüllung im göttlichen bzw. im

apostolischen Recht, sondern einzig der

Deutungsspielraum zur Anwendung des

göttlichen bzw. apostolischen Rechts.
sobald er sich dieses Zusammenhangs
bewusst geworden ist.

F. Schliesslich will Vogels latent
weiterschwelende Furchtmechanismen
gegen die Priesterehe («Priesterweihe und
Ehe sind als Sakramente miteinander
vereinbar» [118-129]) abbauen und eine

Art ,Theologie der Gemeinsamkeiten'
von Zölibatär und Ehemann entwickeln
(«Ehelose und Eheliche haben ein Ziel:
die Liebe» [130-134]). Angesichts
l.Tim. 3, 5 darf auch die Familie als

gute Vorschule für das Hirtenamt gelten
(129). - Die Wiedereinführung des

verheirateten Diakons, ökumenische
Annäherung an Bruderkirchen mit
verheirateten Geistlichen und die Diskussion
um die Zulassung «bestandener
Ehemänner» zum Priesteramt haben das

Kirchenvolk auf eine Änderung der
Zölibatsgesetzgebung vorbereitet (130).
Die Weihe von viri probati wäre jedoch
nur eine halbe Massnahme (131): «die

zeitliche Abfolge» im Empfang der
Sakramente Ehe und Priesterweihe kann
kaum ernsthaftes Kriterium für
unterschiedliche Behandlung sein (131).
«Aus dem Glauben an die
Sakramentsgnade» auch der Ehe22 sollte sich
«die päpstliche Autorität zu einer
beherzten und zugleich beherrschten Freigabe

des Ehesakramentes für alle» nicht
gnadenhaft zur Ehelosigkeit berufenen
Priester entschliessen (131), denn es ist

nur dem charismatisch Ehelosen trotz
allen Anfechtungen gnadenhaft möglich,

«die auch in ihm angelegte sexuelle

Schöpfungskraft ohne das
Dazwischentreten eines Ehepartners in personale

Liebe» umzusetzen (133). «Das
Ziel ist jedoch für sie (die Eheleute,
H.U.W.) wie für die Ehelosen die
umgreifende Liebe in und zu Christus.»

Legt Vogels tatsächlich «die
wissenschaftlich gründlichste und scharfsinnigste

Untersuchung der traditionellen
Begründung des Pflichtzölibats»
(Waschzettel des Verlags) vor, die bisher

bekannt geworden ist? Das Urteil
ist kein leichtsinniges Werbeprodukt,
sondern die auszugsweise Wiedergabe
der einlässlich begründeten Schlussfolgerung

eines Gutachtens des Münchner
Moraltheologen Prof. Richard Egenter,
der u.a. «die seelische Gesundheit sehr

vieler Priester und eine sozial
befriedigende Situation der Frauen im Haushalt

des Priesters» von der Zölibatsgesetzgebung

berührt sieht. M.E. beginnt
darüber hinaus auch die Gesundheit der

Kirche unter dem Aderlass an Priester-

— A. M. freilich Paul Picardln seinergrundlegenden

Dissertation: Zölibalsdiskussion im
katholischen Deutschland der Aufklärungszeit.
Auseinandersetzung mit der kanonischen
Vorschrift im Namen der Vernunft und der
Menschenrechte. (MThSt. Hist. Abt.. 3.) Düsseldorf
1975. 382: «Dass der Weltpriesterzölibat partiell
zu verwirklichen sei. findet in der bisherigen
geschichtlichen Erfahrung keine Stütze.»

215



Zulassungen (nicht : Priesterberufungen)

zu leiden 23.

Winfried Leinweber hat zu Mt.19,
12; I.Kor. 7 und l.Tim. 3, 2 geschrieben

: « Die Analyse der exegetischen
Abschnitte der Zölibatsschriften würde
zeigen, dass das Junktim von Amt und
Ehelosigkeit von der Bibel her weder zu
begründen noch zu widerlegen ist24.»

Vogels hat mit seiner durch originelle
Begründungen bestechenden Untersuchung

diese Aussage in Frage gestellt.
Dabei argumentiert der Verfasser
ausnahmslos innerhalb katholischer
Denkweiser (vgl. z.B. 42, 46, 49f., 87, 90,

92ff., 109) und prüft die dogmatische
Zulässigkeit seiner Schlüsse und seiner

Kritik ebenso wie die innere Ordnung
der kirchlichen Rechtserlasshierarchie
auf ihre Übereinstimmung mit der
kirchlichen Lehre, und er hält sich frei
von jeder Polemik.

Nachdem man dem Gründonnerstagsschreiben

mit Freude entnehmen
konnte, dass Papst Johannes Paul II.
dem Motiv der kultischen Reinheit die

theologische Gültigkeit zur Begründung

der Zölibatspflicht abspricht und
statt dessen als «wesentlich» die
biblischen Zeugnisse von Mt.19, llf. und
I.Kor. 7, 7 bezeichnet25, darf man in
dieser Situation um so mehr auf das

Interesse der kirchlichen Instanzen an dieser

weiterführenden und bibelexegetisch

tiefschürfenden Untersuchung
hoffen, die aus Sprache wie Mass in der
Kritik den Geist des Engagements für
Jesu Seelsorgeanliegen atmet.

Hans-Urs Will, Lyss (Schweiz)

--1 In den Vereinigten Staaten wären rund
4000. in der Erzdiözese Bamberg 27 von 30

verheirateten Priestern zur Wiederaufnahme ihres

Amtsdienstes sofort wieder bereit. Vgl. G. Denzler:

Pflichtzölibat des Priesters - wie lange noch?
In: Imprimatur 11 (1978) 115-118, 1161'. Insoweit
kann der Rückgang an Priestern kaum als unbe-
cinflussbar bezeichnet werden, und die römische
These von der Amtsuntreue wird fragwürdig.

-4 Der Streit um den Zölibat im ^.Jahrhun¬
dert. In: SdZ 193 (1975) 760-772, 763; derselbe:
Der Streit um den Zölibat im 19. Jahrhundert.
(MBTh, 48.) Münster 1978.

25 A.a.O. (Anm.3 hievor). Ziff.8.

216


	Bibliographie

