
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 3

Artikel: Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung
zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565 [Schluss]

Autor: Retzlaff, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag*

Eine Untersuchung zur Frage des ,habitus clericalis' im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

(Schluss)**

Das gesamte innerkirchliche Problem der berufsständischen Abgrenzung

von Mönchen, Regularkanonikern und Weltgeistlichen wird im
Bereich der Kleiderfrage besonders deutlich, auch die Unsicherheiten und

Widersprüche, die innerhalb der Kirche über diesem Thema entstanden.
So übernimmt die Synode von Carisio184 wörtlich den Coelestinbrief aus
dem Jahre 428 i85 und stellt sich somit eindeutig gegen die Praxis, dass

Mönche, die zur Übernahme bischöflicher Würden berufen werden, ihren
bisherigen Habitus in die Kirche übertragen. Doch dreissig Jahre später
verfügt das Konzil von Konstantinopel IV: «Eos etiam qui vitam solita-
riam religiose sunt sectati, et ad episcopatus honorem sunt erecti, ut reli-
giosam vestem suam habitumque monasticum servent, statuimus ; nullus-

que per fastum animique iactantiam huiuscemodi habitum exuere audeat,
ne suas inde, quas ipse sibi praescripsit, leges violet186.»

Hier wird das Bleiben in dem einmal erwählten bzw. von Gott zugeteilten

ordo ganz konsequent durchgehalten und angewandt auf ehemals

monastisch bzw. asketisch lebende Bischöfe. Sie sollen nicht dem Prunk
und dem Stolz verfallen durch den Erwerb ihrer neuen Würde, sondern
den Gesetzen auch und gerade bezüglich der Kleidung, die sie in ihrem
monastischen Leben erlassen und befolgt haben, weiterhin treu bleiben.
Es ist wohlgemerkt nicht davon die Rede, dass alle, die je zu Bischofswürden

emporsteigen, sich dieser Praxis anschliessen und sich monastisch
geben mussten. Es ist offensichtlich auch noch nicht einmal daran gedacht,
dass so etwas möglich sein sollte, dass etwa ein Bischof, der aus den Kreisen

des Weltklerus kommt, monastische Kleidung und Sitte übernehmen
könnte oder dürfe. Dies war und ist nicht sein ordo, sein propositum,
seine professio. Anders dagegen der ehemalige Mönch. Ganz gleich, wie
sich seine Position verändert, ob er als Einsiedler lebt und dann später kö-

* Diese Studie wurde mit Unterstützung des Eugène Michaud-Fonds der
christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern publiziert.

** Vgl. IKZ 1979, Heft 1, SS.46-57: Heft 2, SS.88-115.
184 Ad synodum Carisiacam additio, anno 838, Mansi 14, 751.
185 Vgl. IKZ 1979/2, S.91 Anm.67.
186 Concüium Constantinopolitanum IV, anno 869, cap. 14 der X. actio,

Mansi 16,406.

129



nobitische Formen vorzieht, ob er in den Dienst der Ortsgemeinde oder des

Bistums gerufen wird, sein einmal gelebter ordo begleitet ihn. Er kann sich

innerlich nicht von dem Ort losmachen, den Gott ihm zugewiesen hat. Die
Beibehaltung seiner Sitten und Kleidung ist dafür nur ein äusseres Zeichen.

Es scheint so, als ob am Ende des 1. Jahrtausends sich ein Ausgleich
anbahnt zwischen Mönchtum und Weltklerus. Im Jahre 947 finden wir die

Verordnung: «Clerici monachicum habitum sequi cupientibus, et pro
remuneratione divina saecularibus spretis arctiorem vitam adire volenti-
bus, nullatenus introeundi aditus ab epìscopo denegetur, sed potius eum

intaliconversationeperstare exhortari conetur ...187». Mit habitus ist hier
die gesamte mönchische Lebensweise gemeint, die jedoch sicherlich das

Mönchskleid einschliesst. Wer also ein härteres Leben führen will und
sein Vorbild für Weltabkehr und Gottzugewandtheit im Mönchtum
findet, der sollte alle Unterstützung von seiten des Bischofs erfahren.
Vielleicht erschien dieser Rat der Synodus Augustana als letztes Mittel, um
den Weltklerus zu einer einigermassen standesgemässen Lebensweise zu
bewegen, denn alle anderen konziliar-synodalen Zeugnisse bis zum Ende
des Jahrtausends beweisen, dass es offensichtlich noch immer nicht gelungen

ist, den Gesamtklerus zu einer einheitlichen Haltung in den anstehenden

Fragen zu veranlassen.
Was das Waffentragen anlangt, so nimmt ein Konzil von Meaux den

Gedanken von Mainz 813188 wieder auf: der Kleriker hat diese Welt
verlassen. Er muss sich nun entscheiden, wem er dienen will, Gott oder der

Welt, «quia non possunt simul Deo et saeculo militare»189. Der wohl
beabsichtigte Anklang an Mt. 6,24 lässt dem Kleriker keine Möglichkeiten,
seine Position irgendwie «zwischendrin» zu suchen, er muss sich entscheiden,

ob er die Waffen des saeculums führen oder die Gottes gebrauchen
will. Zu seiner hohen Würde passt es einfach nicht, irdische Gewalt darzustellen

190, und zwar ausserhalb der Kirche ebensowenig wie innerhalb der
Kirche. Es muss sogar vorgekommen sein, dass Geistliche in der Kirche
Waffen getragen haben, weswegen die «Leges presbyterorum Northum-
brensium» (Anno 950) verordnen: «Si presbyter cum armis ecclesiam in-
grediatur, hoccompenset191.»

Zwei letzte Belege zu dieser Frage aus dem 10. Jahrhundert sind die

IS7 Synodus Augustana cap. 7. Mansi 18, 438.
188 Vgl. IKZ 1979/2. S.109.
189 Concüium Meldense. anno 845, cap. 37, Mansi 14, 827.
190 Concüium Pontigonense, anno 876, can. 11. Mansi 17. 312. Acta Conc. Tici-

nensis, anno 876, cap. 13, Mansi 17, 327.
191 Cap. 37. CMBH 1219.

130



cann. 174192 und 336193 der Reginonis Canones (Libellus de ecclesiasticis

Disciplinis), die jedoch weitgehend wiederholen, was schon zur Zeit Karls
d. Gr. gesagt worden ist194.

In der Tonsurfrage beschränkt man sich vorwiegend auf Zitate. Die
Collectio Isidori Mercatoris Decretalium bietet in cann. 44 und 45195

Übernahmen aus Karthago IV, ein Mainzer Konzil von 847 rekurriert
auf die Dekrete Gregors d.Gr.196, die Leges Presbyterorum Northum-
brensium von 950 rezitieren die altbekannten Verordnungen betreffs
Tonsur und Bartwuchs197 und König Edgar in seinen Canones von 960

macht schliesslich die «benedictionem Dei, et S. Petri et nostram» abhängig

von einem Haarschnitt, der einem «homo sacris initiatus» ziemt198.

Was die Kleiderfrage angeht, so wird auch hier manche Argumentation
der Vergangenheit wieder aufgenommen und weitergegeben, vor der
Schmucksucht der Kleriker gewarnt199, die Zügellosigkeit und der Pomp
kostbarer Gewänder bei Bischöfen attackiert200 sowie dazu aufgerufen,
«maturitate morum, et repudiatione omnium levitatum ac vanitatum
omnibus sibi adhaerentibus, seque intuentibus, formam disciplinae et ver-
ecundiae ac modestiae»201 zu geben.

Interessant das Konzil von Metz Anno 888: «Ut nemo clericorum
indumenta laica induat, id est cottos vel mantellos sine cappa non portet,
et laici cappas non portent202.» Hier wird die ,cappa', ein rein bürgerliches

Gewandstück, den Geistlichen verordnet, den Laien aber zu tragen
verboten. Diese Art einer Leibbedeckung, «cuius pars posterior ex hume-
ris dependebat»203, ist wohl das erste Textil, das in einem Konzilskanon
als spezifisch klerikales Gewandstück (profaner Provenienz) hervorgehoben

wird. Das wird auch von den Capitula Concilii Triburiensis anno 895

bestätigt, die ebenfalls das Tragen von Mänteln ohne cappa dem Kleriker
verbieten und dem Geistlichen anbefehlen, weiterhin von allen «aliis

192 MPL 132,222.
193 MPL 132,257.
194 Vgl. IKZ 1979/2, S. 108f.
'»5 MPL 130, 346.
196 Can. 15 der Mainzer Synode (Mansi 14, 907) bezieht sich auf die Decreta

S. Gregorii VI, XVI, MPL 77, 1340.
197 Can. 34, CMBH I 219; can.40, CMBH I 220.
198 Can.47,CMBHI228.
199 Concilium Moguntinum I, anno 847, cap. 13, Mansi 14, 907.
200 Synodus Regiaticina, anno 850, cap. 4, Mansi 14, 931.
201 Concilium Valentinum III, anno 855, cap. 15, Mansi 15, 10.
202 Cap. 6, Mansi 18, 79.
293 Migne Index Bd.227, Index de vestibus. Sp.597.

131



novitatum vanitatibus» zu lassen und «religioso et decenti habitu» zu
wandeln204. Die Mahnung, den Neuerungen zu entsagen, nicht mit der

Zeit zu gehen und sich anzupassen, hat zentrale Bedeutung in unserem
Thema. Es wird die Autorität des Nicänum 787 zitiert205, und die Capitula

Attonis Episc. Vercellensis bringen in cap. 15 206 noch einmal die
Entscheidung der römischen Synode von 743 207. Canonum Prisca Collectio,
Liber II208 zitiert Karthago IV, ebenso tut dies der Libellus de ecclesiasticis

disciplinis im can. 337 209 und 335 greift zurück aufTriburiense 895 210.

Die Canones Alfrici beleben noch einmal den Via-media-Gedanken:
weder Laien- noch Mönchskleider, weder zu gutes noch zu schlechtes

Zeug. Letztlich jedoch gehe es weniger um das Problem der Kleider als

vielmehr um das rechte Verständnis des Dienstes für Christus : wer IHM
dient, und zwar gerne und folgsam, der wird sein, wo ER ist211. Dieses

Zitat aus Joh. 12,26 überhöht unsere Fragestellung in den Bereich der

neutestamentlichen Nachfolgeidee. Aller guter Lebenswandel, alle rechte

Kleidung usw. auch die besseren, das Laienniveau übersteigenden
Sitten212 sind dem einen Ziel ein- und untergeordnet, christusförmig zu werden,

im Gehorsam gegenüber dem Herrn und in der Annahme der
göttlichen Ordnung zur ,vera vita' zu gelangen.

Zu dieser Ordnung gehört auch, dass der Geistliche liturgische und aus-

serliturgische Person ist, was bedeutet, dass beide Lebensbereiche sauber

unterschieden sein müssen. Der Gebrauch säkularer Kleider im
Gottesdienst213 ist folglich ebenso untersagt wie das Benutzen priesterlicher
Kleidung ausserhalb der Kirche214. Das gilt wohl eher von Kasein und

Alben, nicht jedoch von der Stola, die gegen Ende des Jahrtausends häufiger

als ausserliturgisches Erkennungszeichen dem Priester vorgeschrieben

wird215. So finden wir in dem Breviarium einer römischen Synode,
die unter Leo IV. 853 tagte, folgende Bestimmung: «Nec sine ornatu

294 CG II 409.
295 Constitutiones ex Concilio Galteri Archiep. Senonenis, ca. 915, cap. 9, Mansi

18, 324.
2«6 Mansi 19,248.
297 Vgl. IKZ 1979/2. S.99 Anm. 113.
29» MPL 138,410.
299 CG II 493.
2'9 A.a.O.
zu Can.35, CMBH 1255.
212 Constitutiones Odonis. Archiep. Cantuar., anno 943, cap. 4, Mansi 18, 396.
2n Constitutio Riculphi Ep.. anno 889, cap. 7. Mansi 18. 84.
214 Capitula Rodolfi Archiep. Bituric, anno 850, cap. 5, Mansi 14, 947.
215 Vgl. IKZ 1979/2, S. 109.

132



sacerdotali extra domos suas appareant, sed ea solum quae patrum con-
stituta videntur, observent216.» Es ist zu vermuten, dass ,priesterlicher
Ornat' hier die Stola (orarium) meint. So heisst es an anderer Stelle : «Ut
presbyteri non vadunt nisi stola et orario induri, et si in itinere spoliantur
vel vulnerantur, aut occiduntur non stola vestiti, simplici emendatione
sua solvatur; si autem cum stola triplici217.»

Hier wird die Stola explizit als ständiges Abzeichen des Priesters auch
auf Reisen genannt. Interessant ist die Begründung für diese Vorschrift:
wer überfallen, verwundet oder getötet wird, ohne die Stola getragen zu

haben, trägt letztlich ein gutes Mass an eigener Schuld, weil der Täter
nicht wissen konnte, dass er es mit einem geistlichen Herrn zu tun hatte.
Die Bestrafung des Täters wird somit nach normalem Rechtsgrundsatz
erfolgen. Die dreifach gesteigerte Strafe jedoch droht dem, der einen

durch die Stola kenntlichen Priester überfällt, verwundet oder tötet. Dieser

can. 26 ist sicherlich nicht erlassen worden, um potentielle Täter von
strafbaren Handlungen gegen Priester abzuschrecken, sondern will
vielmehr dem Priester klarmachen, dass die Kenntlichkeit als presbyter eine
hohe Schutzfunktion bedeutet. Ohne Stola auf Reisen zu gehen, hiess fast
dasselbe wie jemanden zu einer Straftat verleiten. Da der Priester auch
nicht befugt ist, auf seinen Reisen durch Waffengebrauch für seinen und
seiner Begleiter Schutz zu sorgen, dient die Stola als gefahrenbannendes
oder -minderndes Kleidungsstück. Es fungiert nicht nur als Zeichen
priesterlicher Würde 218 oder Reinheit, es hat in diesem Zusammenhang weniger

missionarische oder theologische Funktion, sondern bekommt
abschreckende Wirkung beigemessen, eine neue und ziemlich eigenartige
Begründung ausserliturgischer Klerikalkleidung. Die «synodicaad
presbyteros» des Ratherius von Verona, Anno 932 sagt im 8. Kanon : «Nullus
vestrum arma ferat in seditione, quia arma nostra debent esse spirita-
lia»219 und fährt in Kanon 11 fort: «Nullus sine stola in itinere incedat.
Nullus induatur vestimentis laicalibus 22°.» Es könnte durchaus sein, dass

die etwas weltfernen Bestimmungen Karls d. Gr. in der Frage des Waffentragens

und des Waffengebrauchs dazu geführt haben, nach einem
greifbaren Gegenstand zu suchen, der als ,arma spiritalia' auch ernst genommen

würde. Auch das in can. 11 gleichzeitig genannte Verbot des Tragens

216 cap. 12, Mansi 14, 1022.
217 Ad Concüium Triburiense Additio, anno 895, cap. 26, Mansi 18,164f. S. auch

Libellus de eccl. disc. can. 333. CG II 493.
218 Vgl. Libellus de eccl. disc, can. 334, CG II 493.
219 MPL 136,560.
229 MPL 136,562.

133



von Laienkleidern könnte darauf hindeuten, dass es eben besonders auf
Reisen gefährlich war, auszusehen wie ein Laie.

Dass tatsächlich etliche Geistliche dauernd die Stola getragen haben,
dafür ist uns eine Stelle aus der Vita Odonis ein Beweis : «Ea itaque nocte,

quam suae ordinationis secuta fuerat dies, cum post noctis soporem evigi-
lasset, et nec sui consecrationem meminisset, invenissetque circa Collum

suum (sicuti mos est) stolam ab episcopo sibi collatam...22 '. »

Wollen wir den Befund des ersten Jahrtausends kurz überblicken, so

können wir feststellen: Von der ersten konziliaren Behandlung unseres
Themas im Jahre 398 bis zum Ende dieses Abschnitts sind sechshundert
Jahre vergangen. Wir haben versucht, den Gang der Entwicklung chronologisch

nachzuzeichnen, um hierdurch hervortreten zu lassen, wie die

Schwankungen in unserer Frage beschaffen sind, wie unsicher die Kirche
des ersten Jahrtausends sich dem Problem der ausserliturgischen Erscheinung

des Klerikers gegenüber verhalten hat. Es sind keine Lösungen
gefunden worden. Wir finden Wertschätzung und Abwertung des monasti-
schen Einflusses auf die Weltkleriker, wir haben alle Abgrenzungsversuche

eingehend vorgestellt, die den Kleriker trennen vom Mönchtum, vom
Soldatenstand, von den Kaufleuten, ja vom saeculum überhaupt.

Eine offizielle Standortbestimmung ist - so meinen wir - der Kirche des

ersten Jahrtausends nicht geglückt. Der Kleriker als geachtete, eine wichtige

gesellschaftliche Rolle spielende Persönlichkeit, zugleich jedoch
theoretisch-theologisch gar nicht Bürger dieser gesellschaftlichen Ordnung
steht als Zwitterwesen zwischen Anspruch und Wirklichkeit und muss
darauf vertrauen, dass er die von mehreren Kirchenvätern und Konzilen
gewiesene via media findet, die hindurchführt zwischen den beiden
konsequenten, soziologisch erkennbaren Gruppen der Mönche und Laien. Beides

können und wollen Weltgeistliche wie Regularkanoniker nicht sein,
und alle kirchlichen Sanktionen und Strafandrohungen haben offensichtlich

noch nicht dazu geführt, dem Geistlichen ein klares Erscheinungsund

Verhaltensmuster an die Hand zu geben und ihn einzuordnen in das

gesamte weltlich-kirchliche Gefüge der Zeit.

Exkurs : Allgemeine Gliederungstendenzen im Mittelalter

Um die Mitte des 9. Jahrhunderts wurde das Werk des Pseudo-Dionysius
ins Lateinische übertragen. Die Lehre des Areopagiten hat in der Folgezeit

sehr entscheidend die Gedanken der grossen Theologen der Schola-

22! Johannes Monachus, Vita S. Odonis, MPL 133, 60.

134



stik beeinfiusst. Besonders die Werke «De cadesti hierarchia» und «De
ecclesiastica hierarchia» gingen in die Vorstellungswelt des Mittelalters
ein. Im ersteren geht es um das Reich der himmlischen Geister, die in je
drei Triaden zu drei Chören aufgegliedert nach ihren Eigenschaften und
besonderen Kennzeichen behandelt werden. Gewissermassen ein
irdisches Abbild dieser himmlischen Ordnung findet sich in dem Werk über
die kirchlich-hierarchische Ordnung, in dem ebenfalls drei Triaden
genannt werden :

drei Sakramente (Taufe, Eucharistie und Firmung);
drei Ordines (Episkopen, Presbyter und Diakone) ;

drei niedere Stände (Mönche, Gemeindeglieder und Unvollkommene).
Theologisch-spekulatives Ordnungsdenken kann jedoch gerade im

Mittelalter nicht auf den Bereich der ,reinen' Theologie beschränkt bleiben.

Die vielfältigen Überschneidungen des kirchlichen mit dem
weltlichen Leben transplantieren religiöse Gliederungstendenzen in den
profanen bürgerlichen Raum. Diese Tendenzen finden sich schon zu Beginn
des Mittelalters, verstärken sich jedoch zunehmend im 14. und 15.

Jahrhundert222.

Hervorragendes Mittel zur gliedernden Distinktion ist das Kleid, seine

Form und Farbe. Jeder Stand hat sein eigenes Kleid, jeder Orden ist
äusserlich kenntlich. Die Bedeutung einer Person oder einer gesellschaftlichen

Gruppe wird deutlich durch die Grösse und vestimentäre Aufputzung

des Gefolges, die Grellheit der Farben und die Pracht der stofflichen
Komposition. Abzeichen werden zum Bekenntnisakt. «Der Verliebte

trug das Zeichen seiner Dame, der Genosse das Abzeichen seiner Bruderschaft,

die Partei die Farben und Wappen ihres Herrn223.» Auch der
gewaltige Tadel, den Prunk und Putzsucht immer wieder erfahren vonseiten
der mächtigen Buss- und Wanderprediger, kann die Lust der Menschen
nicht hemmen, nach immer neuen Ausdrucksformen zu suchen, sich

vestimentär-ständisch zu differenzieren, aber auch emotional zu identifizieren.

«Die lebhaften Gemütsbewegungen von Parteigefühl und
Fürstentreue wurden noch verstärkt durch die mächtige suggestive Wirkung,
die von all den Parteizeichen, Farben, Emblemen, Devisen, Losungen
ausging...224.» Man schwelgt in der Darstellung der eigenen Gefühle, das

Kleid ist Medium, um zum Ausdruck zu bringen, wie sehr das mittelalterliche

Lebensgefühl die Höhen und Tiefen sozialer wie emotionaler Art

222 Huizmga. J. : Herbst des Mittelalters, passim.
223 A.a.O., S.2.
224 A.a.O., S.23.

135



nicht nur erfährt, nicht bloss hinnimmt, sondern letztlich in ihnen lebt, sie

schätzt als die medievale Lebenserfahrung schlechthin.
«Da gab es unbegrenzte Möglichkeiten für das prächtige Übertreiben

des Schmerzes, das Gegenspiel der Übersteigerung der Freude bei den
masslosen Hoffestlichkeiten225.» Hierbei spielt vor allem das Hervortreten

der schwarzen Farbe eine bedeutende Rolle, die fast eine die Massen

manipulierende Wirkung hat etwa bei Feierlichkeiten aus Anlass einer
Staatstrauer u.dgl., wobei es auch vorkommen kann, dass zur stärkeren

Kontrastierung etwa der König von Frankreich ganz in Rot gekleidet
inmitten schwarzgewandeter Höflinge seine Trauer zeigt. Man liebt die

affektgeladene Differenzierung, die optische Manifestation eines wie nie

oszillierenden Lebens. Den Übergang von emotionaler zu sozialer
Differenzierung bildet etwa ein Faktum wie die Reservierung der grünen
Farbe, die im 15. Jahrhundert Vorrecht der Königin und der Prinzessinnen

von Frankreich war. «Selbst Gräfinnen durften keine ,chambre
verde' haben226.» Kleider- und Farbenreservation für bestimmte soziale

Gruppen sind augenfällige Kennzeichen der Rangstufe, innerhalb derer
sich der solchermassen Privilegierte bewegt. Man will und muss vorzeigen,

was man ist, als was man sich fühlt. In einer aus den Fugen geratenen,
langsam sterbenden Epoche sind dies die letzten Versuche, der spätmittelalterlichen

Welt Ansätze zu einem Ordnungsgefüge zu übermitteln. Dieses

Ordnungsgefüge dürfen wir uns als ausserordentlich kompliziert
vorstellen. Ganze vestimentäre Kleinigkeiten reichen aus, um Beziehungen,

Abhängigkeiten, Macht oder Ohnmacht zu signalisieren. «Das späte
Mittelalter hat immer wieder in der Kleidertracht ein Mass von Lebensstil

zum Ausdruck gebracht, von dem heutzutage selbst eine Krönungsfeierlichkeit

nur noch ein matter Abglanz ist. Im alltäglichen Leben brachten
die Unterschiede in Pelzwerk und Farben, Kappen und Hauben die

strenge Ordnung der Stände, die prunkenden Würden, den Zustand von
Freude und Schmerz, die zärtlichen Beziehungen zwischen Freunden und
Verliebten zum Ausdruck227.»

Dieses Leben in verschiedensten sozialen oder emotionalen Bezügen
kann im Mittelalter sicherlich nicht als eine bloss nützliche, von
Menschen erfundene Ordnung gedacht werden. Das Ordnungs- und
Gliederungsprinzip schlechthin ist göttlichen Ursprungs. Gott ist Ordnung. Die
Gliederung der Gesellschaft vollzieht sich zum einen in der klassischen

Drei-Teilung: Geistlichkeit, Adel und dritter Stand. Der Geistlichkeit

225 A.a.O.. S.64.
226 A.a.O., S.69.
227 A.a.O., S.72.

136



kommt die Aufgabe zu, die Werke des Glaubens zu vermehren und zu
verbreiten. Dem Adel obliegt es in weit bedeutenderem Umfang, die Kirche
zu schützen und das Volk, den Glauben zu verbreiten und die Tugend, den
Wohlstand zu sichern und den Frieden zu erhalten usw. Der dritte Stand
hat durch Bodenbewirtschaftung für den Lebensunterhalt zu sorgen.
Aber zum anderen gibt es neben dieser rudimentären Drei-Teilung auch
soziale Differenzierungen in bis zu zwölf Stände, etwa den ehelichen, den

jungfräulichen Stand, den Ritterorden, den Klosterorden, die geistlichen
Weihen, ja gar den Stand der Sündigkeit. «Denn Stand ist Zustand,
,estât', oder ,ordo'228.» Gott will Ordnungsstrukturen in seiner Schöpfung.

Wie seine, die himmlische, Welt hierarchisch strukturiert ist, so

auch die irdische. Es macht dem mittelalterlichen Menschen letztlich
nichts aus, dass das schöne Bild von der intakten, göttlich-gewollten,
hierarchisch gegliederten Gesellschaft nicht oder nur sehr unvollkommen die

tatsächlichen Gegebenheiten widerspiegelt. Die Wirklichkeit, auch die

Wirklichkeit der Aufgabenverteilung der einzelnen Stände, sieht häufig

ganz anders aus. Längst haben Bürgertum und aufstrebendes Akademi-
ker tum damit begonnen, den alten ritterlichen Adel auf seine Plätze zu
verweisen. Der Doktortitel bekommt dieselbe Wertigkeit wie der Rittertitel

229, die alte Ordnung besteht noch, ihre Inhalte jedoch verschieben sich

zusehends. Dennoch bleibt das alte Bild lebendig, dass Gottes Licht sich

von oben herab durch alle Stände ergiesst, wobei es den ersten Stand am
hellsten erstrahlen lässt, den letzten jedoch nur noch mit äusserst verminderter

Intensität erreicht, so wie der Areopagite sich dies vorgestellt hat.
In dieser Welt gibt es keine Gleichheit, sie lebt von Verschiedenheit,
Differenziertheit und qualitativer Unterschiedlichkeit. Alle Sehnsüchte nach

Ausgleich dieser Spannungen - auch und vor allem der moralischen Spannung,

die sich ergibt aus dem allzu oft zu konstatierenden Gegensatz
zwischen Anspruch und Wirklichkeit gerade in den höherwertigen' Ständen

- alle Hoffnung auf Überwindung der Standesgegensätze werden ins
Jenseits verlagert. Die Totentanzspiele dieser Zeit geben davon lebendige
Kunde : erst am Tage des Todes erwartet man die Aufhebung der ständischen

Gliederung, die Begegnung mit einer neuen Form der Gleichheit.
Solange man jedoch diesen Punkt noch nicht erreicht hat, erfreut man
sich an allerlei Differenzierungen und Kategorisierungen. Das Aussehen

von Waffen, Rüstungen, Zaumzeug, Kleiderbesätzen, der Klang der

Musik, Zahl der Pagen und Narren, die Diversifikation der Farben-

228 A.a.O.. S.74.
229 A.a.O.. S.84.

137



skala230 würden bis ins kleinste Detail durchdacht, zuweilen auch allego-
risierend überhöht.

In dieser allgemein statischen und hierarchischen Ordnung des

mittelalterlichen Lebens vollzieht sich auch die konziliare Diskussion unseres
Themas. Es ist kein Seitenaspekt der Gesamtsituation, sondern markiert
einen Pfeiler des mittelalterlichen Standesbewusstseins.

IL Das 2. Jahrtausend

1. 11. und 12. Jahrhundert

a) Tragen und Gebrauch von Waffen

Die Quellen beider Jahrhunderte sind äusserst unergiebig in bezug auf
unsere Fragen. Weitgehend beschränkt man sich auf kurze Verbote,

knappe, begründungslose Verdikte, man verzichtet fast überall auf biblische,

patristische oder konziliare Untermauerung. Man kann den
Eindruck gewinnen, als ob man im 11. und 12. Jahrhundert eigentlich andere

Probleme hatte, als Fragen nach der ausserliturgischen Erscheinung des

Klerikers praktisch wie theologisch zu behandeln.

Kurze Verbote des Waffentragens, des Militärdienstes oder des Tragens
militärischer Ausrüstung wie Kleidung sind in der Überzahl23 '. Nur drei
Quellen heben sich von den stereotypen Kurzformeln der konziliaren
Dubletten etwas ab: die Synodus Gerundiensis anno 1078 droht den Klerikern,

die Waffen tragen, eine ganze Liste von Strafen an : «... sint alieni a

corpore et sanguine Domini, et ab ingressu totius ecclesiae et Christiano-

230 A.a.O.. S.395ff.
231 Statuta per Widonem Aniciensem. anno 1000. Mansi 19. 271.

Concüium Remense, anno 1049. cap. 6. Mansi 19. 742.

Konzil von Coyanca. anno 1050. can. 3. Mansi 19, 787.

Konzil von Compostela, anno 1056, can. 2, Mansi 19. 856.

Decreta Nicolai II Papae. ca. 1058. cap. 6. Mansi 19. 876.

Concüium Romanum. anno 1059. cap. 10. Mansi 19. 915.

Concüium Turonense. anno 1060, cap. 7. Mansi 19. 927.
Concüium Wintoniae, anno 1076. cap. 12. Mansi 20. 460.

Injunctiones de poenitentia. anno 1076, cap. 5. CMBH I 366.

Concüium Pictavense, anno 1078, cap. 10, Mansi 20. 499.

Synodus Gerundensis. anno 1078. cap. 7. Mansi 20. 519.

Concüium Claromontanum. anno 1095, can. 4. Mansi 20. 817.

Concüium Westmonasteriense. anno 1175. CMBH I 478.
Concüium Londinense, anno 1175, can. 11. Mansi 22, 150.

138



rum sepultura, et omni communione ecclesiastica; numquam amplius in
Christi Ecclesia ad maiores honores sive gradus, si rebellendes institerint,
sublimandi232.»

Ende der Abendmahlsgemeinschaft, des freien Zugangs zur Kirche, des

christlichen Begräbnisses, Ausschluss aus der ganzen Gemeinschaft der

Gläubigen, keinerlei Aufstiegs- und Karrieremöglichkeiten für die
«Rebellen». Hier wird die «Wertigkeit» des Waffentragens als Verstoss gegen
das Wesen des Klerikerstandes deutlich. Auch unausgesprochen können
wir aus diesem Kanon den Ernst herauslesen, mit dem diese Synode einen

unerträglichen Missstand beseitigen wollte. Wer auf Gewalt und Selbstschutz

baut, wer die Insignien weltlicher Macht liebt, der kann keine
Gemeinschaft mit dem im Sakrament gegenwärtigen Herrn der Kirche
haben, der ist ein Rebell und kein Diener, ein Aufrührer, kein Geistlicher.

Ein Londoner Konzil von 1138 sagt: «Cum discreti sint milites Christi
a militibus saeculi, non convenit militem ecclesiae, saeculo militare: quia

per effusionem sanguinis necesse sit pervenire. Denique sicut turpe est lai-
cum Missas facere, sacramenta corporis et sanguinis Christi conficere : ita
ridiculum et inconveniens est, clericum arma sustollere, et ad bella procedere

: cum Paulus apostolus dicat : ,Nemo militans Deo implicat, etc'233.»

Der Kleriker wird hier als Soldat Christi und der Kirche angesprochen,
der nicht diesem Säkulum dienen kann. Wir finden auch in diesem Kanon
wieder die Zitierung von 1. Kor. 9, 25234.

Um dem Geistlichen klarzumachen, wie unerhört und schändlich sein

Übergriff auf die Praktiken des Säkulums sei, schildert dieser Kanon die

umgekehrte Möglichkeit, dass ein Laie es sich unterstünde, in den Bereich
der spiritalia einzugreifen und etwa das Messopfer zu feiern. Die völlige
Undenkbarkeit eines solchen sakrilegischen Vorgangs soll dem Kleriker
demonstrieren, wie ungeheuerlich es ist, wenn er Waffen trägt und
benutzt. Es handelt sich dabei nicht um irgendein Kavaliersdelikt, nicht
einfach um fehlerhaftes Verhalten, sondern um ein gotteslästerliches Vergehen.

Die letzte Stelle stammt aus Buch III der Panormia Ivonis, der etwas

ausführlicher die Aufgaben des Geistlichen darstellt, ihn mahnt, entsprechend

seiner professio zu wandeln, die Sitten zu bessern, keine Waffen zu
tragen, weil «non possunt simul Deo et saeculo militare235.»

232 Cap. 6. Mansi 20. 518 f.
233 Cap. 13, Mansi 21, 513.
234 S. IKZ 1979/2. S. 101.
235 Cap. 168. MPL 161,1169(= Conc. Aurei, cap. 18). Dieses Zitat ist em impliziter
Hinweis auf Jesu Wort Mt. 6, 24.

139



b) Haartracht

Auch in bezug auf Tonsur oder Bartlosigkeit des Klerikers gibt es eine

Fülle von Belegen, die ohne Begründung, ohne allegorische oder biblische
Motivation auskommen und in kurzen Sätzen dem Kleriker Tonsur und
Bartlosigkeit zur Pflicht machen236.

In sehr sachlicher und ausgewogener Weise beschreibt das Concüium
Levomicense II von 1031 das Problem von Bartwuchs und Tonsur237. Es

lässt die Frage, ob die Tonsur und das Abscheren des Bartes notwendig
seien für einen Kleriker, eigentlich offen und verweist darauf, dass diese

Frage ein Adiaphoron sei, die man mit Röm. 14, 3ff. lösen sollte: jeder
soll in seinem eigenen Sinn völlig überzeugt sein (Röm. 14, 5). Es wird in
erstaunlicher Offenheit deutlich gemacht, dass sowohl die westliche (kein
Bart, Kranztonsur) als auch die östliche Praxis (Bart, volles Haupthaar)
biblisch fundiert seien. Der Westen könne Petrus, der Osten den Herrenbruder

Jakobus als Gewährsmann nennen. Der Westen baue zu Recht
darauf, dass es vernünftig sei «clericos a laicis sicut in vita, ita in corporis
habitu differre», während der Osten sage «clericos sicut et laicos decorem
in facie servare virilem, iuxta dignitatem humanae conditionis a Deo crea-

tam, quae solum virum barbam propter decorem habere voluit, et in vertice

solum modo capitis clericatus signum praemonstrare». Das Belassen
des Bartes wird im Osten schöpfungstheologisch begründet, und man

236 Concilium Bituricense, anno 1031, cap. 7, Mansi 19, 504.

Concil von Coyanca, anno 1050, can. 3, Mansi 19, 787.

Biirchardi Worm. Ep. Décret. Lib. IL cap. 174. MPL 140. 654 (saec.XI).
Concüium Compostellanum, anno 1056, can. 2, Mansi 19, 856.

Concüium Juliobonense, anno 1080, cap. 13, Mansi 20, 558.

D. IvonisCarn. Ep. Decreti Pars VI, cap.46, MPL 161, 454(saec 12).

Concüium Londinense, anno 1102. can. 12. Mansi 20, 1151.

Concüium Innocenti II Papae, anno 1131. can. 6, Mansi 21. 464.

Decretimi Gratiani. Pars Prima, Dist. 23, 121-123, MPL 187. 137(1140).
Constantinopolitanum Concüium, anno 1166, Mansi 22, 18.

Westmonasteriense Concüium, anno 1173, can. 15, Mansi 22, 143.

Canones Concilii sub Richardo Archiep. Cantuar. hab. anno ca. 1173, can. 15,

CMBH I 474.

Concüium Westmonasteriense, anno 1175, CMBH I 477.

Concüium Londinense, anno 1175, can. 4. Mansi 22, 148.

Concüium Lateranense III, anno 1179, Pars 27, cap. 4, Mansi 22, 374.

Concüium Dom. Walteri, anno 1189, cap. 5, Mansi 22, 582.

Concüium Eboracense. anno 1195, can. 6, Mansi 22, 654.

Concüium Monspeliense, anno 1195. Mansi 22, 670.

Concüium in Dalmatiae, anno 1199, cap. 7, Mansi 22, 703.
2" Mansi 19.534.

140



scheut sich nicht, den Bart ein «decus» zu nennen, das Geistlicher wie
Laie tragen könne. Was das signum clericatus anlangt, so kennt man im
Osten nur die Scheitel- oder Jakobustonsur, nicht aber die Kranztonsur
(Petrustonsur). Es fällt auf, wie hier sine ira et studio beide Auffassungen
als richtig und mit genügender Autorität versehen dargestellt und als

äquivalent beschrieben werden. Dennoch findet sich kein Wort darüber,
dass man im Westen etwa zusätzlich noch die östliche Form der Tonsur
zulassen solle. Es wird sauber zwischen Orientalen und Okzidentalen
unterschieden und als selbstverständlich vorausgesetzt, dass sich beide

Gruppen an die bei ihnen üblichen Sitten halten. Es fehlen für den westlichen

Kleriker jede Verteidigung der herrschenden Praxis sowie Kritik an
den gegenwärtigen Missständen in der Kirche. Es reicht offensichtlich

aus, die gegenwärtig praktizierte Sitte als apostolisch und damit richtig
hinzustellen, um den Gehorsam der Geistlichkeit zu fordern. Da Ost wie
West eine Art der Tonsur kennen und praktizieren, reduziert sich das

kontrovers-disziplinäre Problem auf die Erlaubtheit des Bartes für den
Kleriker. Dabei wird in nuce die unterschiedliche Denkweise von Ost-
und Westkirche am Vorabend des Zerbruches ihrer tausendjährigen Einheit

deutlich: der Westen argumentiert analytisch-standestheologisch:
der Kleriker ist vom Laien unterschieden, also soll er diesen Unterschied
auch deutlichmachen.

Im Osten argumentiert man synthetisch-schöpfungstheologisch : Gott
hat die Menschen, Laien wie Kleriker, geschaffen, er hat dem Manne,
dem Laien wie dem Kleriker, das «decus virile» verliehen, also sollen
beide, der Laie und der Kleriker, dies auch zeigen können. Dass beide

Auffassungen offen und unverbunden nebeneinanderstehen, stellt einen

synodalen Einzelfall dar, der in seiner irenischen Art darauf hindeutet,
dass man zumindest hin und wieder in der Kirchengeschichte versucht
hat, zweitrangige Fragen der Disziplin als offene Problemkreise anzusehen,

die in ihrer Valenz relativ weit am Ende der theologischen Prioritätenliste

rangierten.
Die Synodus Gerundensis 1078 verbietet dem Kleriker, Bart und Haare

wachsen zu lassen oder den Kranz der Tonsur kleiner zu halten als üblich :

«tamquam erubescens quod in hereditaria Christi sorte sit electus 238. » Es

hat nach diesem Zeugnis eine Anzahl Kleriker gegeben, denen es peinlich
war, als Diener der Kirche erkannt zu werden, wohl weniger, weil dieser
Berufsstand des Geistlichen nicht genügend geachtet wurde, sondern
vermutlich, weil der Lebenswandel dieser Geistlichen in einem einigermas-

238 Cap. 7. Mansi 20, 519.

141



sen starken Kontrast zu dem stand, was die «professio clericatus» von
ihnen verlangte. Wer sich aus dem «Amt der Testamentsvollstreckung»
deutlich sichtbar fortstiehlt, dem mangelt es an Bekennermut, an tapferer
Zeugengesinnung, der kann mit Recht als Apostat bezeichnet
werden239.

Die Tonsur ist also kein Eigenwert. All ihre Symbolik, ihre biblische
Begründung und Vertiefung 24° dienen nach obigem Zitat eigentlich dazu,
dem Geistlichen seine Funktion draussen in der Welt klarzumachen. Wen
dieser Dienst für Christus erröten macht, der gehört nicht zu den
«getreuen Haushaltern der Geheimnisse Gottes», der will die Vorteile des

Amtes, nicht den Anteil am Leib Christi, welchletzteres auch die Nachfolge

im Zeugnis mit sich bringt, nicht nur im verbal-liturgischen, sondern
auch im personal-säkularen Bereich.

Das Concüium Tolosanum von 1119 verschärft noch den «Aposta-
sis»-Gedanken: «Si quis ecclesiasticae militiae titulo insignitus, mona-
chus, vel canonicus, aut quilibet clericus, primam fidem irritam faciens,

retrorsum abierit, aut tanquam laicus comam barbamque nutrierit, ecclesiae

communione privetur...241»
Das Aufgeben der Tonsur und das Wachsenlassen eines Bartes werden

hier gleichgesetzt mit Desertion. Wer immer den innerhalb der Kirche
ausgeübten Beruf verlässt und sich «laisiert», der verlässt den «titulus
ecclesiasticae militiae», er wird fahnenflüchtig. Wer einmal rekrutiert ist
und sich in die Liste eingeschrieben hat, der ist auch verpflichtet, die
Gesetze der «kirchlichen Miliz» zu halten. Diese Vorschrift beruht auf dem

Treueidprinzip, den der Soldat seinem Kriegsherrn zu leisten hat.
Fahnenflucht war und ist ein Delikt erster Ordnung, es gibt kein «retrorsum»,
auch und besonders nicht für Mönch und Kleriker.

Dass die Tonsur nicht mehr ist als ein starkes Symbol242 für eine innere

Wirklichkeit, bestätigt noch einmal das Konzil von Konstantinopel anno
1140: «Immo eadem affirmât de tonsura, eum nempe, qui tondetur, sine

ulla utilitate tonderi, nisi in intellectuali sensu...243»

Hier wird inhaltlich der Gedanke des Hl. Paulus aus Röm. 2, 29

aufgenommen, wo von der Beschneidung die Rede ist, die zu nichts nütze ist,

239 Decreta ad Conc. Romanum, anno 1059. cap. 15 «quos apostates Julianissas
iure vocamus», Mansi 19. 916.

249 Concüium Osboriense, anno 1062, Mansi 19, 1009f.
241 Can. 10, Mansi 21, 227 f.
242 Westmonasteriense Concüium can. 7 spricht von der Tonsur als einem «Signum

clericale». Mansi 22, 143.
243 Mansi 21. 555.

142



wenn sie nicht am Herzen geschieht. Auch beim Vorgang der Tondierung
geht es nicht um eine äussere Beschneidung, sondern um «transmutatio et
transelementatio244» dessen, der in den geistlichen Stand eintritt. Wer
diesen, hinter dem äusseren Zeichen liegenden Sinn nicht ergreift, für den

geschieht die Tonsur «sine ulla utilitate».

c) Kleidung, Schuhe usw.

In der Kleiderfrage sind die beiden anstehenden Jahrhunderte etwas

ergiebiger als die Quellen für die obigen Problemkreise. Wir finden in
diesem Zeitraum nur einen Beleg, der Bezug nimmt auf die Frage der Trennung

von sakralen und profanen Gewändern. So verbietet der Sermo sy-
nodalis Leos IV. (ca. anno 1009)245 den Geistlichen, die Alltagsalbe zum
Gottesdienst zu verwenden sowie die liturgischen Gewänder zu einem
anderen Zweck zu benutzen als eben zur Feier der Messe. Ein weiterer
Abschnitt erhellt, wie verworren unter der Geistlichkeit die Vorstellungen
davon waren, welche Kleidung wo angebracht war: «Nullus cum calca-

riis, quos sporones rustice vocamus, et cultellis extrinsecus dependenti-
bus, missam cantet : quia indecens est, et contra regulam ecclesiasticam
est246.» Es hat also Kleriker gegeben, die, vermutlich von der Jagd
kommend, noch mit Sporenstiefeln an den Füssen und dem Hirschfänger oder
anderen Messern am Gürtel zur Messe kamen, denen es keine Schwierigkeiten

bereitete, beide Bereiche miteinander zu verbinden. Die Jagd, um
diese Zeit nicht unbedingt mehr Notwendigkeit zur Nahrungsbeschaffung,

sondern eher bürgerliches Vergnügen, wurde vor allem den Bischöfen

und Priestern immer wieder untersagt als unziemlich und mit dem

geistlichen Stande unvereinbar247. Da die Jagd als atavistisch-maskuline
Betätigung gewisse Parallelen zu Kampfund Krieg hat, werden beide
Bereiche oft zusammen angesprochen und dem Kleriker Benutzung und

Zurschaustellung der jeweiligen Attribute untersagt.
Luxus und Prachtliebe zeigten sich beim Kleriker am häufigsten in der

Garderobe, eine allgemeine Erscheinung, die nicht auf eine Altersstufe
oder regionale Sektoren beschränkt war. In schöner Weise beschreibt

Othlo, Mönch von St. Emmeran (1010-1070), in seinem Liber Visionum
die Heilung eines Klosters und einer ganzen Diözese von vestimentärer

244 A.a.O.
245 Mansi 19.313.
246 A.a.O.
247 Concüium Pontigonense, anno 876, can. 9, Mansi 17, 312.

Concüium Ticinense. anno 876, cap. 13, Mansi 17. 327.

143



Prunksucht. Gott selbst griff ein durch seinen Engel, als offenbar wurde
«ut nemo clericorum aliis nisi pretiosissimis uteretur vestimentis tarn in

quotidianis quam in festivis diebus» 248. Der Engel kam zu einem Kleriker
und befahl ihm, zu seinem Bischofzu gehen und von ihm zu fordern «ut se

et suum clerum ab immoderato illicitoque ornatu contineat, ne forte
super eos ultio divina veniat»249. Doch als der Bischofsich über die
unbeglaubigte Engelsvision seines Klerikers lustig macht, verzagt letzterer und
vergisst den Auftrag des himmlischen Boten. Dieser jedoch lässt nicht
nach, und als der Kleriker ihn um ein Beglaubigungszeichen bittet, das

auch bischöfliche Approbation fände, wird sein Rücken derart gegeisselt,
dass dieses Wunder dem Diözesanoberhaupt als Beweis diene, dass sein

Untergebener die Wahrheit spreche. «Talibus igitur dictis simul et visis

exterritus episcopus mandavit fieri synodum, in qua conveniret omnis
turba clericorum. Quo cum advenissent, omnibus mandata divina inno-
tuit, omnes ad poenitentiam, omnes ab incongruo vestimentorum ornatu
abstinere admonuit. Hae instrueti admonitione coeperunt omnes se

aedificare vestiumque ornamenta mutare25().»

Als jedoch nach einiger Zeit der alte Schlendrian wieder anhebt («sicut
canis revertens ad vomitum suum») erschüttern Blitz und Donner die

Kirche, die dadurch arg in Mitleidenschaft gezogen wird, der Subdiakon
wird getötet, Priester und Diakon bleiben «semivivi» zurück und es gab
keinen Kleriker, «qui non aliquam corporis debilitationem tunc pereep-
tam in reliquum tempus semper retineret»251. Dieses Gottesurteil
bewirkte dann, so berichtet Othlo weiter, den endgültigen Sinneswandel
und das Ende aller Luxusliebe und des Kleiderprunkes.

Dieser visionäre Bericht, der von Othlo wiederum einem gewissen
Wolfharius von Hildesheim zugeschrieben wird, zeigt in schöner Form,
wie stark das Problem der äusseren Schönheit und Pracht die Existenz
eines Geistlichen berührte, wie es auch die damaligen Zeitgenossen anging,
die unter einem derart korrupten Klerus zu leiden hatten. Trotz göttlicher
Mahnungen ist offensichtlich besonders dem Geistlichen eine auffallend
starke Neigung zu äusserer Prachtentfaltung eigen. Dabei ist unklar, ob
diese Eigenschaft, als in nuce vielleicht jedem Menschen zugeteilt, durch
die Erreichung der verschiedenen klerikalen Weihestufen gefördert oder
erst per ordinationem initiiert wird. Manche synodalen Entscheidungen
lauten dahin «ut nullus laicus ad quemlibet gradum ecclesiasticum re-

248 Visio quinta, MPL 146. 357.
249 Op. cit. S. 358.
250 A.a.O.
251 Op. cit. S. 359.

144



pente promoveatur, nisi prius mutatum habitum saecularem diutina
conversatane inter clericos fuerit comprobatus» 252.

Wahrscheinlich trifft jedoch beides zu, dass mancher Geistliche, bevor
er den habitus clericalis übernahm, Teil des mundus war und an dessen

Sitten partizipierte, wie er auch nach Eingliederung in den geistlichen
Stand und nach Ablegen des habitus saecularis den mannigfaltigen
Versuchungen des geistlichen Amtes erlag, die auch in der relativen Machtfülle

des mittlerischen Dienstes begründet waren. Bei der optischen
Darstellung dessen, was ein Kleriker sein sollte, spielte die Farbe eine bedeutende

Rolle. Die Mehr- oder Vielfarbigkeit und textile Strukturierung der

Kleidung durch Litzen, Besätze usw. waren offensichtlich Ausdruck von
Freude am irdischen Dasein, von Lebens- und Weltbejahung und damit
zugleich auch von «Kirchenferne». Es ist auffällig, dass sich im 11.

Jahrhundert die Belege zu häufen anfangen, die gegen die Farbigkeit der
klerikalen Alltagskleidung Stellung nehmen.

Das Konzil von Coyança, anno 1050, verlangt von den Geistlichen:
«vestimentum unius coloris, et competens habeant» 253. Es wird nicht des

näheren ausgeführt, welche Farbe der Geistliche bevorzugen solle.

Einfarbigkeit ist an sich schon ein «asketischer Wert», ein disziplinarer
Fortschritt, eine Stufe auf dem Weg zur Vereinheitlichung der Erscheinungsformen.

Ähnliche Entscheidungen treffen die Synodus Gerundensis: «...neque
induat militaria indumenta, diversis variata coloribus254»; ein Konzil

von London: «ut vestes clericorum sint unius coloris...255»; das Concilium

Claromontanum: «...clerici in habitu corporis piacere stu-
deant, et nec in colore vestium...256» und schliesslich Concüium Mons-
peliense : «nec argenti vel alicuius metalli laminas ipsis (seil, vestimentis,
Anm. d. V.) apponant257.»

Es handelt sich bei all diesen Entscheidungen noch nicht darum, den

Geistlichen zur Verwendung einer bestimmten Farbe zu bewegen. Nur
die Constitutiones Ecclesiasticae des ungarischen Königs Colomannus

252 Concilii Romani Canones, anno 1059, Mansi 19, 910; Concüium Romanum

I, anno 1063, cap. 12, Mansi 19,1026.
253 Can. 3. Mansi 19,787.
254 Synodus Gerundensis, anno 1078, cap. 7, Mansi 20, 519.
255 Concilium Londinense, anno 1102, can. 10, Mansi 20, 1151.
256 Concilium Claromontanum, anno 1130, cap. 2, Mansi 21, 438 ; ebenso :

Concüium Remense, anno 1131, can. 2, Mansi 21, 458; Concilium Lateranen-
se II, anno 1139, can. 4, Mansi 21, 527; Concilium Remense, anno 1148, can. 2,

Mansi 21, 714.
257 Concilium Monspeliense, anno 1195, Mansi 22. 670.

145



aus dem Jahre 1103 verbieten Laienkleider für Kleriker, und zwar in
bezug auf deren Farbigkeit speziell «...manica rubra, stragula, vel viridi
chlamyde...»258. Grün und Rot werden also im Zusammenhang mit
klerikalen Gewandstücken als verbotene Farben deklariert, aber eben nur in

Verbindung mit bestimmten (manica und chlamys) Kleidern bzw.

Kleidungsteilen. Daraus lässt sich für den Anfang des 12. Jahrhunderts noch
keine Verbannung dieser Farben aus der klerikalen Alltagswelt herleiten.

Auch ein anderer Beleg darf noch nicht als verbindliche Vorschrift
einer bestimmten Farbe für das Klerikergewand betrachtet werden,
wiewohl hier explizit schon Schwarz als eigentlich adäquate Farbe genannt
wird : «Vestimenta Episcoporum atque clericorum usque ad talos induan-

tur. Cilicia omnes Canonici apud se habeant, et capellos nigros, ut cum
opportunitas fuerit, non sit eis nécessitas inquirendi, sed omnibus diebus

quadragesimae, litaniarum, et quarta feria, et sexta. et quando poeniten-
tiam tenuerint, induatur259.»

Schwarz wird nur genannt als die Farbe, die in der Fasten- sowie zu
anderen Busszeiten zu tragen sei. Der Kleriker solle ein solches schwarzes

Busskleid zur Hand haben, damit er nicht, wenn die Zeit, es zu tragen,
gekommen sei. andere um solch ein Gewand fragen müsse. Es ist wichtig
und für die weitere Untersuchung von grosser Bedeutung, dass hier die

schwarze Farbe im Zusammenhang mit Busse und Fasten genannt ist,

offensichtlich als besonders geeignet angesehen wird für diese Zeiten im

Kirchenjahr. Wichtig ist auch, dass das Schwarz der Kleidung Postulat
einer bestimmten Zeit, nicht eines Standes ist. Es ist das Kirchenjahr,
bzw. ein oder mehrere besondere Teile des Kirchenjahres, die den

Ausschlag geben für die Verwendung dieser Farbe, nicht jedoch der besondere

Charakter des geistlichen Amtes Da die Entwicklung der klerikalen
Eigenkleidung im Alltag endet bei der verpflichtend zu tragenden schwarzen

Kleidung260, haben wir hier in dieser Entscheidung des Konzils von
Compostella so etwas wie einen terminus a quo vor uns. Das gilt zumindest

fiir den Bereich des Weltklerus, denn wir wissen, dass die schwarze

Farbe schon vorher im monastischen Raum als Zeichen der Busse und

Selbstdemütigung ausserordentlich geschätzt wurde261.

25^ Cap. 28 (alias 70). Mansi 20. 1174.
259 Concüium Compostellanum, anno 1056. can. 1. Mansi 19. 855.
26" S. unten S. 200.
2(11 Vgl. S.Aureliani Arelatensis Regula ad monachos. anno ca. 545. cap. 26.

MPL 68. 391: dagegen: S.Caesarii Arelatensis statuta sanetarum virginum
(saec. VI), cap.44 und 55. Morin S.9; vgl. zum Gesamt der Farbenverwendung im
Mönchtum Oppenheim S. 69 ff.

146



Wir können also für das 11. und 12. Jahrhundert, was die Verwendung
von Farben beim Klerikerkleid anlangt, eine leichte Tendenz zur schwarzen

Farbe konstatieren, bedingt durch das schrittweise Verbot leuchtender

und glänzender Stoffe, sowie durch die zeitlich begrenzte Verschrei-

bung schwarzer Gewandung in besonderen Zeiten des Kirchenjahres.
Bezüglich der Form und der äusseren Gestaltung der Kleider haben es

die Synoden und Konzile mit der Vielfalt modischer Neuerungen zu tun,
die auch beim Klerus Anklang fanden. Der eben erwähnte can. 1 von
Compostella verlangt Kleidung, die knöchellang ist. eine Entscheidung,
die anknüpft an can. 66 des Konzils von Braga anno 572262 sowie an

can. 6 der Synodus S.Patricii von 450263. Dem Kleriker soll vor Augen
gestellt werden, dass er als Mensch, als Mann nicht oder nur in sehr geringem

Masse von Bedeutung ist, nicht von Wichtigkeit sein kann, denn sein

Körper ist ganz seinem heiligen Dienst untergeordnet. Es soll die «turpi-
tudo ventris et nuditas» völlig bedeckt sein, damit der Geistliche wirkt
nicht durch seine körperliche Erscheinung, sondern durch den über ihm
stehenden, durch ihn zu «verkörpernden» Auftrag.

Ferner will dieses Konzil den Kleriker zum Tragen eines «cilicium»
während der besonderen Zeiten verpflichten. Das ist wohl eine Art härener

Überwurf, aus Ziegenhaaren verfertigt, daher sein Namekilikion, ein

Kleid, das schon bei Johannes dem Täufer als Zeichen asketischer Gesinnung

galt264, weswegen auch ein Konzil von Melfi anno 1089 auf Jesu

Wort Mt. 11,8 Bezug nimmt : «die da weiche Kleider tragen, sind in den

Häusern der Könige265.» Mit diesem Zitat der ipsissima vox verbindet
Melfi die Mahnung: «Utque omnia scandala omnesque occasiones laicis

subtrahantur, scissis vestibus clericos abuti ulterius prohibemus, et ne

pomposis induantur exuviis admonemus266.»

Das geschlitzte Kleid267 liess Teile des Körpers frei und widersprach
somit der Vorstellung vom Kleriker, dessen Leib eigentlich nicht mehr ist

262 Vgl. IKZ 1979/2. S.92 Anm.76.
293 Vgl. IKZ 1979/2. S.92 Anm.69.
264 Vgl. Mt. 3. 4. wo das Gewand aus Kamelhaaren erwähnt ist.
2« Can. 13. Mansi 20. 724.
296 A.a.O.
267 Vgl. Concüium Remense, anno 1157. cap. 5. Mansi 21. 845:
Concüium Innocenti II Papae. anno 1131. can. 6. Mansi 21. 464: hier erwähnt

man «vestes rotundas», womit wohl den ganzen Körper bedeckende Kleidung
gemeint ist.

Epistola Henrici Ep. Albanensis. anno 1188. Mansi 22. 542 verbietet «vestes no-
tabiliter incisae».

Konzil von Montpellier, anno 1 195. Mansi 22. 670.

147



als Vehikel für die göttliche Gnade, deren Mittier er zu sein hat. Und
wenn schon l.Tim.2, 9 die christliche Frau ermahnt wird, nicht «hima-
tismö polytelei» einherzugehen, um wieviel mehr gilt das vom Manne,
zumal dem Manne, dem die cura ecclesiae anvertraut ist268. Eben um an-
stosserregendes Verhalten zu eliminieren, weil Laien in ihren Geistlichen
anderes erblicken als nur eine besondere Form des Menschseins, deswegen

ist es dem Kleriker verboten, kostbare Kleider zu tragen 269, ihren
Status als «personae religiosae» verlassend sich wie Laien zu kleiden 27°,

so z.B. sich «fisso pelliceo, vel tunica sparsa, manica rubra, stragula, vel
viridi chlamyde, caliga, seujoppa; calceo picto velsericata camisia quoque,

et tunica»271 zu bekleiden.
Diese erste regelrechte Liste «verbotener» Kleider zeigt, wie gross die

Unsicherheit darüber gewesen sein muss, was eigentlich als klerikal und
was als laikal zu gelten habe. Wir werden im Laufe unserer Untersuchung
noch des öfteren solchen Listen begegnen, die allesamt dem Zweck dienen,
dem Kleriker behilflich zu sein bei der Suche nach einer passenden, stan-
desgemässen Eigenkleidung. Es kann dabei nicht Anliegen des Klerikers
sein, durch seinen äusseren Aufzug Wohlgefallen bei den weltlichen Massen

zu erzeugen, sondern er soll eher um das Placet Gottes bemüht sein als

um das der Menschen. Er ist Exempel, den Gläubigen wie den Ungläubigen.

Wie kann er diese Funktion erfüllen, wenn sein Äusseres in krassem

Gegensatz steht zu seiner Botschaft? Wobei dieser Gegensatz besonders
deutlich hervortritt «superfluitate, scissura, aut colore vestium»272. Es

wird dadurch nicht nur allen Laien ein Grund des Anstosses gegeben,
sondern auch das Armutsgebot verletzt. Denn es geht nicht an, «ut libe-
rius ad libitum suum vivant, et eleemosinas pauperum in superfluitatibus
suis expendant» 273. Dieser Kanon bringt einen sehr wichtigen Aspekt in
die Argumentation für eine klerikale Kleidung: den sozialen Gesichts-

268 Konzil von Melfi, anno 1089, can. 13. Mansi 20. 724.
269 Petri de Honestis Clerici Ravenn. Regula Clericorum (saec.XII) Lib. I. MPL

163,708.
D. Ivonis Carnotensis Ep. Decreti, Pars VI. cap. 283, MPL 161. 504(saec. 12).
270 Concüium Londinense, anno 1102, can. 1, Mansi 20, 1151.

Concüium Beneventanum, anno 1108, Mansi 20. 1231.
271 Constitutiones ecclesiasticae, anno 1103, cap. 28, Mansi 20. 1174.

Concüium Londinense, anno 1138, can. 15, Mansi 21, 513.
272 Concüium Claromontanum, anno 1130, cap. 2, Mansi 21, 438.

Concüium Remense, anno 1131, can.2, Mansi 21, 458.
Concilium Laterananse II, anno 1139, can. 4, Mansi 21. 527.

Concilium Remense, anno 1148. can. 2, Mansi 21, 714.
273 Concilium Innocenti II Papae. anno 1131. can. 6, Mansi 21. 465.

148



punkt. Irgendwie lebt der Vertreter Gottes ja von den freiwilligen Abgaben

auch der Ärmsten der Armen. Diese Menschen zu verletzen durch die
deutliche Zurschaustellung des Überflusses ist mehr als nur eine

Geschmacklosigkeit besonderer Art, es ist eine Krankheit, für die es das «re-
medium» zu finden gilt, das darin besteht, alle Kleriker zu Zucht und
Verzicht auf vestimentären Luxus zu bringen.

Einige knappere, zumeist ursprünglich aus früheren Konzilen
stammende Verfügungen argumentieren in dieser Richtung274.

Zu dem Verbot kurzer und/oder geschlitzter Kleidung trat oft auch die

Absage an Kleider, die nicht nur einfach eine Öffnung für die Arme hatten,

sondern «manicati» waren, also mit Ärmeln versehen, die oft bis
hinunter zu den Händen reichten und somit auch als eine Art Handschuh
fungierten. Diese Art Kleidung wurde schon sehr früh als verweichlicht
und weibisch angesehen 275. Dies vertrug sich nicht mit der dignitas des

geistlichen Amtes 276, die es überall, «per vicos et plateas»277 zu demonstrieren

galt, nicht nur während der Freizeit, sondern auch im «halbliturgischen»

Dienst der Viaticumsspendung, wo es offenbar auch zu
Missgriffen in der Kleidung gekommen sein muss278.

Es werden im 11. und 12. Jahrhundert einige Anstrengungen
unternommen, das Problem der Erscheinung des Klerikers im Alltag in den

Griff zu bekommen. Es mangelt jedoch an theologischer Reflexion,
argumentativer Originalität und letztlich wohl am Willen aller Beteiligten.
Man rezitiert die schon bekannten synodalen Entscheidungen, gewisser-
massen in dem Bewusstsein, dass sie ohnehin nicht befolgt werden und es

somit auch nicht sonderlich geraten erscheint, neue Aspekte der schon
bekannten Skala hinzuzufügen.

274 Concüium Lateranense III, anno 1179, Pars 27, cap. 4, Mansi 22, 374.

Concüium Londinense, anno 1175, can. 4, Mansi 22, 148.

Concüium Westmonasteriense, anno 1175, CMBH I 477.

Concüium Westmonasteriense, anno 1173, can. 15, Mansi 22, 143.

Canones Concilii sub Ricardo Archiep. Cantuar. habiti, anno 1173, can. 15,

CMBH I 474.

Decretum Gratiani, Pars Prima, Distinctio 23, cap.22, MPL 187, 137.
273 Georges II 796.
276 Concüium Eboracense, anno 1195, can. 6, Mansi 22, 654.
277 Odonis Ep. Parisiensis Synodicae Constitutiones, ca. anno 1197, cap. 13,

Mansi 22. 681; zum Verbot der Ärmelkleider s. auch: Odonis Constitutiones,
cap. 34, Mansi 22, 683.

Concüium Monspeliense, anno 1195, Mansi 22, 670.
278 Concüium Eboracense, anno 1195, can. 1, Mansi 22, 653.

149



So schreibt denn Bernhard von Clairveaux an seinen Schüler, Papst Eugen

III (1145-1153) etwas mutlos und resigniert:
«Leva oculos tuos, et vide si non aeque ut prius pellicula discolor

sacrum ordinem décolorât; si non aeque ut prius fissura enormis pene in-
guina nudat. Solent dicere : ,Num de vestibus cura est Deo, et non magis
de moribus?' At forma haec vestium, deformitatis mentium et morumindicium

est. Quid sibi vult quod clerici aliud esse, aliud videri volunt? Id
quidem minus castum, minus sincerum. Nempe habitu milites, quaestu
clericos, actu neutrum exhibent...279». Es hat sich also nichts Grundlegendes

geändert, weswegen Bernhard mit harter Sprache den Verfall von
Geist und Sitte attackiert. Er bezieht sich auf Leute, die unter Berufung
auf den an sich richtigen Satz, dass Gott mehr an den «mores» als an den

«vestes» interessiert ist, eine Garderobe bevorzugen, die mehr als gegen
die guten Sitten ist: sie markiert deren Verfall.

2. Das 13. Jahrhundert

Das 13. Jahrhundert bietet mit Abstand die meisten Belege zu den uns
interessierenden Problembereichen. Es stellt mit insgesamt 165

Konzilsbestimmungen den zumindest numerischen - Höhepunkt dar in der
Entwicklung und Behandlung der habitus-clericalis-Frage. In den folgenden
Jahrhunderten werden die Zeugnisse nach und nach seltener. Das
13. Jahrhundert hat auch im gesamten kirchlichen Rahmen eine

Sonderstellung: nach Jahrhunderten des Machtstrebens und der Machtsicherung

wendet sich nun vor allem auch an der Basis der Kirche und im
Mönchtum der Blick nach innen, die Bettelorden entstehen, Joachimismus

und der Einfluss der neuentdeckten aristotelischen Philosophie wie
die Begründung der ersten Universitäten hatten sicherlich grossen
Einfluss auf die innere Verfassung des Klerus, zumindest jedoch auf die

gesetzgebenden Körperschaften innerhalb der Kirche: die Konzile.
Haben wir im ersten Abschnitt dieser Untersuchung vorwiegend

chronologisch, unter II, 1 eher thematisch gearbeitet, so wollen wir jetzt unser
Augenmerk auf ganz bestimmte Zuspitzungen der Problematik richten.

Wegen der Fülle des Materials, ebenso auch wegen der immer häufiger
werdenden wortwörtlichen oder inhaltlichen Wiederholung oder
Übernahme früherer konziliarer Entscheidungen durch spätere Synoden, werden

wir uns auf einige wesentliche Punkte beschränken.

279 Bernhard. De consideratione lib. III. cap. 5. nr.20. MPL 182. 771 f.

150



a) Form, Farbe und Material der Kleidung

Die weitaus meisten Belege in unserem Zeitraum beziehen sich auf die

Kleiderfrage. Da unsere Arbeit keine kostümkundliche Untersuchung
darstellt, lassen wir alle textilen Einzelheiten, die modischen Interessen
des Klerus beiseite und konzentrieren uns auf die theologisch-relevanten
Teile der Bestimmungen.
Auffällig im 13. Jahrhundert sind Zuspitzung und Einengung des

Farbenkatalogs. Ging es in den früheren Jahrhunderten zumeist darum, die
vielfarbige Kleidung zu verbannen, ohne deshalb eine oder mehrere Farben
zu ächten280, so bezieht das 13.Jahrhundert deutlich Stellung gegen
Farbe überhaupt. Mönchen und Kanonikern wird die «cappa nigra»
vorgeschrieben 281, das Tragen farbiger Kleidung dem Klerus untersagt, wobei

schrittweise eingeengt wird: «...ne vestes rubri coloris habeant,
distinctione consimiliprohibemus»282, «necrubeis, aut viridibus... inpo-
sterum uti praesumant»283, sowie ausgedehnt auf das Schuhwerk : «Nullus

clericus caligis rubeis vel viridis coloris utatur284.»
Es handelt sich hier noch nicht um die Reservierung bestimmter Farben

für bestimmte Rangstufen innerhalb des ordo, davon ist in den synodalen
Belegen des 13. Jahrhunderts noch nicht die Rede. Es werden all diejenigen

angesprochen, die in irgendeiner Weise der «religio» affiliiert sind.

Die Vorschriften für Säkularkleriker sind zuweilen wortwörtlich identisch

mit denen für Regularkanoniker und Mönche285. Wiewohl durchaus

das Bewusstsein von der Unterschiedlichkeit des ordo vorhanden ist,
sosehr macht sich schon die Tendenz bemerkbar, alle, die mit Kirche zu
tun haben -jedenfalls was die sichtbare Disziplin und Lebensführung
anlangt - ähnlich oder gar gleich zu behandeln.

Das Concüium Lambethense anno 1281 sagt: «Quamvis nomen reli-
gionis vitae monasticae loquentium usus appropriet, habet tarnen clericalis

honestas religiosae vitae gradum eximium, si ea custodiat vita et
habitu, quae sacri canones decernunt clericis observanda286.» Es wird im

289 S. oben S. 145f.
281 Concüium Londinense, anno 1200, cap. 14, Mansi 22, 722.
282 Gallonis Constitutiones, anno 1208. cap. 3, Mansi 22, 764.
283 Concüium Avenionense, anno 1209, cap. 18, Mansi 22. 792.
284 Concilium Monspeliense, anno 1214, cap. 3, Mansi 22. 941.
285 Concilium Salmuriense, anno 1294, can. 1. Mansi 24, 1122 f.
Concilium Arelatense, anno 1260, can. 11, Mansi 23, 1008.

Concilium Biterense, anno 1246, can. 23, Mansi 23, 697.

Concilium Monspeliense, anno 1214, capp. 23/24/26, Mansi 22, 945.

Concilium Trevirense, anno 1277, capp. 132-137, Mansi 24. 205.
286 Cap. 22, Mansi 24, 417.

151



13. Jahrhundert kein hierarchischer Farbenkatalog erstellt, vielmehr
erstrecken sich die synodalen Bestimmungen aufalle Stände und Stufen des

ordo, auf Erzpriester und Erzdiakone, denen rote und grüne Kleider zu

tragen untersagt wird287, auf Prälaten (Mitraträger), denen ein «in
longitudine, latitudine et colore» vorschriftsgemässes Gewand zu tragen
anbefohlen wird 288, ja sogar auf die verheirateten Kleriker, die nur den «habitus

clerico congruens» benutzen dürfen289. Es wird keine Gruppe ausgespart,

nirgendwo wird der Versuch unternommen, per Synodenbeschluss
einer klerikalen Rangstufe irgendwelche vestimentären Vorrechte
einzuräumen, die mehr zum Ausdruck bringen könnten als die liturgisch-rechtliche

Funktion (z. B. Bischofsring, Mitra usw.).
Rot und Grün werden als Farben für die Alltagskleidung auch nicht

verboten unter Hinweis auf die mögliche Verwendung dieser Farben in
anderem Zusammenhang290. Es wird überhaupt nicht speziell begründet,
warum diese Farben nicht benutzt werden dürfen. Alle gegebenen Begründungen

beziehen sich auf den gesamten Komplex der «Vita et honestas

clericorum». Es ist stillschweigend vorausgesetzt, dass die Adressaten der

synodalen Verfügungen wissen, warum bestimmte Farben als für einen

Kleriker nicht schicklich gelten.
Die Eingrenzung des Farbenkatalogs geht jedoch weiter: «Nullus

sacerdos aut clericus... ullatenus utantur de nimio coloris fulgore, seu splendore

notandis, nec bottonibus in manicis, vel ad pectus, sedadis autem
rubeis, glaucis, viridibus et sanguineus non utantur...291» Hier werden
also noch die blutrote sowie die blaue Farbe als unerlaubt bezeichnet. Die
Constitutiones Synodales Valentinae Dicecesis anno 1261 komplettieren
diese Liste: «Item cum multi clerici indumentis et vestibus non se gérant
honeste, prout in canonibus est statutum; statuimus, quod clerici pannis
rubeis, viridibus, et croceis in chlamydis chori longis, et colorum simüium

non utantur...292» Damit bleiben für den Weltgeistlichen - auch wenn
dies noch nicht ausdrücklich gesagt worden ist293 - nur noch dunkle Farben

wie Braun oder Schwarz sowie Weiss übrig. Gold und Silber in ir-

287 Gallonis Constitutiones, anno 1208, cap. 4, Mansi 22, 764.
288 Statuta Concilii Parisiensis, Pars IV, cap. 1, Mansi 22, 839 (anno 1212).
289 Constitutiones. anno 1229, const. 20. Mansi 23, 183.

Concilium apud Pontem Audomari. anno 1279. cap.20, Mansi 24, 224f.
29" S. IKZ 1979/2, S. 94.
291 Lucerne Concilium Dice cesanum, anno 1253. Mansi 23, 822.
292 «de vestibus inhonestis», Mansi 23,1056.
293 Die Bestimmung des Terraconense Concilium, anno 1292, cap.2, Mansi 24.

1106, dass Kleriker «cappas nigras» auch extra ecclesiam tragen sollen, wird
eingeschränkt durch den Zusatz «ad divina officia». Es werden hier also wohl gottes-

152



gendeiner Form zur Schau zu stellen, war jedem Kleriker verboten, so

goldene oder vergoldete, silberne oder versilberte Sporen, Sattelbeschläge,

Riemen, Spangen usw.294. Die Verwendung von Metall
überhaupt für Beschläge an Textilien oder Schuhen wird immer wieder
untersagt295. Wir können also festhalten, dass durch die Eingrenzung der kleri-
kal-ausserliturgisch verwendbaren Farben im 13. Jahrhundert ein
entscheidender Schritt hin auf die Zulassung nur noch der schwarzen
Alltagskleidung getan wurde.

Was die Form der Kleidung angeht, so setzt sich die Linie der vergangenen

Jahrhunderte fort, indem weiterhin Mäntel mit Ärmeln verboten
werden296, ebenso Pelzbesätze297, überhaupt Verzierungen, Litzen und
dgl.298. Die Mäntel oder Obergewänder mussten geschlossen sein299 und
bis zum Boden reichen30(). Das galt für die Priester wie auch für die
Bischöfe, die ebenfalls «talaribus vestimentis» benutzen sollten301. Stoffe,
die «levitas» oder «lascivia» zum Ausdruck brachten302, wurden ebenso

verbannt wie pompöse Gewänder -303 aus Seide304 und anderen kostbaren
Textilien, wiewohl seidene Gewänder für festliche Gelegenheiten
halbgottesdienstlicher Art zugelassen waren305. Viele Synoden und Constitutiones

bieten lange Listen verbotener Kleider, alles wird bis ins kleinste geregelt,

Schuhe, Über- und Unterkleidung, Mützen, Handschuhe werden
behandelt und in Form, Farbe und Material festgelegt. Hinter all diesen
präzisen Vorschriften steht der Gedanke, durch Ausschluss einer möglichst
grossen Zahl von Verirrungsmöglichkeiten gewissermassen auf indirektem

Wege zu einem habitus regularis zu kommen, der den Kleriker als

Kleriker im Alltag kenntlich macht. Alle Abgrenzungsbestimmungen in
der Kleidung dienen dazu, den Kleriker von der Welt zu lösen. Es finden
sich in diesem Jahrhundert keine Vorschriften mehr, die Bezug nehmen

dienstlich-liturgische Verrichtungen ausserhalb des Kirehengebäudes gemeint sein
und weniger die ausserliturgische Erscheinung des Geistlichen im Alltag.

294 Concüium Lateranense IV, anno 1215, can. 16, Mansi 22, 1006,

Concüium Albiense. anno 1254, cap.47, Mansi 23, 845.
295 Concüium Saltzburgense, anno 1274, cap. 11, Mansi 24, 140.
296 Concüium incerti loci, anno 1200, can. 10, Mansi 22, 724.
297 Statuta Concilii Parisiensis, anno 1212, Pars IV, cap.4, Mansi 22, 840.
298 A.a.O.
299 Concüium apud Castrum Gonterii, anno 1268, cap. 6, Mansi 23, 1266.
399 Concüium Bituricense, anno 1214, cap. 6. Mansi 22. 932.
301 Concüium Monspeliense, anno 1214, can. 1, Mansi 22, 940.
392 Synodus Cicestrensis, anno 1289, can. 9, Mansi 24, 1057.
303 Concüium Coloniense. anno 1260. cap. 4. Mansi 23,1015.
394 Concüium Avenionense. anno 1209, cap. 18, Mansi 22, 792.
393 S. oben S. 152, Anm. 293.

153



auf Kleriker, die sich in unzulässiger Weise mit Mönchsgewändern
bekleiden. Im Gegenteil, das Concüium Lambethense anno 1268 sagt:
«Specialiter autem indicimus iis, qui de monasteriis, vel aliis regularibus
locis in episcopos sunt assumpti, vel de cetero assumentur, ut suum déférant

habitum regulärem : ne religionem praecedentem dignitas excludere

videatur, quam sibi debeant vinculo individui foederis adoptare306.»
Die Welt mit ihren modischen und sonstigen Versuchungen ist jetzt der

eigentliche Gegner. Der Geschmack der Zeit wird immer differenzierter,
immer neue und immer schneller wechselnde Kleidungsformen tauchen

auf, die auch den Geistlichen in einen gewissen Zugzwang brachten, ihn
mitrissen, immer «aliquid novi» zu tun und zu tragen, um in der «Zeit» zu
bleiben, mit der «Zeit» zu gehen. Wenn auf vielen Synoden des 13.

Jahrhunderts die einzelnen Kleidungsstücke so präzis beschrieben und erklärt
werden, so darf angenommen werden, dass eben weite Kreise des Klerus
eindeutig in dieser Welt der Laien, Soldaten oder Jäger Position bezogen
hatten. Sie empfanden sich als Teil des «mundus», äusserlich,
wahrscheinlich aber auch innerlich. Auf dieses Faktum werden wir bei der
Betrachtung der verschiedenen Motivationen weiter unten noch eingehen.

b) Haartracht - Tonsur - Bart

Auf diesem Gebiet hat sich im 13. Jahrhundert nichts Neues ergeben. Es

sind im wesentlichen immer dieselben Vorschriften, die mit einigen
Varianten zitiert werden : «Ne clerici tonsuram habeant similem laicali, sed

rotundam et circularem et irreprehensibilem307.» Auch hier werden wieder

alle angesprochen, die als Vertreter der Kirche gelten, Bischöfe wie

Minoristen, Mönche und Regularkanoniker308. Es differieren höchstens
die Masse für eine Tonsur309.

Ein in diesem Jahrhundert auffallender Beleg: «Item statuimus ne
Clerici nutriant tortos crines, que vulgariter ,crulle' dicuntur310.»
Nach langer Zeit wird wieder das Thema der lockigen, bzw. künstlich
gelockten Haare aufgegriffen, das auch schon bei Hieronymus behandelt

396 Concilium Lambethense, anno 1268, cap. 5, Mansi 23,1222.
397 Concüium Rotomagense, anno 1214, cap. 1, Mansi 22, 899.
398 Statuta Concilii Pansiensis Pars IV, Anno 1212, cap. 1, Mansi 22, 839,

Constitutiones Synodales, anno 1261 (Valentina), Mansi 23,1051.
399 Concüium Monspeliense, anno 1214, cap. 23, Mansi 22, 945.
Concüium Monspeliense, anno 1214, cap. 4, Mansi 22, 941.
319 Constitutiones W. de Cantilupo, Wigorn. Ep., anno 1240, cap.21, CMBH

1670.
310 Statuta Eccl. Gerhardi Archiep. Mogunt., anno 1298, CG IV 588.

154



wurde311. Ansonsten werden Tonsur und kurzes Haupthaar fast stereotyp

vorgeschrieben, ohne sonderliche Emphase schlichtweg verlangt. Nur
in einem Fall wird versucht, diese lapidare Verfügung etwas näher
biblisch zu motivieren. So heisst es bezüglich der Tonsur auf dem Concüium
Lambethense anno 1281 : « Et cum corona sit character ecclesiasticae militiae

et revelati cordis ac patuli radiis caelestibus insigne, ipsi ut veraciter
ostendant se huius characteris titulum erubescere, tena coronas abscon-

dunt, quasi caelestes radios repellentes, et indiciorum infra corde sua ge-
rentes, erroris velamine obscurata312.»

Die Tonsur hat nur dann einen Sinn, wenn der Kleriker sie trägt als eine

prägnante Zeichnung eines im Dienst der Kirche stehenden Geistlichen.
Sie ist also zuallererst Dienstabzeichen. Doch sie weist über diesen

vordergründigen Zusammenhang hinaus auf eine seelische Verfasstheit des

Trägers : die Öffnung der corona ist Sinnbild für die Offenheit des Herzens

und die Empfänglichkeit für himmlische Realitäten. Die kahle
Mittelstelle des Hauptes wird hier gewissermassen als Einstiegsstelle für die

radii caelestes gedacht. Wer also die Tonsur verachtet, weist damit auch
die himmlische Realität zurück und erweist sein Herz als geschlossen, als

verhüllt durch den Schleier des Irrtums. Er gibt damit deutlich der Welt
kund, dass er nicht sichtbar in der militia ecclesiastica dienen will, dass er

im Grunde ein homo non religiosus ist.

Diese rein leib-hafte Symbolik der Kranztonsur steht bisher einzig da

in der Palette der Motivationen. Interessant ist, dass als Grund für das

Verschmähen der Tonsur auch hier313 das Erröten genannt ist. Der Kleriker

empfand es als beschämend, entweder überhaupt eine so komische
und anachronistische Frisur zu haben oder generell als Kleriker im Alltag
kenntlich zu sein. Die Fülle der Vorschriften, die die Kleidung betreffen,
hat deutlich gemacht, dass mancher Kleriker wohl jeder modischen

Neuerung nacheiferte, um nur ja nicht als Vertreter der Kirche erkennbar
zu sein, die durch die Betonung des «nihil-novi» auch und vor allem im
vestimentären Bereich aus dem sozialen Kontext herausfiel. Da es an
einer klerikalen Eigenkleidung für den Alltag noch mangelte, war nur die

Tonsur das «insigne», mittels dessen der Kleriker ohne weiteres von
anderen Menschen unterschieden werden konnte. Es kann also nicht
verwundern, dass die ständige Wiederholung der Tonsurvorschrift bei den

Klerikern des öftern auf taube Ohren stiess. Das Thema «Erröten»

311 S. IKZ 1979/2, S.89 Anm.60.
312 Cap.22, Mansi 24, 418.
313 S. oben S. 142.

155



kommt nur noch einmal314 in dem zur Behandlung anstehenden
Zeitraum vor : «... quod tonsuram decentem et coronam rasi capitis déférant

competentem ; maxime coram ordinariis suis, et in ecclesiis, et in congrega

tionibus clericorum. Nec erubescant ipsius portare stigmata, qui pro eis

spineam non dignatus est portare coronam... -315» Es ist sehr aufschlussreich,

dass hier sogar von einer konziliaren Stimme zugegeben wird, dass

das Tragen der Tonsur eine Art Stigmatisierung bedeutet, es also auch mit
Schmerzen, mit deutlich sichtbarer und fühlbarer Nachfolge zu tun hat.
Erstaunlich ist, dass der Zeugendienst, der doch irgendwie mit dem Zeigen

des Stigmas zusammenhängt, weniger bedeutsam im Gegenüber oder
in der Zugeordnetheit von Kleriker und Laie erscheint, als vielmehr
klerikal-immanent begründet wird. Vor allem dort, wo ohnehin jeder weiss,
dass der Betreffende ein Geistlicher ist, bei den Vorgesetzten, in der Kirche

und bei «Pastoralkonferenzen», soll er eine «tonsura decens» und
eine «corona rasi capitis competens» vorweisen können. Dahinter steht
der unbedingte Verfügbarkeitsgedanke, die Idee, dass ein Kleriker den

anderen stützt und stärkt durch seine Disziplin und seinen sichtbaren
Gehorsam. Es muss auch schon damals in der Geistlichkeit einer Diözese
eine verheerende Wirkung gehabt haben, wenn ein Kleriker den sichtbaren

Bruch mit der geistlichen Disziplin wagte und so die Loyalität gegenüber

den Vorgesetzten, die pastorale Verantwortung in der Gemeinde
sowie die Kollegialität der klerikalen Gruppe desavouierte.

Nur ganze zwei Vorschriften finden wir im 13. Jahrhundert, die sich auf
den Bartwuchs beziehen: «Nullus comam nutriat, neque barbam...316»
Hier ist ein Problembereich fast völlig aus der synodalen Zuständigkeit
herausgefallen, was verschiedene Gründe haben mag. Der. dass sich

plötzlich die Kleriker diszipliniert an die synodalen Gebote gehalten hätten,

erscheint uns am wenigsten schlagkräftig, zumal wenn man
berücksichtigt, dass sich der Gehorsam der Geistlichkeit, was die anderen Bereiche

angeht, gewiss in Grenzen hielt. Das rührt wohl daher, dass im
13. Jahrhundert das Barttragen allgemein unmodern wurde und somit die
Gründe für Verbote fortfielen317. Ebenso entfällt im 13. Jahrhundert die

314 Der Vermerk des Concüium Albiense. anno 1254. cap. 53. Mansi 23, 846
bezieht sich nur auf Regularkanoniker, die sich ihres Habits schämen.

315 Concüium Lambethense, anno 1261, Mansi 23. 1071.
31(1 Conseranensis Synodus. anno 1280, Mansi 24. 331 ; sowie Terracoconense
Concüium. anno 1292. cap. 2, Mansi 24. 1105.
317 Vgl. Meyers Enzyklopädisches Lexikon Art. «Bart», Bd. 3, S. 533 sowie Art.

«Haartracht» Bd. 2, S.246 f. An beiden Stellen finden sich auch ikonographische
Hinweise zu diesem Thema.

156



Diskussion um die Form der Tonsur, es werden über diesen Gegenstand
keine synodalen Kontroversen mehr aktenkundig: die römische Tonsurform

hatte sich in der westlichen Kirche durchgesetzt.

c) Waffen

«An aliqui portent arma, vel non habeant tonsuram, et habitum con-
gruentem?» So lautet die 18.Frage einer «Inquisitionssammlung» von
1230318. Zu Tonsur- und Kleidungsfragen tritt fast regelmässig das Verbot

des Waffentragens und des Waffengebrauchs. Diese Trias ist so häufig,

dass der Eindruck entstehen muss, dass es hier um drei wesentliche
Bestandteile klerikaler Alltagserscheinung geht.

Eine Fülle anderer Betätigungen wird dem Kleriker untersagt, Spiele,

Würfeln, Theaterbesuch, Betreten von Tavernen, Witzeerzählen, Konkubinat

und v. a. m.3I9 Aber an erster Stelle finden wir zumeist die drei
erwähnten Problemkreise. Vermutlich sind es die Bereiche, die am deutlichsten

sichtbar machen, wo ein Kleriker steht : in Zucht und Dienst der Kirche

oder bei den «Rebellen», den «Apostaten». Die Vorschriften des

13. Jahrhunderts bzgl. der Waffen für Kleriker sind in der Länge recht
unterschiedlich. Wir finden lapidare Verfügungen: «item nullus presbyter
arma ferat vel clericus»32()ebenso wie Bestimmungen mittlerer Länge, die
eine kurze Begründung oder eine Liste der verbotenen Waffen aufführen :

«Adjicimus etiam et districtius inhibemus, ne aliqui clerici, qui volunt
gaudere privilegio clericali, cultellos acutos, enses vel lanceas déferre

praesumant, vel armis impugnativis, quibus vis infertur, non utantur : nisi
forte tempore guerrae»321 als auch sehr lange, in extenso das gesamte
Gebiet des Waffengebrauchs durch Kleriker untersuchende Canones, wie

etwa die Bestimmung «De armis prohibitis clericis» der «Constitutiones
Synodales Valentinae Dicecesis» von 1261322 oder can. 39 des Mainzer
Provinzialkonzils von 1261323, auf die wir noch näher eingehen werden.

Zunächst einmal geht es allen synodalen Entscheidungen letztlich
darum, das Erscheinungsbild des Klerikers von dem des Soldaten zu tren-

318 Inquisitiones per archidiaconatus episcopatus Lincoln, a singulis archidiaco-
nis faciendae, anno 1230, CMBH I 628.

319 Vgl. die sehr ausführlichen Verbotslisten der Conseranensis Synodus, anno
1280, Mansi 24. 330-334; Synodalia Statuta, anno 1289, Pars secunda. Mansi 24,
1015-1018.

329 Concüium Trevirense Provinciale, anno 1227, can.9, Mansi 23, 33.
321 Concüium Biterrense, anno 1233, cap. 13, Mansi 23, 273.
322 Mansi 23, 1056f.
323 Mansi 23. 1094.

157



nen: «Quoniam de habitu clericorum, qui non clericalis videtur, sed po-
tius militaris, grave scandalum laicis generatur... 324Ein MainzerProvin-
zialkonzil von 1259 nennt die Geistlichen, die sich militärisch kleiden, gar
«clerici militares» 325. Es muss Geistliche gegeben haben, die regelrecht
gependelt haben zwischen dem Kleriker- und dem Soldatenstand, was
bezeugt wird durch einen interessanten Kanon des Mainzer Provinzialkon-
züs von 1261 : «Contra illos autem Clericos militares, qui Clericali sche-

mate relicto, comam nutriunt, et gestantes habitum laicalem coram Prae-

latis suis, et in ecclesiis, in quibus habitant, irreverentes incedunt : demum

post tyrocinia, et actus alios militares, quos interdum exercent, habitum
pristinum resumentes, ad beneficia se priora admitti impune desiderant
sic terram vus duabus ingredi non verentes; hoc sacro concilio appro-
bante, statuimus: ut apostatantes huiusmodi, si antequam a suis Praela-
tis, sive Capitulis evocati, et prioribus habitis beneficiis fuerint spoliati, ad

suas Ecclesias, seu Praebendas redire noluerint, non aliter admittantur,
nisi disciplinae claustralis carcerem tanto tempore sustinuerint, quanto a

suis Ecclesiis eos constiterit taliter aberrasse, sic minus satisfactionis pro-
lixitas, quam praevaricationis diuturnitas, prorogatur326.» Solche Leute
sind apostatantes, denen klargemacht werden muss, dass man die Erde
eben nicht auf zwei Wegen betreten kann in einer Person und zu gleicher
Zeit. Hier muss einmal mehr eine Entscheidung gefällt werden : Dienst in
der Welt oder Dienst für Christus in Seiner Kirche. Der Kleriker kann
nicht zwei Herren dienen.

Was die Form der Waffen angeht, so werden eigentlich alle Arten
verboten, «arma mortifera, nec etiam arma defensionis»327, «cultelli acuti
ad latus»32S und «arma diversorum generum, et signanter costalarios,
et gladios majores quam laici.... ensem pennatum vel Segovia-

num...» 329

Es wurden also generell alle Angriffs- und Verteidigungswaffen verboten,

vor allem war es nicht gestattet, diese Waffen, falls sie überhaupt
entgegen den synodalen Bestimmungen getragen wurden, offen zu zeigen,
«ad latus» zu führen oder einfach «super vestem, ad modum militum im-
pudenter» 33° zur Schau zu stellen. Auf alle erdenkliche Weise müssen

324 Constitutiones Othonis Card., ca. anno 1237, cap. 14. CMBH I 652.

Constitutiones Aegidii Episc. Saresbiriensis, anno 1256, Mansi 23, 907.
323 Mansi 23. 997.
Î26 Can. 39. Mansi 23. 1094.
327 Constitutiones Bonfili Senensis Episc, anno 1232. Mansi 23. 244.
32N Statuta Synodalia Eccl. Gerundensis. anno 1257. cap. 2. Mansi 23. 928.
329 Constitutiones Synodi Valentinae Dicecesis. anno 1261. Mansi 23. 1057.
330 Concilium Rotomagense. anno 1299. can. 1. Mansi 24, 1203.

158



Kleriker versucht haben, Waffen trotz aller Verbote zu tragen, so dass die

«Statuta ecclesiastica» des Gerhard von Mainz anno 1298 gar verfügen:
« Volumus quoque, ut loricas, gladios cultellos fixorios, seu alia arma noc-

turno tempore in laicali habitu incedentes (Auszeichnung v. V.) sub tunicis,
aut alias non déférant quoque modo ; ne, si hoc modo fuerint deprehensi,
tradantur judicio seculari331.»

In keinem Falle wurden den Geistlichen bestimmte Waffen erlaubt. Er
ist prinzipiell unbewaffnet. Die Ausnahmen, die wir weiter unten behandeln

werden, beziehen sich nicht auf die Art der Waffe, sondern immer
nur auf die Umstände, unter denen vielleicht Waffen getragen und
gebraucht werden dürfen. Allerdings sind diese Ausnahmeregelungen, wie

wir sehen werden, im 13. Jahrhundert so zahlreich geworden, dass man
sich fragen muss, woher denn dann im entscheidenden Augenblick der
Gefahr etwa die Waffen kamen, die ein Kleriker doch gar nicht führen
sollte. Es kann daraus geschlossen werden, dass dem Kleriker zumindest
der Besitz von Waffen nicht untersagt war. Von Bedeutung in dem eben

zitierten Kanon ist auch, dass man hier unverhüllt mit dem Einsatz
staatlicher Machtmittel droht. Bisher hatten sich eigentlich immer nur kirchliche

Stellen als zuständig in Disziplinarfällen dieser Art gefühlt. Die
offensichtliche Ausserachtlassung oder Geringschätzung der kirchlichen
Jurisdiktion treibt diese Synode dahin, unter Anrufung der staatlichen Autorität

ihren Anspruch durchzusetzen.
So heisst es auch in den Constitutiones Dom. Othoboni legati anno

1268 (publiziert auf dem Konzü von London desselben Jahres): «Cum
igitur clericis, qui in praeclaram Christi haereditatemassumpti sunt, usus

armorum divini et humani (Auszeichnung v. Vf.) juris auctoritate sit
omnino prohibitus332. » Ein waffentragender Kleriker verstiess also auch

gegen weltliche Gesetze und konnte mit der staatlichen Ordnung in Konflikt

geraten. Dies wird auch bestätigt durch ein weiteres Zeugnis aus dem
13. Jahrhundert : «... clericus qui non servaverit statuta circa tonsuram et

habitum, in causis minime audiatur333.» Es kann auch sein, dass mit dieser

Rechtsunfähigkeit in Prozessen die Position des Klerikers vor kirchlichen

Gerichten angesprochen ist. Es ist jedoch ebenso möglich, dass hier
Bezug genommen wird auf seinen Status vor einer weltlichen Instanz.
Dies würde sich gut mit den oben zitierten Belegen decken.

Da zumindest seit Karl d.Gr. Gesetze, die den Kleriker und seine

Erscheinung im Alltag betreffen, sowohl staatlich initiiert als auch kirchlich
331 CG IV 588.
332 Cap.4.CMBHII3.
333 Trevirense Concilium, anno 1238. cap. 13. Mansi 23, 481.

159



ratifiziert waren, ist ohnehin nur sehr schwer eine Trennungslinie
zwischen staatlicher und kirchlicher Gewalt zu setzen, wiewohl die Überordnung

der letzteren über die erstere zumindest theoretisch-theologisch
akzeptiert war, was die Belange des Klerus betraf. Dennoch lässt das plötzlich

auftretende Drohen mit dem Einsatz staatlicher Gewalt die berechtigte

Vermutung zu, dass ein Kleriker auch staatlicherseits bestimmten
Vorschriften unterlag, die seinen Handlungs- und Existenzraum im Alltag

einschränkten.

d)Juden

Zwei Belege aus der Mitte des Jahrhunderts, beide aus Südfrankreich,
stellen eine besondere Art der Abgrenzung dar :

«Et quoniam ex capis rotundis, quas Judaei portant communiter,
honor vehementer confunditur clericorum, qui capis rotundis ex more utun-
tur : praesentis approbatione concilii duximus statuendum, ut Judaei ali-
qui déferre capas rotundas de cetero non praesumant ; sed capas portent
de cetero et deinceps manicatas, ita quod manicae longae sint adeo sicut

capae, nec in eisdem manicis plicatura sit aliqua atque ruga334.» Und ein

Konzil von Aries anno 1260 beschliesst: «Ita quia ridiculosum est et

turpe, quod habitus sacerdotales, ut sunt capae rotundae clausae, quibus
ambulando per vias et plateas ministri ecclesiastici a cunctis popularibus
discernuntur, perfidis Judaeis et infidelibus cum eisdem Christi sacerdoti-
bus sint communes : districtius inhibemus, ne de cetero ab infidelibus
habitus huiusmodi deportentur; sed rotis, aut signis aliis in exteriori eorum
habitu patentibus utantur, quibus infidèles a fidelibus distinguantur. Si

quis autem laicus, aut saecularis potestas, Judaeum aliquem, aut infide-
lem alium, habitum huiusmodi sacerdotalem déferre compulerit, excom-
municetur et a sanctae matris ecclesiae liminibus arceatur : maxime cum a

Sanctis patribus praedecessoribus nostris, et sanctae sedis Apostolicaele-
gatis, fuerit hoc idem alias solemniter promulgatum335.»

Hier wird zum erstenmal ausführlich davon gesprochen, dass es so

etwas wie eine klerikale Alltagskleidung gibt : den runden, d. h. den ganzen
Körper bedeckenden, ärmellosen Mantel. Diese Kleidung wird geschützt
als Erkennungszeichen, wodurch ein Priester von einem Laien leicht
unterschieden werden kann. In beiden Bestimmungen haben wir die Vorläufer

des Art. 10 des Reichskonkordats sowie des § 360 der Weimarer
Verfassung als auch des § 132 StGB der Bundesrepublik Deutschland vor

334 Concilium Albiense, anno 1254, can. 64, Mansi 23. 851.
335 Concüium Arelatense, anno 1260, can. 8, Mansi 23, 1007.

160



uns, in denen das berufsständische Eigenkleid gesetzlich geschützt, sein

Tragen Personen anderer Berufsgruppen also untersagt ist.

Bemerkenswert aus dem ersten Zitat des Konzils von Albi ist, dass hier
durch eine kirchliche Synode der Versuch unternommen wird, eine

Gruppe, die sicherlich nicht der Jurisdiktion eben dieser kirchlichen
Körperschaft untersteht, zu disziplinieren und zwar mit der Begründung:
durch die Verwendung des priesterlichen Eigenkleides durch Juden werde
die Ehre der Kleriker entscheidend beeinträchtigt. Die Juden, so sagt

Albi, tragen die capa rotunda «communiter», die Kleriker dagegen «ex

more». Dadurch wird der Anspruch, den Tradition und Sitte erheben,
erheblich höher eingeschätzt als nur die simple gewohnheitsrechtliche Praxis.

Interessant ist, wie sich die Situation in den sechs Jahren bis zum Konzü

von Arles verschärft hat. Der Ton dieser Konzilsbestimmung ist weit

aggressiver und beleidigender, was darauf schliessen lässt, dass sich offenbar

die Möglichkeiten, den can. 64 von Albi in die Praxis umzusetzen, als

äusserst gering erwiesen haben, «ridiculosum; turpe; perfidi et infidèles

Judaei; districtius; excommunicetur;»: das sind Worte, die die Zuspitzung

des Konflikts deutlich werden lassen. Dennoch ist Arles von der Al-
bigenser Vorstellung abgekommen, den Juden oder überhaupt einem

Ungläubigen die «capa clausa et rotunda» zu verbieten. Dies liess sich wohl
in der Praxis nicht verwirklichen. So beschränkte man sich anno 1260, in
dem Jahr, das joachimitische Kreise als Anbruch des Zeitalters des

Hl. Geistes ansahen, darauf, Juden durch Kreise oder andere sichtbare,
an den «capae rotundae» anzubringende Zeichen zu markieren, um
somit die Verwechslung zwischen Gläubigen und Ungläubigen, zwischen
christlichen Klerikern und Juden zu vermeiden. Offensichtlich haben
auch weltliche Kreise ein Interesse daran gehabt, die Juden kenntlich zu
machen. Anders ist der Passus nicht zu verstehen, in dem es heisst, wer
einen Juden oder einen anderen Ungläubigen nötige, in diesem, eben dem

klerikalen Gewände einherzugehen, der sei zu exkommunizieren. Man
hält sich also nicht mehr direkt an die Usurpanten des klerikalen Standeskleides,

sondern an die säkularen Instanzen, die dieser Gruppe ein «klerikales»

Kleid zu tragen vorschreiben bzw. aufzwängen.
Die optische und ständische Abgrenzung des Klerikers von Mönchen,

Soldaten, Kaufleuten usw. stand immer unter dem Bemühen, eine klare

Positionsbestimmung für den Geistlichen zu geben, wobei die auszugrenzenden

Berufsbilder durchaus in sich selbst unangefochten blieben. Bei
den Juden sieht das anders aus. Hier entlädt sich der ganze geistliche Dünkel,

aller hierarchische Hochmut, hier geht es nicht darum, in erster Linie
eine Abgrenzung vorzunehmen, sondern darum, eine Bevölkerungs-

161



gruppe zu diffamieren. Es war wohl nicht auszudenken, was geschähe,

wenn ein «per vias et plateas» spazierender Priester für einen Juden gehalten

wurde und vice versa. Der Kaufmann, der Soldat oder der Mönch waren

zumindest Christen, d. h. sie waren getauft, eine Verwechslung mit
einer dieser Gruppen war unerwünscht, weil sie eine bestimmte Inklination
zum mundus offenbarte. Die Verwechslung jedoch mit einem Juden war
ein ehrenrühriges Versehen, das baldmöglichst aus der Welt geschafft
werden müsste. Dies ist auch offensichtlich rasch geschehen, denn uns

begegnen im Laufe unseres Themas keine diesbezüglichen Vorschriften
mehr im konziliaren Raum, eine erstaunliche Tatsache, wenn man in

Rechnung stellt, wie oft und mit gesteigerter Schärfe diejenigen Kanones
immer wieder auftauchen, die sich auf alle anderen Bereiche unseres Themas

beziehen. Nur in bezug auf die Abgrenzung gegenüber den Juden und

«Ungläubigen» ist offenbar ein gewisser Erfolg erzielt worden, ein Faktum,

das nachdenklich macht.

e) Ausnahmegenehmigungen

Es ist auffällig, dass im 13. Jahrhundert trotz aller entschiedenen Verbote
gleichzeitig eine Fülle von Ausnahmen genannt werden. Dies ist ein

neuartiges Phänomen, das in den vorhergehenden Jahrhunderten
unbekannt war. Dass überhaupt die Unbedingtheit der synodalen Vorschriften

durch Klauseln verschiedenster Art gemildert wird, könnte darin
begründet sein, dass auch die Väter eines Konzils im 13. Jahrhundert gute
und realistische Kenntnisse über die tatsächliche Befolgung bzw. Nicht-
befolgung ihrer Kanones durch weite Klerikerkreise besassen. Tatsächlich

stiessen wohl viele dieser Anordnungen auf taube Ohren, und alles

Drohen mit Benefizienverlust, Busse, Karzer, Exkommunikation oder

gar Überstellung an ein weltliches Gericht konnten nicht blind machen
für die Tatsache, dass durch diese Taktik offensichtliche personelle
Schwierigkeiten bei der Pfarreibesetzung sowie in der Seelsorge entstanden

wären, die sich kein Kapitel, kein Bischof hätte erlauben können.
So stellt u.E. der Versuch, rigorose Vorschriften durch mancherlei

Ausnahmegenehmigungen ergänzen zu lassen, eine nicht unwesentliche

Anpassung an die Sitten der Zeit dar.
In der Additio ad Concüium Parisiense anno 1212 finden wir die

Bestimmung: «Item, ne quis clericus in sacris ordinibus constitutus, nisi
forte quem paupertas atténuât, in supertunicali sine cappa vel mantello

per vicos civitatis incedat336.»

336 Cap. 23. Mansi 22. 848.

162



Dies stellt eine sehr weitgespannte Ausnahmegenehmigung dar, denn
wie etwa liesse sich eindeutig beweisen, welcher Kleriker arm, welcher
reich war? Wenn ein Geistlicher den habitus clericalis nicht tragen wollte,
konnte er schlichtweg darauf verzichten, einen solchen anzuschaffen unter

Hinweis auf seine Finanzsituation, die ohnehin nicht in dem heute
üblichen Umfange durchschaubar war. Concüium Monspeliense anno 1214

dispensiert die Regularkanoniker vom ständigen Tragen des superpelli-
ceum «propter infirmitatem, vel aliam necessitatem»337, und das 4.

Laterankonzil von 1215 sagt gar in bezug auf das gesamte Erscheinungsbild des

Klerikers im Alltag (inkl. Tonsur) : «nisi justa causa timoris exegerit habitum

transformari338.» Es muss also Situationen gegeben haben, in denen

es gefährlich sein oder werden konnte, als Kleriker erkannt zu werden,
obwohl in keinem der zahlreichen Kanones, die Ausnahmeregelungen
dieser Art anführen, ausdrücklich gesagt wird, welche Situation hier
eigentlich gemeint sei. Wir können bloss vage vermuten, dass diese Zeit, die

ganz allgemein einen moralischen Niedergang des Klerus zu verzeichnen
hatte, auch die ersten massiven antiklerikalen Strömungen
hervorbrachte. Diese sind noch nicht so entschieden und aggressiv wie etwa später

im 15. Jahrhundert339, aber nehmen doch wieder den alten Gedanken
auf, dass nicht der «ordo», sondern das «meritum» eines Geistlichen
entscheidend sei.

Dass schlagartig mit dem 13. Jahrhundert diese Erwähnung der «justa
causa timoris» beginnt, lässt u.E. darauf schliessen, dass Armuts- und
Bettelbewegung, Joachiten und Waldenser u. a. mit ihrer häufig antiklerikal

zugespitzten Argumentation dafür gesorgt haben, dass sich hin und
wieder der Unmut des Volkes an den Klerikern ausgelassen haben
wird340. In diesen anzunehmenden spontanen Ausbrüchen des Volkszorns

gegen die Klerisei war es sicher nicht sehr vorteilhaft, als
Zielscheibe des Spottes und der Verachtung deutlich erkennbar herumzulaufen.

Wohl auch aus diesem Grunde sowie um der Eitelkeit des Klerus ent-

337 Cap. 26, Mansi 22,945 ; ähnlich : Statuta Synodalia Walteri et Simonis Norwi-
censi Epp, anno 1257, Mansi 23. 968:

Concüium Copriniacense 1260. cap. 8. Mansi 23, 1034.
338 Can. 16. Mansi 22, 1006; ähnlich: Constitutiones Ricardi Episcopi Sarum,

anno 1217, cap. 10, Mansi 22, 1109;
Concilium Oxoniense, anno 1222, cap. 33, Mansi 22, 1161 ;

Concilium Provinciale Scoticum, anno 1225, cap. 62, Mansi 22. 1240.
339 Vgl. der Pfeiffer von Niklashausen, dazu : Peuckert I 263 ff.
349 Vgl. dazu: H.Grundmann. Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche

in ihrer Geschichte, Bd. 2, Lfg. G 1. Göttingen 19672 S. 28 ff. Vgl. ebenso : Döllinger,
Sektengeschichte I, S.75. 77. 79 u. passim.

163



gegenzukommen, finden wir immer wieder Ausnahmen, die denen
eingeräumt werden, die in Waffenschmuck einhergingen. So wird die «licentia
episcopi» in Aussicht gestellt341 oder gar das Tragen und Benutzen von
Waffen erlaubt für Zeiten innerer Unruhen, des Krieges sowie zum
Schutz des eigenen Lebens: «...nisi tempore, quo passi fuerint
injuriant...»342, «...nisi forte ex causa probabili tuitionis, seu guerrae343»,
«...nisi forte tempore guerrae»344. Hier wird die Linie der vorigen
Jahrhunderte deutlich verlassen und ein Weg beschritten, der de facto die

Freigabe des Waffengebrauchs bedeutet. Denn wie eben liesse sich beweisen,

ob ein Kleriker Angst hat um sein Leben, wann und wo er es schützen

muss, wann er mit Ungerechtigkeiten anderer zu rechnen hat etc.

Auch ein Blick in die Skala der Motivationen wird uns zeigen, dass der

Strom biblischer Argumentation vergangener Jahrhunderte zu einem
Rinnsal geworden ist. Sehr schüchtern und halbherzig verbieten die Synoden

des 13. Jahrhunderts etwas, was vermutlich die Väter einer solchen

Synode selbst praktizierten: bei ihren Jagden oder militärischen
Auseinandersetzungen durchaus Waffen zu tragen sowie diese zum eigenen Vorteil

einzusetzen. Der Kleriker früherer Jahrhunderte war - zumindest
theoretisch - verpflichtet, in seiner alltäglichen Erscheinung ein Bild zu
sein für Gewaltlosigkeit und Gottvertrauen, für die Macht des Gebetes

und das Wissen um den Schutz des Allmächtigen. Diese Bildfunktion
wird im 13. Jahrhundert de facto aufgegeben. Halbherzigkeit in einer
solchen Frage ist nichts anderes als die Bereitschaft, das Bild des Klerikers
der gewalttätigen Zeit und Umwelt anzupassen.

f) Motivationen

1. Allgemein menschlich-moralische Bezüge

Die einfachste aller Begründungen bezieht sich auf den Exempelcharak-
ter des geistlichen Dienstes. Der Kleriker dient anderen als Vorbild der

Demut345, will er also diesem Berufsbild entsprechen, so muss er sich der

Dinge enthalten, die «den anderen» an ihm irre werden lassen könnten,

341 Constitutiones Bonfili Senensii Ep., anno 1232, Mansi 23, 244.

Concüium Sedenense, anno 1267, cap. 4. Mansi 23. 1180.

Concüium Monasteriense, anno 1279, can. 2, Mansi 24. 312.
342 Synodus Coloniensis, anno 1281, cap. 9, CG III 666.
343 Synodus Nemanensis. anno 1284, Mansi 24. 542.
344 Concüium Biterrense, anno 1233. cap. 13. Mansi 23. 273.
345 Concüium incerti loci, anno 1200. cap. 10. Mansi 22, 724.

164



aller Kleidungsstücke, die superbia346, elatio347 oder die rebellische

Gesinnung des Ungehorsams348 erkennen lassen, bzw. eine Haltung verdunkeln,

die honestas349, pudor und verecundia350, sowie dignitas351
ausstrahlt.

Es wird dabei im 13. Jahrhundert auch sehr häufig an diejenigen appelliert,

die die «cura animarum» haben, sich so zu kleiden und in einem
solchen habitus einherzugehen, der dieser pastoralen Funktion dienlich
ist352. Diese Arbeit als Seelsorger impliziert die Dokumentation der

Distanz, muss den Abstand zum Ausdruck bringen, der zwischen Seelsorger
und Hilfesuchendem besteht. Je deutlicher auch optisch dieser Unterschied

ausfällt, desto besser die Chancen für ein Gelingen der Therapie :

ein durchaus modern anmutendes Konzept.

2. Der Unterschied zwischen Laien und Klerikern

So wird denn auch immer wieder betont, wie wichtig es sei, diesen Unterschied

manifest zu machen: «...quia cum per exteriorem habitum saepe
interior designetur; oportet tarnen exterius talem ostendere, ut ei, qui
debet intus esse verisimiliter coaptetur, ne ex habitu forsan indecenti, is qui
gestat, in se ipso vilis appareat, et corda videntium pro facilitate indicii
scandalizet353.» Die klerikale Haartracht soll von der eines Laien
verschieden sein354, sowie überhaupt die «vita presbyterorum a vita vulgari
debet esse sejuncta, ita decet in habitu et incessu, ut a caeteris distinguan-
tur»355. Aber genau das wollten viele Kleriker nicht. «Cum in Tonsura et

maxime habitu differre debeant a laicis sacerdotes, in quibus plures inve-
nimus istis temporibus delinquentes356.» Was nicht weiter verwundert,
wenn man das gewaltige Ansteigen der Klerikerzahlen vor allem im 13.

und 14. Jahrhundert bedenkt, das zumeist sehr niedrige Bildungs- und

häufig noch niedrigere Besoldungsniveau dieser Geistlichen. Dass sich

346 Synodus Wigorniensis. anno 1240. cap. 21. CMBH I 670.
347 Constitutiones Aegidii Ep. Saresbiriensis, anno 1256, Mansi 23. 907.
348 Add. Wühelmi Paris. Ep. ad Constitutiones Gallonis, ca. anno 1208, cap. 1,

Mansi 22. 766.
349 Concüium Avenionense. anno 1209, cap. 18, Mansi 22. 792.
3MI Conseranensis Synodus, anno 1280, Mansi 24, 331.
331 Concüium Herbipolense, anno 1287. cap. 1. Mansi 24. 851.
352 Concüium Londinense, anno 1268, cap. 5. Mansi 23, 1221 f.
353 A.a.O.
334 Concüium Parisiense, anno 1212. cap. 1, Mansi 22, 819.
3S5 Canones synodi Dubliniensis, anno 1217, CMBH I 548.
33(1 Nova Praecepta D.Petri de Colle-Medio, anno 1235. Mansi 23. 404.

165



bei einer solchen sozialen und intellektuellen Situation des Klerikerstandes

nur sehr schwer klarmachen liess, dass der Geistliche hoch über dem

Laien stünde, ist zumindest für die Massen des niederen sowie auch des

höheren, unter der Benefizienakkumulation in den Händen weniger
leidenden Geistlichen durchaus verständlich.

3. Die Geist-Körper-Parallele

Ein weiteres wichtiges Moment der positiven Motivation ist die uns des

öfteren begegnende Vorstellung, dass Geist und Körper innere und äussere

Einheit bilden. Man kann als Kleriker keinen geistig-geistlichen
Anspruch erheben und eben diesen Anspruch durch seine sichtbare Erscheinung

widerlegen.
«...clerici tarn in statu mentis, quam in habitu corporis decenter in-

duantur...357» Was der Körper vorzeigt, lässt zumal beim Kleriker
Rückschlüsse zu auf seine innere Verfasstheit: «...nec affectent vestibus

piacere, sed moribus ne sordes animo contrahat pretiosae vestis nimius
appetitus...358» Es besteht eine Interdependenz von Körper und Geist,
der status des einen lässt den andern je nachdem strahlend oder verdunkelt

erscheinen.

Dem widerspricht nur scheinbar can. 21 des Magdeburger Konzils von
1266: «Praeterea cum debeant clerici non solum interiori sed etiam exte-

riori ornatu fulgere quia huic ornatui, qui in clericis nitere debet, vide-

tur non modicum adversari359.» Diese Formulierung erscheint uns paradox,

da wir nach allen Zeugnissen, die wir seit 398 behandelt haben, wissen,

dass der Geistliche nur durch sein Inneres, durch seine religio, durch
honestas und mos etc. glänzen soll. Inhaltlich jedoch sagtauch dieser

Kanon nichts anderes aus als alle anderen mit diesem Thema befassten

Entscheidungen : die reine, dem Dienst der Kirche Christi geweihte geistliche
Person muss auch ohne Worte als solche erkennbar sein, d. h. glänzen.

4. Das Individuum und der Organismus

Dass durch ein Versagen in dieser Hinsicht nicht nur die geistliche
Existenz des klerikalen Individuums in Frage gestellt wird, sondern sogleich
auch der sozial-ekklesiologische Aspekt an Bedeutung gewinnt, bestäti-

337 Concilium Provinciale Scoticum, anno 1225, can. 11, Mansi 22. 1225.
338 Concüium Biterrense, anno 1233, cap. 16. Mansi 23.275 : Fragmentum Statu-

torum Eccl. Nivernensis, anno 1246, can. 6, Mansi 23, 732.
339 Mansi 23,1165 f.

166



gen die Statuta Provincialia (Konzil von Bremen) anno 1266: «Universis
personis Ecclesiasticis Provinciae memoratae districte praecipimus, ut in
victu, vestitu, gestu et aliis operibus et circumstantiis status sui sic honeste

se habeant et decenter, ne propter ipsos nomen Ecclesiasticum inter laicos

blasphemetur (Auszeichnung v. Vf.)36()». Nicht nur der eigene Körper und
sein habitus stehen zur Debatte, nicht nur das, was der status corporis
über die mentale oder spirituelle Verfassung eines Geistlichen aussagt,
sondern das Wohl der gesamten Kirche ist hier gefährdet. Wenn ein Glied
des Leibes sich unwürdig kleidet, wird der Gesamtorganismus getroffen.
Dieser Gedanke ist eine durchaus interessante Motivation, insofern hier

zum erstenmal versucht wird, das Problem der Erscheinung des Klerikers
im Alltag von einer individuellen zu einer sozialen Frage werden zu
lassen. Es ist allerdings auch bisher schon der Ansatz vorhanden gewesen,
die personale Fixierung des Problems zu entgrenzen mit dem Hinweis
etwa auf den Stand, das Standesbewusstsein. Das jedoch war nicht mehr
als schichtenimmanente Argumentation, die der tieferen Fundierung
entbehrte. Mit «nomen ecclesiasticum» ist hier mehr gemeint als der ordo
innerhalb der Ecclesia. Es ist sie selbst, die Kirche Christi, die verlästert
wird, ja letztlich sind es alle, die diesen «Leib» bilden, die verhöhnt werden.

Die gleiche soziale Dimension, wenngleich auch geöffnet auf die
Welt hin, wird noch einmal deutlich in cap. 4 des Concüium Budense von
1279, das einen originellen Gedanken ins Spiel bringt, um die Kleriker im
erwünschten Sinne zu motivieren: «Interdicimus... omnibusclericis portare

annulos, nisi sint praelati... Quod si quis de cetero clericus annulum

portans inventus fuerit, auferatur ei annulus per suum ordinarium, et non
reddatur eidem : immo idem transgressor clericus etiam tantumdem ad

valorem illius annuii in rebus aliis cogatur pauperibus erogare36'. » Diese

Verfügung stellt eine Besonderheit dar, insofern als sie nicht die üblichen
Strafen anordnet, sondern mit der Restitutionsidee arbeitet : durch das

unwürdige Verhalten des entgegen den Statuten Ringe tragenden Klerikers

wird der soziale Raum verletzt, in dem sich auch der «transgressor»
befindet. Das Übel ist nicht dadurch behoben, dass es in Zukunft einfach

unterbleibt, sondern es verlangt Satisfaktion, in diesem unserem Falle
Restitution des Gutes, das, auf usurpatorische Weise der Allgemeinheit
abhanden gekommen, ihr zurückerstattet wird und zwar nicht dem

anonymen Domschatz, sondern in adäquatem Gegenwert vor allem auch
der Gruppe, die am stärksten die offensio, die durch das Verhalten des

Geistlichen erzeugt wurde, spüren müsste: die pauperes. Ohne dieses

369 Mansi 23, 1157.
361 Mansi 24. 274.

167



4. Kapitel von Buda überstrapazieren zu wollen, kann doch gesagt werden,

dass es sich hier um einen bemerkenswerten, standestheologisch
äusserst wertvollen Versuch handelt, die Erscheinung des Geistlichen im Alltag

zu beschreiben. Wir haben schon viel gehört davon, dass der Kleriker
sich unerlaubterweise den Laien, Soldaten usw. gleichmacht, dass er sich

nicht ziemlich kleidet und benimmt und damit seinem Berufsstand
Unehre angedeihen lässt, aber dass er in letzter Konsequenz sogar den pau-
peres verantwortlich ist, das ist neu. Es wäre aufschlussreich, würde
jedoch den Rahmen dieser Arbeit sprengen, zu untersuchen, inwieweit
diese Bestimmung eine Antwort ist aufdie Bewegung der Bettelorden und
anderer Aufbruchsbewegungen des 13. Jahrhunderts.

Durch die Einbeziehung des Klerikers in den sozialen Kontext von Kirche

und Welt, durch die klar zum Ausdruck gebrachte Verantwortlichkeit
des Geistlichen für a-soziales, gemeinschaftsschädigendes Verhalten auch
und vor allem durch seinen habitus, wurde unserem Fragenkomplex eine

wichtige Dimension hinzugefügt.

5. Motivation durch Quellenverweise

a) Zitate aus Konzilen und Synoden

Unter den Motivationen finden wir jedoch nicht nur solche, die vorwärts
schauend die Auswirkungen einer bestimmten Fehlhaltung drohend an
die Wand zeichnen, sondern auch eine Fülle einfacher wie auch sehr

ausgeführter rückbezüglicher Verweise auf schriftliche Quellen: auf die

Entscheidungen der früheren Synoden und Konzile, auf die Kirchenväter,
auf die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Die 21 Verweise

auf frühere synodale Entscheidungen, die wir in diesem Zeitraum finden,
sind sehr formelhaft gehalten und kurz, sie beziehen sich sehr oft auf
bedeutende Konzile desselben geographischen Raums wie auch auf Synoden,

denen allgemein eine grössere Bedeutung zukommt: so z.B. das

4. Laterankonzil von 1215362, dem eine höhere Wertigkeit zuerkannt ist,
auf das immer noch diskutierte Carthaginiense von 398363 und häufig
auch auf mehrere Konzile gleichzeitig364. Es finden sich generelle Bezüge

auf die «consuetudo antiqua»365 oder auf die «antiqua statuta canoni-

362 Concüium Biterrense, anno 1246, cap. 19, Mansi 23, 696.
393 Concüium Salmuriense. anno 1276, can. 4. Mansi 24, 161.
364 Synodus Santonensis. anno 1298. cap. 1, Mansi 24. 1185.
363 Concüium Coloniense. anno 1260. cap. 9. Mansi 23, 1020.

168



ca»366. Diese Verweise sind inhaltlich jedoch ohne Bedeutung, sie werden
selbst nicht weiter begründet, es wird schlichtweg festgestellt, dass konziliare

Autorität hinter einer Verordnung steht, und somit vorausgesetzt,
dass die Adressaten wissen, was das für die eigene Gehorsamspflicht im
einzelnen bedeutet.

b) Patristische Verweise

Das gleiche gilt auch von den drei Verweisen aufpatristische Quellen, wobei

allerdings zweimal nur von den Vätern allgemein die Rede ist367 und
einmal Bezug genommen wird auf die Dekretalen Gregors368. In keinem
Falle wird rekurriert auf die Väter der Alten Kirche oder werden gar Stellen

oder Verhaltensmuster genannt, die nachahmens- oder beherzigenswert

erscheinen. Zitierung von Väterstimmen im synodalen Bereich unseres

Themas ist im 13. Jahrhundert eigentlich nicht nachzuweisen: eine im

Vergleich zu früheren Jahrhunderten auffällige Erscheinung.

c) Biblische Verweise

Interessanter sind schon die biblischen Rückbezüge aus unserem
Zeitraum. Zwar haben wir im 13. Jahrhundert von den insgesamt 165

untersuchten Entscheidungen ganze 10 konziliare Bestimmungen, die sich die

Mühe machen, den Kleriker in seinem ausserliturgischen Wandel und
habitus biblisch zu motivieren, doch sind diese zehn Kanones recht interessant

für die Entwicklung unserer Frage nach der Erscheinung des Klerikers

im Alltag.
Das eben zitierte Konzil von Avignon sagt : «... et quos in omnibus ac-

tionibus suis ad honestatem praevenire deberent et vitam, tanquam caeci

caecos eos in foream trahunt, et ad gehennam praecedunt369.» Dieser

Bezug auf Lk.6, 39 par. verweist auf die Exempel-und Leitfunktion des

klerikalen Lebens. Dieses Wort Jesu aus der lukanischen Feldrede handelt

von der Anmassung des Menschen, anderen ein Leitbild zu sein, andere

korrigieren und zurechtweisen zu wollen, ohne selbst im geringsten die

Qualifikation zu diesem Beruf zu haben. Der Kleriker, der durch sein

Äusseres dokumentiert, dass er diese Qualifikation nicht hat, wird zum
blinden Blindenführer und so mit einer gewaltigen, nicht nur ephemeren,

366 Concilium Monspeliense. anno 1214. cap. 1, Mansi 22, 940.
367 Concüium Arelatense. anno 1260. can. 8, Mansi 23, 1007.

Concüium Londinense, anno 1268, can. 5. Mansi 23, 1220.
368 Concüium Avenionense. anno 1209. can. 18, Mansi 22. 792.
399 Concüium Avenionense. anno 1209, cap. 18, Mansi 22. 792.

169



sondern auch eschatologischen Schuld beladen : er verführt, er leitet in die
Irre nicht nur in diesem Leben (forea), sondern - so die Interpretation des

Konzils - er geht selbst voran in die Hölle und schert sich nicht darum,
dass die Schafe dem Leithammel, blind und gehorsam wie sie nun einmal
sind, folgen auf diesem Weg ins Verhängnis.

Mit der Frage nach dem rechten habitus des Geistlichen wird hier also
auch die Frage nach dem Seelenheil der diesem anvertrauten Gläubigen
biblisch verknüpft.

Zwei Konzile beziehen sich auf Jesus Sirach 19, 29-30: «Et quoniam
,ex usu cognoscitur vir, et ab occursu faciei sensatus: et amictus corporis,
et risus dentium, et incessus hominis, enuntiant de ilio' praesentis concilii
auctoritate inhibemus...37()»

Dieses Zitat aus der Weisheitsliteratur gibt die allgemein verbreitete

Auffassung wider, ein Mensch sei an dem zu erkennen, was er anzieht und
wie er sich benimmt. Dahinter steht der Gedanke von der Ganzheitlich-
keit der menschlichen Person, die nicht aufspaltbar ist in Äusseres, Geistiges,

Inneres und Leibliches. Der Mensch ist als Mensch unteilbar, alles

wirkt auf alles ein und zurück. So kann denn diese Jesus Sirach-Stelle gut
angewandt werden auf den Kleriker. Wenn von ihm gilt, dass sein amictus

(LXX stolismos) Auskunft gibt über ihn, seine Lebensart und seine

Taten, dann kann sich kein Kleriker mehr hinter der Ausrede verschanzen,
in seinem Herzen sei er wohl Geistlicher, aber es sei nicht vonnöten, dies
auch sichtbar zu machen. Nach der Hl. Schrift, so bezeugt das Konzil von
Paris, lässt sich das nicht trennen. Wer dies dennoch versucht, verstösst
nicht nur gegen konziliare Bestimmungen, sondern vor allem gegen den
Geist der Bibel.

Eine andere Stelle aus Jesus Sirach wird - ebenfalls in diesem Jahrhundert

- dreimal zitiert: «Quia ,initium omnis peccati est superbia', super-
biam in gestu, habitu, et verbis prohibemus37 '. » Diese Stelle Jesus Sirach
10, 13 soll die allgemein-moralische Argumentation unterstützen, dass in
bezug auf Lebensführung und Kleidung alles vermieden werden muss,
was auf superbia schliessen lässt. Die Verbindung dieses Gedankens mit
dem Schriftwort konnte nur geschehen unter Umstellung der ursprünglichen

Wortfolge. LXX lautet: «hoti arche hyperëphanias hamartia.» In
dem ganzen Abschnitt geht es um das Wesen des Übermuts des Men-

379 Concüium Parisiense. anno 1212. can. 1. Mansi 22, 819.
Concüium Rotomagense. anno 1214. can. 1. Mansi 22, 899.
371 Constitutiones Ricardi Ep. Sarum. anno 1217, cap. 10, Mansi 22, 1109.

Synodus Exoniensis, anno 1287. cap. 17. Mansi 24. 805.
Concüium Dunelmense. anno 1220. CMBH I 574.

170



sehen, der mit seiner Fähigkeit zur Sünde beginnt. Wir können nicht
feststellen, ob diese Umstellung willkürlich geschah oder auf die seinerzeit

gebräuchliche Vulgata-Ausgabe zurückzuführen ist372. Aber wie dem
auch sei, es wird eine Bibelstelle benutzt, um dem Kleriker deutlich zu
machen, dass Hochmut die Wurzel allen Übels ist, dass mit ihm die Abkehr
von Gott beginnt. Gestus, habitus und verba sind die Bereiche, in denen

der Hochmut am leichtesten zum Ausdruck kommt. Es wird dem Geistlichen

bedeutet, dass seine auf diesen Gebieten versagende Haltung nicht
etwa ein Adiaphoron ist, dass es hier vielmehr um ein Problem von höchster

Wichtigkeit geht: um die Sünde selbst.

Das Concüium Lambethense von 1261373 setzt Mt. 27,28 f. parr. in
Beziehung zum Kleriker: «Nec erubescant (seil, clerici, Anm. d. V.) ipsius

portare stigmata, qui pro eis spineam non dedignatus est portare coronam

; factus patri usque ad mortem obediens, ut eos suae resurrectionis
tribueret esse participes, et haereditatis pretio sui sanguinis adquisitae
consortes374.»

Mit dem impliziten Hinweis auf Phil. 2, 8 (obediens usque ad mortem)
sowie Röm. 6, 5 (participes resurrectionis) stellt die Verwendung der

Dornenkronensymbolik im Hinblick auf das Tragen der Tonsur eine besonders

stringente Form der disziplinaren Apologetik dar. Unter Umständen
können wir auch noch Gal. 6,17 (stigmata) sowie all diejenigen Stellen als

biblische Hintergrundsbezüge annehmen, die auf «Erbe, Erbschaft,
Kaufpreis» bzw. Lösegeld(haereditas, pretium)-Vorstellungen im NT
anspielen. Hier wird die Kleriker-Christus-Parallele noch verstärkt zu einer

Parallele von Kleriker und dem Jesus Christus, qui passus est pro nobis.
Damit wird sehr viel ausgesagt über das theologische Verständnis von
Amt und Dienst in der Kirche: der Geistliche steht in erster Linie in der

Nachfolge des leidenden Christus. Wie Paulus trägt er dessen Stigmata an

seinem Leibe. Es ist ersichtlich, dass er Jünger ist, jedem ersichtlich, der

ihm begegnet, ihn sieht, mit ihm spricht. Seine Haartracht enthüllt ihn als

einen in der imitatio stehenden Diener der Kirche. Christus hat die
Dornenkrone willig getragen : sie war ein Zeichen der Schmach, der Verhöhnung

und Verlästerung, aber auch ein Zeichen von Hoheit, Würde und

Königtum. Es tat weh, sie zu tragen. Es steht dem nichts entgegen, diese

gesamte Symbolik nahtlos auf die Tonsur, aber eigentlich auch auf habitus,

gestus, verba, incessus etc. des Klerikers zu übertragen. Er ist als er-

372 Der sehr verderbte hebräische Urtext des Ecclesiastes wurde erst Ende des

19. Jahrhunderts entdeckt.
373 S. oben S. 155.
374 Mansi 23. 1071.

171



ster dazu gerufen, immer christusförmiger zu werden und sich auch des

Evangeliums nicht zu schämen oder der Brandmarkung - und das stellt

eigentlich das Stigma des Klerikers dar - zu entfliehen zu suchen. Er ist
dazu gerufen, das Zeichen der Schmach und der Würde sichtbar zu
tragen. Das hohe Mass der Selbsthingabe korrespondiert mit der Fülle der

ererbten, von Christus dem Jünger zugeeigneten Würde. Wie Christus das

Zeichen von Schmach und Hoheit für die Menschen getragen hat, so

sollte sich auch der Kleriker dessen bewusst sein, dass es sich bei allen
habituellen Vorschriften nicht um l'art pour l'art handelt, um pure konziliare

Schikane, sondern dass sie sich bemühen, den Für-Sorge-Charakter
des kirchlichen Dienstamtes im Auge zu behalten und in alltäglicher
Existenz zu verwirklichen, ja eigentlich auch den Stellvertretungsgedanken
hervorzuheben, wobei letzterer nicht unbedingt in der pädagogischen
Absicht des Konzils gelegen haben muss.

Wie Christus dem Vater gehorsam wurde, so verlangt das Konzil vom
Kleriker eine adäquate obedientia, eine obedientia, die nicht in sinnlosem

Kadavergehorsam bestand, sondern das Ziel hatte, Menschen zu Teilhabern

und Erben zu machen des Heils, das durch Leiden, Tod und
Auferstehung Jesu Christi gewirkt wurde. Diesem Ziel dient auch der Gehorsam,

der vom Kleriker gefordert ist in der habitus-Frage : die Befolgung
aller diesbezüglichen Vorschriften ist nicht Selbstzweck, dient auch letztlich

-jedenfalls nach unseren Belegen - nicht der Steigerung labilen
klerikalen Selbstbewusstseins, sondern der Leitung und Rettung von Seelen.

Der Kleriker, der nicht gewillt ist, in der Nachfolge des leidenden Christus

das Zeichen seiner leid- und ruhmvollen vocatio zu tragen, gefährdet
das Heil derer, deren cura animarum ihm obliegt. Versagt er hier, wird er

zum blinden Blindenführer. Das Konzil leistet, indem es dem Kleriker
Jesus Christus, und zwar den Gekreuzigten vor Augen stellt, einen guten
Beitrag zur theologischen Reflexion und Adaption des Problems der
alltäglichen klerikalen Erscheinung und Lebensweise. Eine ähnlich reiche
biblische Fundierung unserer Frage finden wir im 5. Kanon «de habitu
clericorum» des Konzils von London, anno 1268. Die einzelnen Stellen
lauten :

«Cum saneti evangelii veritas hominem vestem nuptialem non haben-

tem jubeat foras mitti, quamquam de virtutum ornatu dictum esse illud
sacra expositiodoceat...375» (Mt.22, 13 par.).

«... clerici, qui juxta nominis impositionem in sortem Domini sunt vo-
cati, in habitu exteriori sequantur, qui in se lumbos praecingere, et lucer-

373 Mansi 23. 1220.

172



nas ardentes in manibus gerere edocentur376.» (Lk. 12, 35) «...in quibus
(seil, clericis, Anm. d. V.) praecipue depositio terrenorum, et regalis sacer-
dotii dignitas designantur377» (1. Petr. 2, 9).

Alle drei Stellen bieten unseres Erachtens einen anderen Aspekt
neutestamentlicher Betrachtungsweise des habitus clericalis. Mt.22, 13 par.
wurzelt in der präsentischen Eschatologie. Mit Jesus beginnt das Reich
Gottes, der Vater lädt dazu ein, Teilnehmer an der Festfreude des

Hochzeitsmahles zu sein. Aber der Ausreden sind viele und die geladenen Gäste
erweisen sich als unwürdig. Jetzt ergeht der Ruf an die, die an den

Kreuzungen der Strassen herumstehen, an die Ausgestossenen, die Verworfenen

und Aussenseiter. Aber auch von ihnen wird erwartet, dass sie ein
hochzeitliches Gewand tragen. Das Konzil von London weiss darum,
dass dieses «hochzeitliche Gewand» ein Sinnbild ist für eine «hoch-zeitliche»

Gesinnung. Da jedoch Geist und Körper, zumal beim Geistlichen,
eine Einheit bilden und das eine Widerspiegelung des anderen ist, kann
diese Stelle durchaus in Beziehung gesetzt werden zum habitus clericalis,
der hier als vestis nuptialis vorgestellt wird. Wer den Ruf Jesu zu seinem
Gastmahl in seinem Reich hört und befolgt, der muss ein hoch-zeitliches
Kleid tragen. Die Gegenwart Christi verändert, «das Alte» ist vergangen,
der Anbruch des Reiches Gottes ist geschehen. Wer ist mehr gerufen, an
diesem Gastmahl teilzunehmen als der Kleriker, dessen Berufspflichten
so eng mit diesem Gastmahl verbunden sind?!

Wenn nun dieser Kleriker aber in seiner alltäglichen sichtbaren
Existenz die Wirklichkeit des Anbruchs der basileia tou theou verleugnet,
wird er diesem Menschen gleich, dessen Hände und Füsse gebunden werden

und den man hinaus in die Finsternis warf. Nicht die äusserliche
Teilnahme am Mahl ist entscheidend, nicht die vordergründige Eingliederung
in den Klerus ist von Bedeutung, sondern die innere Haltung bei diesem

Mahl, die personale, ganz evident werdende Entscheidung für den Sohn
auch und gerade im Vollzug alltäglichen Lebens.

Lk. 12, 35 wurzelt in der futurischen Eschatologie. In seinem Äusseren

soll der Kleriker zeigen, dass die Wiederkunft seines Herrn für ihn Realität
ist. Seine Lenden seien umgürtet und seine Lichter brennend, denn «der
Sohn des Menschen kommt zu einer Stunde, wo ihr es nicht meint» (Lk. 12,

40). Wenn seine Lenden nicht umgürtet und seine Lampen erloschen sind,
wer soll dann noch mit der Wirklichkeit der Parusie rechnen?

Dem Kleriker obliegt die Verantwortung für das Vor-leben der Paru-

sieerwartung. Niemand wird ihm den Glauben, das gespannte und hoff-

376 A.a.O.
377 A.a.O.. S. 1221.

173



nungsvolle Erwarten abspüren, wenn er durch seinen ganzen habitus der
Welt dokumentiert, dass er sich in dieser Welt häuslich eingerichtet, ihre
Bedingungen und Lebensweise akzeptiert hat. Es ist nicht unerheblich,
dass gerade dieser futurisch-eschatologische Bezug der dokumentierten
Einsatzbereitschaft im 13. Jahrhundert auftaucht, in einem Säkulum
spannungsvoll erwarteter geistlicher Umbrüche und Neuansätze.

1. Petrus 2, 9 wurzelt in der Sakramententheologie. Diese Stelle, selbst

wiederum Zitat aus Ex. 19, 5 f, redet vom ordo des Klerikers. An ihm muss
deutlich werden, was er in der Weihe empfangen hat : er hat dem Irdischen
abgesagt und so die Würde des königlichen Priestertums erhalten. Das ist
sehr realistisch zu verstehen : die Weihe, deflatorisch mit dem character
indelebilis verbunden, verändert den Menschen, fügt seinem Menschsein
eine neue Dimension hinzu. Der Geistliche ist auserwählt, königlich, heilig,

Eigentum Gottes. Hier steht nun besonders der königliche Charakter
seines Amtes zur Sprache. Bevor diese Stelle vom Londoner Konzil in die

theologische Debatte eingebracht wird, finden wir eine Verteidigung für
die Kranztonsur. Es geht in London also auch um die Behauptung des

sacerdotium regale, das seinen sichtbaren Ausdruck findet im Tragen der

Krone, der corona des Haupthaares. Gefordert ist die Realisierung des

ordo durch die alltägliche Existenz.
Dieser can. 5 des Konzils von London bietet mit seinen biblischen

Verweisen auf präsentische und futurische Eschatologie sowie auf die Theologie

des ordo eine sehr umfassende Theorie des habitus clericalis, deren

Klarheit vor allem durch ihre Schriftgemässheit besticht und überzeugt.
Die Constitutiones Dom. Othoboni legati von 1268 bieten im 4. Kapitel

«de clericis arma portantibus cum furibus» einen biblischen Bezug, der

uns schon mehrfach begegnet ist378 :

«Quoniam in armis virtutum consistit securitas innocentiae christianae

; docet apostolus, ut induamur armatura Dei, et gladio Spiritus accin-

gamur; eo quod non sit notis colluctatio adversus carnem et sanguinem,
sed adversus principes tenebrarum, qui non armis ferreis, sed orationibus,
et lacrymis, et virtutum operibus expugnantur. Cum igitur clericis, qui in

praeclaram Christi haereditatem assumpti sunt, usus armorum divini et

humani juris auctoritate sit omnino prohibitus...379»
Dieses Zitat ist eine freie Zusammenstellung von Gedanken aus Eph. 6,

10-20, einer Bibelstelle, die, was unsere Frage betrifft, auf Konzilen des

13. Jahrhunderts nur hier begegnet, was zumindest in Anbetracht der
insgesamt 33 Belege dieses Verbots, Waffen zu tragen und zu benutzen, ver-

"8 Vgl. IKZ 1979/2. S.l01 f.

379 CMBH II 3.

174



wundert, da dieser Schriftabschnitt sich wegen seiner klaren Absage an
den Gebrauch von «normalen» Waffen so sehr gut eignet, dem Geistlichen

klarzumachen, dass er es nicht mit Fleisch und Blut zu tun hat. Sein

Gegner ist ganz anders beschaffen, sein Ort ist nicht greifbar auf dieser
Erde auszumachen. Dementsprechend müssen auch die Kampfmittel
anders geartet sein. Wer also als Kleriker die Waffen dieses Säkulums führt,
zeigt damit, dass er die Gefahr des wirklichen Feindes gar nicht sieht, in
letzter Konsequenz gar die Existenz der principes tenebrarum leugnet,

ganz zu schweigen von seiner Unfähigkeit, die «richtigen» Waffen des

Geistlichen, Gebet, Tränen und Tugendwerke, anzuwenden. Ein Soldat,
der nicht weiss, wer und wo der Feind ist, der mit Kanonen auf Spatzen
oder mit harmlosen Pfeilen auf den Harnisch zielt, taugt nicht zum
Militärdienst. Von dem in der militia Christi stehenden Geistlichen gilt
dasselbe. Auch in seinem alltäglichen Leben muss er bezeugen und lehren,
wer der eigentliche Feind des Christen ist, welches die Verteidigungswaffen

sind und wie man sie zu benutzen hat.
Sehr ausführlich motiviert der Synodus Conseranensis von 1280 seine

Vorschriften mit Hinweisen auf die Hl. Schrift:
«Primo itaque vita et conversatio irreprehensibilis, et quoad nos et

quoad alios perquam necessaria est, quia necessaria nobis est vita nostra,
sed aliis fama nostra. Unde Dominus inquit, ,luceat lux vestra coram ho-

minibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent patrem vestrum, qui
in coelis est'. Alioquin secundum Prophetam, si sacerdos qui est unctus

peccaverit, faciet delinquere populum; et iterum, .incantatore a serpente

percusso, quis medebitur?' et rursus: ,si sacerdos peccaverit, quis orabit

pro eo?' Sacerdotes quidem in bene docendo et male agendo Deum in-

struunt, qualiter eos debeat condemnare, et tot mortibus digni sunt, quot
perditionis exempla ad subditos trasmittunt Quia enim liberiate pos-
sunt eos corripere, dum tacite sibi respondent se eadem, quae corripiunt,
commisisse? quia esse non potest hortator viduitatis, qui conjugia fre-

quentaverit. In evangelio quoque probatur eum qui trabem portât in

oculo suo, non posse festucam in oculo fratris sui videre. Item David:
peccatori autem dicit Deus, quare tu enarras justifias meas, et assumis

testamentum per os tuum ?' Et secundum Gregorium, cujus vita despicia-

tur, restât ut ejus praedicatio condemnetur; hinc etiam dum est Isaias a

Domino ad praedicandum mittendus, prius ab iniquitate mundatur, et os

eius calculo tangitur, qui forcipe tolliter de altari 38°.»

380 «De vita et conversatione clericorum», Mansi 24, 330f; es folgt hierauf noch
eine Aufforderung an den Priester, sich von seinen Fehlern loszumachen mit der ori-

175



Es beginnt mit dem Zitat aus Mt. 5, 16, wodurch gleich zu Beginn
klargemacht wird, dass es sich bei dieser Vorschrift nicht um willkürliche
Reglementierung handelt, um Bevormundung in einer recht sekundären und
dazu noch privaten Angelegenheit, sondern um die Verwirklichung des

Transparenzgedankens. Leben und Erscheinung des Klerikers werden als

«opus bonum» bezeichnet, das anderen ein Anlass werden soll, Gott als
den Urheber und Adressaten aller guten Werke zu loben. Der Kleriker ist
als Kleriker nur insofern von Wichtigkeit, als sein sichtbarer Wandel
missionarischen, zu Gott hinführenden Charakter hat. Es ist seine

Lebensaufgabe, für Gott transparent zu werden. Das impliziert Kritik am
garderobesüchtigen Geistlichen, der, anstatt durchsichtig zu sein für Gott,
durch seinen habitus die Menschen, die er zu leiten beauftragt ist, bei sich

stehen lässt. Dieser Kleriker ist als Person geistliche Endstation, er weist
auf sich selbst, nicht auf Christus, er ist Antitypus des Täufers. Somit wird
deutlich, dass der habitus clericalis nicht Selbstzweck ist, sondern im
Gegenteil der habitus saecularis, insofern als ersterer die Person zurücktreten

lässt, letzterer sie jedoch hervorhebt und herausstellt.
Es folgen drei Worte «secundum Prophetam», womit das ganze Alte

Testament gemeint ist. Die erste Stelle stammt aus 3. Mose 4, 3, die zweite

aus Jesus Sirach 12, 13, die letzte finden wir in l.Sam. 2, 25. (Wirmüssen
hier generell feststellen, dass sowohl die Zitierung einer Schriftstelle aus
der Vulgata gegenüber dem Original als auch das konziliare Verständnis
dieser Schriftstelle gegenüber heutiger Interpretation gelegentlich stark
voneinander abweichen können38 '. Dies ist jedoch ein Problem sui generis,

das mit unserer Untersuchung wenig zu tun hat. Wir konstatieren nur
die Differenz, können jedoch für die Auswertung einer in einem Konzilstext

verwendeten Stelle aus der Hl. Schrift nur die jeweilige Zitierung und
das im Kontext des Konzilskanons vorgegebene Verständnis dieser
Schriftstelle heranziehen. So ist zu Jesus Sirach 12,13 (gr. Text: tis eleësei

epaoidon ophiodëkton) zu bemerken, dass es im Original nicht um das

Heilen, sondern um das Bemitleiden dessen geht, der als Fachmann
versagt hat. Im hebräischen Original der Samuelstelle382 geht es nicht um
einen Priester, sondern ganz allgemein um den Menschen überhaupt.)

gineilen Begründung: «Nam et gallus prius seipsum alarum verbere corripit, et

deinde ad horas praecinendas accedit.» Ein interessanter Versuch, mit einem
Beispiel aus dem «normalen» Leben die Aufgaben eines Geistlichen darzustellen!

38> S. IKZ 1979/2. S. 101.
382 «Sündigt Mensch wider Mensch, so ist die Gottheit Schiedsrichter : wenn aber

ein Mensch wider den Herrn sündigt, wer sollte da für ihn Schiedsrichter sein?»

176



Alle drei «prophetischen» Stellen führen den Priester als Vorbild des

Volkes ein, als letzte irdische Instanz, an der alles gemessen wird, die über
allem und jedem steht. Wenn ein Priester, der doch gesalbt ist, sündigt,
dann ist es folgerichtig, dass auch das ganze Volk sündigt. Denn der Priester

ist der Massstab, er setzt - natürlich im Einklang mit Gottes Wort -
die Norm für das, was recht ist oder nicht. Man richtet sich nach ihm,
denn auf Erden ist er das «Höchste», die innigste Verkörperung der Gottnähe,

die man sich denken kann. So geht es auch dem Schlangenbeschwörer,

der das Pech hatte, von einem seiner Reptilien gebissen zu werden :

ihm ist nicht zu helfen, d. h. wenn ihm das schon passiert, der doch wie
kein zweiter das Wesen dieser Kreaturen kennt, mit denen er umgeht,
wenn er erliegt, dann versagt alle Hilfe, niemand ist da, der mehr wäre
oder Grösseres vorzuzeigen hätte, denn eben das Opfer selbst. Es ist keine
Instanz da, die höher ist als er, die man in einem solchen Unglücksfalle
anrufen könnte. Wenn es um Schlangen geht, so ist er die letzte autoritative

Station. Wie ja auch der Priester in Fragen der Moral letzte autoritative

Station ist, er hat ja den Interzessionsdienst inne, er steht ja - wie der

Prophet - in der Bresche zwischen Gott und Mensch: Fürbitte - das ist
sein Amt. Niemand kann hier einspringen, wenn sich ein solcher Amtsträger

vergeht und sündig wird. Es ist lebenslange Aufgabe des Priesters,
exempta ad subditos zu geben. Er muss sich in diese Rolle fügen, dass auf
Erden niemand mehr neben oder über ihm steht, der seine Schwächen hält
oder glättet. Das Volk klebt an ihm als dem Vorbild schlechthin.

Diese Argumentation macht dem Kleriker in aller Deutlichkeit die

gewaltige Grösse, ebenso aber auch die Verantwortung seines Amtes klar:
der Geistliche hat weder die Wahl noch die Möglichkeit, seinen Standort
selbst zu wählen, alles ist ihm vorherbestimmt, sein Dienst ist im Alten
Bund präfiguriert, entweder er ist so oder er ist nicht. Dabei wird hier
stillschweigend vorausgesetzt, dass der Geistliche, der den habitus clericalis
ablehnt, damit seine Leitfunktion, seine doppelte Zuordnung zu Dienstherr

und Dienstort negiert.
Dienst und Erscheinung des Geistlichen werden hier sehr stark vom

Gesichtspunkt der göttlichen Beauftragung her gesehen. Es wird kein
Versuch unternommen, die Bürde des geistlichen Amtes in irgendeiner
Weise zu erleichtern, den priesterlichen Dienst «billig» zu machen oder
Funktion und Wesen dieses Dienstes herunterzuspielen. Es bricht hier der

ganze Ernst durch, der mit der Übertragung des geistlichen Amtes
verbunden ist. Nicht die Menschen berufen, wählen, weihen den Geistlichen ;

seine Autorität, seine Kraft und Vollmacht kommen von Gott, dem allein
er verantwortlich ist in letzter Instanz und in voller Konsequenz. Die

177



Wucht altbundlicher Gedanken wird eher noch verstärkt durch das nun
folgende Wort vom Splitter und Balken (Mt. 7, 3-5).

Hier wird aber weniger von der hohen, gottgegebenen Stellung des

Priesters her gedacht als vielmehr von der tagtäglichen Erfahrung von
Schuld und Umkehr. Der Geistliche muss bei sich selbst anfangen, muss
vorausgehen in der Metanoia, muss sich retten lassen, bevor er daran
gehen kann, andere zu retten, sich bekehren, bevor er andere mit dem Bussruf

erreicht. Droht man dem Priester in den alttestamentlichen Bezügen
letztlich damit, dass niemand da sein wird, der den Interzessionsdienst für
ihn im Falle der Sünde übernehmen würde, treibt man ihn somit eigentlich

mit dem Gerichtsgedanken zur Umkehr, so sagt Mt. 7 ganz konkret :

Heuchler! Es geht um den moralischen Anspruch der Klerikerkaste, der
eben durch die alltägliche Lebensform des Geistlichen nicht gedeckt ist.

Man sieht ihn daherkommen und weiss sofort: das ist wieder einer von
denen, die «Gottes Satzungen daherzählen und Seinen Bund auf ihren
Lippen führen» (Ps. 50, 16), aber die Realität sieht doch ganz anders aus,
da sieht er einen Dieb und läuft ihm nach, da trifft er einen Ehebrecher
und hat Gemeinschaft mit ihm, wenn es etwas Böses zu reden gibt, so tut
er es, Verleumdungen, die liebt er (Ps.50, 18 f.)! Oder konkret auf unsere
Fragestellung bezogen: da redet er vom Frieden und führt doch das

Schwert an seiner Seite, er verkündet die Armut und protzt mit dem
Geldbeutel am Gürtel, er predigt die Einfachheit, doch seine Kleidung widerlegt

ihn, er spricht von der Nachfolge des Gekreuzigten und trägt das
Zeichen des Leidens nicht auf seinem Haupt. Dieser Kleriker ist keiner, er

gleicht dem Propheten Jesaja vor seiner Berufung. Feuerkohlen sind not,
um seine Unreinigkeit hinwegzubrennen. Engel müssen da sein, um ihm
einen neuen Weg des geistlichen Gehorsams zu weisen, ihn zuzurüsten für
seinen Dienst an anderen (Jes. 6. 6).

Erst wo dieses Umkehrerlebnis manifest wird in Wandel und habitus
des Geistlichen, kann er zu Recht seines Amtes walten.

Wir meinen, in diesem ganzen theologisch fundierten Kanon so etwas
wie eine pädagogische Gesamtkonzeption erkennen zu können. Man darf
den Vätern dieser Synode zutrauen, dass sie die biblischen Zitate nicht
blindlings ausgesucht und verwendet haben, was auch dadurch gestützt
wird, dass diese biblischen Bezüge in der Mehrzahl zum erstenmal hier in

synodalem Kontext aufscheinen. Ohne zu eisegesieren ist doch
festzustellen, dass man sich bei der Zusammenstellung dieser biblischen Gedanken

von einem pädagogisch-finalen Konzept hat leiten lassen: der
Gedanke der Transparenz, der hohe, gottgegebene Anspruch des Priesteramtes

aus dem Alten Testament, die praktisch-paränetische Stimme Jesu,

178



der scharfe Ton des Psalters und schliesslich das Initiationserlebnis des

grossen Propheten: eine gewaltige, durchdachte, modern-missionarische
Klimax hin auf die conversio morum clericorum!!

Die weiteren Belege brauchen hier nicht mehr in extenso erörtert zu
werden: die Synodus Exoniensis anno 1287 verweist noch einmal auf die
schon bekannten Stellen Mt. 5, 16 und Eccl. 10,13383, das Concüium Ter-
raconense von 1292 verwendet wieder Mt.22, 123S4, eine Stelle, die ebenfalls

schon bekannt ist. Allerdings folgt hier noch eine besondere,
aufschlussreiche Erweiterung, die bisher noch nicht in Betracht gezogen worden

war: es wird kritisiert, dass die Geistlichen, die doch alle denselben

Dienst, dieselbe Verantwortung haben, verschieden gekleidet zum
Gottesdienst kommen: «adeo tarnen ab unitate habitus discrepantes, quia
non repraesentant huiusmodi debitam unitatem, propter quod non absque

rubore ab ilio patrefamilias, cui serviunt, audire forsan poterunt:
,Amice, quomodo hue intrasti non habens vestem nuptialem?' Ideo nos

cupientes universos praedictos et singulos (seil, clericos, Anm.d. V.) ad

uniformitatem debitam coaptare, quod vere in ecclesia Dei unum ovile

apparere valeat et etiam unus pastor: praesertim cum huiusmodi dumta-
xat conformitatis habitus divitibus nequeat esse onerosus, nec suo modo

pauperibus minimum sumtuosus sacri approbationa concilii statui-
mus...385» Hier wird zum erstenmal die Uniformitätsidee zur Sprache
gebracht, und zwar mit dem neueingebrachten Verweis auf Joh. 10, 16, wo
der Einheitsgedanke in dem Bild von der einen Herde und dem einen Hirten

erscheint. Uns interessiert hier, dass Terraconense 1292 das Modell
«eine Herde - ein Hirt» verstanden wissen wollte im Hinblick aufdie
Einheitlichkeit der äusseren Erscheinung des Klerikers im ausserliturgischen
Raum. Weil die Einheit oder hier besser: die Einheitlichkeit kirchlicher
wie auch klerikaler Existenz im Willen des Herrn begründet liegt, kann
der uniforme habitus clericalis nicht mehr als belastend empfunden werden.

Er wird ja nicht von einer Synode dem Kleriker als Joch auferlegt,
sondern dient dazu, die Verheissung des Heilands in der Welt prospektiv
zu verwirklichen. Vor dieser Verheissung verblassen denn auch die

Entschuldigungen der einzelnen sozialen Klerikergruppe, die den uniformen
habitus ablehnen : den Wohlhabenden kann er nicht als lästig gelten, den
Ärmeren nicht als zu aufwendig386, denn er hält in seiner Schlichtheit die

383 Cap. 17. Mansi 24. 805.
384 Cap.2, Mansi 24, 1106.
383 A.a.O.
386 Wir halten es für sinnvoll und wahrscheinlich, «divitibus» und «pauperibus»

durch «clericis» zu ergänzen, obwohl diese Konjektur aus dem Text nicht mit letzter

179



wohltuende Mitte und hat vor allem die Weisung des Herrn stützend hinter

sich.

Bedenkt man, dass heute z.B. in Deutschland der habitus clericalis
rechtlich eine Uniform ist, also den Standeskleidern der Soldaten oder
Polizisten gleichgeordnet wurde, so wird deutlich, dass diese erste Erwähnung

eines vestimentären Uniformitätsgedankens, die mit biblischer
Autorität versehen wurde, eine recht grosse Bedeutung hat für die weitere

Entwicklung unseres Themas.
Dieser erste grosse Block von durch Konzile gegebenen biblischen

Motivationen für den habitus clericalis wirft, so beeindruckend er die
Behandlung unserer Frage fördert, doch einige nicht unwesentliche Fragen
auf, die wir im Rahmen unserer Arbeit zwar nicht beantworten können,
die aber dennoch ins Bewusstsein gehoben werden sollten. Die meisten
alttestamentlichen sowie alle neutestamentlichen Belege sprechen nicht
von einem Amtsträger, einem Geistlichen, sondern ganz allgemein vom
Gläubigen. Was für alle gilt, erscheint in den konziliaren Stimmen nun
eingeengt auf den klerikalen Bereich. Der habitus clericalis, äussere

Erscheinung und Wandel des religiösen Amtsträgers, wird begründet mit
dem Wort Gottes, das den Wandel nicht einer Gruppe, sondern den aller
Menschen betrifft. Die Konzile sprechen in besonderer Weise den Kleriker

an. Geschieht dadurch eine Verengung der Gültigkeit des Gottesworts?

Wird dadurch die Herausbildung von zweierlei Lebens- und
Verhaltensmustern gefördert oder der Entstehung eben solcher Muster nicht
oder nur ungenügend gewehrt Welche Auswirkungen muss es aufSoldaten,

Laien, Kaufleute usw. gehabt haben, wenn die hohen Ansprüche an
Lebensführung, äussere Erscheinung und Kleidung in biblisch begründeter

Form an die Geistlichen gestellt wurden, nicht aber in gleicher Form
an alle, die Christus bekennen? Welche Konsequenzen hatte diese Praxis
für die Gegenüber-Zuordnung von Kleriker und Laie, wurde die Aufspaltung

in «ecclesia» und «mundus» hierdurch gefördert? Wer ist «mun-
dus», wenn der Geistliche von der Hl. Schrift her dazu gerufen ist, nicht
ein Teil desselben zu sein? Wer bleibt dann noch übrig, und welche Massstäbe

in bezug auf allgemeines Verhalten, Moral und Kleidung werden an
den «Rest» angelegt? Hat sich die in bezug auf den habitus clericalis
durch biblische Motivationen miterzeugte Spannung zwischen Geistlichkeit

und Laienschaft zum Positiven (d. h. zur Entwicklung eines «Gegen-

Klarheit hervorgeht. Es könnten auch nicht-klerikale Gruppen gemeint sein, was

jedoch den Sinn dieses Satzes noch mehr verdunkeln würde. In Anbetracht des starken

sozialen Gefälles innerhalb des Klerus des 13. Jahrhunderts ist es durchaus möglich,

«clericis» zu konjizieren. S. oben S. 163.

180



über») oder zum Negativen (d.h. zur Ausformung eines «Gegeneinander»)

ausgewirkt?
Diese Fragen sollen generell die Schwierigkeiten verdeutlichen, die

durch die verstärkte Benutzung biblischer Motivation für den habitus
clericalis auftreten und vielleicht dazu dienen, ein tiefergreifendes Verständnis

zu entwickeln für den Zusammenhang zwischen Äusserem und Innerem,

Volk und Klerus, Kirche und Welt.

3. Das 14. Jahrhundert

a) Allgemeines

Das Auffälligste an den konziliaren Entscheidungen des 14. Jahrhunderts
ist deren ungewöhnliche Länge. Reichten in den Jahrhunderten vorher
oft ganz kurze Verdikte aus, um den Willen einer Synode zu formulieren,
so stellen die Verfügungen des 14. Jahrhunderts regelrechte Abhandlungen

dar, die sich manchmal in den zitierten Quellenwerken über mehrere
Seiten erstrecken387. Doch kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass hier äussere Weitschweifigkeit innere Armut überdecken soll. Die
meisten der insgesamt 112 Belege dieses Jahrhunderts zeichnen sich durch
Langatmigkeit aus, durch ermüdende Listen der verbotenen Kleider und

Kleiderformen, Verzierungen, Applikationen, Paspelierungen u.dgl.
mehr. Es bleibt im grossen und ganzen bei der Wiederholung bzw.
aktualisierenden Repristination früherer Konzilsentscheidungen. Es fehlt an
Originalität, an theologischer Reflexion und Phantasie, eine Erscheinung,

die ihre Wurzel vielleicht auch im allgemeinen Zug zu manieristi-
scher Schreib- und Denkweise in der ausgehenden Gotik haben mag.
Diese generell feststellbare Dürre ist um so bemerkenswerter, als noch das

vorhergehende Jahrhundert eine Fülle interessanter Einzelaspekte und
tiefer Gedankenführungen bieten konnte. Das ist im 14. Jahrhundert
nicht mehr der Fall. Es tauchen fast alle bekannten Themen in nahezu

unveränderter Form wieder auf: geschlossene, lange, nicht-farbige Kleider,

Einfachheit des Stoffes, Verbot von Gold-, Silber- und Pelzbesätzen,

von Sporen, Waffen, langen Haaren, Bart, undeutlicher Tonsur usw. Die
Argumentation ist moralisch, oft fehlt auch noch dies, sie ist eher praktisch,

sehr häufig finanziell motiviert durch die sprunghaft ansteigende
Zahl der Geldbussenandrohung bei Zuwiderhandlungen oder Benefizien-
bzw. Privilegienverlust. Die Drohung verdrängt die Beratung, wobei

387 Z. B. Concilium Londinense. anno 1342. can. 2, Mansi 25, 1170 f. Konzil von
Ravenna, anno 1317. can. 4. Mansi 25. 603 ff.

181



durchaus im Hintergrund gestanden haben mag, dass bei der hohen

Quote der kanonischen Übertretungen die Kassenverwaltungen der
betreffenden Diözesen durchaus nicht die Leidtragenden gewesen sein

mögen. Kostbare Kleider wurden konfisziert und «in usus quoscumque»38,s
überstellt, was wiederum die Aufgabe der Prälaten war.

Nicht anders verfuhr man mit den Waffen389. Sogar derjenige, der die
Übeltäter denunzierte, wurde für seine Tat belohnt: «Omnes et singulos
qui contrafecerint poenam X. librarum nostrae camerae applicandarum
volumus incurrere. quinta parte denuntianti penitus reservata390.»
Gerade eine solche Bestimmung lässt die Vermutung als sicher erscheinen,
dass es mancher Synode weniger um die reformatio ecclesiae ging als
vielmehr um die Auffüllung der durch episkopalen Lebensstil und diözesane

Schlamperei leergewordenen Kassen. Fiskalisches Denken ersetzt jetzt
die oft doch pneumatisch-neubundliche Dichte der Kanones des 13.

Jahrhunderts.

Wir wollen uns bei der Behandlung der Frage nach der ausserliturgi-
schen Erscheinung des Klerikers im 14. Jahrhundert beschränken aufdas.

was wirklich neu ist, und alles beiseite lassen, was blosse Wiederholung
oder epigonale Gedankenführung ist. Auch auf die rein modischen Realien

werden wir hier nicht weiter eingehen, sondern uns nur dem zuwenden,

was in irgendeiner Form theologisch relevant ist.

b) Sachliche Neuerungen

1. Die Verwendung der Stola

Zu Beginn des 14. Jahrhunderts finden wir wieder einen Beleg, der auf die

Verwendung der Stola Bezug nimmt. So wird uns von Thomas von Brad-

wardine, dem späteren Erzbischofvon Canterbury 1290-1349) berichtet,

er habe die Stola immer getragen : «et hoc quotidie et in omnium visu ge-
stabat391.» Dieser Beleg, der allein steht in diesem Jahrhundert, verwundert

um so mehr, als in den Konzilien und Synoden dieser Zeit von dieser

Sitte nichts berichtet wird. Nachdem es um dieses Thema immerhin seit

gut 300 Jahren still geworden war392, taucht nun ganz unvermutet wieder

38S Concilium Avenionense. anno 1337. can. 47. Mansi 25, 1100.
389 Constitutiones Ecclesiasticae Aegidii. anno 1351. Mansi 26. 302.
399 Constitutiones Ecclesiae Lucanae. anno 1351. const. 32, Mansi 26, 267.
ìl}1 Herbertus de Boseham: Vita S.Thomae Cantuar. Archiepiscopi. MPL 190.

1095.
392 S. oben IKZ 1979/2. S. 109 und S. 133.

182



eine Erwähnung dieses Faktums auf, was verdeutlicht, dass - auch wenn
die offiziellen Quellen schweigen - diese Form der ausserliturgischen
Kennzeichnung des Priesters im Alltag noch nicht ganz in Wegfall
gekommen war.

2. Die Kopfbedeckung

Einen wichtigen Schritt nach vorne tun einige Synoden im Hinblick auf
die Kopfbedeckung. Jetzt im 14. Jahrhundert wird explizit das Tragen
eines «pileus» in der Öffentlichkeit verlangt: «Statuimus similiter, quod
Presbyteri curati civitatis et Dioecesis Cameracensis pileos publice in ca-

pitibus suis déférant, ut ab aliis sacerdotibus dinoscantur393.» Der Pileus
dient offenbar dazu, die Pfarrstelleninhaber (curati) von anderen
Priestern, etwa Mönchspriestern, Messpfaffen u.dgl. zu unterscheiden,
bezieht sich also weniger auf den Stand, die Rangstufe im ordo, als vielmehr
auf die Funktion des Priesters innerhalb der Kirche. Man kann also hier
nicht theologisch-sakramental argumentieren. Das geschieht jedoch auch
dann nicht, als später diese auf die Pfarrpriester beschränkte Vorschrift
ausgreift auf alle anderen Priester, die sich von den Laien unterscheiden
sollen394, ja auf alle Kleriker überhaupt, die den pileus oder das Birett
tragen müssen, da eine Zuwiderhandlung «honestatem non deceat cleri-
calem»395. Es finden sich noch keine Vorschriften betreffs der Farbe dieser

Kopfbedeckung, doch darf man analog zu der schon im vorigen
Jahrhundert geschehenen Eingrenzung des vestimentären Farbenkatalogs
annehmen, dass diese verbindlich vorgeschriebene klerikale Kopfbedek-
kung zumindest als einfarbig gedacht werden kann, ohne besondere
Verzierungen, Litzen, Bordüren usw. Bei keiner diesbezüglichen Vorschrift
finden wir eine Begründung für diese Kopfbedeckung. Das ist insofern
verwunderlich, als es ja bisher als gegeben betrachtet wurde, dass der
Kleriker ausserhalb des Gotteshauses offen und deutlich die ,stigmata'
vorweist, d. h. seine Fonsur, seine,corona', welch letztere nun durch das Tragen

der Kopfbedeckung nicht mehr oder nur noch andeutungsweise sichtbar

ist. Wir können hier nur vermuten, dass, da die erste Erwähnung des

pileus im Jahre 1300 die Funktion des presbyter curatus deutlich machen
sollte, es sich um ein einfaches Funktionsmerkmal handelte, das die

hervorgehobene kirchliche Stellung des Trägers und seme wichtigere Position

innerhalb der Organisation zum Ausdruck bringen sollte. Da es sich

393 Statuta Synodalia Ecclesiae Cameracensis, anno 1300. CG IV 76.
394 Synodus Provincialis Pergami, anno 1311, rubr.33, Mansi 25. 511.
393 Concüium Saltzburgense. anno 1386, cap. 5, Mansi 26. 728.

183



also zunächst nur um ein innerkirchliches Symbol der Funktionsabgrenzung

handelte, das sich jedem Versuch zur Allegorisierung entzog, konnte
sein Gebrauch - ebenfalls unter Ausschluss tiefschürfender Symbolik -
vielleicht durch den Druck der non-curati - auf letztere ausgedehnt werden.

Da das Birett - zumindest in diesem Jahrhundert - theologisch irrelevant

ist, brauchen wir auf Entstehung, Form usw. hier nicht weiter
einzugehen.

3. Das Schuhwerk

Das 14. Jahrhundert dehnt die schon aus dem letzten Jahrhundert
bekannte Beschränkung der Farbenverwendung auch aus auf den bisher

wenig berührten Bereich der Schuhe bzw. Stiefel. So schreibt das Kölner
Diözesankonzil von 1307 den Klerikern vor: «Sed nigriscaligisaccalceis
suo statui congruentibus sint contenti396.» Diese Entscheidung wird
nur noch einmal in diesem Jahrhundert fast wörtlich vom Konzil zu Sens

anno 1320 wiederholt397, ansonsten beschränkt man sich auf die üblichen
Hinweise, dass auch in bezug auf das Schuhwerk die Distanz von Laien
und Soldaten gewahrt werden müsse398.

4. Die Beschaffenheit der Kleider und Gürtel usw.

In bezug auf Form, Farbe und Material der Kleidung war in den ausführlichen

Bestimmungen des letzten Jahrhunderts soweit alles gesagt worden.

Im 14. Jahrhundert werden explizit verboten «forraturas, de ventri-
bus Variorum aut Squirolorum»399, das Ansetzen farbiger Ärmel an
Tuniken400 sowie das Gürten: «ne quis de praedictis personis (seil, clericis,
Anm.d. V.) cinetus super vestem superiorem, incedat ullo modo.4()1» Bei

dem Verbot des letzteren fehlen ebenfalls präzise Angaben über den

Grund. Es kann angenommen werden, dass die kurzen Kleider, für die
der Klerus nach allen uns vorliegenden Zeugnissen eine gewisse Vorliebe
hatte, durch das Verwenden eines Gürtels noch kürzer erschienen und

399 Cap. 14, CG IV 112.
397 Locus quartus, Mansi 25, 650.
398 Synodus Olomucensis, anno 1342, cap. 6. CG IV 337.

Concüium Monasteriense, anno 1316, CG IV 252 u.ö.
399 Constitutiones Benedicti Papae XL anno 1334. Mansi 25. 1017.
400 Coloniae Synodus Autumnalis. anno 1333. cap. 4. CG IV 431.
40 ' Concüium Trevirense. anno 1337. Mansi 25, 1083 ; ebenso :

Synodus Coloniae. anno 1337. cap. 3. CG IV 446.

184



dass zudem diese kritisierte Sitte die Körperkonturen deutlicher hervortreten

liess, als dies sich für einen Kleriker ziemte402.

Für die Kleider allgemein sollte gelten, dass ihr Preis massig sei und
nicht durch die hohen Anschaffungskosten «posset in his (seil, cappis,
Anm.d. V.) denotari excessus»403.

Neu in diesem Jahrhundert ist die Erwähnung des Kragens an den
klerikalen Gewändern : «Collarecto ultra altitudinem unius pollicis in vesti-
bus utantur404. » Viele Kleriker gefielen sich darin, prächtige und aufwendig

gestaltete Halskrausen oder Stehkragen zu tragen, die ein

würdig-strenges Aussehen verliehen. Hier wird nun die Höhe des Kragens
beschränkt auf ca. 2 Vi bis 3 cm (unius pollicis), ein Mass, das auch heute

noch für die Höhe eines klerikalen Kragens üblich ist.

c) Abgrenzungen

Im Aussehen soll der Kleriker achtgeben, dass es nicht zu Verwechslungen

kommt mit anderen Berufs- oder Bevölkerungsgruppen. Es taucht
ebenfalls nach langer Pause wieder das Verbot des Tragens von Mönchskleidern

auf, nur ein Beleg zwar im 14. Jahrhundert, aber deutlich und un-
missverständlich formuliert: «Item non utantur caputiis longis, quorum
similibus Monachi conversi intra septa sui Monasterii soient uti ...405»

Diese Bestimmung verwundert um so mehr, als die Gefahr der Verwechslung

im Alltag nicht gegeben war, da es sich bei der langen Kapuze ja um
ein Gewandstück handelte, das nur innerhalb der Klostermauern getragen

wurde. Aber es ist auch durchaus denkbar, dass zwischen dem Verbot
und der Erwähnung der monastischen Verwendung kein Zusammenhang
kausaler Art besteht. Die Kölner Synode will vermutlich den Gebrauch
der langen Kapuzen der Weltgeistlichkeit untersagen aus Praktikabili-
tätsgründen und fügt an, dass diese Kleidung «urheberrechtlich» schon

belegt ist, eben durch die neu in ein Kloster eintretenden Mönche. Wir
meinen, dass man demzufolge diesen can. 6 nicht überstrapazieren darf,
als läge hier eine späte Nachwirkung des Coelestinbriefes vor, respektive
der ganzen früheren Abgrenzungstaktik gegenüber dem Mönchtum. Uns
scheint bei dieser Bestimmung der Schwerpunkt auf der praktischen und
nicht auf der standestheologischen Seite zu liegen.

492 Concüium Saltzburgense. anno 1420, sanetio 6, Mansi 28, 1010 redet davon,
dass es Laiensitte sei. die Kleidung eng anliegend zu haben.

493 Konzil von Tarracona. anno 1336. can. 3, Mansi25. 1078.
494 Concüium FlorentinumDiœcesanum. anno 1346, Liber tertius, Mansi 26, 35.
403 Coloniae Synodus Verna, anno 1351. cap. 6. CG IV 467.

185



Die Synodalia Praecepta Constantiensis Ecclesiae von 1300 mahnen
den Kleriker, die offenen und allzu kurzen Supertuniken nicht weiter zu

gebrauchen «in quo habitu videntur potius pugiles, quam Clerici, vel

Presbyteri»406. Wenn auch nach diesem Zeugnis das Faustkämpferimage
zu einem Geistlichen nicht passt und deshalb alles vermieden werden

muss, was den äusseren Anschein einer Verwandtschaft erwecken könnte,
so ist doch gefährliches Aussehen und Handeln durchaus dem Kleriker
zugestanden, wenn es gegen die Ungläubigen geht, wie uns das Terraco-

nense Concüium von 1317 bestätigt: «...cursarii seu piratae, nisi forsan
contra infidèles, vel sagiones curiae saecularis non existent (seil, clerici,
Anm. d. V.)407» Eine recht originelle Alltagsbeschäftigung für einen
Kleriker des 14. Jahrhunderts Schliesslich finden wir noch einen Beleg in den

Constitutiones D. Petri anno 1313: «Item quod nullus clericus ecclesiasticis

vacans offieiis, déferre audeat tortos crines, cum secundum Petrum

apostolum talis cultus sit habitus mulierum; nec coronam lineam, ut miles

laicus...408» Weibisches oder soldatisches Aussehen sind dem geistlichen

Stand fremd. Wer «a tali habitu muliebri» nicht Abstand nimmt, der

verstösst gegen die guten Sitten. Was hier von der Haartracht gesagt ist,
wird andernorts auf Textilien bezogen: «...neque camisias longas admodum

mulierum déférant409.» Aber nicht nur den Klerikern wird
anbefohlen, gebührenden Abstand von anderen Gruppen in bezug auf die
äusseren Erscheinungsformen zu halten, sondern auch umgekehrt geschieht
das: «Item laici se fingentes clericos fraudulenter, ettonsuramclericalem
sua propria auetoritate assumentes, exeommunicationis sententiam cum
suis partieipantibus ineurrant ipso facto410.»

Diese Bestimmung ist der erste, präzis formulierte Versuch, die klerikale

Kleidung kirchenrechtlich zu schützen. Es hat wohl Laien gegeben,
die sich in betrügerischer Absicht wie Kleriker geriert haben, um allein
oder gemeinschaftlich strafrechtlich relevante Tatbestände zu schaffen.

Da dieser Beleg allein dasteht und nicht durch parallele Verfügungen aus

anderen Diözesen bestätigt bzw. modifiziert wird, ist anzunehmen, dass

hier auf ein konkretes Geschehnis innerhalb der Ecclesia Novionensis

Bezug genommen wird. Es steht offensichtlich nicht das Problem der Amts-

anmassung dahinter, dass etwa irgendwelche psychisch gestörte Laien

496 Alterius Synodi II, Mansi 25. 30.
407 Cap. 7. Mansi 25. 630.
498 Cap. 8. Mansi 26. 357. Auf den apostolischen Bezug werden wir weiter unten

noch eingehen.
499 Concilium Naumburgense. anno 1350. CG IV 358.
41(1 Concüium Noviomense. anno 1344. cap. 14. Mansi 26. 10.



innere Bereicherung erfahren wollten durch das Tragen des habitus clericalis,

sondern hier geht es um die Benutzung geistlicher Gewandung
sowie der Tonsur in krimineller Absicht, wohl zur eigenen Bereicherung, die
durch Betteln, unerlaubtes Messelesen usw. zustande gebracht werden
konnte. Jedenfalls stellt diese Verfügung einen wichtigen Markstein dar
auf dem Weg zur profanjuristischen Schützung des habitus clericalis als

Eigenkleid eines Berufsstandes.

d) Ausnahmeregelungen

Zusätzlich zu den schon bekannten und stereotyp gewordenen
Ausnahmeregelungen (Not, Krieg, Angst, besondere Umstände, Erlaubnis des

Bischofs usw.) kommt noch eine interessante Ausnahme, die recht
modern anmutet : «Sed nigris caligis ac calceis suo statui congruentibus (nisi
infirmitatis causa fecerint, quod eorum conscientiae relinquimus) sint
contenti4".»

Es wird dem Kleriker gestattet, anderes, wohl aufwendigeres Schuhwerk

zu tragen, wenn die körperliche Verfasstheit danach verlangt. Kriterium

für diese Entscheidung ist das Gewissen. Das ist insofern neu, als

man bisher nicht darauf verzichtet hatte, eine über dem Geistlichen
stehende irdische Instanz zu behaupten (Bischof, Synode, Vorgesetzte usw.),
die über Recht und Unrecht des abweichenden Verhaltens zu befinden
hatte. Durch den Bezug auf das Gewissen des Klerikers wird allerdings
ein interessanter Schritt getan, der von Bedeutung sein könnte für die
gesamte Problematik der äusseren Erscheinung des Klerikers im Alltag. Da
jede Situation verschieden ist von einer anderen, muss es dem Geistlichen
doch letztlich persönlich überlassen bleiben, wann er wo und wie
erscheint. Hier sollte er Freiheit haben, aber nicht die Freiheit willkürlicher
Entscheidung, sondern eine Freiheit, die von der conscientia geleitet und
bestimmt wird.

e) Motivationen

Recht ausführlich - was in diesem Jahrhundert in bezug auf Motivationen

ein Sonderfall ist - handeln die Constitutiones Provinciales Pro Etru-
ria von 1327 über die Begründung des geforderten Verhalten in der
Öffentlichkeit :

«Quia nihil, iuxta verbum Augustini, facüius, et levius, et omnibus ac-

ceptabilius est episcopi, ac presbyteri. aut diaconi officio, si perfunctorie,

411 Concilium Coloniense Dicecesanum. anno 1307. cap. 14. CG IV 112.

187



et adulatorie agatur; et nihil apud Deum miserabilius, et tristius, et dam-

nabilius; universos clericos convenit ab omni strepitu terreno cessare et

divino officio et contemplationi insistere, cum dicantur reges, hoc est ip-
sos, et alios régentes virtutibus, quod corona capitis designare videtur:
protestantur enim dicentes domino : ,pars haereditatismeae',... Nos vero
his morbis, quantum cum Deo possumus, occurrere cupientes, ut possi-

mus cum Apostolo dicere : mundae sunt manus meae a sanguine omnium
nostrum, non enim subterfugi quominus annunciarem omne consilium
Dei vobis...412»

Dieser Abschnitt zeugt von einer tiefen Betroffenheit und Sorge um die

Hebung der klerikalen Moral. Er beginnt mit einem Zitat aus Augustinus'
Brief an Bischof Valerius413, in dem über die Schwere und Gefahr des

geistlichen Amtes gehandelt wird. Zuviele Geistliche betreiben ihr Amt
oberflächlich und in einer kriechend-schmeichlerischen Weise, wohl um
jedermann zu Gefallen zu sein. In den Augen Gottes ist dies eine elende

und verdammungswürdige Dienstauffassung. Der Geistliche hat eine

hohe Würde, er wird König genannt (wohl ein Anklang an Ex. 19, 6/
1. Petr. 2,9), aber nicht um seiner selbst willen, sondern weil es Aufgabe des

rex ist zu regieren, zu leiten und zu führen. Und dies soll nicht geschehen

durch mehr oder weniger unverständliche Befehle als durch die eigenen

virtutes, die für sich selbst sprechen. Diese virtutes sind nonverbale

Äusserungen des geistlichen Hirtenamtes und zeigen denen, die geleitet werden

sollen, in wessen Dienst der Hirte steht : pars haereditatis meae, das

ist nicht die Welt mit ihrem Glanz und Getöse (strepitus), sondern Gott
selbst (Anklang an Ps. 16, 5). Nur wer das sinnenfällig darzustellen
imstande ist, kann zu Recht ein Priester des Herrn genannt werden. Alle
Verletzer dieser Gebote verursachen der Kirche Not und Krankheit, sie

richten sie zugrunde, anstatt sie aufzubauen. Die Constitutiones beziehen

ihre Autorität für diese Verfügungen aus apostolischem Mund. Wie Paulus

bei seinem Abschied in Ephesus vor der dortigen Gemeinde noch
einmal klarlegt, dass er schuldlos ist, wenn nun noch einer verlorengeht, da

er ihnen doch den ganzen Ratschluss Gottes gepredigt hatte, so stellen
sich auch die Constitutiones auf diesen Boden : es ist alles gesagt und
gepredigt, die Geistlichen wissen, was ihres Amtes ist, wie es publice darzustellen

sei. Wer nun noch zuwiderhandelt, der ist selbst schuld, der kann
niemanden mehr verantwortlich machen für sein Versagen als sich

selbst.

4i2 Mansi 25, 819.
4'3 Geschrieben im Jahre 391 ; cap. 1, MPL 32, 88ff., dt. Übersetzung: BKV

Augustinus IX, 40.

188



Eine klare, biblisch und patristisch gut fundierte, theologisch saubere

Wegweisung für den Kleriker auf der Suche nach einer angemessenen
Motivation für sein äusseres Anderssein im Alltag.

Die rein moralische Motivation hat auch in diesem Jahrhundert ihren
Platz. «Insolentias clericorum, quae tarn ex inordinato habitu, quam ex

gestii deformi, dissolutiones ridiculas non solum gignunt in clero, sed

apud ipsos laicos indevotionem pariunt et exempta scandalosa produ-
cunt...414»

Und ein Londoner Konzil von 1342 sagt etwas resigniert : «Verum quia
humana fragilitas semper ad vetita libentius se inclinât...415» Dieser
Ausgangspunkt wird jedoch zunehmend als nicht sonderlich tragfähig
empfunden, denn es ist offenbar tatsächlich so, dass das Verbotene reizt und
eine Motivation, die Bezug nimmt auf die Belange von Amtsbrüdern oder

Laien, nicht schlagkräftig genug ist. So muss man, will man überhaupt
eine reformatio cleri herbeiführen, weit entschiedener argumentieren und
rekurrieren auf höhere Werte. Den Klerikern, die «Majestatem Divinam
non mediocriter offendunt (seil, in statu, gestu et habitu, Anm. d. V.)»416,

muss deutlich werden, dass dadurch «immaculata Dei sancta mater ecclesia

contemptibilis redditur»416. Hier wird also wieder der alte Gedanke

aufgenommen, dass durch das schädigende Verhalten des einzelnen
Geistlichen nicht nur die sichtbare Gemeinschaft der Kirche gestört,
sondern auch die ecclesia invisibilis in Mitleidenschaft gezogen wird. Gott
selbst, die heilige, unbefleckte Mutter, die Kirche Gottes wird verächtlich
gemacht durch das verächtliche Erscheinen ihrer Diener und ersten

Repräsentanten. Diese Kirche ist wesensmässig Eins und hat nur einen

Herrn. Doch dies muss auch sichtbar werden in der deutlich erkennbaren
Einheit der Kirche, die durch die Uniformität der Amtsträger
versinnbildlicht wird. Dieser Gedanke aus Joh. 10, 16 wird noch einmal vom
Concüium Toletanum von 1347417 und unter stärkerer Hervorhebung
des Uniformitätsgedankens vom Concüium Parisiense anno 1323

aufgenommen418. Alle Amtsträger sind nur ausführende Organe, nur
«Medien», Durchgangsstationen. Ihre Indienstnahme zeigt sich an allen ohne

Unterschied durch den habitus clericalis und die geistliche Haartracht, es

414 Concüium Avenionense, anno 1337. can. 46, Mansi 25, 1098.
413 Mansi 25, 1181.
416 Concüium Rotomagense. anno 1335. can. 2, Mansi 25. 1040.
417 Cap. 1. Mansi 26. 124.
418 Cap. 4, Mansi 25, 730 «ut uniformitas inter praedictos clericos conserve-

tur...».

189



zeigt an, dass «(clerici. Anm.d.V.) vivere volunt de patrimonio JESU
CHRISTI ,..»419 Nichts Eigenes spielt hier mehr eine Rolle, die Christo-
zentrik dieser Argumentation reduziert den Kleriker durch Konzentration

auf den Dienstherrn auf seine wahre und eigentliche Berufung: anderer

Diener zu sein im Auftrag und an Stelle des Herrn der Kirche 42°. Eben
diese Indienstnahme durch Christus impliziert ein ständiges: «in domo
Domini conversari»421, das nur dann überzeugend wirkt, wenn der Geistliche

«ab omni conformatione temporalium»422 Abstand nimmt. Dieses

Abstandnehmen bedeutet Selbstfmdung, Ergründung des eigenen
klerikalen Lebens, Absage an ausserklerikale Vorbilder und die Übernahme

von Sitten aus dem Bereich femininer Existenz wie das Kräuseln bzw.

Flechten der Haare, das die Constitutiones D. Petri anno 1313 unter Hinweis

auf 1. Petrus 3, 3 untersagen423, ebenso wie den militärischen habitus,

den dieselben Constitutiones mit Bezug auf Eph. 6, 12ff. verbieten:
«Arma quidem nostrae militiae non sunt carnalia, dich Apostolus, sed

potius spiritualia, quibus debemus nos defendere ab hostibus ecclesiae, ac

fidei, et totum populum Christianum424.»
Alle diese Gedanken finden wir auf sehr schöne und klare Weise zu-

sammengefasst in den Acta Synodi Eliensis von 1364 : « Et quia in clero nil
debet splendere, nisi Jesus Christi humilitas, et evangelica perfectio, quae
constila : ,Quod si quis te perçussent in dextram maxillam, praebeas uh et

alteram' : monemus praecipientes, ne clerici arma portent, sed coronam et

tonsuram habeant ordini congruentem, et habitum convenientem...4-»
Es ist erstaunlich, dass in der ganzen Diskussion um das Waffentragen

des Klerikers diese Bibelstelle Mt. 5, 39 par erst jetzt ins Gespräch
gebracht wird, eine Stelle, die doch augenscheinlich das Thema klar und un-
missverständlich, dazu mit der Autorität des Herrn versehen, behandelt.

Der Kleriker ist die lebende Verkörperung der humilitas Christi und der

evangelischen Vollkommenheit. Es gibt keinen Kompromissweg, keine

Ausflucht aus dieser Verantwortung. Wir werden diese Bestimmung so zu
verstehen haben, dass die evangelica perfectio auf den Waffengebrauch,
die humilitas auf habitus und tonsura bezogen sind. Der Geistliche soll

419 Synodus Diceces. Coloniae. can. 3. CG IV 473. anno 1353.
429 Vgl. Joh. 13. 14f.
421 Im Original gesperrt, wohl ein Anklang an Ps. 84,5 ; Synodus Coloniae. anno

1337. cap. 2. CG IV 443.
422 A.a.O.: vgl. Röm. 12. Iff.
423 Cap. 8. Mansi 26. 357.
424 Cap. 13. Mansi 26. 358.
423 CMBH III 60.

190



«glänzen», er soll zeigen, was und wer er ist. Tut er das in der richtigen
Weise, dann dient sein ganzer habitus der Verherrlichung der Person und
Lehre seines Meisters.

4. Das 15. Jahrhundert

a) Allgemeines

Im 15. Jahrhundert setzt sich die schon im letzten Säkulum begonnene
Linie fort : nur wenige der 68 konziliaren Belege sind originell oder theologisch

eigenständig. Der Befund dieses Jahrhunderts ist nicht nur numerisch

stark zurückgegangen, sondern auch verbal, was die Länge der
Verfügungen angeht, aber auch und vor allem inhaltlich in bezug auf die

Schwergewichtigkeit der Argumentation. Das ist um so erstaunlicher, als

sich die allgemeinkirchliche Entwicklung, jedenfalls nach unseren bisherigen

Erhebungen, in irgendeiner Weise in der konziliaren Behandlung
unseres Themas widerspiegelt. Man hätte also vom Jahrhundert der
Reformkonzile erwarten können, dass es auch in unserer Frage neue und
tiefere Aspekte zu erbringen imstande gewesen sein sollte. Doch das ist nicht
der Fall. Das 15. Jahrhundert ist eine weitere Stufe auf dem Weg zur
Nivellierung des Themas, nachdem es eigentlich im 13. Jahrhundert seinen

Höhepunkt erreicht und überschritten hatte. Die wenigen neuen Aspekte
sind zum Teil eher lokal oder ephemer bedingt und ermangeln auch

deswegen schon grösseren Tiefgangs.

b) Disziplinare Verschärfungen

Auffällig ist der Tenor der verschiedenen Bestimmungen. Es ist nicht zu
übersehen, dass zumindest auf einigen Synoden sehr scharf, ja fast
übertrieben gegen vestimentäre Missbräuche polemisiert wird. In gewisser
Hinsicht wird dadurch jedoch zugegeben, dass die bisherige
theologisch-disziplinäre Argumentation versagt hat. dass nur noch die

drastische Verschärfung der Strafen den Kleriker zu einer rechten und

vorbildhaften Haltung bringen könne. So verfügt ein Salzburger Provin-
zialkonzil von 1420: «Et ut haec Constitutio (seil, de vita et honestate
clericorum, Anm. d. V.) nostris temporibus effectu non careat, nostris suffra-
ganeis in virtute sanctae obedientiae. et sub interminatione divini judicii
praeeipimus, quod per suas diœceses aliquos discretos et honestos Eccle-
siasticos viros députent, qui praedictis clericis, unica monitione tantum
praemissa, praeeipiant, ut infra decennium talem habitum deponant, et

191



nullo amplius tempore reassumant. Alioquin ipsum habitum eis publice
auferant, etiam violenter, et eum in opus piumconvertane.426»

Dieser Gedanke entbehrt nicht einer gewissen Kuriosität, bedenkt man
die Situationen, in denen sich diese kirchliche «Kleiderpolizei» oft befunden

haben muss: öffentlich einem Geistlichen, notfalls unter Anwendung
von Gewalt, sein unschickliches Kleid abzunehmen, das ist schon ein

gewaltiger Eingriff in die Privatsphäre eines Menschen. Es braucht grosse
Missstände, wenn sich eine Synode dazu entschliesst, einen Trupp von viri
honesti ecclesiastici loszuschicken, der im Klerus für Zucht und Ordnung
sorgen soll.

Andere Belege verlangen «exequutiones rigidas et distrietas»427 oder

hoffen gar «ut quos divinus amor a malo non revocat. metus poenae coer-
ceat»428 und fahren fort, sie fürchteten, das ihnen untergebene Volk
könne merken, dass eine Diskrepanz besteht zwischen Leben und Sitten
einerseits und Predigt und Verkündigung andererseits, dass aus dieser

Vertrauenskrise eine Glaubenskrise entstehen könne, die bei der Verurteilung

der Amtsträger beginnend zur massiven Kritik an der Kirche selbst

und ihrer «sana doctrina» führen könne. So sollen denn jetzt alle verfügbaren

disziplinaren Mittel eingesetzt werden, um die reformatio cleri zu
erreichen429. Dieser Ausdruck «reformatio» taucht relativ häufig auf in
diesem Jahrhundert 43°, aber mehr bezogen auf die Hebung der Moral als

etwa im weiteren Kontext der Reformation an Haupt und Gliedern. Das

gilt selbstverständlich nur für die von uns untersuchten Sachzusammenhänge.

Dennoch geht es den Vätern der Synoden des 15. Jahrhunderts
darum, die Verbesserung der Sitten nicht nur mit disziplinarischen Mitteln

(Geldbussen) zu erzwingen, sondern vor allem klar zu predigen. «Voluit

etiam, quod Praedicatores Verbi Divini contra talem detestandum
abusum, et laicos talibus vestimentis utentes, acriter praedicent...431»
Denn Kleriker wie Laien litten gleichermassen unter demselben morbus,
unziemliche Kleidung zu bevorzugen. Doch schärfste disziplinare
Verfügungen, Benefizienentzug, Geld- und Haftstrafen dürften solange nichts

genützt haben, als der Kleriker, der sich in der habitus-Frage schuldig ge-

429 Cap. 17, Mansi 28,991 f.
427 Concüium Dertusanum. anno 1429. cap. 1. Mansi 28.1142.
42x Constitutiones ThomaeBourchierCantuar. Archiepiscopi, anno 1463. Mansi

32,272.
429 A.a.O.
439 Statuta in Concilio Provinciali Coloniensi, anno 1452, Mansi 32, 146.

Convocatio praelatorum et cleri prov. Cantuar.. anno 1460, cap.9, CMBH III
579 u.ö.

431 Wratislaviae Synodus. anno 1475. CG V 499.

192



macht hatte, mit der gesellschaftlichen Wertschätzung rechnen konnte.
Solange ein Delikt allgemein als Kavaliersdelikt betrachtet und der
Gesetzesverletzer insgeheim gar bewundert wird, solange haben Strafvorschriften

keine Aussicht auf Erfolg, auf getreue Befolgung. So wagt denn
auch eine Synode den Schritt hin zur sozialen Ächtung des Übeltäters:
«Et insuper districte inhibemus, ne aliquis nostrae civitatis vel Dicecesis

Clericos tales praesumptores ad hospitium recipiat, quos ab omnibus arc-
tius praecipimus evi tari432.»

Wenn es nicht mehr als fein angesehen wird, mit Klerikern zu verkehren

auf gesellschaftlicher Ebene, die offensichtlich nicht imstande sind,
ihr Klerikersein genügend zum Ausdruck zu bringen, dann wird auch die

Sitte bzw. Unsitte von selbst aussterben, sich in habitus und gestus der
Welt gleich zu machen.

Aber es wird in diesem Jahrhundert auch die Einsicht gewonnen, dass

das gesamte Problem der ausserliturgischen Erscheinung des Klerikers
eine Frage des Zeitgeistes ist, der den Menschen prägt von seiner Geburt
an. Es geht also auch darum, generell eine neue Konzeption vom geistlichen

Amt zu entwickeln und diese Konzeption pädagogisch praktikabel
zu machen. Ohne pädagogisch-flankierende Massnahmen wirken die

Bemühungen, eine Reformation auf disziplinarem Wege zu erreichen, wie

Kämpfe gegen den Wind. So heisst es einmal :

«Ut autem condecentius ad honestatem omnia reducantur, monemus
et exhortamur patres, tutores et directores juvenum, et praesertim magi-
stros in scholasticis studiis, ut juvenes in doctrina et timore Domini ha-

beat erudire, dirigere pariter et docere, et a talibus deformitatibus arcere
et cohibere. Volentes et ordinantes insuper, quod talibus deformitatibus
innitentes, si ad sacros ordines advenerint, a talibus abstinere cogantur;
alioquin ad ipsos ordines non admittantur... 433>> Hier ist sehr richtig
erkannt, dass geistliches Bewusstsein und Verhalten nicht plötzlich entstehen,

sondern aufeinem Entwicklungsprozess beruhen, der sich über Jahre

erstrecken kann. Die Bedeutung der vor-klerikalen Erziehung wird hier

zum erstenmal ins Blickfeld gerückt, ein interessanter und neuartiger
Aspekt auf dem Wege zur geistlichen Selbstfmdung. Implizit werden hier
nämlich für die deformitates der Gegenwart auch die auctoritates der

Vergangenheit verantwortlich gemacht. Das Problem der klerikalen
Alltagserscheinung ist eben nicht nur ein Problem des einzelnen Klerikers, der
hin- und hergerissen wird zwischen den Ansprüchen der Kirche und den

432 Concüium Argentinense. anno 1435, ca. 50, CG V 244.
433 Concüium Senonense, anno 1485, can. 6, Mansi 32, 421 f.

193



Versuchungen der Welt. Es ist auch ein Problem der Erzieher, der Väter
und Schulleiter, denen es obliegt, durch Wort und lebendiges Vorbild den

künftigen Geistlichen eine klare Vorstellung davon mitzugeben, was es

bedeutet, leibhaft, sichtbar bedeutet, an der haereditas Christi teilzuhaben,

in sortem Domini gerufen zu sein.

Alles in allem sind die Väter der Synoden - so scheint es -müde geworden,

immer wieder die alten Vorschriften zu rekapitulieren, man sucht
danach, die Verantwortung für das Fehlverhalten so weiter klerikaler Kreise
auf viele Schultern abzuwälzen, auf die Schultern der Erzieher, aber auch
auf die Schultern des einzelnen Übeltäters, der die ganze Last der

Verantwortung selbst zu tragen hat, wenn er die Anweisung des Concüium Ar-
gentinense von 1435 befolgt:

«...Decano suo cautionem faciat de non utendis vestibus hujusmodi

per fidem nomine juramenti...434» Wer ein solch solemnes Gelöbnis

bricht, der hat es dann nicht mehr mit «Fleisch und Blut» zu tun, sondern
mit Gott selbst, der den Eidesverletzer bestrafen wird. Eben dieser
Gedanke, dass Gott die zur Rechenschaft ziehen könnte, die in ihren Diözesen

oder Kirchen die Durchsetzung und Befolgung der Vorschriften «de

vita et honestate clericorum» nicht bewerkstelligen konnten oder wollten,
bestimmt auch andere Verfügungen dieses Zeitraumes, so z. B. den Brief,
den Johann Morton, der Erzbischof von Canterbury, anno 1486 auf einer

Provinzialsynode herausgab : «... ne sanguis nostrorum subditorum, et

talker delinquentium, imo verius periclitantium, in extremi judicis examine
de nostris manibus requiratur, auctoritate nostra archiepiscopali... ordi-
namus...435»

Man ist sich der Missstände in der Kirche bewusst, man erkennt die

dringende Notwendigkeit der Reformation an, sieht sich jedoch ebenfalls

dem gewaltigen Druck der traditionell schlechten Sitten des Klerus gegenüber

und versucht, für die Wiederherstellung der honestas clericorum die

Verantwortung auf eine breitere Ebene auszudehnen.

c) Die Ausbildung der Rangordnung

Es fallen in unserem Jahrhundert die Verfügungen auf, die darauf abzielen,

mittels bestimmter Eingrenzungen bzgl. Tonsur und Kleidung eine

sichtbare Hierarchie aufzubauen. So heisst es auf der Synodus Herbipo-
lensis anno 1446: «...omnesque de Clero nostro continue de cetero tonsu-

434 Cap. 39, CG V 242f. (anno 1435).
435 CMBH III 619, inhaltlich ist dies wohl eine Anspielung auf Apg. 20, 26 f., s.

oben S.l88f.

194



ram sive coronam déférant Clericalem, habeantque saltern Presbyteri cri-
nes longos, ita tarnen tonsos, quod patentibus auribus incedant, grada-
timque ascendendo Clerici in minoribus ordinibus constituti minorem de-

centem tarnen, Subdiaconi autem consequenter aliqualiter majorem,
deinde Diaconi ampliorem, et demum Presbyteri Diaconis latiorem,
amphore, et majorem habeant, seu portent tonsuram sive coronam, ita quod
status et gradus cuilibet ipsorum in hoc discerni, et perpendi commode
possit etvaleat...436»

Es war bisher immer nur darum gegangen, durch die Tonsur bzw. die

corona den Kleriker als solchen erkennbar zu machen. Die Tonsur war
Standesvorrecht und Standespflicht des Geistlichen. Die Ausfächerung
und Spezifizierung der Haartracht als Signum einer Stufe des geistlichen
Amtes ist neu. Woher das zu erklären ist, erhellt vielleicht ein Blick auf
parallele Entscheidungen anderer Synoden. Aus Canterbury hören wir:
«Item, cum per habitum debeat distingui conditio omnium clericorum,
videlicet superiorum et inferiorum, modernis tarnen temporibus quidam
abusus crevit, et in publico exercetur quod simplices presbyteri et alii sa-
cerdotes ultra gradum et statum suos in apparatibus suis ad modum doc-

torum, seu caeterorum venerabilium virorum canonicorum ecclesiarum
cathedralium caputiis, cum curtis liripipiis, vulgariter ,tippettis' nuncupa-
tis, publice déferre, et eis uti, et in eis incedere non verentur ; ita quod vix
per habitum modernis temporibus cognoscitur simplex sacerdos, qui
modicum sit ultra laicum, a doctore vel alio venerabili viro perito ecclesiastico...437»

Und eine Schweriner Synode verfügt : «neque (seil, clerici, Anm. d. V.)
bireta precipua déférant, nisi prout status eorum exegerit, hoc est, quod
non déférant graduati bireta alterius coloris, quam eis data sunt tempore
promotionis rubea, aut fusca. Alii non graduati solum nigris
utantur...438»

In allen drei Bestimmungen geht es um Rangabgrenzungen innerhalb
der klerikalen Hierarchie als auch gegenüber akademischen Berufen, die

aber auch von Geistlichen ausgeübt werden konnten. Diese Sorge um die

Wahrung des akademischen Distinktionsrechts, die hier so plötzlich im
konziliaren Räume aufbricht, mag ihre Ursache in der allgemeinen Lage

436 CG V 326; ebenso: Statuta in Concilio Provinciali Coloniensi, anno 1452,

Mansi 32, 146 f.
437 Convocatio praelatorum et cleri prov. Cantuar., anno 1460, cap. 9, CMBH III

579.
438 Cap.27, CG V 648; ebenso: Cammiensis Synodus, anno 1454, CG V 933

(Suppl.).

195



des Klerus am Vorabend der Reformation haben439. Der Bildungsstand
der Kleriker war sicherlich nicht übermässig hoch, den Humanisten galt
der Kleriker als Inbegriff des homo ineruditus, nur ein geringer Teil des

Klerus hatte studiert, und von diesen wiederum bei weitem nicht alle

Theologie. Gleichzeitig begann aber mit der Gründung neuer Universitäten

(Leipzig, Löwen, Greifswald, Freiburg i.Br., Basel, Tübingen
u.v.a.m.) und der Erfindung des Buchdrucks eine neue Epoche der
Geistigkeit, die auch auf den Klerus ihre Auswirkungen gehabt hatte. Wer
gebildet war, also studiert hatte, wird alles daran gesetzt haben, nicht mit
den ungebildeten, unstudierten Minoristen, Messpfaffen u.dgl. verwechselt

zu werden.
Das ist ein völlig neuer Aspekt in der Frage nach der adäquaten

Erscheinung des Klerikers im Alltag. Es ging ja bisher darum, die geistliche
Lebensform signifikant abzugrenzen von monastischer, laikaler, militärischer

oder merkantiler Existenz. Unser ganzes Problem konnte bisher zu
Recht als ein Problem der Standestheologie betrachtet werden, also als

Bestandteil der Sakramententheologie bzw. Ekklesiologie gelten. Im
15. Jahrhundert jedoch beginnt eine Entwicklung sich anzubahnen, die
nicht unerhebliche Veränderungen innerhalb des klerikalen Bewusstseins

andeutet. Wohlgemerkt : es finden sich natürlich auch die gewohnten
Bestimmungen in genügender Anzahl440. Das 15.Jahrhundert verändert
nicht völlig die Situation, aber es bringt eine neue Dimension, die das
klerikale Standesbewusstsein ausweitet ins akademische Standesbewusst-
sein. Bedenkt man, dass in der Folge der Reformation sich eine immer
deutlichere Angleichung von akademischem und klerikalem Habitus
vollzog, bis schliesslich zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Preussen durch
königliche Order festgeschrieben wurde, dass kirchlich-protestantische
Amtstracht (die liturgisch wie ausserliturgisch Verwendung fand) ebenso

als Dienstkleid der Richter, Notare und Rabbiner gebraucht werden

konnte, dann kann der terminus a quo für diese Entwicklung im 15.

Jahrhundert festgesetzt werden.
Die Aus-Einander-Setzung geschieht in der Folgezeit wohl weniger

zwischen Welt und Klerus als vielmehr zwischen den gebildeten, studier-

439 Vgl. dazu: B.Möller: Spätmittelalter. S.40ff.
440 Geschlossene Kleider, damit der Körper nicht sichtbar ist:
Statuta Synodalia Ecclesiae Aeduensis, anno 1468, can. 24, Mansi 32, 342; klerikale

Kleider nur noch aus zwei Stoffsorten bestehend, Wolle, bzw. Kammwolle:
Concüium Dertusanum. anno 1429, cap. 1, Mansi 28, 1142;
kürzere Kleider auf Reisen: Concüium Constantiense Diœcesanum, anno 1483,

CG V 553 ; und viele andere Stellen mehr.

196



ten Geistlichen, die eo ipso der Oberschicht und damit dem Weltgetriebe
näherstanden, und den ungebildeten Scharen der verelendeten klerikalen
Unterschicht. Die bisher genannten Streitpunkte beziehen sich auf die

amplitudo der Tonsur, die desto grösser ausfallen soll, je höher der betreffende

in der klerikalen Rangstufe steht, auf das «tippett», den auch heute
noch im anglikanischen Raum üblichen stolaähnlichen schwarzen Schal,
der akademische Würden signalisierte, und auf Form und Farbe des Bi-
retts, das nur in seiner schwarzen Ausführung den einfachen Geistlichen
zustand, während farbige Modelle zu tragen nur den Graduierten erlaubt
war.

Einen Beleg in diesem Jahrhundert konnten wir finden, der das alte,
aber lange nicht mehr behandelte Thema aufnimmt: «...quod nonnulli
pro Clericis se gerentes, cappas seu habitum monachalem déférant: qui
tarnen nullius approbatae regulae sunt professi, quod de cetero fieri pro-
hibemus habitum sie praesumptum deponant, et in habitu Clericis sae-

cularibus se conforment...44 ' »

Es geht aus dieser Bestimmung leider nicht hervor, was die Motive
derjenigen Kleriker gewesen sein können, die ihre geistliche Alltagsexistenz
am ehesten zum Ausdruck gebracht fanden durch das Tragen irgendeines
Mönchskleides. Man wird nicht annehmen können, dass das öffentliche
Ansehen eines Mönches grösser war als das eines Geistlichen, so dass das

Motiv der Prestigevermehrung wohl in Wegfall gerät. Wir können
allerdings hier vermuten, dass einige -es wird sich wohl nicht um eine

Massenbewegung gehandelt haben, worauf auch die Existenz nur eines Beleges
hindeutet - Kleriker von der grösseren Geschlossenheit des monastischen
Weltbildes angezogen wurden, zumal die Auflösungstendenzen innerhalb
des Weltklerus in einen mehr humanistisch gebildeten und einen eher

ungeschulten Teil die Profilkrise mancher Geistlicher sicherlich zu verstärken

imstande war. Aber diese Vermutung lässt sich nicht mit Sicherheit

bestätigen.
Neu und originell sind allerdings zwei Verfügungen des 15. Jahrhunderts,

nach denen den Klerikern untersagt wird «histrionicas vestes»442

oder Kleider «ad modum joculatorum» 443 zu tragen. Auch hier fehlt wieder

bei beiden Bestimmungen eine Angabe von Gründen oder Motiven
für ein derartiges Fehlverhalten der Geistlichen. Es ist kaum anzunehmen,

dass sich manche Kleriker bewusst so angezogen und in der
Öffentlichkeit aufgeführt haben, dass sie für Schauspieler oder Spassmacher

441 Argentinense Concüium, anno 1435, cap. 50, CG V 244.
442 Argentinense Concüium, anno 1435, cap. 47, CG V 244.
443 Statuta Synodalia Ecclesiae Aeduensis, anno 1468, cap. 24, Mansi 32, 342.

197



hätten gehalten werden können. Es ist eher zu vermuten, dass beide

Kanones den Geistlichen klarmachen wollen, dass ihr habitus, nämlich z. B.

«manicas latas et longas, et in parte anteriori non pendentes vel
excisas»444 sie eigentlich ausschauen lässt wie Angehörige des

Unterhaltungsgewerbes. Dieser Hinweis auf Schauspieler und Spassmacher hat

wohl eher abschreckende Wirkung und beruht nicht auf einer Neigung
der Geistlichen, sich diesem Berufsstand äusserlich anzugleichen, der
sicherlich nicht die höchste soziale Stufe bildete.

Auch einige andere Kanones nehmen noch das Thema auf, der Kleriker

solle sich vor dem Extrem hüten, zu billige oder schmutzige Kleider zu
benutzen. Vielleicht lassen sich diese Bestimmungen inhaltlich mit dem

Verbot des Tragens von Mönchskleidern verbinden, aber das ist nicht mit
Sicherheit zu behaupten.

Jedenfalls ermahnt das Concüium Suessionense anno 1456 die
Bischöfe : «non nimis breves aut viles, sed nec nimis curiosos»445 Kleider zu

tragen, sondern so einherzugehen, wie die «apostolica régula» und die

synodalen Vorschriften es von ihnen verlangen. Dies wird von Toledo
1473 sogar dahingehend eingeengt: «ut archiepiscopi et episcopi veste

linea superiori, vulgariter roqueto nuncupata, in publico semper
utantur446.» Aber dasselbe Konzil spricht auch die Geistlichen allgemein an
und kritisiert die Unsitte, «vilibus vestibus» zu benutzen: «Absurdum

ergo et reprehensibilem quorundam clericorum abusum, qui lugubres et

luctuosas vestes induunt, et flebiliores quam suae congruit honestati, ex

eo se reddunt, quia parentes consanguineique eorum et amici corruptibi-
lem carnis nostrae molem déponentes, ad aeternam patriam de praesentis
exilii miseria convolarunt, penitus abolere volentes; cum et secundum
sententiam ore benedicto prolatam, qui credit in Christum, etiam simor-
tuus fuerit, vivet: praesentis constitutionis serie, sacro approbante concilio

statuimus, ut ulterius luctuosas vestes induere clerici in sacris ordini-
bus constituti vel beneficiati nostrae provinciae non audeant447.»

Es ist schwer ersichtlich, worum es hier geht, wo die Motive für ein

derartiges Verhalten der Geistlichen liegen. Es hat, so weit ist dieser Kanon
verständlich, Kleriker gegeben, die sich mit schmutzigen und jämmerlichen

Gewändern bekleidet haben, weil in Verwandtschafts- oder
Freundeskreisen eine bestimmte Haltung aufgekommen war, das «verderbte
Gebäude unseres Fleisches» zu verlassen, um das gegenwärtige Elend mit

444 A.a.O.
443 Mansi 32, 177.
446 Concüium Toletanum, anno 1473, cap. 5, Mansi 32, 387.
447 A. a. O, cap. 8, Mansi 32, 388.



dem ewigen Vaterhaus zu vertauschen. Die Haltung der Geistlichen ist
eine Art von Solidarität mit denen, die solches tun. Worauf allerdings
diese Haltung der parentes etc. beruht, ist unklar. Es kann sich unter
Umständen um eine Art vorreformatorischer rigoristischer Bussbewegung in
der Diözese von Toledo gehandelt haben, die auch Geistliche in ihren
Bann schlug. Wie dem auch sei, in dieser Bestimmung wird der alte
Mittelwegsgedanke wieder aufgenommen : ein Kleriker darf sich weder nach
der einen noch nach der anderen Seite zu stark orientieren. Er darf seine

Erscheinung im Alltag nicht dadurch hervorzuheben suchen, dass er
auffällt. Gleichzeitig versucht Toledo aber auch, unter Bezug auf Joh. 11, 25

die perspektivische Richtung klerikaler Kleidung neu zu bestimmen. Ein
neues geistliches Leben gewinnt man nicht, indem man sich besonders

schmutzig kleidet, besonders auffällig die Weltabsage demonstriert, das

Der-Welt-Abgestorben-Sein durch Fetzen und Lumpen deutlich macht.
Das kann das wahre Leben nicht bringen. Wahres Leben fliesst nur aus
dem Glauben an Christus : Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er
stirbt Hier wird der Todes- bzw. Abtötungsgedanke dieser rigoristischen
Gruppe überhöht in den Bereich wirklicher Glaubensentscheidung:
selbst der wirkliche Tod, den diese Leute offensichtlich nicht anstreben,
selbst der leibliche Tod kann für den nicht das Ende sein, der glaubt.
Wenn dem so ist, dann sind Praktiken oben erwähnter Art sinnlos, dann

gilt nur noch ein Kriterium für Leben oder Tod : der Glaube an Jesus

Christus. Wir halten diese Argumentation für ausserordentlich wesentlich.

Hier wird einmal mehr in dem ewigen Hin und Her um die Bedeutung

der klerikalen Erscheinungsformen im Alltag deutlich gemacht,
worauf es wirklich ankommt. Es sind eben nicht die Formen, nicht die
Äusserlichkeiten, die retten, Solus Christus Nur der Glaube an Ihn
besiegt wirklich den Tod.

Noch zwei weitere Bestimmungen dieses Jahrhunderts nehmen sich

Bibelzitate als Grundlage für ihre Motivationen : das Concüium Eystattense
anno 1447 verwendet 1. Petrus 2, 9 und 12. zur Unterstützung der Mahnung

zu dezenter Kleidung448, und das Vesontione Concüium anno 1480

bezieht, obzwar nicht expressis verbis, Eph. 6 aufsein Waffenverbot449.
Somit bietet dieses Jahrhundert weder materialkundlich noch theologisch

viel Neues und spiegelt auch hierin die disziplinare Ratlosigkeit vieler

Synoden wider, die sich - da die obersten Vertreter der Kirche ebenfalls

konträr handelten - häufig nur zu verbalen Verfügungen durchrin-

448 De vita et honestate clericorum, CG V 371.
449 Can. 4, CG V 508.

199



gen können, denen letztlich der entschiedene Wille sowie die praktische
Möglichkeit zur Durchsetzung fehlten.

5. Das 16. Jahrhundert

a) Das 1. Provinzialkonzil von Mailand 1565

Mit dem Jahre 1565, dem 1. Provinzialkonzil von Mailand, geht unsere

Untersuchung zu Ende. Es ist dort der Höhepunkt einer Entwicklung
erreicht worden, die es den Folgesynoden nur mehr übrig lässt, diese

Bestimmungen zu wiederholen, neu zu formulieren, sachlich jedoch weitgehend

unangetastet zu lassen. Aus dem sehr ausführlichen can. 23 dieser

Synode wollen wir die Teile wiedergeben, die besonderen Bezug haben

auf unsere Fragestellung, hier besonders bezüglich der Kleidung:
«In omni vestitu color tantum niger adhibeatur : nisi fortasse alium co-

lorem requirat gradus. Omnem habitus et ornamenti novitatem clerici fu-

giant... Collare, quod dicunt, simplex, ac modice latum honeste recline-

tur. Externa vestis simplex, ac talaris erit... Si quis personatus vestes

cléricales, aut monachales, vel ad eorum formarti induerit, et is qui eas as-

sumpserit, et is qui accomodavit, graves poenas subeant450.»

Es finden sich in diesem can. 23 auch alle sonst bekannten Vorschriften
betr. Tonsur, Corona, Toga, Bart451, Stoffe, Ringe usw., aber in den eben

zitierten Bestimmungen werden eindeutig festgehalten : die Farbe der
klerikalen Gewänder im ausserliturgischen Raum ist schwarz, die Form der

Obergewänder ist der Tatar, ein einfacher Kragen (collare simplex) in

massiger Höhe ist vorzusehen.

b) Die klerikale Kleidung

Das ist im grossen und ganzen auch heute noch - zumindest bei offiziellen
Anlässen, wie auch in den angelsächsischen und romanischen Ländern -
die klerikale Alltagskleidung. Die ziemlich abrupt auftretende Erwähnung

des Kragens kann wohl dadurch erklärt werden, dass immer mehr

Kleriker so kleine Kragen verwendeten, «ut Collum ante et retro omnino
nudum apparere possit452.» Da es jedoch besonders dem Geistlichen gut

439 Mansi 34, 35.
45 ' Es wird jedoch ein Oberlippenbart zugelassen, wenn gewährleistet ist «ut pili

in sacrificio missae Christi domini corpus et sanguinem sumentem non impe-
diant».

452 Concilium Basiliense, anno 1503, CG VI 16.

200



ansteht, seinen Körper zu verhüllen, ein Gedanke, der sich durch die

ganze Geschichte unseres Problems zieht, ist es nötig, eine Regelung zu
treffen, die dann im «collare simplex» einen Abschluss gefunden hat.

Was die Länge der Kleider angeht, so finden wir keine Modifikationen
mehr im 16. Jahrhundert. Das knöchellange Gewand hat sich durchgesetzt453.

Zur positiven Verfügung der schwarzen Farbe gesellen sich noch
drei eingrenzende Bestimmungen: violette Kleider werden untersagt454,
ebenso weisse455 sowie rosa456 Gewänder. Damit ist eigentlich jede Farbe
für den geistlichen Gebrauch ausgeschlossen, so dass das 5. Laterankonzil
sagen kann : «ne quis (seil, clericus, Anm. d. V.) vestes portet versicolores

Quare in presbyteratus ordine constituri vestes colorum, quae clericis a

jure non prohibeantur, déferre debeant...457» Hier von «Farben» zu

sprechen, ist wohl übertrieben. Denn nach allem, was wir wissen, bleibt
nichts übrig an colores liciti ausser Schwarz, vielleicht noch Grau oder
Dunkelbraun. Für das Schuhwerk wurde explizit nur noch die schwarze
Farbe zugestanden458. Eine schöne Beschreibung des typischen anti-cle-
ricus gibt uns das Concüium Hispalense anno 1512: «...gestantes parvas
coronas juxta suum ordinem, cum capülis effusis, et barba prolixa, ac pal-
liis brevibus et apertis, et sine biretinis459, ac quod pejus est, aliquando
cum vestibus saecularibus, et thoraeibus sericis, et cum cingulis auro et

argento elaboratis, gerentes annulos, et calceos rubros modo et forma
indecenti (quae omnia sunt signa seu indicia pravi et indevoti animi, et sunt

pravi exempli saecularibus)...460» Das ist nach wie vor die Mauer, gegen
die die Konzile des 16. Jahrhunderts anzukämpfen haben. Seit den Zeiten
des Hieronymus hat sich substantiell wenig geändert. Auch die alte und
nicht zu verbannende Idee, sich als Geistlicher besonders nachlässig und

schmutzig zu kleiden, ist noch nicht ausgestorben : «Neque enim affeeta-
tae sordes, aut exquisitae deliciae, laudem pariunt (seil, clerici,
Anm.d. V.)461.» Der geistliche Stand ist sich alles in allem seines «Stan-

453 S. auch: Concüium Hispalense, anno 1512, cap.23, Mansi 32,603.
Concüium Florentinum, anno 1517, cap. 1, Mansi 35, 219 u.ö.
454 Concüium Hispalense, s.o. Anm.453.
455 Statuta Synodalia a Joanne Ep. Ratisb. edita 1512, CG VI 86.
456 Concüium Florentinum, s.o. Anm.453.
437 Anno 1514, sess. IX, Mansi 32, 879.
458 Concüium Hispalense, anno 1512, cap. 10, Mansi 32, 636.
459 In den Statuta Synodalia (s. o. Anm. 455) heisst es, dass Geistliche in der

Öffentlichkeit mit bedecktem Haupt erscheinen müssen.
460 Concüium Hispalense, s.o. Anm.458.
461 Concüium Senonense, anno 1528, decr. 24, Mansi 32,1193 ; ebenso : Formula

Reformationis, anno 1550, titulus 17, CG VI 759.

201



des» noch nicht bewusst geworden und schwankt zwischen dem Extrem
der Weltliebe und dem der völligen Weltverachtung. Er lässt sich gehen,
flieht den mundus mit seinem falschen Glanz und zieht den Schmutz vor,
das Sinnbild des Der-Welt-Abgestorben-Seins. Oder aber er schmückt
sich mit den Insignien der Welt, der akademischen oder der weltmännischen462.

Er versucht, die Widersprüche dieser so verschiedenen Lebensweisen

in der Kleidung zu überbrücken und so zu vereinigen, weswegen
Trient die Geistlichen kritisiert, die «pedes in diversis ponentes, unum in
divinis, alterum in carnalibus...»463. Gleichwohl versucht Trient noch
einmal, die ganze Frage des habitus clericalis in eine vernünftige Relation
zu bringen zur «wirklichen» vocatio : «Habitus non facit monachum464.»

Man wird nicht Geistlicher durch das Tragen eines spezifischen Gewandes,

wie immer das auch beschaffen sein mag. Nicht das Äussere ist letztlich

entscheidend. Aber eben weil die Kleidung nicht Selbstzweck ist und
den Kleriker in seinem Klerikersein nicht konstituiert, muss ihre
Dienstfunktion deutlich hervortreten. Sie soll die innere honestas des Geistlichen

zeigen, missionarisch-pastoral durchscheinen lassen, was der Geistliche

existentiell verkörpert : Teilhabe an Christi Los.
Dieser Hinweis auf die missionarische Grundaufgabe des habitus wie

auch der ganzen ausserliturgischen Lebensführung des Geistlichen findet
sich noch einmal in sehr schöner Weise ausgedrückt durch das Reimser
Provinzialkonzil von 1564: «Nihil est quod alios magis ad pietatem ac

Dei cultum assidue instruat, quam eorum vita et exemplum, qui se divino
ministerio dedicarunt. Cum enim a rebus saeculi in altiorem sublati
locum conspiciantur, in eos tanquam in speculum reliqui oculos conjiciunt,
ex hisque sumunt quod imitentur...465»

Es ist eines Geistlichen Aufgabe und Standespflicht, anderen
Menschen den Weg zu Gott zu weisen. Erkenntnis und Ausübung dieses Dienstes

machen den Geistlichen letztlich zum Mittler, zum speculum. Diesem
hohen Ziel sollte sich das Äussere unterordnen, es darf kein Eigenleben
führen zur Herausstellung irgendeines nicht spezifisch-geistlichen
Gedankeninhalts. Die äussere Erscheinung, Kleidung, Tracht usw., konstituiert

nichts und niemanden, sie begründet nichts, gibt keinen Rechtsanspruch,

sie «ordiniert» nicht. Ihre Funktion sind Dienst, Wegweisung,
Hilfe. Dies wird in diesem Jahrhundert besonders deutlich und kann als

462 «nec gestent signa doctorum...» Concüium Hispalense. anno 1512. cap.23,-
Mansi 32. 603.

463 Konzil von Trient, cap. 6, sess. XIV vom 25.11.1551, Mansi 33,105.
494 A.a.O.
463 Statutum 17. Mansi 33. 1298.

202



eigentlich zeitloser Gedanke mit in unsere Zeit hinübergenommen werden.

c) Die Haartracht

Was die Haartracht angeht, so werden die bekannten Vorschriften wörtlich

mit wenigen Variationen wiederholt. Es findet sich keine Allegorese,
keine Schriftbegründung mehr. Man hört nur noch etwas von der Grösse
der Tonsur, die bei Weltgeistlichen kleiner sein solle als bei Mönchen466,
und vom Verbot der neu auftretenden Unsitte, sich die Haare zu färben
und oder zu kräuseln467. Ansonsten spielt dieser Fragenkomplex im
16. Jahrhundert keine Rolle mehr als ausserordentlicher kontroverser
Gegenstand der Beratung.

d) Biblische Motivationen

Auch die biblischen Motivationen gehen in ihrer Bedeutung stark zurück.
Von den 75 Belegen bis zum Jahre 1565 bieten nur fünf einen Schriftbezug:

ganz allgemein die bekannten Stellen Mt.5, 13 und 16, sowie

l.Tim. 2, 9468, dazuEph.6bzgl. des Waffentragens469. Etwas ausgeführter

ist cap. 26 der Kölner Provinzialsynode von 1536, das wir in toto
betrachten wollen, weil es zugleich der letzte biblisch fundierte Beleg in dem

von uns behandelten Zeitraum ist :

«Beatissimus Paulus habitus modestiam et in mulieribus desiderat,

quem vult verecundum esse, ,non in tortis crinibus, aut auro, aut margari-
tis vel veste pretiosa, sed quod decet mulieres, promittentes pietatem per
opera bona'. Itidem Apostolus Petrus eas commendat, ,quarum non sit
extrinsecus capülatura, aut circumdatio auri, aut indumenti vestimento-

rum cultus, sed qui absconditus est cordis homo, in incorruptibilitate
quieti et modesti Spiritus, qui est in conspectu Deilocuples'. Quamturpis
ergo putanda est in Clericis, tanto gradu sublimioribus, deformissima illa
ac frequentissima nostrae tempestatis habituum variatio, quam neinfir-
miori quidem vasculo Apostolorum Principes permittendam duxerunt?
Ex veste apud homines sanctimoniae opinionem aucupari prohibuit Chri-

499 Ordinationes et statuta per Thomam Wolsey composita. CMBH III 686.
467 «calamistratura in colore et crispatione alterare...» Concüium Basiliense.

anno 1503, CG VI 17.
468 Constitutio ad Cleri Germaniae Reformationem. anno 1524. cap. 2. Mansi

32.1084.
Concüium Senonense, anno 1528, decr.33, Mansi 32, 1193.

Synodus Provincialis Moguntina, anno 1549, cap. 74. CG VI 584.
499 Concüium Mediolanense I. anno 1565. cap.25. Mansi 34. 37.

203



stus, qui in omnibus operibus nostris, id quod intus est, primum respicit,
mundarique jubet, deinde quod deforis est, vae illud horrendum Phari-
saeis hypocritis interminans, qui ut viderentur ab hominibusjusti, dilata-
bunt philacteria sua, et magnificabant fimbrias, cum essent intus pieni
rapina, et immunditia. Interim tarnen Evangelium non temere vestimentum
Joannis Baptistae (quod illius professioni ac menti respondebat) de puis
camelorum contextum célébrât, ac ipse Christus vestium molhtiem ac le-
nitatem aversatur. ,Ecce!' inquiens ,qui mollibus vestiuntur, indomibus
Regumsunt'.470»

Hier wird interessanterweise ausgegangen von apostolischen Mahnungen

an Frauen und fortgefahren nach dem Muster : wenn diese schon, um
wieviel mehr dann ihr Das Zitat aus 1. Petr. 3, 3 f. spiegelt den Gedanken

vom äusseren und inneren Menschen wider. Die eigentliche Zierde des

Menschen ist nicht sichtbar, sie ist verborgen im Herzen, kostbar aber in
den Augen Gottes. Alles andere ist nur kostspielig: Schmuck, Garderobe
usw. Wie schlimm, wenn, was dem schwächeren der Geschlechter aus

apostolischer Autorität geboten wird, von den (männlichen) Klerikern
praktiziert wird Der Kleriker gehört einem höheren Stande an, dem die

Erwartungen und Vorschriften für die «unteren» Schichten in besonderer
Weise gelten, in dem sie kulminieren. Erfüllt er diese Erwartungen nicht,
dann ist er im Grunde noch weniger wert als die Frau, der diese apostolischen

Weisungen galten. Hier wird die Eitelkeit aufs Korn genommen,
klerikale Putzsucht, die Freude an Form, Farbe und Abwechslung, der
weltliche Spieltrieb.

Das andere Extrem wird durch die pharisäische Komponente vesti-
mentären Fehherhaltens dargestellt: Verbreiterung der Quasten, der

Schauriemen, was weniger aus Freude an modischen Neuerungen als
vielmehr aus theologischer Demonstrationslust geschieht. Man zeigt und
beweist durch die Form der Kleidung seine religiöse Gesinnung, aber nicht
im Sinne des Zeugendienstes, sondern im Geiste der Herrschaft, der
religiösen Hoheit und Dominanz. Jesus selbst verurteilt diese Haltung
Mt.23, 5 und 25, indem er die Wertigkeit zugunsten des inneren
Menschen verschiebt. Es geht der Kölner Provinzialsynode um die Harmonie
von innerem und äusserem Menschen, wie auch Jesus Mt. 23,26 dazu
aufforderte, das ,Innere' zu reinigen, damit auch das ,Äussere' rein sei: in
dieser Reihenfolge und in dieser Zuspitzung. Leuchtendes Exempel dieser

Deckungsgleichheit zwischen innerem und äusserem Menschen, klerikale
Alltagserscheinung prototypisch realisiert: Johannes der Täufer, Mt. 11,

479 Pars II, cap.26, CG VI 258.

204



8, klingt noch einmal auf. Wir finden hier noch einmal auf gedrängtem
Raum die biblischen Grundideen :

kein weltlicher (femininer) Spieltrieb
kein pseudo-theologischer Grössenwahn

Deckung von Innen und Aussen (Johannes der Täufer)
Eine schöne und ausgewogene, pastoral kluge Hilfe für den Kleriker

auf der Suche nach angemessener Lebensweise. Weniger darfnicht, mehr

muss nicht gesagt werden, um ausserliturgische geistliche Lebensweise zu
umreissen.

e) Ausnahmebestimmungen

Werfen wir noch einen Blick auf einige Ausnahmebestimmungen dieses

Jahrhunderts. Hier macht das Concüium Senonense anno 1528 mit einer
interessanten Verfügung den Anfang: «Non tarnen intendimus ecclesiasticis

ex sanguine regio aut ducali ortis hujusmodi vestimentorum sericeo-

rum delationem prohibere: quos tarnen hortamur ut in suis vestimentis
decentiam ecclesiasticam observent471.» Hierdurch wird dem geistlichen
Hochadel praktisch eine Sondererlaubnis erteilt zu tragen, was auch
immer getragen wird in den Kreisen der Noblen. Die Anfügung, die «decen-
tia ecclesiastica» zu wahren, wirkt wie eine Gewissensberuhigung des

Konzils. De facto wird hier der geistliche Stand gespalten in einen Teil,
dem alle Bestimmungen gelten,und in den privilegierten Teil hochadliger
Kleriker, bei denen ihre Adligkeit prävalent ist vor ihrer Geistlichkeit.
Dieses Faktum markiert eine ausserordentliche Wende: zum erstenmal
wird ein ausserkirchlicher Massstab angelegt für die Bewertung ausserli-

turgischen Aussehens und Verhaltens. Es war gute Tradition, zumindest
in der konziliaren Theorie, jede nicht innerkirchliche Motivation
auszuschalten. Es zählte allein die vocatio, der ordo, Anleihen aus anderen
kirchlichen Ständen oder weltlichen Bezugsgruppen waren zu Recht
gebannt worden. Gal. 3, 26 ff. stand unausgesprochen im Hintergrund dieser

Bestimmungen. Räumt man jedoch dem geistlichen Hochadel königlichen

und herzoglichen Blutes Vorrechte bzgl. der Kleidung ein, dann
wird der ordo stark relativiert, dann entscheidet über die Alltagserscheinung

nicht mehr die Kirche, sondern die Welt. Wir haben schon im letzten

Jahrhundert den Beginn dieser Entwicklung beobachten können bei
der Sonderbehandlung akademisch ausgebildeter Geistlicher472. Die
klerikalen Gruppen haben sich im 16. Jahrhundert endgültig formiert und
beginnen, ihre Sonderansprüche massiv durchzusetzen. Kurze, bunte,
seidene Kleider werden allgemein dem Kleriker zu tragen verboten «nisi

471 Cap. 33. Mansi 32, 1193.
472 S.obenS.194f.

205



graduatus, aut Canonicus majoris Ecclesiae Hildesheimensis, vel nobilis
existant...»473 Hier haben wir gleich drei privilegierte Gruppen: Akademiker,

Kanoniker und Adlige, wobei bei letzteren auch schon nicht mehr

eingeschränkt wird auf Angehörige des Hochadels, sondern ganz allgemein

die nobiles für vestimentär exempt erklärt werden. Diese ohnehin
schon weitgefasste Ausnahmebestimmung wird nun noch weiter ausgedehnt

durch das Konzü von Narbonne anno 1551, das eben diese vestes

sumptuosae zugesteht den «dominis episcopis, abbatibus, et ceteris, qui
auctoritate et honore in ecclesiis praefulgant, hisque omnibus quibus eas

jura non negant...» 474 Nach all diesen Freistellungsbescheiden bleiben
eigentlich nur noch ungebildete, nichtadlige Minoristen und Messpfaffen
übrig, die gehalten sind, die konziliaren Verfügungen betr. klerikaler
Alltagserscheinung zu realisieren. Gewiss, hier wird nicht von der
Haartracht geredet, die nach wie vor unmodifiziert im kirchlichen Räume
Verwendung findet oder zumindest finden soll. Aber da schon die Verfügungen

bezüglich des Waffengebrauchs in den früheren Jahrhunderten stark
gelockert wurden, findet hier nun ein zweiter massiver Einbruch in die

Allgemeinverbindlichkeit von Synodalbeschlüssen statt. Interessant

auch, dass die Bischöfe jetzt die Macht bekommen, von solchen
Synodenbeschlüssen zu befreien. So kann man sich gewissermassen auf Antrag
vom Druck der Verfügungen lösen lassen. Es ist erstaunlich, dass diese

Exemptionsbewegung korrespondiert mit der oben beschriebenen weit
fortschreitenden Einengung der ausserliturgischen Kleidervielfalt. In
dem Masse, wie die Entwicklung auf eine feste Form der ausserliturgischen

Erscheinungsweise zusteuert, mehren sich auch die Auflösungsten-
denzen eben dieser Entwicklung. Eine merkwürdige Vermischung von
Aufbau und Abbau.

Dem Concüium Trajectense von 1565 ist dieser Missstand vielleicht

aufgefallen, weswegen dort daran erinnert wird, «ut non solum inferior
clerus, sed etiam quinque dictarum ecclesiarum tarn capita, quam membra

in moribus et vestitu, abjicendo scilicet caligas, calceos, sagula et
indumenta personis ecclesiasticis indigna...»475 sich an diese Verfügungen
gebunden wissen. Das ändert jedoch nichts an der Tatsache, dass zum
Ende unseres Zeitraumes letztlich beide Auffassungen relativ unverbun-
den nebeneinanderstehen. Das Problem der Erscheinung des Klerikers im

Alltag ist nur ansatzweise gelöst worden. Zuviele, dem widersprechende
oder dies relativierende Ausnahmeverfügungen sind aktenkundig.

473 Synodus Hildesiensis. anno 1539. cap. 14, CG VI 320.
474 Can. 15. Mansi 33. 1257.
4^3 Mansi 35. 579.

206



Kämpfte in den früheren Jahrhunderten eine Synode noch gegen die
Missstände im Klerus, so wird sie jetzt im 16. Jahrhundert ihre eigene

Kontrahentin, indem sie konstruktiv-destruktiv den gesamten Fragenbereich

als synodal-neutralisiertes Thema der künftigen Praxis der folgenden

Jahrhunderte überlässt.

f) Die Entwicklung im angelsächsischen Raum bis 1565

Der Zeitraum bis 1565 umfasst auch die kritischen Jahre der Reformation.

Es würde zu weit führen und den selbstgesteckten Rahmen sprengen,

wenn wir auf die reformatorischen Belege insgesamt eingingen. Wegen

des besonderen, des katholischen Charakters476 der englischen
Reformation jedoch, sei hier kurz auf die synodale Behandlung unseres Themas

im angelsächsischen Raum bis 1565 eingegangen.
Neben den üblichen Bestimmungen betr. ordentlicher Kleidung und

sauberer Tonsur477 findet sich auf dem Provinzialkonzil von Canterbury
anno 1557 ebenfalls ein Katalog von Ausnahmen. Die seidene und/oder
pelzbesetzte Toga ist generell dem Kleriker zu tragen verboten: «nisi

praelatus, ordinis senatorii, vel alicujus baronis ad minus filius, aut frater,
vel nisi fuerit de cancellarla domini regis, vel alicujus archiepiscopi, vel

episcopi vicarius generalis, aut officialis principalis, archidiaconus, seu

aliter in dignitate ecclesiastica constitutus, seu ex universitate aliqua gra-
duatus...»478 Weiter wird untersagt, an seiner Tunika ein Chamelot zu
benutzen «nisi fuerit ad minus artium magister, vel in legibus bacai.»479

Hier wird tatsächlich im wahrsten Sinne des Wortes alles, was Rang und
Namen hat, von der allgemeinen Bestimmung ausgenommen. Dieses

Konzil von Canterbury fand statt zur Zeit Marias der Katholischen. Die

«Injunctions» der Königin Elisabeth von 1559 versuchen, unter Bezug
auf I.Kor. 14, 40 («alles soll mit Anstand und nach der Ordnung vor sich

gehen») den Geistlichen zum Tragen einer angemessenen Kleidung zu
bewegen «both in the church and without, and thereby to receive the honour
and estimation due to the special messengers and ministers of almighty
God not thereby meaning to attribute any holiness or special worthiness

to the said garments...»480 Der Ordnungsgedanke ist völlig neu in

476 Vgl. Advertisements For Due Order in Prayers etc. ca. anno 1564. CM BHIV.
249 «That all archebysshoppes and bysshoppes do use and continue their accustomed

appareil.»
477 Injunctions by Card. Pole in the diocese of Gloucester, anno 1556. cap. 6,

CMBH IV 146. Concilium Provinciae Cantuarensis, anno 1557, Mansi 35. 482.
478 Concilium Provinciae Cantuarensis, anno 1557. Mansi 35. 494.
479 S. oben Anm.478.
480 Cap. 30. CMBH IV 186.

207



unserem Thema. Es ist in unserem Zusammenhang unwichtig, dass

I.Kor. 14, 40 den Ablaufeines urchristlichen Gottesdienstes meint und
dieser Satz des Apostels plötzlich auf die «outward appearance» des

Geistlichen bezogen wird. Interessant ist, dass der Gedanke des «secundum

ordinem fieri» hier ins Spiel gebracht wird, ohne dass gesagt wird,
welche Ordnung eigentlich gemeint ist, die apostolische, die kirchlich-disziplinare,

die standesklerikale? Es reichte den Injunctions offensichtlich

aus, den Grundsatz «Ordnung muss sein» als apostolische Maxime zu

proklamieren, um das klerikal-vestimentäre Gleichgewicht der im
Umbruch befindlichen Kirche zu wahren. Gleichzeitig wird in kennzeichnender

und dankenswert klarer Form der Gedanke Trients aufgenommen :

Habitus non facit monachum481. Das Gewand an sich ist ein «nihil», es

bedeutet keine besondere Würde oder Heiligkeit, es ist nicht mehr und
nicht weniger als das medium, durch welches der Christ mit der Realität
des allmächtigen Gottes konfrontiert wird482. Hier wird, so scheint uns,
in sehr schöner Weise zum Ausdruck gebracht, was der habitus clericalis
letztlich ist : weder Standesvorrecht noch Standespfficht, weder Auszeichnung

noch Herrschaftsinsignie, sondern schlichtes Boten- und Dienstkleid

(messengers and ministers). Das ist weder Überschätzung noch
Understatement, alles hat seinen Platz und seine missionarisch-evangelistische

Funktion, alles ist - modern gesprochen - evangelikal und
hochkirchlich fundiert. Der Geistliche an sich ist nichts, sein Gewand ist
nichts. Doch wenn alles dazu dient, den allmächtigen Gott zu verkünden
und Ihm zu dienen, dann bekommt auch die Dienstkleidung des Geistlichen

im Alltag ihren tiefen Sinn, indem sie Verehrung und Wertschätzung
konzentriert und bündelt auf den, der hinter dem Träger der Amtstracht
steht: auf Gott selbst, den Empfänger aller Ehre und aller Lobpreisung.

Die alltägliche Existenz ist kaum unterschieden von der liturgischen,
das Leben des Geistlichen, innerhalb wie ausserhalb der Kirche, dient der

Verkündigung. So kann anderswo gesagt werden : «..that all ministers in
their ministry use a grave, comely, and side- garment, as commonly they
do in preaching483.»

Leben ist Predigt, klerikales Leben ist Verkündigung. Das ist die Einheit

von Leben und Lehre überhaupt. Eine Einheit, die approximativ
verwirklicht werden wollte im Laufe der Geschichte, eine Einheit, die zu
realisieren noch aussteht.

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff
4,1 S. oben Anm.464.
482 Vgl. Concüium Diœcesanum Assaphense. anno 1561, CMBH IV 229.
483 Acta Convocations Prov. Cantuar.. anno 1562. cap. 4. CMBH IV 239.

208


	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565 [Schluss]

