Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)
Heft: 3
Artikel: Die aussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung

zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565 [Schluss]

Autor: Retzlaff, Georg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die aussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag *

Eine Untersuchung zur Frage des ,habitus clericalis* im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

(Schluss)**

Das gesamte innerkirchliche Problem der berufsstindischen Abgren-
zung von Monchen, Regularkanonikern und Weltgeistlichen wird im Be-
reich der Kleiderfrage besonders deutlich, auch die Unsicherheiten und
Widerspriiche, die innerhalb der Kirche iiber diesem Thema entstanden.
So tibernimmt die Synode von Carisio 184 wortlich den Coelestinbrief aus
dem Jahre 428185 und stellt sich somit eindeutig gegen die Praxis, dass
Ménche, die zur Ubernahme bischoflicher Wiirden berufen werden, ihren
bisherigen Habitus in die Kirche {ibertragen. Doch dreissig Jahre spiter
verfligt das Konzil von Konstantinopel [V: «Eos etiam qui vitam solita-
riam religiose sunt sectati, et ad episcopatus honorem sunt erecti, ut reli-
giosam vestem suam habitumque monasticum servent, statuimus ; nullus-
que per fastum animique iactantiam huiuscemodi habitum exuere audeat,
ne suas inde, quas ipse sibi praescripsit, leges violet!86,»

Hier wird das Bleiben in dem einmal erwahlten bzw. von Gott zugeteil-
ten ordo ganz konsequent durchgehalten und angewandt auf ehemals
monastisch bzw. asketisch lebende Bischofe. Sie sollen nicht dem Prunk
und dem Stolz verfallen durch den Erwerb ihrer neuen Wiirde, sondern
den Gesetzen auch und gerade beziiglich der Kleidung, die sie in ihrem
monastischen Leben erlassen und befolgt haben, weiterhin treu bleiben.
Es ist wohlgemerkt nicht davon die Rede, dass alle, die je zu Bischofswiir-
den emporsteigen, sich dieser Praxis anschliessen und sich monastisch ge-
ben miissten. Es ist offensichtlich auch noch nicht einmal daran gedacht,
dass so etwas moglich sein sollte, dass etwa ein Bischof, der aus den Krei-
sen des Weltklerus kommt, monastische Kleidung und Sitte iibernehmen
konnte oder dirfe. Dies war und ist nicht sein ordo, sein propositum,
seine professio. Anders dagegen der ehemalige Monch. Ganz gleich, wie
sich seine Position verdndert, ober als Einsiedler lebt und dann spéter ko-

* Diese Studie wurde mit Unterstiitzung des Eugéne Michaud-Fonds der
christkatholisch-theologischen Fakultit der Universitit Bern publiziert.

** Vel IKZ 1979, Heft 1, SS.46-57; Heft 2, SS.88-115.

184 Ad synodum Carisiacam additio, anno 838, Mansi 14, 751.

183 Vel IKZ 1979/2, S.91 Anm. 67.

186 Concilium Constantinopolitanum IV, anno 869, cap.14 der X. actio,
Mansi 16, 406.

129



nobitische Formen vorzieht, oberinden Dienst der Ortsgemeinde oder des
Bistums gerufen wird, sein einmal gelebter ordo begleitet ihn. Er kann sich
innerlich nicht von dem Ort losmachen, den Gott ihm zugewiesen hat. Die
Beibehaltungseiner Sitten und Kleidungist dafiir nur ein dusseres Zeichen.

Es scheint so, als ob am Ende des 1. Jahrtausends sich ein Ausgleich an-
bahnt zwischen Monchtum und Weltklerus. Im Jahre 947 finden wir die
Verordnung: «Clerici monachicum habitum sequi cupientibus, et pro
remuneratione divina saecularibus spretis arctiorem vitam adire volenti-
bus, nullatenus introeundi aditus ab episcopo denegetur, sed potius eum
in tali conversatione perstare exhortariconetur ...187». Mit habitus ist hier
die gesamte monchische Lebensweise gemeint, die jedoch sicherlich das
Monchskleid einschliesst. Wer also ein hirteres Leben fithren will und
sein Vorbild fiir Weltabkehr und Gottzugewandtheit im Monchtum fin-
det, der sollte alle Unterstiitzung von seiten des Bischofs erfahren. Viel-
leicht erschien dieser Rat der Synodus Augustana als letztes Mittel, um
den Weltklerus zu einer einigermassen standesgemaissen Lebensweise zu
bewegen, denn alle anderen konziliar-synodalen Zeugnisse bis zum Ende
des Jahrtausends beweisen, dass es offensichtlich noch immer nicht gelun-
gen ist, den Gesamtklerus zu einer einheitlichen Haltungin den anstehen-
den Fragen zu veranlassen.

Was das Waffentragen anlangt, so nimmt ein Konzil von Meaux den
Gedanken von Mainz 813188 wieder auf: der Kleriker hat diese Welt ver-
lassen. Er muss sich nun entscheiden, wem er dienen will, Gott oder der
Welt, «quia non possunt simul Deo et saeculo militare» 189, Der wohl be-
absichtigte Anklang an Mt. 6,24 lasst dem Kleriker keine Moglichkeiten,
seine Position irgendwie «zwischendrin» zu suchen, er muss sich entschei-
den, ob er die Waffen des saeculums fithren oder die Gottes gebrauchen
will. Zu seiner hohen Wiirde passt es einfach nicht, irdische Gewalt darzu-
stellen 190, und zwar ausserhalb der Kirche ebensowenig wie innerhalb der
Kirche. Es muss sogar vorgekommen sein, dass Geistliche in der Kirche
Walffen getragen haben, weswegen die «Leges presbyterorum Northum-
brensium» (Anno 950) verordnen: «Si presbyter cum armis ecclesiam in-
grediatur, hoc compenset 191,»

Zwei letzte Belege zu dieser Frage aus dem 10.Jahrhundert sind die

187 Synodus Augustana cap. 7, Mansi 18, 438,

188 Vgl. IKZ 1979/2, S.1009.

189 Concilium Meldense, anno 845, cap.37, Mansi 14, 827.

190 Concilium Pontigonense, anno 876, can. 11, Mansi'17, 312. Acta Conc. Tici-
nensis, anno 876, cap. 13, Mansi 17, 327,

191 Cap.37, CMBH 1219.

130



cann. 174192 und 336193 der Reginonis Canones (Libellus de ecclesiasticis
Disciplinis), die jedoch weitgehend wiederholen, was schon zur Zeit Karls
d.Gr. gesagt worden ist 194,

In der Tonsurfrage beschrinkt man sich vorwiegend auf Zitate. Die
Collectio Isidori Mercatoris Decretalium bietet in cann.44 und 45195
Ubernahmen aus Karthago IV, ein Mainzer Konzil von 847 rekurriert
auf die Dekrete Gregors d. Gr. 196, die Leges Presbyterorum Northum-
brensium von 950 rezitieren die altbekannten Verordnungen betreffs
Tonsur und Bartwuchs 197 und Konig Edgar in seinen Canones von 960
macht schliesslich die «benedictionem Dei, et S. Petri et nostram» abhéin-
gig von einem Haarschnitt, der einem «homo sacris initiatus» ziemt 198,

Was die Kleiderfrage angeht, so wird auch hier manche Argumentation
der Vergangenheit wieder aufgenommen und weitergegeben, vor der
Schmucksucht der Kleriker gewarnt 199, die Ziigellosigkeit und der Pomp
kostbarer Gewédnder bei Bischofen attackiert 200 sowie dazu aufgerufen,
«maturitate morum, et repudiatione omnium levitatum ac vanitatum
omnibus sibi adhaerentibus, seque intuentibus, formam disciplinae et ver-
ecundiae ac modestiae» 20! zu geben.

Interessant das Konzil von Metz Anno 888: «Ut nemo clericorum ...
indumenta laica induat, id est cottos vel mantellos sine cappa non portet,
et laici cappas non portent202.» Hier wird die ,cappa‘, ein rein biirger-
liches Gewandstiick, den Geistlichen verordnet, den Laien aber zu tragen
verboten. Diese Art einer Leibbedeckung, «cuius pars posterior ex hume-
ris dependebat» 203, ist wohl das erste Textil, das in einem Konzilskanon
als spezifisch klerikales Gewandstiick (profaner Provenienz) hervorgeho-
ben wird. Das wird auch von den Capitula Concilii Triburiensis anno 895
bestiitigt, die ebenfalls das Tragen von Ménteln ohne cappa dem Kleriker
verbieten und dem Geistlichen anbefehlen, weiterhin von allen «aliis

192 MPL 132, 222.

193 MPL 132, 257.

194 Vgl IKZ 1979/2, S. 108 f.

195 MPL 130, 346.

196 Can. 15 der Mainzer Synode (Mansi 14, 907) bezieht sich auf die Decreta
S.Gregorii VI, XVI, MPL 77, 1340.

197 Can. 34, CMBH 1 219; can.40, CMBH I 220.

198 Can.47, CMBH 1228.

199 Concilium Moguntinum I, anno 847, cap. 13, Mansi 14, 907.

200 Synodus Regiaticina, anno 850, cap.4, Mansi 14, 931.

201 Concilium Valentinum 111, anno 855, cap. 15, Mansi 15, 10.

202 Cap. 6, Mansi 18, 79.

203 Migne Index Bd.227, Index de vestibus, Sp.597.

131



novitatum vanitatibus» zu lassen und «religioso et decenti habitu» zu
wandeln 204, Die Mahnung, den Neuerungen zu entsagen, nicht mit der
Zeit zu gehen und sich anzupassen, hat zentrale Bedeutung in unserem
Thema. Es wird die Autoritit des Nicinum 787 zitiert 205, und die Capi-
tula Attonis Episc. Vercellensis bringen incap. 15206 noch einmal die Ent-
scheidung der romischen Synode von 743207, Canonum Prisca Collectio,
Liber 11208 zitiert Karthago IV, ebenso tut dies der Libellus de ecclesiasti-
cis disciplinis im can, 337209 und 335 greift zurlick auf Triburiense 895210,
Die Canones Alfrici beleben noch einmal den Via-media-Gedanken:
weder Laien- noch Mdnchskleider, weder zu gutes noch zu schlechtes
Zeug. Letztlich jedoch gehe es weniger um das Problem der Kleider als
vielmehr um das rechte Verstdndnis des Dienstes fiir Christus: wer [HM
dient, und zwar gerne und folgsam, der wird sein, wo ER ist2ll, Dieses
- Zitat aus Joh.12,26 iiberhoht unsere Fragestellung in den Bereich der
neutestamentlichen Nachfolgeidee. Aller guter Lebenswandel, alle rechte
Kleidung usw. auch die besseren, das Laienniveau tibersteigenden Sit-
ten212 sind dem einen Ziel ein- und untergeordnet, christusformig zu wer-
den, im Gehorsam gegentiber dem Herrn und in der Annahme der gott-
lichen Ordnung zur ,vera vita‘ zu gelangen.

Zu dieser Ordnung gehort auch, dass der Geistliche liturgische und aus-
serliturgische Person ist, was bedeutet, dass beide Lebensbereiche sauber
unterschieden sein miissen. Der Gebrauch sidkularer Kleider im Gottes-
dienst 213 ist folglich ebenso untersagt wie das Benutzen priesterlicher
Kleidung ausserhalb der Kirche?2!4. Das gilt wohl eher von Kaseln und
Alben, nicht jedoch von der Stola, die gegen Ende des Jahrtausends haufi-
ger als ausserliturgisches Erkennungszeichen dem Priester vorgeschrie-
ben wird 215, So finden wir in dem Breviarium einer romischen Synode,
die unter Leo IV. 853 tagte, folgende Bestimmung: «Nec sine ornatu

204 CG I 409.

205 Constitutiones ex Concilio Galter1 Archiep. Senonenis, ca. 915, cap. 9, Mansi
18, 324.

206 Mansi 19, 248.

207 Vgl. IKZ 1979/2, S.99 Anm. 113.

208 MPL 138, 410.

200 CG 11493,

2100 ALa. O,

211 Can. 35, CMBH 1 255.

212 Constitutiones Odonis, Archiep. Cantuar., anno 943, cap.4, Mansi 18, 396.

213 Constitutio Riculphi Ep., anno 889, cap. 7, Mansi 18, 84.

214 Capitula Rodolfi Archiep. Bituric., anno 850, cap. 5, Mansi 14, 947.

215 Vel IKZ 1979/2, S.109.

132



sacerdotali extra domos suas appareant, sed ea solum quae patrum con-
stituta videntur, observent216,» Es ist zu vermuten, dass ,priesterlicher
Ornat* hier die Stola (orarium) meint. So heisst es an anderer Stelle: « Ut
presbyteri non vadunt nisi stola et orario induti, et si in itinere spoliantur
vel vulnerantur, aut occiduntur non stola vestiti, simplici emendatione
sua solvatur; si autem cum stola triplici217.»

Hier wird die Stola explizit als stindiges Abzeichen des Priesters auch
auf Reisen genannt. Interessant ist die Begriindung fiir diese Vorschrift:
wer iiberfallen, verwundet oder getotet wird, ohne die Stola getragen zu
haben, triagt letztlich ein gutes Mass an eigener Schuld, weil der Téter
nicht wissen konnte, dass er es mit einem geistlichen Herrn zu tun hatte.
Die Bestrafung des Téiters wird somit nach normalem Rechtsgrundsatz
erfolgen. Die dreifach gesteigerte Strafe jedoch droht dem, der einen
durch die Stola kenntlichen Priester Gberfillt, verwundet oder totet. Die-
ser can. 26 ist sicherlich nicht erlassen worden, um potentielle Tater von
strafbaren Handlungen gegen Priester abzuschrecken, sondern will viel-
mehr dem Priester klarmachen, dass die Kenntlichkeit als presbyter eine
hohe Schutzfunktion bedeutet. Ohne Stola auf Reisen zu gehen, hiess fast
dasselbe wie jemanden zu einer Straftat verleiten. Da der Priester auch
nicht befugt ist, auf seinen Reisen durch Waffengebrauch fiir seinen und
seiner Begleiter Schutz zu sorgen, dient die Stola als gefahrenbannendes
oder -minderndes Kleidungsstiick. Es fungiert nicht nur als Zeichen prie-
sterlicher Wiirde 218 oder Reinheit, es hat in diesem Zusammenhang weni-
ger missionarische oder theologische Funktion, sondern bekommt ab-
schreckende Wirkung beigemessen, eine neue und ziemlich eigenartige
Begriindung ausserliturgischer Klerikalkleidung. Die «synodica ad pres-
byteros» des Ratherius von Verona, Anno 932 sagtim 8. Kanon: «Nullus
vestrum arma ferat in seditione, quia arma nostra debent esse spirita-
lia» 219 ynd fahrt in Kanon 11 fort: «Nullus sine stola in itinere incedat.
Nullus induatur vestimentis laicalibus 220.» Es konnte durchaus sein, dass
die etwas weltfernen Bestimmungen Karls d. Gr. in der Frage des Waffen-
tragens und des Waffengebrauchs dazu gefithrt haben, nach einem greif-
baren Gegenstand zu suchen, der als ,arma spiritalia‘® auch ernst genom-
men wiirde. Auch das in can. 11 gleichzeitig genannte Verbot des Tragens

216 cap. 12, Mansi 14, 1022.

217 Ad Concilium Triburiense Additio, anno 895, cap.26, Mansi 18, 164f.S. auch
Libellus de eccl. disc., can. 333, CG 11 493.

218 Vgl. Libellus de eccl. disc., can. 334, CG II 493.

219 MPL 136, 560. '

220 MPL 136, 562.

133



von Laienkleidern konnte darauf hindeuten, dass es eben besonders auf
Reisen gefahrlich war, auszusehen wie ein Laie.

Dass tatsachlich etliche Geistliche dauernd die Stola getragen haben,
dafiir ist uns eine Stelle aus der Vita Odonis ein Beweis: «Ea itaque nocte,
quam suae ordinationis secuta fuerat dies, cum post noctis soporem evigi-
lasset, et nec sui consecrationem meminisset, invenissetque circa collum
suum (sicuti mos est) stolam ab episcopo sibi collatam...221.»

Wollen wir den Befund des ersten Jahrtausends kurz tiberblicken, so
konnen wir feststellen: Von der ersten konziliaren Behandlung unseres
Themas im Jahre 398 bis zum Ende dieses Abschnitts sind sechshundert
Jahre vergangen. Wir haben versucht, den Gang der Entwicklung chrono-
logisch nachzuzeichnen, um hierdurch hervortreten zu lassen, wie die
Schwankungen in unserer Frage beschaffen sind, wie unsicher die Kirche
des ersten Jahrtausends sich dem Problem der ausserliturgischen Erschei-
nung des Klerikers gegeniiber verhalten hat. Es sind keine Losungen ge-
funden worden. Wir finden Wertschiatzung und Abwertung des monasti-
schen Einflusses auf die Weltkleriker, wir haben alle Abgrenzungsversu-
che eingehend vorgestellt, die den Kleriker trennen vom Ménchtum, vom
Soldatenstand, von den Kaufleuten, ja vom saeculum tiberhaupt.

Eine offizielle Standortbestimmung ist — so meinen wir —der Kirche des
ersten Jahrtausends nicht gegliickt. Der Kleriker als geachtete, eine wich-
tige gesellschaftliche Rolle spielende Persdnlichkeit, zugleich jedoch theo-
retisch-theologisch gar nicht Biirger dieser gesellschaftlichen Ordnung
steht als Zwitterwesen zwischen Anspruch und Wirklichkeit und muss
darauf vertrauen, dass er die von mehreren Kirchenvitern und Konzilen
gewiesene via media findet, die hindurchfiihrt zwischen den beiden konse-
quenten, soziologisch erkennbaren Gruppender Monche und Laien. Bei-
des konnen und wollen Weltgeistliche wie Regularkanoniker nicht sein,
und alle kirchlichen Sanktionen und Strafandrohungen haben offensicht-
lich noch nicht dazu gefiihrt, dem Geistlichen ein klares Erscheinungs-
und Verhaltensmuster an die Hand zu geben und ihn einzuordnen in das
gesamte weltlich-kirchliche Gefiige der Zeit.

Exkurs: Allgemeine Gliederungstendenzen im Mittelalter

Um die Mitte des 9. Jahrhunderts wurde das Werk des Pseudo-Dionysius
ins Lateinische iibertragen. Die Lehre des Areopagiten hat in der Folge-
zeit sehr entscheidend die Gedanken der grossen Theologen der Schola-

221 Johannes Monachus, Vita S. Odonis, MPL 133, 60.

134



stik beeinflusst. Besonders die Werke «De caelesti hierarchia» und «De
ecclesiastica hierarchia» gingen in die Vorstellungswelt des Mittelalters
ein. Im ersteren geht es um das Reich der himmlischen Geister, die in je
drei Triaden zu drei Choren aufgegliedert nach ithren Eigenschaften und
besonderen Kennzeichen behandelt werden. Gewissermassen ein irdi-
sches Abbild dieser himmlischen Ordnung findet sich in dem Werk {iber
die kirchlich-hierarchische Ordnung, in dem ebenfalls drei Triaden ge-
nannt werden:

drei Sakramente (Taufe, Eucharistie und Firmung);

drei Ordines (Episkopen, Presbyter und Diakone);

dreiniedere Stinde (Monche, Gemeindeglieder und Unvollkommene).

Theologisch-spekulatives Ordnungsdenken kann jedoch gerade im
Mittelalter nicht auf den Bereich der ,reinen* Theologie beschriankt blei-
ben. Die vielfiltigen Uberschneidungen des kirchlichen mit dem welt-
lichen Leben transplantieren religitse Gliederungstendenzen in den pro-
fanen biirgerlichen Raum. Diese Tendenzen finden sich schon zu Beginn
des Mittelalters, verstarken sich jedoch zunehmend im 14. und 15. Jahr-
hundert 222,

Hervorragendes Mittel zur gliedernden Distinktion ist das Kleid, seine
Form und Farbe. Jeder Stand hat sein eigenes Kleid, jeder Orden ist dus-
serlich kenntlich. Die Bedeutung einer Person oder einer gesellschaft-
lichen Gruppe wird deutlich durch die Grosse und vestimentiare Aufput-
zung des Gefolges, die Grellheit der Farben und die Pracht der stofflichen
Komposition. Abzeichen werden zum Bekenntnisakt. «Der Verliebte
trug das Zeichen seiner Dame, der Genosse das Abzeichen seiner Bruder-
schaft, die Partei die Farben und Wappen ihres Herrn223,» Auch der ge-
waltige Tadel, den Prunk und Putzsucht immer wieder erfahren vonseiten
der méachtigen Buss- und Wanderprediger, kann die Lust der Menschen
nicht hemmen, nach immer neuen Ausdrucksformen zu suchen, sich
vestimentdr-stindisch zu differenzieren, aber auch emotional zu identifi-
zieren. «Die lebhaften Gemiitsbewegungen von Parteigefithl und Fur-
stentreue wurden noch verstarkt durch die michtige suggestive Wirkung,
die von all den Parteizeichen, Farben, Emblemen, Devisen, Losungen
ausging... 224 » Man schwelgt inder Darstellung der eigenen Gefiihle, das
Kleid ist Medium, um zum Ausdruck zu bringen, wie sehr das mittelalter-
liche Lebensgefiihl die Hohen und Tiefen sozialer wie emotionaler Art

135



nicht nur erfahrt, nicht bloss hinnimmt, sondern letztlich in thnen lebt, sie
schatzt als die medievale Lebenserfahrung schlechthin.

«Da gab es unbegrenzte Moglichkeiten fiir das prichtige Ubertreiben
des Schmerzes, das Gegenspiel der Ubersteigerung der Freude bei den
masslosen Hoffestlichkeiten225.» Hierbei spielt vor allem das Hervortre-
ten der schwarzen Farbe eine bedeutende Rolle, die fast eine die Massen
manipulicrende Wirkung hat etwa bei Feierlichkeiten aus Anlass einer
Staatstrauer u.dgl., wobei es auch vorkommen kann, dass zur stirkeren
Kontrastierung etwa der Konig von Frankreich ganz in Rot gekleidet in-
mitten schwarzgewandeter Hoflinge seine Trauer zeigt. Man liebt die
affektgeladene Differenzierung, die optische Manifestation eines wie nie
oszillierenden Lebens. Den Ubergang von emotionaler zu sozialer Diffe-
renzierung bildet etwa ein Faktum wie die Reservierung der griinen
Farbe, die im 15. Jahrhundert Vorrecht der Kénigin und der Prinzessin-
nen von Frankreich war. «Selbst Grifinnen durften keine ,chambre
verde® haben 226 » Kleider- und Farbenreservation fiir bestimmte soziale
Gruppen sind augenfillige Kennzeichen der Rangstufe, innerhalb derer
sich der solchermassen Privilegierte bewegt. Man will und muss vorzei-
gen, was man ist, als was man sich fithlt. In einer aus den Fugen geratenen,
langsam sterbenden Epoche sind dies die letzten Versuche, der spédtmittel-
alterlichen Welt Ansitze zu einem Ordnungsgefiige zu libermitteln. Die-
ses Ordnungsgefiige diirfen wir uns als ausserordentlich kompliziert vor-
stellen. Ganze vestimentiare Kleinigkeiten reichen aus, um Bezichungen,
Abhingigkeiten, Macht oder Ohnmacht zu signalisieren. «Das spite Mit-
telalter hat immer wieder in der Kleidertracht ein Mass von Lebensstil
zum Ausdruck gebracht, von dem heutzutage selbst eine Kronungsfeier-
lichkeit nur noch ein matter Abglanz ist. Im alltdglichen Leben brachten
die Unterschiede in Pelzwerk und Farben, Kappen und Hauben die
strenge Ordnung der Stdnde, die prunkenden Wiirden, den Zustand von
Freude und Schmerz, die zirtlichen Beziehungen zwischen Freunden und
Verliebten zum Ausdruck 227,»

Dieses Leben in verschiedensten sozialen oder emotionalen Beziigen
kann im Mittelalter sicherlich nicht als eine bloss nitzliche, von Men-
schen erfundene Ordnung gedacht werden. Das Ordnungs- und Gliede-
rungsprinzip schlechthin ist géttlichen Ursprungs. Gott ist Ordnung. Die
Gliederung der Gesellschaft vollzieht sich zum einen in der klassischen
Drei-Teilung: Geistlichkeit, Adel und dritter Stand. Der Geistlichkeit

225 Ala. 0., S.64.

226 A.a. 0., S.69.
227 A.a.0.,S.72.

136



kommt die Aufgabe zu, die Werke des Glaubens zu vermehren und zu ver-
breiten. Dem Adel obliegt es in weit bedeutenderem Umfang, die Kirche
zu schiitzen und das Volk, den Glauben zu verbreiten und die Tugend, den
Wohlstand zu sichern und den Frieden zu erhalten usw. Der dritte Stand
hat durch Bodenbewirtschaftung fiir den Lebensunterhalt zu sorgen.
Aber zum anderen gibt es neben dieser rudimentiren Drei-Teilung auch
soziale Differenzierungen in bis zu zwolf Stinde, etwa den ehelichen, den
jungfriaulichen Stand, den Ritterorden, den Klosterorden, die geistlichen
Weihen, ja gar den Stand der Siindigkeit. «Denn Stand ist Zustand,
,estat’, oder ,ordo®228,» Gott will Ordnungsstrukturen in seiner Schop-
fung. Wie seine, die himmlische, Welt hierarchisch strukturiert ist, so
auch die irdische. Es macht dem mittelalterlichen Menschen letztlich
nichts aus, dass das schone Bild von der intakten, gottlich-gewollten, hier-
archisch gegliederten Gesellschaft nicht oder nur sehr unvollkommen die
tatsichlichen Gegebenheiten widerspiegelt. Die Wirklichkeit, auch die
Wirklichkeit der Aufgabenverteilung der einzelnen Stdnde, sieht hdufig
ganz anders aus. Langst haben Biirgertum und aufstrebendes Akademi-
kertum damit begonnen, den alten ritterlichen Adel auf seine Plitze zu
verweisen. Der Doktortitel bekommt dieselbe Wertigkeit wie der Ritterti-
tel 229, die alte Ordnung besteht noch, ihre Inhalte jedoch verschieben sich
zusehends. Dennoch bleibt das alte Bild lebendig, dass Gottes Licht sich
von oben herab durch alle Stinde ergiesst, wobet es den ersten Stand am
hellsten erstrahlen ldsst, denletzten jedoch nur noch mit dusserst vermin-
derter Intensitat erreicht, so wie der Areopagite sich dies vorgestellt hat.
In dieser Welt gibt es keine Gleichheit, sie lebt von Verschiedenheit, Diffe-
renziertheit und qualitativer Unterschiedlichkeit. Alle Sehnstichte nach
Ausgleich dieser Spannungen —auch und vor allem der moralischen Span-
nung, die sich ergibt aus dem allzu oft zu konstatierenden Gegensatz zwi-
schen Anspruch und Wirklichkeit gerade in den ,hoherwertigen® Standen
—alle Hoffnung auf Uberwindung der Standesgegensitze werden ins Jen-
seits verlagert. Die Totentanzspiele dieser Zeit geben davon lebendige
Kunde: erst am Tage des Todes erwartet man die Authebung der stindi-
schen Gliederung, diec Begegnung mit einer neuen Form der Gleichheit.
Solange man jedoch diesen Punkt noch nicht erreicht hat, erfreut man
sich an allerlei Differenzierungen und Kategorisierungen. Das Aussehen
von Waffen, Ristungen, Zaumzeug, Kleiderbesitzen, der Klang der
Musik, Zahl der Pagen und Narren, die Diversifikation der Farben-

228 A.a.0.,S.74.
229 A.a.0., S.84.

137



skala 230 wurden bis ins kleinste Detail durchdacht, zuweilen auch allego-
risierend liberhoht.

In dieser allgemein statischen und hierarchischen Ordnung des mittelal-
terlichen Lebens vollzieht sich auch die konziliare Diskussion unseres
Themas. Es ist kein Seitenaspekt der Gesamtsituation, sondern markiert
einen Pfeiler des mittelalterlichen Standesbewusstseins.

II. Das 2. Jahrtausend

1. 11.und 12. Jahrhundert

a) Tragen und Gebrauch von Waffen

Die Quellen beider Jahrhunderte sind dusserst unergiebig in bezug auf un-
sere Fragen. Weitgehend beschriankt man sich auf kurze Verbote,
knappe, begriindungslose Verdikte, man verzichtet fast tiberall auf bibli-
sche, patristische oder konziliare Untermauerung. Man kann den Ein-
druck gewinnen, als ob manim 11. und 12. Jahrhundert eigentlich andere
Probleme hatte, als Fragen nach der ausserliturgischen Erscheinung des
Klerikers praktisch wie theologisch zu behandeln.

Kurze Verbote des Waffentragens, des Militdardienstes oder des Tragens
militirischer Ausriistung wie Kleidung sind in der Uberzahl 23!, Nur drei
Quellen heben sich von den stereotypen Kurztformeln der konziliaren Du-
bletten etwas ab: die Synodus Gerundiensis anno 1078 droht den Kleri-
kern, die Waffen tragen, eine ganze Liste von Strafen an: «...sint alieni a
corpore et sanguine Domini, et ab ingressu totius ecclesiae et Christiano-

230 Aa. 0., S. 3951t

231 Statuta per Widonem Aniciensem, anno 1000, Mansi 19, 271.
Concilium Remense, anno 1049, cap. 6, Mansi 19, 742.

Konzil von Coyanca, anno 1050, can. 3, Mansi 19, 787.
Konzil von Compostela, anno 1056, can. 2, Mansi 19, 856.
Decreta Nicolai II Papae, ca. 1058, cap. 6, Mansi 19, 876.
Concilium Romanum, anno 1059, cap. 10, Mansi 19, 915,
Concilium Turonense, anno 1060, cap.7, Mansi 19, 927.
Concilium Wintoniae, anno 1076, cap. 12, Mansi 20, 460.
Injunctiones de poenitentia, anno 1076, cap.5, CMBH I 366.
Concilium Pictavense, anno 1078, cap. 10, Mansi 20, 499,
Synodus Gerundensis, anno 1078, cap.7, Mansi 20, 519.
Concilium Claromontanum, anno 1095, can.4, Mansi 20, 817.
Concilium Westmonasteriense, anno 1175, CMBH I 478.
Concilium Londinense, anno 1175, can. 11, Mansi 22, 150.

138



rum sepultura, et omni communione ecclesiastica ; numquam amplius in
Christi Ecclesia ad maiores honores sive gradus, si rebellendes institerint,
sublimandi?32.»

Ende der Abendmahlsgemeinschaft, des freien Zugangs zur Kirche, des
christlichen Begribnisses, Ausschluss aus der ganzen Gemeinschaft der
Glaubigen, keinerlei Aufstiegs- und Karrieremdglichkeiten fiir die «Re-
bellen». Hier wird die « Wertigkeit» des Waffentragens als Verstoss gegen
das Wesen des Klerikerstandes deutlich. Auch unausgesprochen kénnen
wir aus diesem Kanon den Ernst herauslesen, mit dem diese Synode einen
unertriaglichen Missstand beseitigen wollte. Wer auf Gewalt und Selbst-
schutz baut, wer die Insignien weltlicher Macht liebt, der kann keine Ge-
meinschaft mit dem im Sakrament gegenwirtigen Herrn der Kirche ha-
ben, der ist ein Rebell und kein Diener, ein Aufriithrer, kein Geistlicher.

Ein Londoner Konzil von 1138 sagt: «Cum discreti sint milites Christi
a militibus saeculi, non convenit militem ecclesiae, saeculo militare: quia
per effusionem sanguinis necesse sit pervenire. Denique sicut turpe est lai-
cum Missas facere, sacramenta corporis et sanguinis Christi conficere: ita
ridiculum et inconveniens est, clericum arma sustollere, et ad bella proce-
dere: cum Paulus apostolus dicat: ,Nemo militans Deo implicat, etc233.»

Der Kleriker wird hierals Soldat Christi und der Kirche angesprochen,
der nicht diesem Siakulum dienen kann. Wir finden auch in diesem Kanon
wieder die Zitierung von 1. Kor. 9, 25234,

Um dem Geistlichen klarzumachen, wie unerhort und schiandlich sein
Ubergriff auf die Praktiken des Sakulums sei, schildert dieser Kanon die
umgekehrte Moglichkeit, dass ein Laie es sich unterstiinde, in den Bereich
der spiritalia einzugreifen und etwa das Messopfer zu feiern. Die vollige
Undenkbarkeit eines solchen sakrilegischen Vorgangs soll dem Kleriker
demonstrieren, wie ungeheuerlich es ist, wenn er Waffen tragt und be-
nutzt. Es handelt sich dabei nicht um irgendein Kavaliersdelikt, nicht ein-
fach um fehlerhaftes Verhalten, sondern um ein gotteslisterliches Verge-
hen. '

Die letzte Stelle stammt aus Buch IIT der Panormia Ivonis, der etwas
ausfiihrlicher die Aufgaben des Geistlichen darstellt, thn mahnt, entspre-
chend seiner professio zu wandeln, die Sitten zu bessern, keine Waffen zu
tragen, weil «non possunt simul Deo et saeculo militare233.»

232 Cap. 6, Mansi 20, 518f.

233 Cap. 13, Mansi 21, 513.

234 S.IKZ 1979/2, S.101.

235 Cap. 168, MPL 161,1169( = Conc. Aurel.cap. 18). Dieses Zitat ist ein implizi-
ter Hinweis auf Jesu Wort Mt. 6, 24.

139



b) Haartracht

Auch in bezug auf Tonsur oder Bartlosigkeit des Klerikers gibt es eine
Fiille von Belegen, die ohne Begriindung, ohne allegorische oder biblische
Motivation auskommen und in kurzen Sitzen dem Kleriker Tonsur und
Bartlosigkeit zur Pflicht machen 236,

In sehr sachlicher und ausgewogener Weise beschreibt das Concilium
Levomicense I1 von 1031 das Problem von Bartwuchs und Tonsur 237, Es
lasst die Frage, ob die Tonsur und das Abscheren des Bartes notwendig
seien fiir einen Kleriker, eigentlich offen und verweist darauf, dass diese
Frage ein Adiaphoron sei, die man mit Rom. 14, 3{t. 16sen sollte: jeder
soll in seinem eigenen Sinn vollig iiberzeugt sein (Rom. 14, 5). Es wird in
erstaunlicher Offenheit deutlich gemacht, dass sowohl die westliche (kein
Bart, Kranztonsur) als auch die 8stliche Praxis (Bart, volles Haupthaar)
biblisch fundiert seien. Der Westen konne Petrus, der Osten den Herren-
bruder Jakobus als Gewdhrsmann nennen. Der Westen baue zu Recht
darauf, dass es verniinftig sei «clericos a laicis sicut in vita, ita in corporis
habitu differre», withrend der Osten sage «clericos sicut et laicos decorem
in facie servare virilem, tuxta dignitatem humanae conditionis a Deo crea-
tam, quae solum virum barbam propter decorem habere voluit, et in ver-
tice solum modo capitis clericatus signum praemonstrare». Das Belassen
des Bartes wird im Osten schopfungstheologisch begriindet, und man

236 Concilium Bituricense, anno 1031, cap.7, Mansi 19, 504.

Concil von Coyanca, anno 1050, can. 3, Mansi 19, 787.

Burchardi Worm. Ep. Decret. Lib. 11, cap. 1 74, MPL 140, 654 (saec. X1I).

Concilium Compostellanum, anno 1056, can. 2, Mansi 19, §56.

Concilium Juliobonense, anno 1080, cap. 13, Mansi 20, 558.

D. Ivonis Carn. Ep. Decreti Pars VI, cap.46, MPL 161, 454 (saec. 12).

Concilium Londinense, anno 1102, can. 12, Mansi 20, 1151.

Concilium Innocenti I Papae, anno 1131, can.6, Mansi 21, 464.

Decretum Gratiani, Pars Prima, Dist. 23, 121-123, MPL 187, 137 (1140).

Constantinopolitanum Concilium, anno 1166, Mansi 22, 18.

Westmonasteriense Concilium, anno 1173, can. 15, Mansi 22, 143.

Canones Concilii sub Richardo Archiep. Cantuar. hab. anno ca. 1173, can. 15,
CMBH 1474,

Concilium Westmonasteriense, anno 1175, CMBH 1 477.

Concilium Londinense, anno 1175, can. 4, Mansi 22, 148.

Concilium Lateranense 111, anno 1179, Pars 27, cap.4, Mansi 22, 374.

Concilium Dom. Walteri, anno 1189, cap. 5, Mansi 22, 582.

Concilium Eboracense, anno 1195, can. 6, Mansi 22, 654.

Concilium Monspeliense, anno 1195, Mansi 22, 670.

Concilium in Dalmatiae, anno 1199, cap.7, Mansi 22, 703.

237 Mansi 19, 534.

140



scheut sich nicht, den Bart ein «decus» zu nennen, das Geistlicher wie
Laie tragen konne. Was das signum clericatus anlangt, so kennt man im
Osten nur die Scheitel- oder Jakobustonsur, nicht aber die Kranztonsur
(Petrustonsur). Es fillt auf, wie hier sine ira et studio beide Auffassungen
als richtig und mit genligender Autoritit versehen dargestellt und als
daquivalent beschrieben werden. Dennoch findet sich kein Wort dartiber,
dass man im Westen etwa zusitzlich noch die dstliche Form der Tonsur
zulassen solle. Es wird sauber zwischen Orientalen und Okzidentalen un-
terschieden und als selbstverstindlich vorausgesetzt, dass sich beide
Gruppen an die bei ihnen tiblichen Sitten halten. Es fehlen fiir den westli-
chen Kleriker jede Verteidigung der herrschenden Praxis sowie Kritik an
den gegenwirtigen Missstinden in der Kirche. Es reicht offensichtlich
aus, die gegenwdrtig praktizierte Sitte als apostolisch und damit richtig
hinzustellen, um den Gehorsam der Geistlichkeit zu fordern. Da Ost wie
West eine Art der Tonsur kennen und praktizieren, reduziert sich das
kontrovers-disziplindre Problem auf die Erlaubtheit des Bartes fiir den
Kleriker. Dabei wird in nuce die unterschiedliche Denkweise von Ost-
und Westkirche am Vorabend des Zerbruches ihrer tausendjédhrigen Ein-
heit deutlich: der Westen argumentiert analytisch-standestheologisch:
der Kleriker ist vom Laien unterschieden, also soll er diesen Unterschied
auch deutlichmachen.

Im Osten argumentiert man synthetisch-schopfungstheologisch: Gott
hat die Menschen, Laien wie Kleriker, geschaffen, er hat dem Manne,
dem Laien wie dem Kleriker, das «decus virile» verlichen, also sollen
beide, der Laie und der Kleriker, dies auch zeigen kdnnen. Dass beide
Auffassungen offen und unverbunden nebeneinanderstehen, stellt einen
synodalen Einzelfall dar, der in seiner irenischen Art darauf hindeutet,
dass man zumindest hin und wieder in der Kirchengeschichte versucht
hat, zweitrangige Fragen der Disziplin als offene Problemkreise anzuse-
hen, die in ihrer Valenz relativ weit am Ende der theologischen Priorité-
tenliste rangierten.

Die Synodus Gerundensis 1078 verbietet dem Kleriker, Bart und Haare
wachsen zu lassen oder den Kranz der Tonsur kleiner zu halten als iblich:
«tamquam erubescens quod in hereditaria Christi sorte sit electus238.» Es
hat nach diesem Zeugnis eine Anzahl Kleriker gegeben, denen es peinlich
war, als Diener der Kirche erkannt zu werden, wohl weniger, weil dieser
Berufsstand des Geistlichen nicht geniigend geachtet wurde, sondern ver-
mutlich, weil der Lebenswandel dieser Geistlichen in einem einigermas-

238 Cap.7, Mansi 20, 519.

141



sen starken Kontrast zu dem stand, was die «professio clericatus» von 1h-
nen verlangte. Wer sich aus dem «Amt der Testamentsvollstreckung»
deutlich sichtbar fortstiehlt, dem mangelt es an Bekennermut, an tapferer
Zeugengesinnung, der kann mit Recht als Apostat bezeichnet wer-
den 239, v

Die Tonsur ist also kein Eigenwert. All ithre Symbolik, ihre biblische
Begriindung und Vertiefung240dienen nach obigem Zitat eigentlich dazu,
dem Geistlichen seine Funktion draussen in der Welt klarzumachen. Wen
dieser Dienst fiir Christus erroten macht, der gehort nicht zu den «ge-
treuen Haushaltern der Geheimnisse Gottes», der will die Vorteile des
Amtes, nicht den Anteil am Leib Christi, welchletzteres auch die Nach-
folge im Zeugnis mit sich bringt, nicht nur im verbal-liturgischen, sondern
auch im personal-sikularen Bereich.

Das Concilium Tolosanum von 1119 verschiarft noch den «Aposta-
sisv-Gedanken: «Si quis ecclesiasticae militiae titulo insignitus, mona-
chus, vel canonicus, aut quilibet clericus, primam fidem irritam faciens,
retrorsum abierit, aut tanquam laicus comam barbamque nutrierit, eccle-
siae communione privetur... 241y

Das Aufgeben der Tonsur und das Wachsenlassen eines Bartes werden
hier gleichgesetzt mit Desertion. Wer immer den innerhalb der Kirche
ausgelibten Beruf verldsst und sich «laisiert», der verldsst den «titulus
ecclesiasticae militiae», er wird fahnenfliichtig. Wer einmal rekrutiert ist
und sich in die Liste eingeschrieben hat, der ist auch verpflichtet, die Ge-
setze der «kirchlichen Miliz» zu halten. Diese Vorschrift beruht auf dem
Treueidprinzip, den der Soldat seinem Kriegsherrn zu leisten hat. Fah-
nenflucht war und ist ein Delikt erster Ordnung, es gibt kein «retrorsum»,
auch und besonders nicht fiir Monch und Kleriker.

Dass die Tonsur nicht mehr ist als ein starkes Symbol 242 fiir eine innere
Wirklichkeit, bestétigt noch einmal das Konzil von Konstantinopel anno
1140: «Immo eadem affirmat de tonsura, eum nempe, qui tondetur, sine
ulla utilitate tonderi, nisi in intellectuali sensu... 243»

Hier wird inhaltlich der Gedanke des HI. Paulus aus Rom. 2, 29 aufge-
nommen, wo von der Beschneidung die Rede ist, die zu nichts niitze ist,

239 Decreta ad Conc. Romanum, anno 1059, cap. 15 «quos apostates Julianissas
iure vocamus», Mansi 19, 916.

240 Concilium Osboriense, anno 1062, Mansi 19, 1009 {.

241 Can. 10, Mansi 21, 2271,

242 Westmonasteriense Concilium can. 7 spricht von der Tonsur als einem «sig-
num clericale», Mansi 22, 143.

243 Mansi 21, 555.

142



wenn sie nicht am Herzen geschieht. Auch beim Vorgang der Tondierung
geht es nicht um eine dussere Beschneidung, sondern um «transmutatio et
transelementatio 244» dessen, der in den geistlichen Stand eintritt. Wer
diesen, hinter dem dusseren Zeichen liegenden Sinn nicht ergreift, fiir den
geschieht die Tonsur «sine ulla utilitate».

c) Kleidung, Schuhe usw.

In der Kleiderfrage sind die beiden anstehenden Jahrhunderte etwas er-
giebiger als die Quellen fiir die obigen Problemkreise. Wir finden in die-
sem Zeitraum nur einen Beleg, der Bezug nimmt auf die Frage der Tren-
nung von sakralen und profanen Gewéandern. So verbietet der Sermo sy-
nodalis Leos I'V. (ca. anno 1009) 24° den Geistlichen, die Alltagsalbe zum
Gottesdienst zu verwenden sowie die liturgischen Gewindér zu einem an-
deren Zweck zu benutzen als eben zur Feier der Messe. Ein weiterer Ab-
schnitt erhellt, wie verworren unter der Geistlichkeit die Vorstellungen
davon waren, welche Kleidung wo angebracht war: « Nullus cum calca-
riis, quos sporones rustice vocamus, et cultellis extrinsecus dependenti-
bus, missam cantet: quia indecens est, et contra regulam ecclesiasticam
est 240.» Es hat also Kleriker gegeben, die, vermutlich von der Jagd kom-
mend, noch mit Sporenstiefeln an den Fiissen und dem Hirschfanger oder
anderen Messern am Glirtel zur Messe kamen, denen es keine Schwierig-
keiten bereitete, beide Bereiche miteinander zu verbinden. Die Jagd, um
diese Zeit nicht unbedingt mehr Notwendigkeit zur Nahrungsbeschaf-
fung, sondern eher biirgerliches Vergniigen, wurde vor allem den Bischo-
fen und Priestern immer wieder untersagt als unziemlich und mit dem
geistlichen Stande unvereinbar 247. Da die Jagd als atavistisch-maskuline
Betidtigung gewisse Parallelen zu Kampf und Krieg hat, werden beide Be-
reiche oft zusammen angesprochen und dem Kleriker Benutzung und
Zurschaustellung der jeweiligen Attribute untersagt.

Luxus und Prachtliebe zeigten sich beim Kleriker am haufigsten in der
Garderobe, eine allgemeine Erscheinung, die nicht auf eine Altersstufe
oder regionale Sektoren beschriankt war. In schoner Weise beschreibt
Othlo, Mo6nch von St. Emmeran (1010-1070), in seinem Liber Visionum
die Heilung eines Klosters und einer ganzen Didzese von vestimentarer

244 Aa. 0.

245 Mansi 19, 313.

246 ALa. 0.

247 Concilium Pontigonense, anno 876, can. 9, Mansi 17, 312.
Concilium Ticinense, anno 876, cap. 13, Mansi 17, 327.

143



Prunksucht. Gott selbst griff ein durch seinen Engel, als offenbar wurde
«ut nemo clericorum aliis nisi pretiosissimis uteretur vestimentis tam in
quotidianis quam in festivis diebus» 248, Der Engel kam zu einem Kleriker
und befahl ihm, zu seinem Bischof zu gehen und von thm zu fordern «ut se
et suum clerum ab immoderato illicitoque ornatu contineat, ne forte su-
per cos ultio divina veniat» 249, Doch als der Bischof sich tiber die unbe-
glaubigte Engelsvision seines Klerikers lustig macht, verzagt letzterer und
vergisst den Auftrag des himmlischen Boten. Dieser jedoch ldsst nicht
nach, und als der Kleriker thn um ein Beglaubigungszeichen bittet, das
auch bischofliche Approbation fande, wird sein Riicken derart gegeisselt,
dass dieses Wunder dem Didzesanoberhaupt als Beweis diene, dass sein
Untergebener die Wahrheit spreche. «Talibus igitur dictis simul et visis
exterritus episcopus mandavit fieri synodum, in qua conveniret omnis
turba clericorum. Quo cum advenissent, omnibus mandata divina inno-
tuit, omnes ad poenitentiam, omnes ab incongruo vestimentorum ornatu
abstinere admonuit. Hac instructi admonitione coeperunt omnes se aedi-
ficare vestiumque ornamenta mutare 230,»

Als jedoch nach einiger Zeit der alte Schlendrian wieder anhebt («sicut
canis revertens ad vomitum suump») erschiittern Blitz und Donner die
Kirche, die dadurch arg in Mitleidenschaft gezogen wird, der Subdiakon
wird getotet, Priester und Diakon bleitben «semivivi» zurtick und es gab
keinen Kleriker, «qui non aliquam corporis debilitationem tunc percep-
tam in reliquum tempus semper retineret» 251, Dieses Gottesurteil be-
wirkte dann, so berichtet Othlo weiter, den endgiiltigen Sinneswandel
und das Ende aller Luxusliebe und des Kleiderprunkes.

Dieser visiondre Bericht, der von Othlo wiederum einem gewissen
Wolfharius von Hildesheim zugeschrieben wird, zeigt in schéner Form,
wie stark das Problem der dusseren Schonheit und Pracht die Existenz ei-
nes Geistlichen beriihrte, wie es auch die damaligen Zeitgenossen anging,
die unter einem derart korrupten Klerus zu leiden hatten. Trotz gottlicher
Mahnungen ist offensichtlich besonders dem Geistlichen eine auffallend
starke Neigung zu dusserer Prachtentfaltung eigen. Dabei ist unklar, ob
diese Eigenschaft, als in nuce vielleicht jedem Menschen zugeteilt, durch
die Erreichung der verschiedenen klerikalen Weihestufen gefordert oder
erst per ordinationem iitiiert wird. Manche synodalen Entscheidungen
lauten dahin «ut nullus laicus ad quemlibet gradum ecclesiasticum re-

248 Visio quinta, MPL 146, 357.
249 Op. cit. S.358.

250 A.a.O.

231 Op. cit. S.359.

144



pente promoveatur, nisi prius mutatum habitum saecularem diutina con-
versatione inter clericos fuerit comprobatusy 252,

Wahrscheinlich trifft jedoch beides zu, dass mancher Geistliche, bevor
er den habitus clericalis tibernahm, Teil des mundus war und an dessen
Sitten partizipierte, wie er auch nach Eingliederung in den geistlichen
Stand und nach Ablegen des habitus saecularis den mannigfaltigen Ver-
suchungen des geistlichen Amtes erlag, die auch in der relativen Macht-
fiille des mittlerischen Dienstes begriindet waren. Bei der optischen Dar-
stellung dessen, was ein Kleriker sein sollte, spielte die Farbe eine bedeu-
tende Rolle. Die Mehr- oder Vielfarbigkeit und textile Struk turierung der
Kleidung durch Litzen, Besatze usw. waren offensichtlich Ausdruck von
Freude am 1rdischen Dasein, von Lebens- und Weltbejahung und damit
zugleich auch von «Kirchenferne». Es ist auffillig, dass sich im 11. Jahr-
hundert die Belege zu hiufen anfangen, die gegen die Farbigkeit der kleri-
kalen Alltagskleidung Stellung nehmen.

Das Konzil von Coyanga, anno 1050, verlangt von den Gelsthchen
«vestimentum unius coloris, et competens habeant» 233. Es wird nicht des
niheren ausgefiihrt, welche Farbe der Geistliche bevorzugen solle. Ein-
farbigkeit ist an sich schon ein «asketischer Wert», ein disziplindrer Fort-
schritt, eine Stufe auf dem Weg zur Vereinheitlichung der Erscheinungs-
formen.

Ahnliche Entscheidungen treffen die Synodus Gerundensis: «...neque

.. iInduat militaria indumenta, diversis variata coloribus 234» ; ein Konzil
von London: «ut vestes clericorum sint unius coloris... 255 ; das Conci-
lium Claromontanum: «...clerici ... in habitu corporis ... placere stu-
deant, et nec in ... colore vestium... 256» und schliesslich Concilium Mons-
peliense : «nec argenti vel alicuius metalli laminas ipsis (scil. vestimentis,
Anm.d.V.) apponant 257.»

Es handelt sich bei all diesen Entscheidungen noch nicht darum, den
Geistlichen zur Verwendung einer bestimmten Farbe zu bewegen. Nur
die Constitutiones Ecclesiasticae des ungarischen Konigs Colomannus

252 Concilit Romani Canones, anno 1059, Mansi 19, 910; Concilium Roma-
num I, anno 1063, cap. 12, Mansi 19, 1026.

253 Can. 3, Mansi 19, 787.

234 Synodus Gerundensis, anno 1078, cap. 7, Mansi 20, 519.

235 Concilium Londinense, anno 1102, can. 10, Mansi 20, 1151.

256 Concilium Claromontanum, anno 1130, cap.2, Mansi 21, 438 ; ebenso:

Concilium Remense, anno 1131, can.2, Mansi 21, 458; Concilium Lateranen-
se I, anno 1139, can.4, Mansi 21, 527; Concilium Remense, anno 1148, can.?2,
Mansi 21, 714.

237 Concilium Monspeliense, anno 1195, Mansi 22, 670.

145



aus dem Jahre 1103 verbieten Laienkleider fiir Kleriker, und zwar in be-
zug auf deren Farbigkeit speziell «...manica rubra, stragula, vel viridi
chlamyde...» 238, Griin und Rot werden also im Zusammenhang mit kle-
rikalen Gewandstiicken als verbotene Farben deklariert, aber eben nurin
Verbindung mit bestimmten (manica und chlamys) Kleidern bzw. Klei-
dungsteilen. Daraus ldsst sich fiir den Anfang des 12. Jahrhunderts noch
keine Verbannung dieser Farben aus der klerikalen Alltagswelt herleiten.

Auch ein anderer Beleg darf noch nicht als verbindliche Vorschrift ei-
ner bestimmten Farbe fiir das Klerikergewand betrachtet werden, wie-
wohl hier explizit schon Schwarz als eigentlich addquate Farbe genannt
wird: « Vestimenta Episcoporum atque clericorum usque ad talos induan-
tur. Cilicia omnes Canonici apud se habeant, et capellos nigros, ut cum
opportunitas fuerit, non sit eis necessitas inquirendi, sed omnibus diebus
quadragesimae, litaniarum, et quarta feria, et sexta, et quando poeniten-
tiam tenuerint, induatur 239.»

Schwarz wird nur genannt als die Farbe, die in der Fasten- sowie zu
anderen Busszeiten zu tragen sei. Der Kleriker solle ein solches schwarzes
Busskleid zur Hand haben, damit er nicht, wenn die Zeit, es zu tragen,
gekommen sei, andere um solch ein Gewand fragen miisse. Es ist wichtig
und fiir die weitere Untersuchung von grosser Bedeutung, dass hier die
schwarze Farbe im Zusammenhang mit Busse und Fasten genannt ist, of-
fensichtlich als besonders geeignet angesehen wird fiir diese Zeiten im
Kirchenjahr. Wichtig ist auch, dass das Schwarz der Kleidung Postulat
einer bestimmten Zeit, nicht eines Standes ist. Es ist das Kirchenjahr,
bzw. ein oder mehrere besondere Teile des Kirchenjahres, die den Aus-
schlag geben fiir die Verwendung dieser Farbe, nicht jedoch der beson-
dere Charakter des geistlichen Amtes! Da die Entwicklung der klerikalen
Eigenkleidung im Alltag endet bei der verpflichtend zu tragenden schwar-
zen Kleidung 200, haben wir hier in dieser Entscheidung des Konzils von
Compostella so etwas wie einen terminus a quo vor uns. Das gilt zumin-
dest fir den Bereich des Weltklerus, denn wir wissen, dass die schwarze
Farbe schon vorher im monastischen Raum als Zeichen der Busse und
Selbstdemiitigung ausserordentlich geschiitzt wurde 201,

238 Cap. 28 (alias 70), Mansi 20, 1174.

239 Concilium Compostellanum, anno 1056, can. 1, Mansi 19, 855.

260 S. unten S. 200.

201 Vel S. Aureliani Arelatensis Regula ad monachos, anno ca. 545, cap. 26,
MPL 68, 391: dagegen: S.Caesarii Arelatensis statuta sanctarum virginum
(saec. V1), cap.44 und 55, Morin S.9; vgl. zum Gesamt der Farbenverwendung im
Monchtum Oppenheim S. 69 Y.

146



Wir konnen also fiir das 11. und 12. Jahrhundert, was die Verwendung
von Farben beim Klerikerkleid anlangt, eine leichte Tendenz zur schwar-
zen Farbe konstatieren, bedingt durch das schrittweise Verbot leuchten-
der und glinzender Stoffe, sowie durch die zeitlich begrenzte Verschrei-
bung schwarzer Gewandung in besonderen Zeiten des Kirchenjahres.

Beziiglich der Form und der dusseren Gestaltung der Kleider haben es
die Synoden und Konzile mit der Vielfalt modischer Neuerungen zu tun,
die auch beim Klerus Anklang fanden. Der eben erwidhnte can.1 von
Compostella verlangt Kleidung, die knochellang ist, eine Entscheidung,
die ankniipft an can.66 des Konzils von Braga anno 572202 sowie an
can.6 der Synodus S. Patricii von 450263, Dem Kleriker soll vor Augen
gestellt werden, dass er als Mensch, als Mann nicht oder nurin sehr gerin-
gem Masse von Bedeutung ist, nicht von Wichtigkeit sein kann, denn sein
Korper ist ganz seinem heiligen Dienst untergeordnet. Es soll die «turpi-
tudo ventris et nuditas» vollig bedeckt sein, damit der Geistliche wirkt
nicht durch seine korperliche Erscheinung, sondern durch den {iber ihm
stehenden, durch ihn zu «verkdrpernden» Auftrag.

Ferner will dieses Konzil den Kleriker zum Tragen eines «cilicium»
wahrend der besonderen Zeiten verpflichten. Das ist wohl eine Art hire-
ner Uberwurf, aus Ziegenhaaren verfertigt, daher sein Name kilikion, ein
Kleid, das schon bei Johannes dem Téaufer als Zeichen asketischer Gesin-
nung galt 264, weswegen auch ein Konzil von Melfi anno 1089 auf Jesu
Wort Mt. 11, 8 Bezug nimmt: «die da weiche Kleider tragen, sind in den
Héausern der Konige 205.» Mit diesem Zitat der ipsissima vox verbindet
Melfi die Mahnung: «Utque omnia scandala omnesque occasiones laicis
subtrahantur, scissis vestibus clericos abuti ulterius prohibemus, et ne
pomposis induantur exuviis admonemus 200,

Das geschlitzte Kleid 207 liess Teile des Korpers frei und widersprach
somit der Vorstellung vom Kleriker, dessen Leib eigentlich nicht mehr ist

262 Vgl IKZ 1979/2, S.92 Anm. 76.

203 Vgl IKZ 1979/2, S.92 Anm. 69.

204 Vgl Mt. 3, 4, wo das Gewand aus Kamelhaaren erwiahnt ist.

263 Can. 13, Mansi 20, 724.

200 A a.O.

267 Vgl Concilium Remense, anno 1157, cap. 5, Mansi 21, 845;

Concilium Innocenti IT Papae, anno 1131, can. 6, Mansi 21, 464: hier erwahnt
man «vestes rotundas», womit wohl den ganzen Korper bedeckende Kleidung ge-
meint ist.

Epistola Henrici Ep. Albanensis, anno 1188, Mansi 22, 542 verbietet «vestes no-
tabiliter incisae».

Konzil von Montpellier, anno 1195, Mansi 22, 670.

147



als Vehikel fiir die gottliche Gnade, deren Mittler er zu sein hat. Und
wenn schon 1.Tim. 2, 9 die christliche Frau ermahnt wird, nicht «hima-
tismo polytelei» einherzugehen, um wieviel mehr gilt das vom Manne, zu-
mal dem Manne, dem die cura ecclesiae anvertraut ist 268. Eben um an-
stosserregendes Verhalten zu eliminieren, weil Laien in ihren Geistlichen
anderes erblicken als nur eine besondere Form des Menschseins, deswe-
gen 1st es dem Kleriker verboten, kostbare Kleider zu tragen 269, ihren
Status als «personae religiosae» verlassend sich wie Laien zu kleiden 270,
so z.B. sich «fisso pelliceo, vel tunica sparsa, manica rubra, stragula, vel
viridi chlamyde, caliga, seu joppa; calceo picto vel sericata camisia quo-
que, et tunica» 27! zu bekleiden.

Diese erste regelrechte Liste «verbotener» Kleider zeigt, wie gross die
Unsicherheit dariiber gewesen sein muss, was eigentlich als klerikal und
was als laikal zu gelten habe. Wir werden im Laufe unserer Untersuchung
noch des 6fteren solchen Listen begegnen, die allesamt dem Zweck dienen,
dem Kleriker behilflich zu sein bei der Suche nach einer passenden, stan-
desgemaéssen Eigenkleidung. Es kann dabei nicht Anliegen des Klerikers
sein, durch seinen dusseren Aufzug Wohlgefallen bei den weltlichen Mas-
sen zu erzeugen, sondern er soll eher um das Placet Gottes bemiiht sein als
um das der Menschen. Er ist Exempel, den Glaubigen wie den Unglaubi-
gen. Wie kann er diese Funktion erfiillen, wenn sein Ausseres in krassem
Gegensatz steht zu seiner Botschaft? Wobei dieser Gegensatz besonders
deutlich hervortritt «superfluitate, scissura, aut colore vestium» 272, Es
wird dadurch nicht nur allen Laien ein Grund des Anstosses gegeben,
sondern auch das Armutsgebot verletzt. Denn es geht nicht an, «ut libe-
rius ad libitum suum vivant, et eleemosinas pauperum in superfluitatibus
suis expendant» 273, Dieser Kanon bringt einen sehr wichtigen Aspekt in
die Argumentation fiir eine klerikale Kleidung: den sozialen Gesichts-

268 Konzil von Melfi, anno 1089, can. 13, Mansi 20, 724.

269 Petri de Honestis Clerici Ravenn. Regula Clericorum (saec. X11) Lib. [, MPL
163, 708.

D. Ivonis Carnotensis Ep. Decreti, Pars VI, cap.283, MPL 161, 504 (saec. 12).

270 Concilium Londinense, anno 1102, can. 1, Mansi 20, 1151.

Concilium Beneventanum, anno 1108, Mansi 20, 1231.

271 Constitutiones ecclesiasticae, anno 1103, cap.28, Mansi 20, 1174.

Concilium Londinense, anno 1138, can. 15, Mansi 21, 513.

272 Concilium Claromontanum, anno 1130, cap.2, Mansi 21, 438.

Concilium Remense, anno 1131, can.2, Mansi 21, 458.

Concilium Laterananse 11, anno 1139, can. 4, Mansi 21, 527.

Concilium Remense, anno 1148, can.2, Mansi 21, 714.

273 Concilium Innocenti II Papae, anno 1131, can. 6, Mansi 21, 465.

148



punkt. Irgendwie lebt der Vertreter Gottes ja von den freiwilligen Abga-
ben auch der Armsten der Armen. Diese Menschen zu verletzen durch die
deutliche. Zurschaustellung des Uberflusses ist mehr als nur eine Ge-
schmacklosigkeit besonderer Art, es ist eine Krankheit, fiir die es das «re-
medium» zu finden gilt, das darin besteht, alle Kleriker zu Zucht und Ver-
zicht auf vestimentdren Luxus zu bringen.

Einige knappere, zumeist urspriinglich aus fritheren Konzilen stam-
mende Verfiigungen argumentieren in dieser Richtung 274,

Zu dem Verbot kurzer und/oder geschlitzter Kleidung trat oftauch die
Absage an Kleider, die nicht nur einfach eine Offnung fiir die Arme hat-
ten, sondern «manicati» waren, also mit Armeln versehen, die oft bis hin-
unter zu den Handen reichten und somit auch als eine Art Handschuh
fungierten. Diese Art Kleidung wurde schon sehr friih als verweichlicht
und weibisch angesehen 275, Dies vertrug sich nicht mit der dignitas des
geistlichen Amtes 276, die es liberall, «per vicos et plateas» 277 zu demon-
strieren galt, nicht nur wihrend der Freizeit, sondern auch im «halblitur-
gischen» Dienst der Viaticumsspendung, wo es offenbar auch zu Miss-
griffen in der Kleidung gekommen sein muss 278, ‘

Es werden im 11. und 12.Jahrhundert einige Anstrengungen unter-
nommen, das Problem der Erscheinung des Klerikers im Alltag in den
Griff zu bekommen. Es mangelt jedoch an theologischer Reflexion, argu-
mentativer Originalitdt und letztlich wohl am Willen aller Beteiligten.
Man rezitiert die schon bekannten synodalen Entscheidungen, gewisser-
massen in dem Bewusstsein, dass sie ohnehin nicht befolgt werden und es
somit auch nicht sonderlich geraten erscheint, neue Aspekte der schon be-
kannten Skala hinzuzufiigen.

274 Concilium Lateranense [11, anno 1179, Pars 27, cap.4, Mansi 22, 374,

Concilium Londinense, anno 1175, can.4, Mansi 22, 148.

Concilium Westmonasteriense, anno 1175, CMBH 1 477.

Concilium Westmonasteriense, anno 1173, can. 15, Mansi 22, 143.

Canones Concilii sub Ricardo Archiep. Cantuar. habiti, anno 1173, can. 15,
CMBH I 474.

Decretum Gratiani, Pars Prima, Distinctio 23, cap.22, MPL 187, 137.

275 Georges 11 796.

276 Concilium Eboracense, anno 1195, can. 6, Mansi 22, 654.

277 Odonis Ep. Parisiensis Synodicae Constitutiones, ca. anno 1197, cap.13,
Mansi 22, 681: zum Verbot der Armelkleider s. auch: Odonis Constitutiones,
cap. 34, Mansi 22, 683.

Concilium Monspeliense, anno 1195, Mansi 22, 670.

278 Concilium Eboracense, anno 1193, can. 1, Mansi 22, 653.

149



So schreibt denn Bernhard von Clairveaux an seinen Schiiler, Papst Eu-
gen [11 (1145-1153) etwas mutlos und resigniert:

«Leva oculos tuos, et vide si non acque ut prius pellicula discolor sac-
rum ordinem decolorat; si non aeque ut prius fissura enormis pene in-
guina nudat. Solent dicere: ,Num de vestibus cura est Deo, et non magis
de moribus?° At forma haec vestium, deformitatis mentium et morum in-
dicium est. Quid sibi vult quod clerici aliud esse, aliud videri volunt? Id
quidem minus castum, minus sincerum. Nempe habitu milites, quaestu
clericos, actu neutrum exhibent... 279 . Es hat sich also nichts Grundle-
gendes gedndert, weswegen Bernhard mit harter Sprache den Verfall von
Geist und Sitte attackiert. Er bezieht sich auf Leute, die unter Berufung
auf den an sich richtigen Satz, dass Gott mehr an den «mores» als an den
«vestes» interessiert ist, eine Garderobe bevorzugen, die mehr als gegen
die guten Sitten ist: sic markiert deren Verfall.

2. Das 13. Jahrhundert

Das 13.Jahrhundert bietet mit Abstand die meisten Belege zu den uns in-
teressierenden Problembereichen. Es stellt mit insgesamt 165 Konzilsbe-
stimmungen den — zumindest numerischen — Hohepunkt dar in der Ent-
wicklung und Behandlung der habitus-clericalis-Frage. In den folgenden
Jahrhunderten werden die Zeugnisse nach und nach seltener. Das
13.Jahrhundert hat auch im gesamten kirchlichen Rahmen eine Sonder-
stellung: nach Jahrhunderten des Machtstrebens und der Machtsiche-
rung wendet sich nun vor allem auch an der Basis der Kirche und im
Monchtum der Blick nach innen, die Bettelorden entstehen, Joachimis-
mus und der Einfluss der neuentdeckten aristotelischen Philosophie wie
die Begriindung der ersten Universititen hatten sicherlich grossen Ein-
fluss auf die innere Verfassung des Klerus, zumindest jedoch auf die ge-
setzgebenden Korperschaften innerhalb der Kirche: die Konzile.

Haben wir im ersten Abschnitt dieser Untersuchung vorwiegend chro-
nologisch, unter I1, 1 eher thematisch gearbeitet, so wollen wir jetzt unser
Augenmerk auf ganz bestimmte Zuspitzungen der Problematik richten.
Wegen der Fille des Materials, ebenso auch wegen der immer hiufiger
werdenden wortwortlichen oder inhaltlichen Wiederholung oder Uber-
nahme fritherer konziliarer Entscheidungen durch spitere Synoden, wer-
den wir uns auf einige wesentliche Punkte beschrianken.

279 Bernhard, De consideratione lib. 111, cap. 5, nr.20, MPL 182, 771f.

150



a) Form, Farbe und Material der Kleidung

Die weitaus meisten Belege in unserem Zeitraum bezichen sich auf die
Kleiderfrage. Da unsere Arbeit keine kostiimkundliche Untersuchung
darstellt, lassen wir alle textilen Einzelheiten, die modischen Interessen
des Klerus beiseite und konzentrieren uns auf die theologisch-relevanten
Teile der Bestimmungen.

Auffillig im 13. Jahrhundert sind Zuspitzung und Einengung des Farben-
katalogs. Ging es in den fritheren Jahrhunderten zumeist darum, die viel-
farbige Kleidung zu verbannen, ohne deshalb eine oder mehrere Farben
zu dchten280, so bezieht das 13.Jahrhundert deutlich Stellung gegen
Farbe liberhaupt. Monchen und Kanonikern wird die «cappa nigra» vor-
geschrieben 281, das Tragen farbiger Kleidung dem Klerus untersagt, wo-
bei schrittweise eingeengt wird: «...ne ... vestes ... rubri coloris habeant,
distinctione consimili prohibemus» 282, «nec rubeis, aut viridibus ... in po-
sterum uti pracsumant» 283, sowie ausgedehnt auf das Schuhwerk : « Nul-
lus clericus ... caligis rubeis vel viridis coloris ... utatur 284.»

Eshandelt sich hier noch nicht um die Reservierung bestimmter Farben
flir bestimmte Rangstufen innerhalb des ordo, davonistinden synodalen
Belegen des 13.Jahrhunderts noch nicht die Rede. Es werden all diejeni-
gen angesprochen, die in irgendeiner Weise der «religio» affiliiert sind.
Die Vorschriften fiir Sdkularkleriker sind zuweilen wortwortlich iden-
tisch mit denen flir Regularkanoniker und Ménche?28>, Wiewohl durch-
aus das Bewusstsein von der Unterschiedlichkeit des ordo vorhanden ist,
sosehr macht sich schon die Tendenz bemerkbar, alle, die mit Kirche zu
tun haben — jedenfalls was die sichtbare Disziplin und Lebensfiihrungan-
langt — dhnlich oder gar gleich zu behandeln.

Das Concilium Lambethense anno 1281 sagt: «Quamvis nomen reli-
gionis vitae monasticae loquentium usus appropriet, habet tamen clerica-
lis honestas religiosae vitae gradum eximium, si ea custodiat vita et ha-
bitu, quae sacri canones decernunt clericis observanda286.» Es wird im

280'S. oben S.145f.

281 Concilium Londinense, anno 1200, cap. 14, Mansi 22, 722.
282 (Gallonis Constitutiones, anno 1208, cap. 3, Mansi 22, 764.
283 Concilium Avenionense, anno 1209, cap. 18, Mansi 22, 792.
284 Concilium Monspeliense, anno 1214, cap. 3, Mansi 22, 941.
285 Concilium Salmuriense, anno 1294, can. 1, Mansi 24, 11221,
Concilium Arelatense, anno 1260, can. 11, Mansi 23, 1008.
Concilium Biterense, anno 1246, can. 23, Mansi 23, 697.
Concilium Monspeliense, anno 1214, capp.23/24/26, Mansi 22, 945.
Concilium Trevirense, anno 1277, capp. 132-137, Mansi 24, 205.
286 Cap.22, Mansi 24, 417.

I3l



13.Jahrhundert kein hierarchischer Farbenkatalog erstellt, vielmehr er-
strecken sich die synodalen Bestimmungen aufalle Stinde und Stufen des
ordo, auf Erzpriester und Erzdiakone, denen rote und griine Kleider zu
tragen untersagt wird 287, auf Prédlaten (Mitratrdger), denen ein «in longi-
tudine, latitudine et colore» vorschriftsgemésses Gewand zu tragen anbe-
fohlen wird 288, ja sogar auf die verheirateten Kleriker, die nur den «habi-
tus clerico congruens» benutzen diirfen 239, Es wird keine Gruppe ausge-
spart, nirgendwo wird der Versuch unternommen, per Synodenbeschluss
einer klerikalen Rangstufe irgendwelche vestimentdren Vorrechte einzu-
raumen, die mehr zum Ausdruck bringen konnten als die liturgisch-recht-
liche Funktion (z. B. Bischofsring, Mitra usw.).

Rot und Griin werden als Farben fiir die Alltagskleidung auch nicht
verboten unter Hinweis auf die mogliche Verwendung dieser Farben in
anderem Zusammenhang2%9. Es wird tiberhaupt nicht speziell begriindet,
warum diese Farben nicht benutzt werden diirfen. Alle gegebenen Begriin-
dungen beziehen sich auf den gesamten Komplex der «Vita et honestas
clericorum». Es ist stillschweigend vorausgesetzt, dass die Adressaten der
synodalen Verfligungen wissen, warum bestimmte Farben als fiir einen
Kleriker nicht schicklich gelten.

Die Eingrenzung des Farbenkatalogs geht jedoch weiter: «Nullus sa-
cerdosaut clericus ... ullatenus utantur de nimio coloris fulgore, seu splen-
dore notandis, nec bottonibus in manicis, vel ad pectus, sedadis autem
rubeis, glaucis, viridibus et sanguineis non utantur...2%» Hier werden
also noch die blutrote sowie die blaue Farbe als unerlaubt bezeichnet. Die
Constitutiones Synodales Valentinae Dicecesis anno 1261 komplettieren
diese Liste: «Item cum multi clerici indumentis et vestibus non se gerant
honeste, prout in canonibus est statutum ; statuimus, quod clerici pannis
rubeis, viridibus, et croceis in chlamydis chori longis, et colorum similium
non utantur...292» Damit bleiben fiir den Weltgeistlichen — auch wenn
dies noch nicht ausdriicklich gesagt worden ist293 — nur noch dunkle Far-
ben wie Braun oder Schwarz sowie Weiss librig. Gold und Silber in ir-

287 Gallonis Constitutiones, anno 1208, cap.4, Mansi 22, 764.

288 Statuta Concilii Parisiensis, Pars IV, cap. 1, Mansi 22, 839 (anno 1212).

280 Constitutiones, anno 1229, const. 20, Mansi 23, 183,

Concilium apud Pontem Audomari, anno 1279, cap. 20, Mansi 24, 224f,

290 S, 1K Z 1979/2, 5.94.

291 Lucense Concilium Dice cesanum, anno 1253, Mansi 23, 822.

292 «de vestibus inhonestis», Mansi 23, 1056.

293 Die Bestimmung des Terraconense Concilium, anno 1292, cap.2, Mansi 24,
1106, dass Kleriker «cappas nigras» auch extra ecclesiam tragen sollen, wird einge-
schriankt durch den Zusatz «ad divina officia». Es werden hier also wohl gottes-

152



gendeiner Form zur Schau zu stellen, war jedem Kleriker verboten, so
goldene oder vergoldete, silberne oder versilberte Sporen, Sattelbe-
schldge, Riemen, Spangen usw.2%. Die Verwendung von Metall iiber-
haupt fir Beschlage an Textilien oder Schuhen wird immer wieder unter-
sagt 295, Wir kénnen also festhalten, dass durch die Eingrenzung der kleri-
kal-ausserliturgisch verwendbaren Farben im 13.Jahrhundert ein ent-
scheidender Schritt hin auf die Zulassung nur noch der schwarzen All-
tagskleidung getan wurde.

Was die Form der Kleidung angeht, so setzt sich die Linie der vergange-
nen Jahrhunderte fort, indem weiterhin Méntel mit Armeln verboten wer-
den2%, ebenso Pelzbesidtze297, iiberhaupt Verzierungen, Litzen und
dgl.2%98. Die Méntel oder Obergewidnder mussten geschlossen sein 299 und
bis zum Boden reichen 300, Das galt fiir die Priester wie auch fiir die Bi-
schofe, die ebenfalls «talaribus vestimentis» benutzen sollten 301, Stoffe,
die «levitas» oder «lascivia» zum Ausdruck brachten 302, wurden ebenso
verbannt wie pompose Gewédnder 303 aus Seide 304 und anderen kostbaren
Textilien, wiewohl seidene Gewinder fiir festliche Gelegenheiten halbgot-
tesdienstlicher Art zugelassen waren 303, Viele Synoden und Constitutio-
nes bieten lange Listen verbotener Kleider, alles wird bis ins kleinste gere-
gelt, Schuhe, Uber- und Unterkleidung, Miitzen, Handschuhe werden be-
handelt und in Form, Farbe und Material festgelegt. Hinter all diesen pri-
zisen Vorschriften steht der Gedanke, durch Ausschluss einer moglichst
grossen Zahl von Verirrungsmoglichkeiten gewissermassen auf indirek-
tem Wege zu einem habitus regularis zu kommen, der den Kleriker als
Kleriker im Alltag kenntlich macht. Alle Abgrenzungsbestimmungen in
der Kleidung dienen dazu, den Kleriker von der Welt zu 16sen. Es finden
sich in diesem Jahrhundert keine Vorschriften mehr, die Bezug nehmen

dienstlich-liturgische Verrichtungen ausserhalb des Kirchengebdudes gemeint sein
und weniger die ausserliturgische Erscheinung des Geistlichen im Alltag.
294 Concilium Lateranense IV, anno 1215, can. 16, Mansi 22, 1006,
Concilium Albiense, anno 1254, cap.47, Mansi 23, 845.
295 Concilium Saltzburgense, anno 1274, cap. 11, Mansi 24, 140.
296 Concilium incerti loct, anno 1200, can. 10, Mansi 22, 724.
297 Statuta Concilii Parisiensis, anno 1212, Pars IV, cap.4, Mansi 22, 840.
298 Ala.O.
299 Concilium apud Castrum Gonterii, anno 1268, cap. 6, Mansi 23, 1266.
300 Concilium Bituricense, anno 1214, cap.6, Mansi 22, 932.
301 Concilium Monspeliense, anno 1214, can. 1, Mansi 22, 940.
302 Synodus Cicestrensis, anno 1289, can.9, Mansi 24, 1057.
303 Concilium Coloniense, anno 1260, cap.4, Mansi 23, 1015.
304 Concilium Avenionense, anno 1209, cap. 18, Mansi 22, 792.
305 S, oben S. 152, Anm.293.

153



auf Kleriker, die sich in unzulidssiger Weise mit Monchsgewandern be-
kleiden. Im Gegenteil, das Concilium Lambethense anno 1268 sagt:
«Specialiter autem indicimus iis, qui de monasteriis, vel aliis regularibus
locis in episcopos sunt assumpti, vel de cetero assumentur, ut suum defe-
rant habitum regularem: ne religionem praecedentem dignitas excludere
videatur, quam sibi debeant vinculo individui foederis adoptare 300.»
Die Welt mit ihren modischen und sonstigen Versuchungen ist jetzt der
eigentliche Gegner. Der Geschmack der Zeit wird immer differenzierter,
immer neue und immer schneller wechselnde Kleidungsformen tauchen
auf, die auch den Geistlichen in einen gewissen Zugzwang brachten, ihn
mitrissen, immer «aliquid novi» zu tun und zu tragen, um in der «Zeit» zu
bleiben, mit der «Zeit» zu gehen. Wenn auf vielen Synoden des 13. Jahr-
hunderts die einzelnen Kleidungsstiicke so prizis beschrieben und erklart
werden, so darf angenommen werden, dass eben weite Kreise des Klerus
eindeutig in dieser Welt der Laien, Soldaten oder Jiger Position bezogen
hatten. Sie empfanden sich als Teil des «mundus», dusserlich, wahr-
scheinlich aber auch innerlich. Auf dieses Faktum werden wir bei der Be-
trachtung der verschiedenen Motivationen weiter unten noch eingehen.

b) Haartracht — Tonsur — Bart

Auf diesem Gebiet hat sich im 13.Jahrhundert nichts Neues ergeben. Es
sind im wesentlichen immer dieselben Vorschriften, die mit einigen Va-
rianten zitiert werden: «Ne clerici tonsuram habeant similem laicali, sed
rotundam et circularem et irreprehensibilem 307.» Auch hier werden wie-
der alle angesprochen, die als Vertreter der Kirche gelten, Bischofe wie
Minoristen, Monche und Regularkanoniker 308, Es differieren héchstens
die Masse fiir eine Tonsur 309,

Ein in diesem Jahrhundert auffallender Beleg: «Item statuimus ... ne
Clerici nutriant tortos crines, que (!) vulgariter ,crulle® dicuntur310.»
Nach langer Zeit wird wieder das Thema der lockigen, bzw. kiinstlich ge-
lockten Haare aufgegriffen, das auch schon bei Hieronymus behandelt

306 Concilium Lambethense, anno 1268, cap. 5, Mansi 23, 1222.

307 Concilium Rotomagense, anno 1214, cap. 1, Mansi 22, 899.

308 Statuta Concilii Parisiensis Pars IV, Anno 1212, cap. 1, Mansi 22, 839, Consti-
tutiones Synodales, anno 1261 (Valentina), Mansi 23, 1051.

309 Concilium Monspeliense, anno 1214, cap. 23, Mansi 22, 945.

Concilium Monspeliense, anno 1214, cap.4, Mansi 22, 941.

310 Constitutiones W. de Cantilupo, Wigorn. Ep., anno 1240, cap.21, CMBH
1670.

310 Statuta Eccl. Gerhardi Archiep. Mogunt., anno 1298, CG IV 588.

154



wurde 311, Ansonsten werden Tonsur und kurzes Haupthaar fast sterco-
typ vorgeschrieben, ohne sonderliche Emphase schlichtweg verlangt. Nur
in einem Fall wird versucht, diese lapidare Verfligung etwas ndher bi-
blisch zu motivieren. So heisst es beziiglich der Tonsur auf dem Concilium
Lambethense anno 1281 : «Et cum corona sit character ecclesiasticae mili-
tiae et revelati cordis ac patuli radiis caelestibus insigne, ipsi ut veraciter
ostendant se huius characteris titulum erubescere, tena coronas abscon-
dunt, quasi caelestes radios repellentes, et indiciorum infra corde sua ge-
rentes, erroris velamine obscurata 312, »

" Die Tonsur hat nur dann einen Sinn, wenn der Kleriker sie triigt als eine
prignante Zeichnung eines im Dienst der Kirche stehenden Geistlichen.
Sie ist also zuallererst Dienstabzeichen. Doch sie weist tiber diesen vor-
dergriindigen Zusammenhang hinaus auf eine seelische Verfasstheit des
Trigers: die Offnung der corona ist Sinnbild fiir die Offenheit des Her-
zens und die Empfanglichkeit fiir himmlische Realititen. Die kahle Mit-
telstelle des Hauptes wird hier gewissermassen als Einstiegsstelle fiir die
radii caelestes gedacht. Wer also die Tonsur verachtet, weist damit auch
die himmlische Realitidt zurlick und erweist sein Herz als geschlossen, als
verhiillt durch den Schleier des Irrtums. Er gibt damit deutlich der Welt
kund, dass er nicht sichtbar in der militia ecclesiastica dienen will, dass er
im Grunde ein homo non religiosus ist.

Diese rein leib-hafte Symbolik der Kranztonsur steht bisher einzig da
in der Palette der Motivationen. Interessant ist, dass als Grund fir das
Verschmihen der Tonsur auch hier 313 das Erroten genannt ist. Der Kleri-
ker empfand es als beschdmend, entweder iiberhaupt eine so komische
und anachronistische Frisur zu haben oder generell als Kleriker im Alltag
kenntlich zu sein. Die Fiille der Vorschriften, die die Kleidung betreffen,
hat deutlich gemacht, dass mancher Kleriker wohl jeder modischen
Neuerung nacheiferte, um nur ja nicht als Vertreter der Kirche erkennbar
zu sein, die durch die Betonung des «nihil-novi» auch und vor allem im
vestimentaren Bereich aus dem sozialen Kontext herausfiel. Da es an ei-
ner klerikalen Eigenkleidung fiir den Alltag noch mangelte, war nur die
Tonsur das «insigne», mittels dessen der Kleriker ohne weiteres von an-
deren Menschen unterschieden werden konnte. Es kann also nicht ver-
wundern, dass die stindige Wiederholung der Tonsurvorschrift bei den
Klerikern des oftern auf taube Ohren stiess. Das Thema «Erroten»

3S. IKZ 1979/2, S.89 Anm. 60.
312 Cap.22, Mansi 24, 418.
313 5. oben S.142.

155



kommt nur noch einmal 3!4 in dem zur Behandlung anstehenden Zeit-
raum vor: «...quod tonsuram decentem et coronam rasi capitis deferant
competentem ; maxime coram ordinariis suis, et in ecclesiis, et in congre-
gationibus clericorum. Nec erubescant ipsius portare stigmata, qui pro eis
spineam non dignatus est portare coronam... 315» Es ist sehr aufschluss-
reich, dass hier sogar von einer konziliaren Stimme zugegeben wird, dass
das Tragen der Tonsur eine Art Stigmatisierung bedeutet, es also auch mit
Schmerzen, mit deutlich sichtbarer und fiithlbarer Nachfolge zu tun hat.
Erstaunlich ist, dass der Zeugendienst, der doch irgendwie mit dem Zei-
gen des Stigmas zusammenhédngt, weniger bedeutsam im Gegentiber oder
in der Zugeordnetheit von Kleriker und Laie erscheint, als vielmehr kleri-
kal-immanent begriindet wird. Vor allem dort, wo ohnehin jeder weiss,
dass der Betreffende ein Geistlicher ist, bei den Vorgesetzten, in der Kir-
che und bei «Pastoralkonferenzen», soll er eine «tonsura decens» und
eine «corona rasi capitis competens» vorweisen konnen. Dahinter steht
der unbedingte Verfiigbarkeitsgedanke, die Idee, dass ein Kleriker den
anderen stiitzt und starkt durch seine Disziplin und seinen sichtbaren Ge-
horsam. Es muss auch schon damals in der Geistlichkeit einer Didzese
eine verheerende Wirkung gehabt haben, wenn ein Kleriker den sichtba-
ren Bruch mit der geistlichen Disziplin wagte und so die Loyalitét gegen-
liber den Vorgesetzten, die pastorale Verantwortung in der Gemeinde so-
wie die Kollegialitit der klerikalen Gruppe desavouierte.

Nur ganze zwei Vorschriften finden wir im 13. Jahrhundert, die sich auf
den Bartwuchs beziehen: «Nullus comam nutriat, neque barbam... 316»
Hier ist ein Problembereich fast vollig aus der synodalen Zustindigkeit
herausgefallen, was verschiedene Griinde haben mag. Der, dass sich
plotzlich die Kleriker diszipliniert an die synodalen Gebote gehalten hét-
ten, erscheint uns am wenigsten schlagkraftig, zumal wenn man bertick-
sichtigt, dass sich der Gehorsam der Geistlichkeit, was die anderen Berei-
che angeht, gewiss in Grenzen hielt. Das rithrt wohl daher, dass im
13.Jahrhundert das Barttragen allgemein unmodern wurde und somit die
Griinde fiir Verbote fortfielen 317. Ebenso entfallt im 13.Jahrhundert die

34 Der Vermerk des Concilium Albiense, anno 1254, cap. 53, Mansi 23, 846 be-
zieht sich nur auf Regularkanoniker, die sich ihres Habits schamen.

313 Concilium Lambethense, anno 1261, Mansi 23, 1071.

316 Conseranensis Synodus, anno 1280, Mansi 24, 331 ; sowie Terracoconense

Concilium, anno 1292, cap.2, Mansi 24, 1105.

ST Vel Meyers Enzyklopidisches Lexikon Art. «Bart», Bd. 3, S. 533 sowie Art.
«Haartracht» Bd.2, S.246f. An beiden Stellen finden sich auch ikonographische
Hinweise zu diesem Thema.

156



Diskussion um die Form der Tonsur, es werden iiber diesen Gegenstand
keine synodalen Kontroversen mehr aktenkundig: die romische Tonsur-
form hatte sich in der westlichen Kirche durchgesetzt.

c) Waffen

«An aliqui portent arma, vel non habeant tonsuram, et habitum con-
gruentem ?» So lautet die 18.Frage einer «Inquisitionssammlung» von
1230318, Zu Tonsur- und Kleidungsfragen tritt fast regelméassig das Ver-
bot des Waffentragens und des Waffengebrauchs. Diese Trias ist so hdu-
fig, dass der Eindruck entstehen muss, dass es hier um drei wesentliche
Bestandteile klerikaler Alltagserscheinung geht.

Eine Fiille anderer Betdtigungen wird dem Kleriker untersagt, Spiele,
Wiirfeln, Theaterbesuch, Betreten von Tavernen, Witzeerzihlen, Konku-
binat und v.a.m. 319 Aber an erster Stelle finden wir zumeist die drei er-
wahnten Problemkreise. Vermutlich sind es die Bereiche, die am deutlich-
sten sichtbar machen, wo ein Kleriker steht: in Zucht und Dienst der Kir-
che oder bei den «Rebellen», den «Apostaten». Die Vorschriften des
13.Jahrhunderts bzgl. der Waffen fiir Kleriker sind in der Lange recht un-
terschiedlich. Wir finden lapidare Verfiigungen: «item nullus presbyter
arma ferat vel clericus» 320ebenso wie Bestimmungen mittlerer Lénge, die
cine kurze Begriindung oder eine Liste der verbotenen Waftfen auffiihren:
«Adjicimus etiam et districtius inhibemus, ne aliqui clerici, qui volunt
gaudere privilegio clericali, cultellos acutos, enses vel lanceas deferre
praesumant, vel armis impugnativis, quibus vis infertur, non utantur: nisi
forte tempore guerrae» 32! als auch sehr lange, in extenso das gesamte Ge-
biet des Waffengebrauchs durch Kleriker untersuchende Canones, wie
etwa die Bestimmung «De armis prohibitis clericis» der «Constitutiones
Synodales Valentinae Dicecesis» von 1261 322 oder can.39 des Mainzer
Provinzialkonzils von 1261 323, auf die wir noch naher eingehen werden.

Zunachst einmal geht es allen synodalen Entscheidungen letztlich
darum, das Erscheinungsbild des Klerikers von dem des Soldaten zu tren-

318 Inquisitiones per archidiaconatus episcopatus Lincoln. a singulis archidiaco-
nis faciendae, anno 1230, CMBH I 628.

319 Vel die sehr ausfiihrlichen Verbotslisten der Conseranensis Synodus, anno
1280, Mansi 24, 330-334; Synodalia Statuta, anno 1289, Pars secunda, Mansi 24,
1015-1018.

320 Concilium Trevirense Provinciale, anno 1227, can. 9, Mansi 23, 33.

321 Concilium Biterrense, anno 1233, cap. 13, Mansi 23, 273.

322 Mansi 23, 1056f.

323 Mansi 23, 1094.

157



nen: «Quoniam de habitu clericorum, qui non clericalis videtur, sed po-
tius militaris, grave scandalum laicis generatur... 324 Ein Mainzer Provin-
zialkonzil von 1259 nennt die Geistlichen, die sich militirisch kleiden, gar
«clertct militares» 325, Es muss Geistliche gegeben haben, die regelrecht
gependelt haben zwischen dem Kleriker- und dem Soldatenstand, was be-
zeugt wird durch einen interessanten Kanon des Mainzer Provinzialkon-
zils von 1261: «Contra illos autem Clericos militares, qui Clericali sche-
mate relicto, comam nutriunt, et gestantes habitum laicalem coram Prae-
latis suis, et in ecclesiis, in quibus habitant, irreverentes incedunt : demum
post tyrocinia, et actus alios militares, quos interdum exercent, habitum
pristinum resumentes, ad beneficia se priora admitti impune desiderant
sic terram viis duabus ingredi non verentes; hoc sacro concilio appro-
bante, statuimus: ut apostatantes huiusmodi, si antequam a suis Praela-
tis, sive Capitulis evocati, et prioribus habitis beneficiis fuerint spoliati, ad
suas Ecclesias, seu Praebendas redire noluerint, non aliter admittantur,
nisi disciplinae claustralis carcerem tanto tempore sustinuerint, quanto a
suis Ecclesiis eos constiterit taliter aberrasse, sic minus satisfactionis pro-
lixitas, quam praevaricationis diuturnitas, prorogatur 326,» Solche Leute
sind apostatantes, denen klargemacht werden muss, dass man die Erde
eben nicht auf zweit Wegen betreten kann in einer Person und zu gleicher
Zeit. Hier muss einmal mehr eine Entscheidung getillt werden: Dienst in
der Welt oder Dienst fiir Christus in Seiner Kirche. Der Kleriker kann
nicht zwei Herren dienen.

Was die Form der Waffen angeht, so werden eigentlich alle Arten ver-
boten, «arma mortifera, nec etiam arma defensionis» 327, «cultelli acuti
ad latus» 328 und «arma ... diversorum generum, et signanter costalarios,
et gladios majores quam laici..., ensem pennatum vel Segovia-
num...» 329,

Es wurden also generell alle Angriffs- und Verteidigungswaffen verbo-
ten, vor allem war es nicht gestattet, diese Waften, falls sie iiberhaupt ent-
gegen den synodalen Bestimmungen getragen wurden, offen zu zeigen,
«ad latus» zu fithren oder einfach «super vestem, ad modum militum im-
pudenter» 330 zur Schau zu stellen. Auf alle erdenkliche Weise miissen

324 Constitutiones Othonis Card., ca. anno 1237, cap. 14, CMBH I 652.
Constitutiones Aegidii Episc. Saresbiriensis, anno 1256, Mansi 23, 907.

323 Mansi 23, 997.

326 Can. 39, Mansi 23, 1094.

327 Constitutiones Bonfili Senensis Episc., anno 1232, Mansi 23, 244,

328 Statuta Synodalia Eccl. Gerundensis, anno 1257, cap.2, Mansi 23, 928.
329" Constitutiones Synodi Valentinae Dicecesis, anno 1261, Mansi 23, 1057.
330 Concilium Rotomagense, anno 1299, can. I, Mansi 24, 1203.

158



Kleriker versucht haben, Waffen trotz aller Verbote zu tragen, so dass die
«Statuta ecclesiastica» des Gerhard von Mainz anno 1298 gar verfiigen:
«Volumus quoque, utloricas, gladios cultellos fixorios, seu alia arma noc-
turno tempore in laicali habitu incedentes (Auszeichnung v. V.) sub tunicis,
aut alias non deferant quoque modo; ne, si hoc modo fuerint deprehensi,
tradantur judicio seculari 331.»

In keinem Falle wurden den Geistlichen bestimmte Waffen erlaubt. Er
ist prinzipiell unbewaffnet. Die Ausnahmen, die wir weiter unten behan-
deln werden, beziehen sich nicht auf die Art der Waffe, sondern immer
nur auf die Umstinde, unter denen vielleicht Waffen getragen und ge-
braucht werden diirfen. Allerdings sind diese Ausnahmeregelungen, wie
wir sehen werden, im 13.Jahrhundert so zahlreich geworden, dass man
sich fragen muss, woher denn dann im entscheidenden Augenblick der
Gefahr etwa die Waffen kamen, die ein Kleriker doch gar nicht fithren
sollte. Es kann daraus geschlossen werden, dass dem Kleriker zumindest
der Besitz von Waffen nicht untersagt war. Von Bedeutung in dem eben
zitierten Kanon ist auch, dass man hier unverhillt mit dem Einsatz staat-
licher Machtmittel droht. Bisher hatten sich eigentlich immer nur kirchli-
che Stellen als zustindig in Disziplinarfillen dieser Art gefiihlt. Die offen-
sichtliche Ausserachtlassung oder Geringschéitzung der kirchlichen Juris-
diktion treibt diese Synode dahin, unter Anrufung der staatlichen Autori-
tat ihren Anspruch durchzusetzen.

So heisst es auch in den Constitutiones Dom. Othoboni legati anno
1268 (publiziert auf dem Konzil von London desselben Jahres): « Cum
igitur clericis, qui in praeclaram Christi haereditatem assumpti sunt, usus
armorum divini et humani (Auszeichnung v. Vf.) juris auctoritate sit om-
nino prohibitus 332.» Ein waffentragender Kleriker verstiess also auch ge-
gen weltliche Gesetze und konnte mit der staatlichen Ordnung in Kon-
flikt geraten. Dies wird auch bestitigt durch ein weiteres Zeugnisaus dem
13.Jahrhundert: «...clericus qui non servaverit statuta circa tonsuram et
habitum, in causis minime audiatur 333.» Es kann auch sein, dass mit die-
ser Rechtsunfihigkeit in Prozessen die Position des Klerikers vor kirchli-
chen Gerichten angesprochen ist. Es ist jedoch ebenso moglich, dass hier
Bezug genommen wird auf seinen Status vor einer weltlichen Instanz.
Dies wiirde sich gut mit den oben zitierten Belegen decken.

Da zumindest seit Karl d. Gr. Gesetze, die den Kleriker und seine Er-
scheinung im Alltag betreffen, sowohl staatlich initiiert als auch kirchlich

31 CGIV 588.
332 Cap.4, CMBH 11 3.
333 Trevirense Concilium, anno 1238, cap. 13, Mansi 23, 481.

159



ratifiziert waren, ist ohnehin nur sehr schwer eine Trennungslinie zwi-
schen staatlicher und kirchlicher Gewalt zu setzen, wiewohl die Uberord-
nung der letzteren liber die erstere zumindest theoretisch-theologisch ak-
zeptiert war, was die Belange des Klerus betraf. Dennoch ldsst das plotz-
lich auftretende Drohen mit dem Einsatz staatlicher Gewalt die berech-
tigte Vermutung zu, dass ein Kleriker auch staatlicherseits bestimmten
Vorschriften unterlag, die seinen Handlungs- und Existenzraum im All-
tag einschriankten.

d) Juden

Zwei Belege aus der Mitte des Jahrhunderts, beide aus Stdfrankreich,
stellen eine besondere Art der Abgrenzung dar:

«Et quoniam ex capis rotundis, quas Judaei portant communiter, ho-
nor vehementer confunditur clericorum, qui capis rotundis ex more utun-
tur: praesentis approbatione concilit duximus statuendum, ut Judaei ali-
qui deferre capas rotundas de cetero non praesumant ; sed capas portent
de cetero et deinceps manicatas, ita quod manicae longae sint adeo sicut
capae, nec in eisdem manicis plicatura sit aliqua atque ruga 334.» Und ein
Konzil von Arles anno 1260 beschliesst: «Ita quia ridiculosum est et
turpe, quod habitus sacerdotales, ut sunt capae rotundae clausae, quibus
ambulando per vias et plateas ministri ecclesiastici a cunctis popularibus
discernuntur, perfidis Judaeis et infidelibus cum eisdem Christi sacerdoti-
bus sint communes: districtius inhibemus, ne de cetero ab infidelibus ha-
bitus huiusmodi deportentur; sed rotis, aut signis aliis in exteriori eorum
habitu patentibus utantur, quibus infideles a fidelibus distinguantur. Si
quis autem laicus, aut saecularis potestas, Judaeum aliquem, aut infide-
lem alium, habitum huiusmodi sacerdotalem deferre compulerit, excom-
municetur et a sanctae matris ecclesiae liminibus arceatur: maxime cum a
sanctis patribus praedecessoribus nostris, et sanctae sedis Apostolicae le-
gatis, fuerit hoc idem alias solemniter promulgatum 335.»

Hier wird zum erstenmal ausfiihrlich davon gesprochen, dass es so et-
was wie eine klerikale Alltagskleidung gibt: den runden, d. h. den ganzen
Korper bedeckenden, armellosen Mantel. Diese Kleidung wird geschiitzt
als Erkennungszeichen, wodurch ein Priester von einem Laien leicht un-
terschieden werden kann. In beiden Bestimmungen haben wir die Vorldu-
fer des Art. 10 des Reichskonkordats sowie des § 360 der Weimarer Ver-
fassung als auch des § 132 StGB der Bundesrepublik Deutschland vor

334 Concilium Albiense, anno 1254, can. 64, Mansi 23, 851.
335 Concilium Arelatense, anno 1260, can. 8, Mansi 23, 1007.

160



uns, in denen das berufsstindische Eigenkleid gesetzlich geschiitzt, sein
Tragen Personen anderer Berufsgruppen also untersagt ist. :

Bemerkenswert aus dem ersten Zitat des Konzils von Albiist, dass hier
durch eine kirchliche Synode der Versuch unternommen wird, eine
Gruppe, die sicherlich nicht der Jurisdiktion eben dieser kirchlichen K or-
perschaft untersteht, zu disziplinieren und zwar mit der Begriindung:
durch die Verwendung des priesterlichen Eigenkleides durch Juden werde
die Ehre der Kleriker entscheidend beeintrichtigt. Die Juden, so sagt
Albi, tragen die capa rotunda «communiter», die Kleriker dagegen «ex
more». Dadurch wird der Anspruch, den Tradition und Sitte erheben, er-
heblich hoher eingeschétzt als nur die simple gewohnheitsrechtliche Pra-
xis. Interessant ist, wie sich die Situation in den sechs Jahren bis zum Kon-
zil von Arles verschirft hat. Der Ton dieser Konzilsbestimmung ist weit
aggressiver und beleidigender, was darauf schliessen ldsst, dass sich offen-
bar die Moglichkeiten, den can. 64 von Albi in die Praxis umzusetzen, als
ausserst gering erwiesen haben. «ridiculosum; turpe; perfidi et infideles
Judaei; districtius; excommunicetur;»: das sind Worte, die die Zuspit-
zung des Konflikts deutlich werden lassen. Dennoch ist Arles von der Al-
bigenser Vorstellung abgekommen, den Juden oder tiberhaupt einem Un-
gldubigen die «capa clausa et rotunda» zu verbieten. Dies liess sich wohl
in der Praxis nicht verwirklichen. So beschrinkte man sich anno 1260, in
dem Jahr, das joachimitische Kreise als Anbruch des Zeitalters des
HI. Geistes ansahen, darauf, Juden durch Kreise oder andere sichtbare,
an den «capae rotundae» anzubringende Zeichen zu markieren, um so-
mit die Verwechslung zwischen Glaubigen und Ungldaubigen, zwischen
christlichen Klerikern und Juden zu vermeiden. Offensichtlich haben
auch weltliche Kreise ein Interesse daran gehabt, die Juden kenntlich zu
machen. Anders ist der Passus nicht zu verstehen, in dem es heisst, wer
einen Juden oder einen anderen Ungldubigen notige, in diesem, eben dem
klerikalen Gewande einherzugehen, der sei zu exkommunizieren. Man
hilt sich also nicht mehr direkt an die Usurpanten des klerikalen Standes-
kleides, sondern an die sékularen Instanzen, die dieser Gruppe ein «kleri-
kales» Kleid zu tragen vorschreiben bzw. aufzwingen.

Die optische und stdndische Abgrenzung des Klerikers von Mdnchen,
Soldaten, Kaufleuten usw. stand immer unter dem Bemiihen, eine klare
Positionsbestimmung fiir den Geistlichen zu geben, wobei die auszugren-
zenden Berufsbilder durchaus in sich selbst unangefochten blieben. Bei
den Juden sieht das anders aus. Hier entladt sich der ganze geistliche Diin-
kel, aller hierarchische Hochmut, hier geht es nicht darum, in erster Linie
eine Abgrenzung vorzunehmen, sondern darum, eine Bevolkerungs-

161



gruppe zu diffamieren. Es war wohl nicht auszudenken, was geschéhe,
wenn ein «per vias et plateas» spazierender Priester fiir einen Juden gehal-
ten wurde und vice versa. Der Kaufmann, der Soldat oder der Monch wa-
ren zumindest Christen, d.h. sie waren getauft, eine Verwechslung mit ei-
ner dieser Gruppen war unerwiinscht, weil sie eine bestimmte Inklination
zum mundus offenbarte. Die Verwechslung jedoch mit einem Juden war
ein ehrenriithriges Versehen, das baldmoglichst aus der Welt geschafft
werden musste. Dies ist auch offensichtlich rasch geschehen, denn uns be-
gegnen im Laufe unseres Themas keine diesbeziiglichen Vorschriften
mehr im konziliaren Raum, eine erstaunliche Tatsache, wenn man in
Rechnung stellt, wie oft und mit gesteigerter Schirfe diejenigen Kanones
immer wieder auftauchen, die sich auf alle anderen Bereiche unseres The-
mas beziehen. Nurin bezug auf die Abgrenzung gegeniiber den Juden und
«Unglaubigen» ist offenbar ein gewisser Erfolg erzielt worden, ein Fak-
tum, das nachdenklich macht.

e) Ausnahmegenehmigungen

Es ist auffillig, dass im 13.Jahrhundert trotz aller entschiedenen Verbote
gleichzeitig eine Fiille von Ausnahmen genannt werden. Dies ist ein
neuartiges Phinomen, das in den vorhergehenden Jahrhunderten unbe-
kannt war. Dass iiberhaupt die Unbedingtheit der synodalen Vorschrif-
ten durch Klauseln verschiedenster Art gemildert wird, kdnnte darin be-
griindet sein, dass auch die Viter eines Konzils im 13.Jahrhundert gute
und realistische Kenntnisse iiber die tatsdchliche Befolgung bzw. Nicht-
befolgung ihrer Kanones durch weite Klerikerkreise besassen. Tatséch-
lich stiessen wohl viele dieser Anordnungen auf taube Ohren, und alles
Drohen mit Benefizienverlust, Busse, Karzer, Exkommunikation oder
gar Uberstellung an ein weltliches Gericht konnten nicht blind machen
fir die Tatsache, dass durch diese Taktik offensichtliche personelle
Schwierigkeiten bei der Pfarreibesetzung sowie in der Seelsorge entstan-
den wiren, die sich kein Kapitel, kein Bischof hitte erlauben kénnen.

So stellt u.E. der Versuch, rigorose Vorschriften durch mancherle1
Ausnahmegenehmigungen erginzen zu lassen, eine nicht unwesentliche
Anpassung an die Sitten der Zeit dar.

In der Additio ad Concilium Parisiense anno 1212 finden wir die Be-
stimmung: «Item, ne quis clericus in sacris ordinibus constitutus, nist
forte quem paupertas attenuat, in supertunicali sine cappa vel mantello
per vicos civitatis incedat 336,»

336 Cap.23, Mansi 22, 848.

162



Dies stellt eine sehr weitgespannte Ausnahmegenehmigung dar, denn
wie etwa liesse sich eindeutig beweisen, welcher Kleriker arm, welcher
reich war? Wenn ein Geistlicher den habitus clericalis nicht tragen wollte,
konnte er schlichtweg darauf verzichten, einen solchen anzuschaffen un-
ter Hinweis auf seine Finanzsituation, die ohnehin nicht in dem heute tib-
lichen Umfange durchschaubar war. Concilium Monspeliense anno 1214
dispensiert die Regularkanoniker vom stindigen Tragen des superpelli-
ceum «propter infirmitatem, vel aliam necessitatem»337, und das 4. Late-
rankonzilvon 1215sagt gar in bezug aufdas gesamte Erscheinungsbild des
Klerikers im Alltag (inkl. Tonsur): «nisi justa causa timoris exegerit habi-
tum transformari 338.» Es muss also Situationen gegeben haben, in denen
es gefdahrlich sein oder werden konnte, als Kleriker erkannt zu werden,
obwohl in keinem der zahlreichen Kanones, die Ausnahmeregelungen
dieser Art anfithren, ausdriicklich gesagt wird, welche Situation hier ei-
gentlich gemeint sei. Wir konnen bloss vage vermuten, dass diese Zeit, die
ganz allgemein einen moralischen Niedergang des Klerus zu verzeichnen
hatte, auch die ersten massiven antiklerikalen Stromungen hervor-
brachte. Diese sind noch nicht so entschieden und aggressiv wie etwa spé-
ter im 15. Jahrhundert 339, aber nehmen doch wieder den alten Gedanken
auf, dass nicht der «ordo», sondern das «meritum» eines Geistlichen ent-
scheidend sei.

Dass schlagartig mit dem 13. Jahrhundert diese Erwahnung der «justa
causa timoris» beginnt, ldsst u. E. darauf schliessen, dass Armuts- und
Bettelbewegung, Joachiten und Waldenser u.a. mit ihrer haufig antikleri-
kal zugespitzten Argumentation dafiir gesorgt haben, dass sich hin und
wieder der Unmut des Volkes an den Klerikern ausgelassen haben
wird 340, In diesen anzunchmenden spontanen Ausbriichen des Volks-
zorns gegen die Klerisei war es sicher nicht sehr vorteilhaft, als Ziel-
scheibe des Spottes und der Verachtung deutlich erkennbar herumzulau-
fen. Wohl auch aus diesem Grunde sowie um der Eitelkeit des Klerus ent-

337 Cap. 26, Mansi 22, 945 ; dhnlich : Statuta Synodalia Walteri et Simonis Norwi-
censi Epp, anno 1257, Mansi 23, 968 ;

Concilium Copriniacense 1260, cap.8, Mansi 23, 1034,

338 Can. 16, Mansi 22, 1006, dhnlich: Constitutiones Ricardi Episcopi Sarum,
anno 1217, cap. 10, Mansi 22, 1109;

Concilium Oxoniense, anno 1222, cap.33, Mansi 22, 1161 ;

Concilium Provinciale Scoticum, anno 1225, cap. 62, Mansi 22, 1240.

339 Vgl. der Pfeiffer von Niklashausen, dazu: Peuckert I 263 ff.

340 Vgl. dazu: H. Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche
inihrer Geschichte, Bd. 2, Lfg. G 1, Gottingen 1967 2S. 28 ff. Vgl. ebenso : Déllinger,
Sektengeschichte I, S.75, 77, 79 u. passim.

163



gegenzukommen, finden wir immer wieder Ausnahmen, die denen einge-
raumt werden, die in Waffenschmuck einhergingen. So wird die «licentia
episcopi» in Aussicht gestellt 34! oder gar das Tragen und Benutzen von
Waffen erlaubt fiir Zeiten innerer Unruhen, des Krieges sowie zum
Schutz des eigenen Lebens: «..nisi tempore, quo passi fuerint inju-
riam...» 342, «...nisi forte ex causa probabili tuitionis, seu guerrae 343y,
«...nisi forte tempore guerrae» 344. Hier wird die Linie der vorigen Jahr-
hunderte deutlich verlassen und ein Weg beschritten, der de facto die
Freigabe des Waffengebrauchs bedeutet. Denn wie eben liesse sich bewei-
sen, ob ein Kleriker Angst hatum sein Leben, wann und wo er es schiitzen
muss, wann er mit Ungerechtigkeiten anderer zu rechnen hat etc.

Auch ein Blick in die Skala der Motivationen wird uns zeigen, dass der
Strom biblischer Argumentation vergangener Jahrhunderte zu einem
Rinnsal geworden ist. Sehr schiichtern und halbherzig verbieten die Syno-
den des 13.Jahrhunderts etwas, was vermutlich die Viter einer solchen
Synode selbst praktizierten: bei ihren Jagden oder militarischen Ausein-
andersetzungen durchaus Waffen zu tragen sowie diese zum eigenen Vor-
teil einzusetzen. Der Kleriker fritherer Jahrhunderte war — zumindest
theoretisch — verpflichtet, in seiner alltiglichen Erscheinung ein Bild zu
sein fiir Gewaltlosigkeit und Gottvertrauen, fiir die Macht des Gebetes
und das Wissen um den Schutz des Allméchtigen. Diese Bildfunktion
wird im 13.Jahrhundert de facto aufgegeben. Halbherzigkeit in einer sol-
chen Frage ist nichts anderes als die Bereitschaft, das Bild des Klerikers
der gewalttitigen Zeit und Umwelt anzupassen.

f) Motivationen

1. Allgemein menschlich-moralische Beziige

Die einfachste aller Begriindungen bezieht sich auf den Exempelcharak-
ter des geistlichen Dienstes. Der Kleriker dient anderen als Vorbild der
Demut 343, will er also diesem Berufsbild entsprechen, so muss er sich der
Dinge enthalten, die «den anderen» an ithm irre werden lassen konnten,

M1 Constitutiones Bonfili Senensii Ep., anno 1232, Mansi 23, 244,
Concilium Sedenense, anno 1267, cap.4, Mansi 23, 1180.

Concilium Monasteriense, anno 1279, can. 2, Mansi 24, 312.

342 Synodus Coloniensis, anno 1281, cap.9, CG III 666.

343 Synodus Nemanensis, anno 1284, Mansi 24, 542.

34 Concilium Biterrense, anno 1233, cap. 13, Mansi 23, 273.

343 Concilium incerti loci, anno 1200, cap. 10, Mansi 22, 724.

164



aller Kleidungsstiicke, die superbia 346, elatio 347 oder die rebellische Ge-
sinnung des Ungehorsams 348 erkennen lassen, bzw. eine Haltung verdun-
keln, die honestas 349, pudor und verecundia 350, sowie dignitas33! aus-
strahlt.

Es wird dabei im 13.Jahrhundert auch sehr hdufig an diejenigen appel-
liert, die die «cura animarum» haben, sich so zu kleiden und in einem sol-
chen habitus einherzugehen, der dieser pastoralen Funktion dienlich
ist 332, Diese Arbeit als Seelsorger impliziert die Dokumentation der Di-
stanz, muss den Abstand zum Ausdruck bringen, der zwischen Seelsorger
und Hilfesuchendem besteht. Je deutlicher auch optisch dieser Unter-
schied ausfillt, desto besser die Chancen fiir ein Gelingen der Therapie:
ein durchaus modern anmutendes Konzept.

2. Der Unterschied zwischen Laien und Klerikern

So wird denn auch immer wieder betont, wie wichtig es sei, diesen Unter-
schied manifest zu machen: «...quia cum per exteriorem habitum saepe
interior designetur; oportet tamen exterius talem ostendere, ut ei, qui de-
bet intus esse verisimiliter coaptetur, ne ex habitu forsan indecenti, is qui
gestat, in se ipso vilis appareat, et corda videntium pro facilitate indicii
scandalizet 333.» Die klerikale Haartracht soll von der eines Laien ver-
schieden sein 334, sowie iiberhaupt die «vita presbyterorum a vita vulgari
debet esse sejuncta, ita decet in habitu et incessu, ut a caeteris distinguan-
tur» 393, Aber genau das wollten viele Kleriker nicht. «Cum in Tonsura et
maxime habitu differre debeant a laicis sacerdotes, in quibus plures inve-
nimus istis temporibus delinquentes 336.» Was nicht weiter verwundert,
wenn man das gewaltige Ansteigen der Klerikerzahlen vor allem im 13.
und 14.Jahrhundert bedenkt, das zumeist sehr niedrige Bildungs- und
hdufig noch niedrigere Besoldungsniveau dieser Geistlichen. Dass sich

346 Synodus Wigorniensis, anno 1240, cap.21, CMBH 1 670.

347 Constitutiones Aegidii Ep. Saresbiriensis, anno 1256, Mansi 23, 907.

348 Add. Wilhelmi Paris. Ep. ad Constitutiones Gallonis, ca. anno 1208, cap. 1,
Mansi 22, 766.

349 Concilium Avenionense, anno 1209, cap. 18, Mansi 22, 792.

330 Conseranensis Synodus, anno 1280, Mansi 24, 331.

351 Concilium Herbipolense, anno 1287, cap. 1, Mansi 24, 851.

332 Concilium Londinense, anno 1268, cap.5, Mansi 23, 1221 f.

23 Ka, 0

334 Concilium Parisiense, anno 1212, cap. 1, Mansi 22, 819.

333 Canones synodi Dubliniensis, anno 1217, CMBH I 548.

336 Nova Praecepta D. Petri de Colle-Medio, anno 1235, Mansi 23, 404.

165



bei einer solchen sozialen und intellektuellen Situation des Klerikerstan-
des nur sehr schwer klarmachen liess, dass der Geistliche hoch liber dem
Laien stiinde, ist zumindest fiir die Massen des niederen sowie auch des
hoheren, unter der Benefizienakkumulation in den Handen weniger lei-
denden Geistlichen durchaus verstindlich.

3. Die Geist-Korper-Parallele

Ein weiteres wichtiges Moment der positiven Motivation ist die uns des
Ofteren begegnende Vorstellung, dass Geist und Korper innere und dus-
sere Einheit bilden. Man kann als Kleriker keinen geistig-geistlichen An-
spruch erheben und eben diesen Anspruch durch seine sichtbare Erschei-
nung widerlegen.

«...clerici ... tam 1n statu mentis, quam in habitu corporis decenter in-
duantur... 337» Was der Korper vorzeigt, lasst zumal beim Kleriker Riick-
schliisse zu auf seine innere Verfasstheit: «...nec affectent vestibus pla-
cere, sed moribus ... ne sordes animo contrahat pretiosae vestis nimius
appetitus... 338» Es besteht eine Interdependenz von Korper und Geist,
der status des einen ldsst den andern je nachdem strahlend oder verdun-
kelt erscheinen.

Dem widerspricht nur scheinbar can. 21 des Magdeburger Konzils von
1266: «Praeterea cum debeant clerici non solum interiori sed etiam exte-
riori ornatu fulgere ... quia huic ornatui, qui in clericis nitere debet, vide-
tur non modicum adversari 339.» Diese Formulierung erscheint uns para-
dox, da wir nach allen Zeugnissen, die wir seit 398 behandelt haben, wis-
sen, dass der Geistliche nur durch sein Inneres, durch seine religio, durch
honestas und mos etc. glinzen soll. Inhaltlich jedoch sagt auch dieser Ka-
non nichts anderes aus als alle anderen mit diesem Thema befassten Ent-
scheidungen: die reine, dem Dienst der Kirche Christi geweihte geistliche
Person muss auch ohne Worte als solche erkennbar sein, d. h. glanzen.

4. Das Individuum und der Organismus

Dass durch ein Versagen in dieser Hinsicht nicht nur die geistliche Exi-
stenz des klerikalen Individuums in Frage gestellt wird, sondern sogleich
auch der sozial-ekklesiologische Aspekt an Bedeutung gewinnt, bestéti-

357 Concilium Provinciale Scoticum, anno 1225, can. 11, Mansi 22, 1225.
338 Concilium Biterrense, anno 1233, cap. 16, Mansi 23,275 ; Fragmentum Statu-

torum Eccl. Nivernensis, anno 1246, can. 6, Mansi 23, 732.
359 Mansi 23, 1165f.

166



gen die Statuta Provincialia (Konzil von Bremen) anno 1266: «Universis
personis Ecclesiasticis Provinciae memoratae districte praecipimus, ut in
victu, vestitu, gestu et alits operibus et circumstantiis status sui sic honeste
se habeant et decenter, ne propter ipsos nomen Ecclesiasticum inter laicos
blasphemetur (Auszeichnungv. Vf.) 360y Nicht nur der eigene Kdrper und
sein habitus stehen zur Debatte, nicht nur das, was der status corporis
tiber die mentale oder spirituelle Verfassung eines Geistlichen aussagt,
sondern das Wohl der gesamten Kirche ist hier gefahrdet. Wenn ein Glied
des Leibes sich unwiirdig kleidet, wird der Gesamtorganismus getroffen.
Dieser Gedanke ist eine durchaus interessante Motivation, insofern hier
zum erstenmal versucht wird, das Problem der Erscheinung des Klerikers
im Alltag von einer individuellen zu einer sozialen Frage werden zu las-
sen. Es ist allerdings auch bisher schon der Ansatz vorhanden gewesen,
die personale Fixierung des Problems zu entgrenzen mit dem Hinweis
etwa auf den Stand, das Standesbewusstsein. Das jedoch war nicht mehr
als schichtenimmanente Argumentation, die der tieferen Fundierung ent-
behrte. Mit «nomen ecclesiasticum» ist hier mehr gemeint als der ordo
innerhalb der Ecclesia. Es ist sie selbst, die Kirche Christi, die verlastert
wird, ja letztlich sind es alle, die diesen «Leib» bilden, die verhohnt wer-
den. Die gleiche soziale Dimension, wenngleich auch geoffnet auf die
Welt hin, wird noch einmal deutlich in cap.4 des Concilium Budense von
1279, das einen originellen Gedanken ins Spiel bringt, um die Kleriker im
erwiinschten Sinne zu motivieren: «Interdicimus ... omnibus clericis por-
tare annulos, nisi sint praelati ... Quod si quis de cetero clericus annulum
portans inventus fuerit, auferatur ei annulus per suum ordinarium, et non
reddatur eidem: immo idem transgressor clericus etiam tantumdem ad
valorem illius annuli in rebus aliis cogatur pauperibus erogare 301.» Diese
Verfligung stellt eine Besonderheit dar, insofern als sie nicht die tiblichen
Strafen anordnet, sondern mit der Restitutionsidee arbeitet: durch das
unwirdige Verhalten des entgegen den Statuten Ringe tragenden Kleri-
kers wird der soziale Raum verletzt, in dem sich auch der «transgressor»
befindet. Das Ubel ist nicht dadurch behoben, dass es in Zukunft einfach
unterbleibt, sondern es verlangt Satisfaktion, in diesem unserem Falle
Restitution des Gutes, das, auf usurpatorische Weise der Allgemeinheit
abhanden gekommen, ihr zuriickerstattet wird und zwar nicht dem an-
onymen Domschatz, sondern in addquatem Gegenwert vor allem auch
der Gruppe, die am stirksten die offensio, die durch das Verhalten des
Geistlichen erzeugt wurde, spiiren musste: die pauperes. Ohne dieses

360 Mansi 23, 1157.
361 Mansi 24, 274.

167



4. Kapitel von Buda tberstrapazieren zu wollen, kann doch gesagt wer-
den, dass es sich hier um einen bemerkenswerten, standestheologisch dus-
serst wertvollen Versuch handelt, die Erscheinung des Geistlichen im All-
tag zu beschreiben. Wir haben schon viel gehort davon, dass der Kleriker
sich unerlaubterweise den Laien, Soldaten usw. gleichmacht, dass er sich
nicht ziemlich kleidet und benimmt und damit seinem Berufsstand Un-
ehre angedeihen ldsst, aber dass er in letzter Konsequenz sogar den pau-
peres verantwortlich ist, das ist neu. Es wire aufschlussreich, wiirde je-
doch den Rahmen dieser Arbeit sprengen, zu untersuchen, inwieweit
diese Bestimmung eine Antwort ist auf die Bewegung der Bettelorden und
anderer Aufbruchsbewegungen des 13. Jahrhunderts.

Durch die Einbeziehung des Klerikers in den sozialen Kontext von Kir-
che und Welt, durch die klar zum Ausdruck gebrachte Verantwortlichkeit
des Geistlichen flra-soziales, gemeinschaftsschiadigendes Verhalten auch
und vor allem durch seinen habitus, wurde unserem Fragenkomplex eine
wichtige Dimension hinzugefiigt.

5. Motivation durch Quellenverweise

a) Zitate aus Konzilen und Synoden

Unter den Motivationen finden wir jedoch nicht nur solche, die vorwérts
schauend die Auswirkungen einer bestimmten Fehlhaltung drohend an
die Wand zeichnen, sondern auch eine Fiille einfacher wie auch sehr aus-
gefiihrter riickbeziliglicher Verweise auf schriftliche Quellen: auf die Ent-
scheidungen der friitheren Synoden und Konzile, auf die Kirchenviter,
auf die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Die 21 Verweise
auf frithere synodale Entscheidungen, die wir in diesem Zeitraum finden,
sind sehr formelhaft gehalten und kurz, sie beziehen sich sehr oft auf be-
deutende Konzile desselben geographischen Raums wie auch auf Syno-
den, denen allgemein eine grossere Bedeutung zukommt: so z.B. das
4. Laterankonzil von 1215362 dem eine hohere Wertigkeit zuerkannt ist,
auf das immer noch diskutierte Carthaginiense von 398363 und hiufig
auch auf mehrere Konzile gleichzeitig 394. Es finden sich generelle Beziige
auf die «consuetudo antiqua» 363 oder auf die «antiqua statuta canoni-

362 Concilium Biterrense, anno 1246, cap. 19, Mansi 23, 696.
303 Concilium Salmuriense, anno 1276, can. 4, Mansi 24, 161.
364 Synodus Santonensis, anno 1298, cap. 1, Mansi 24, 1185.
305 Concilium Coloniense, anno 1260, cap.9, Mansi 23, 1020.

168



ca» 366 Diese Verweise sind inhaltlich jedoch ohne Bedeutung, sie werden
selbst nicht weiter begriindet, es wird schlichtweg festgestellt, dass konzi-
liare Autoritdt hinter einer Verordnung steht, und somit vorausgesetzt,
dass die Adressaten wissen, was das fiir die eigene Gehorsamspflicht im
einzelnen bedeutet.

b) Patristische Verweise

Das gleiche gilt auch von den drei Verweisen auf patristische Quellen, wo-
bei allerdings zweimal nur von den Vitern allgemein die Rede ist 367 und
einmal Bezug genommen wird auf die Dekretalen Gregors 368, In keinem
Falle wird rekurriert auf die Viter der Alten Kirche oder werden gar Stel-
len oder Verhaltensmuster genannt, die nachahmens- oder beherzigens-
wert erscheinen. Zitierung von Viterstimmen im synodalen Bereich unse-
res Themas ist im 13. Jahrhundert eigentlich nicht nachzuweisen: eine im
Vergleich zu fritheren Jahrhunderten auftillige Erscheinung.

c¢) Biblische Verweise

Interessanter sind schon die biblischen Riickbeziige aus unserem Zeit-
raum. Zwar haben wir im 13.Jahrhundert von den insgesamt 165 unter-
suchten Entscheidungen ganze 10 konziliare Bestimmungen, die sich die
Miihe machen, den Kleriker in seinem ausserliturgischen Wandel und ha-
bitus biblisch zu motivieren, doch sind diese zehn Kanones recht interes-
sant fiir die Entwicklung unserer Frage nach der Erscheinung des Kleri-
kers im Alltag.

Das eben zitierte Konzil von Avignon sagt: «...et quos in omnibus ac-
tionibus suis ad honestatem praevenire deberent et vitam, tanquam caeci
caecos eos in foream trahunt, et ad gehennam praecedunt 399.» Dieser Be-
zug auf Lk. 6, 39 par. verweist auf die Exempel- und Leitfunktion des kle-
rikalen Lebens. Dieses Wort Jesu aus der lukanischen Feldrede handelt
von der Anmassung des Menschen, anderen ein Leitbild zu sein, andere
korrigieren und zurechtweisen zu wollen, ohne selbst im geringsten die
Qualifikation zu diesem Beruf zu haben. Der Kleriker, der durch sein
Ausseres dokumentiert, dass er diese Qualifikation nicht hat, wird zum
blinden Blindenfiihrer und so mit einer gewaltigen, nicht nur ephemeren,

366 Concilium Monspeliense, anno 1214, cap. 1, Mansi 22, 940.
367 Concilium Arelatense, anno 1260, can. 8, Mansi 23, 1007.
Concilium Londinense, anno 1268, can. 5, Mansi 23, 1220.

368 Concilium Avenionense, anno 1209, can. 18, Mansi 22, 792.
369 Concilium Avenionense, anno 1209, cap. 18, Mansi 22, 792.

169



sondern auch eschatologischen Schuld beladen: er verfiihrt, er leitet in die
[rre nicht nur in diesem Leben (forea), sondern—so die Interpretation des
Konzils — er geht selbst voran in die Holle und schert sich nicht darum,
dass die Schafe dem Leithammel, blind und gehorsam wie sie nun einmal
sind, folgen auf diesem Weg ins Verhidngnis.

Mit der Frage nach dem rechten habitus des Geistlichen wird hier also
auch die Frage nach dem Seelenheil der diesem anvertrauten Glaubigen
biblisch verkniipft.

Zwel Konzile beziehen sich auf Jesus Sirach 19, 29-30: «Et quoniam
,EX Usu cognoscitur vir, et ab occursu faciei sensatus: et amictus corporis,
et risus dentium, et incessus hominis, enuntiant de illo® praesentis concilii
auctoritate inhibemus... 370»

Dieses Zitat aus der Weisheitsliteratur gibt die allgemein verbreitete
Auffassung wider, ein Mensch sei an dem zu erkennen, was er anzieht und
wie er sich benimmt. Dahinter steht der Gedanke von der Ganzheitlich-
keit der menschlichen Person, die nicht aufspaltbarist in Ausseres, Geisti-
ges, Inneres und Leibliches. Der Mensch ist als Mensch unteilbar, alles
wirkt aufalles ein und zuriick. So kann denn diese Jesus Sirach-Stelle gut
angewandt werden aufden Kleriker. Wenn von thm gilt, dass sein amictus
(LXX stolismos) Auskunft gibt {iber ihn, seine Lebensart und seine Ta-
ten, dann kann sich kein Kleriker mehr hinter der Ausrede verschanzen,
in seinem Herzen sei er wohl Geistlicher, aber es sei nicht vonnoten, dies
auch sichtbar zu machen. Nach der HI. Schrift, so bezeugt das Konzil von
Paris, ldsst sich das nicht trennen. Wer dies dennoch versucht, verstosst
nicht nur gegen konziliare Bestimmungen, sondern vor allem gegen den
Geist der Bibel.

Eine andere Stelle aus Jesus Sirach wird — ebenfalls in diesem Jahrhun-
dert — dreimal zitiert: «Quia ,initium omnis peccati est superbia‘, super-
biam in gestu, habitu, et verbis prohibemus37!,» Diese Stelle Jesus Sirach
10, 13 soll die allgemein-moralische Argumentation unterstiitzen, dass in
bezug auf Lebensfithrung und Kleidung alles vermieden werden muss,
was auf superbia schliessen ldsst. Die Verbindung dieses Gedankens mit
dem Schriftwort konnte nur geschehen unter Umstellung der urspriingli-
chen Wortfolge. LXX lautet: «hoti arché hyperéphanias hamartia.» In
dem ganzen Abschnitt geht es um das Wesen des Ubermuts des Men-

370 Concilium Parisiense, anno 1212, can. 1, Mansi 22, 819.

Concilium Rotomagense, anno 1214, can. 1, Mansi 22, 899.

371 Constitutiones Ricardi Ep. Sarum, anno 1217, cap. 10, Mansi 22, 1109.
Synodus Exoniensis, anno 1287, cap. 17, Mansi 24, 805.

Concilium Dunelmense, anno 1220, CMBH [ 574.

170



schen, der mit seiner Fihigkeit zur Siinde beginnt. Wir kénnen nicht fest-
stellen, ob diese Umstellung willkiirlich geschah oder auf die seinerzeit
gebrauchliche Vulgata-Ausgabe zurlickzufiihren ist372. Aber wie dem
auch sei, es wird eine Bibelstelle benutzt, um dem Kleriker deutlich zu ma-
chen, dass Hochmut die Wurzel allen Ubels ist, dass mit ihm die Abkehr
von Gott beginnt. Gestus, habitus und verba sind die Bereiche, in denen
der Hochmut am leichtesten zum Ausdruck kommt. Es wird dem Geistli-
chen bedeutet, dass seine auf diesen Gebieten versagende Haltung nicht
etwa ein Adiaphoron ist, dass es hier vielmehr um ein Problem von hoch-
ster Wichtigkeit geht: um die Stinde selbst.

Das Concilium Lambethense von 1261 373 setzt Mt.27, 28f. parr. in Be-
ziehung zum Kleriker: «Nec erubescant (scil. clerici, Anm. d. V.) ipsius
portare stigmata, qui pro eis spineam non dedignatus est portare coro-
nam; factus patri usque ad mortem obediens, ut eos suae resurrectionis
tribueret esse participes, et haereditatis pretio sui sanguinis adquisitae
consortes374.»

Mit dem impliziten Hinweis auf Phil. 2, 8 (obediens usque ad mortem)
sowie Rom. 6, 5 (participes resurrectionis) stellt die Verwendung der Dor-
nenkronensymbolik im Hinblick auf das Tragen der Tonsur eine beson-
ders stringente Form der disziplindren Apologetik dar. Unter Umstdnden
konnen wir auch noch Gal. 6, 17 (stigmata) sowie all diejenigen Stellen als
biblische Hintergrundsbeziige annehmen, die auf «Erbe, Erbschaft,
Kaufpreis» bzw. Losegeld(haereditas, pretium)-Vorstellungen im NT an-
spielen. Hier wird die Kleriker-Christus-Parallele noch verstiarkt zu einer
Parallele von Kleriker und dem Jesus Christus, qui passus est pro nobis.
Damit wird sehr viel ausgesagt liber das theologische Verstindnis von
Amt und Dienst in der Kirche: der Geistliche steht in erster Linie in der
Nachfolge des leidenden Christus. Wie Paulus trigt er dessen Stigmata an
seinem Leibe. Es ist ersichtlich, dass er Jiinger ist, jedem ersichtlich, der
ihm begegnet, ihn siecht, mit ihm spricht. Seine Haartracht enthiillt ihn als
einen in der imitatio stehenden Diener der Kirche. Christus hat die Dor-
nenkrone willig getragen: sie war ein Zeichen der Schmach, der Verhoh-
nung und Verldsterung, aber auch ein Zeichen von Hoheit, Wiirde und
Koénigtum. Es tat weh, sie zu tragen. Es steht dem nichts entgegen, diese
gesamte Symbolik nahtlos auf die Tonsur, aber eigentlich auch auf habi-
tus, gestus, verba, incessus etc. des Klerikers zu iibertragen. Er ist als er-

372 Der sehr verderbte hebriische Urtext des Ecclesiastes wurde erst Ende des
19. Jahrhunderts entdeckt.

373 S. oben S.155.

374 Mansi 23, 1071,

171



ster dazu gerufen, immer christusformiger zu werden und sich auch des
Evangeliums nicht zu schiamen oder der Brandmarkung — und das stellt
eigentlich das Stigma des Klerikers dar — zu entflichen zu suchen. Er ist
dazu gerufen, das Zeichen der Schmach und der Wiirde sichtbar zu tra-
gen. Das hohe Mass der Selbsthingabe korrespondiert mit der Fiille der
ererbten, von Christus dem Jiinger zugeeigneten Wiirde. Wie Christus das
Zeichen von Schmach und Hoheit fiir die Menschen getragen hat, so
sollte sich auch der Kleriker dessen bewusst sein, dass es sich bei allen ha-
bituellen Vorschriften nicht um I'art pour I'art handelt, um pure konzi-
liare Schikane, sondern dass sie sich bemtihen, den Fiir-Sorge-Charakter
des kirchlichen Dienstamtes im Auge zu behalten und in alltdglicher Exi-
stenz zu verwirklichen, ja eigentlich auch den Stellvertretungsgedanken
hervorzuheben, wobei letzterer nicht unbedingt in der piddagogischen Ab-
sicht des Konzils gelegen haben muss.

Wie Christus dem Vater gehorsam wurde, so verlangt das Konzil vom
Kleriker eine addquate obedientia, eine obedientia, die nicht in sinnlosem
Kadavergehorsam bestand, sondern das Ziel hatte, Menschen zu Teilha-
bern und Erben zu machen des Heils, das durch Leiden, Tod und Aufer-
stehung Jesu Christi gewirkt wurde. Diesem Ziel dient auch der Gehor-
sam, der vom Kleriker gefordert ist in der habitus-Frage: die Befolgung
aller diesbeziiglichen Vorschriften ist nicht Selbstzweck, dient auch letzt-
lich — jedenfalls nach unseren Belegen — nicht der Steigerung labilen kleri-
kalen Selbstbewusstseins, sondern der Leitung und Rettung von Seelen.
Der Kleriker, der nicht gewillt ist, in der Nachfolge des leidenden Chri-
stus das Zeichen seiner leid- und ruhmvollen vocatio zu tragen, gefahrdet
das Heil derer, deren cura animarum ithm obliegt. Versagt er hier, wird er
zum blinden Blindenfiihrer. Das Konzil leistet, indem es dem Kleriker Je-
sus Christus, und zwar den Gekreuzigten vor Augen stellt, einen guten
Beitrag zur theologischen Reflexion und Adaption des Problems der all-
taglichen klerikalen Erscheinung und Lebensweise. Eine dhnlich reiche
biblische Fundierung unserer Frage finden wir im 5. Kanon «de habitu
clericorum» des Konzils von London, anno 1268. Die einzelnen Stellen
lauten:

«Cum sancti evangelii veritas hominem vestem nuptialem non haben-
tem jubeat foras mitti, quamquam de virtutum ornatu dictum esse illud
sacra expositio doceat... 373» (Mt. 22, 13 par.).

«...clerici, qui juxta nominis impositionem in sortem Domini sunt vo-
cati, in habitu exteriori sequantur, qui in se lumbos praecingere, et lucer-

375 Mansi 23, 1220.

172



nas ardentes in manibus gerere edocentur376,» (Lk. 12, 35) «...in quibus
(scil. clericis, Anm. d. V.) praecipue depositio terrenorum, et regalis sacer-
dotii dignitas designantur 377» (1. Petr. 2, 9).

Alle drei Stellen bieten unseres Erachtens einen anderen Aspekt neute-
stamentlicher Betrachtungsweise des habitus clericalis. Mt.22, 13 par.
wurzelt in der prasentischen Eschatologie. Mit Jesus beginnt das Reich
Gottes, der Vater ladt dazu ein, Teilnehmer an der Festfreude des Hoch-
zeitsmahles zu sein. Aber der Ausreden sind viele und die geladenen Giste
erweisen sich als unwiirdig. Jetzt ergeht der Ruf an die, die an den Kreu-
zungen der Strassen herumstehen, an die Ausgestossenen, die Verworfe-
nen und Aussenseiter. Aber auch von thnen wird erwartet, dass sie ein
hochzeitliches Gewand tragen. Das Konzil von London weiss darum,
dass dieses «hochzeitliche Gewand» ein Sinnbild ist fiir eine «hoch-zeitli-
che» Gesinnung. Da jedoch Geist und Korper, zumal beim Geistlichen,
eine Einheit bilden und das eine Widerspiegelung des anderen ist, kann
diese Stelle durchaus in Beziehung gesetzt werden zum habitus clericalis,
der hier als vestis nuptialis vorgestellt wird. Wer den Ruf Jesu zu seinem
Gastmahl in seinem Reich hort und befolgt, der muss ein hoch-zeitliches
Kleid tragen. Die Gegenwart Christi verdndert, «das Alte» ist vergangen,
der Anbruch des Reiches Gottes ist geschehen. Wer ist mehr gerufen, an
diesem Gastmahl teilzunehmen als der Kleriker, dessen Berufspflichten
so eng mit diesem Gastmahl verbunden sind ?!

Wenn nun dieser Kleriker aber in seiner alltiglichen sichtbaren Exi-
stenz die Wirklichkeit des Anbruchs der basileia tou theou verleugnet,
wird er diesem Menschen gleich, dessen Hande und Fiisse gebunden wer-
den und den man hinaus in die Finsternis warf. Nicht die dusserliche Teil-
nahme am Mahl ist entscheidend, nicht die vordergriindige Eingliederung
in den Klerus ist von Bedeutung, sondern die innere Haltung bei diesem
Mahl, die personale, ganz evident werdende Entscheidung fiir den Sohn
auch und gerade im Vollzug alltdglichen Lebens.

Lk.12, 35 wurzelt in der futurischen Eschatologie. In seinem Ausseren
sollder Kleriker zeigen, dass die Wiederkunft seines Herrn fiir ihn Realitét
ist. Seine Lenden seien umgiirtet und seine Lichter brennend, denn «der
Sohndes Menschen kommt zu einer Stunde, wo ihr es nicht meint» (Lk. 12,
40). Wenn seine Lenden nicht umgiirtet und seine Lampen erloschen sind,
wer soll dann noch mit der Wirklichkeit der Parusie rechnen?

Dem Kleriker obliegt die Verantwortung fiir das Vor-leben der Paru-
sieerwartung. Niemand wird ihm den Glauben, das gespannte und hoff-

376 Ala.O.
377 A.a.0., S. 1221.

173



nungsvolle Erwarten absptiren, wenn er durch seinen ganzen habitus der
Welt dokumentiert, dass er sich in dieser Welt hiduslich eingerichtet, ihre
Bedingungen und Lebensweise akzeptiert hat. Es ist nicht unerheblich,
dass gerade dieser futurisch-eschatologische Bezug der dokumentierten
Einsatzbereitschaft im 13.Jahrhundert auftaucht, in einem Sdkulum
spannungsvoll erwarteter geistlicher Umbriiche und Neuanséitze.

1. Petrus 2, 9 wurzelt in der Sakramententheologie. Diese Stelle, selbst
wiederum Zitat aus Ex. 19, 5f, redet vom ordo des Klerikers. Anihm muss
deutlich werden, was er in der Weihe empfangen hat: er hat dem Irdischen
abgesagt und so die Wiirde des koniglichen Priestertums erhalten. Das ist
sehr realistisch zu verstehen: die Weihe, definitorisch mit dem character
indelebilis verbunden, verdndert den Menschen, fiigt seinem Menschsein
eine neue Dimension hinzu. Der Geistliche ist auserwihlt, koniglich, hei-
lig, Eigentum Gottes. Hier steht nun besonders der konigliche Charakter
seines Amtes zur Sprache. Bevor diese Stelle vom Londoner Konzil in die
theologische Debatte eingebracht wird, finden wir eine Verteidigung fiir
die Kranztonsur. Es geht in London also auch um die Behauptung des
sacerdotium regale, das seinen sichtbaren Ausdruck findet im Tragen der
Krone, der corona des Haupthaares. Gefordert ist die Realisierung des
ordo durch die alltdgliche Existenz.

Dieser can. 5 des Konzils von London bietet mit seinen biblischen Ver-
weisen auf prasentische und futurische Eschatologie sowie auf die Theo-
logie des ordo eine sehr umfassende Theorie des habitus clericalis, deren
Klarheit vor allem durch ihre Schriftgeméssheit besticht und iiberzeugt.

Die Constitutiones Dom. Othobonilegati von 1268 bieten im 4. Kapitel
«de clericis arma portantibus cum furibus» einen biblischen Bezug, der
uns schon mehrfach begegnet ist 378;

«Quoniam in armis virtutum consistit securitas innocentiae christia-
nae; docet apostolus, ut induamur armatura Det, et gladio Spiritus accin-
gamur; eo quod non sit notis colluctatio adversus carnem et sanguinem,
sed adversus principes tenebrarum, qui non armis ferreis, sed orationibus,
et lacrymus, et virtutum operibus expugnantur. Cum igitur clericis, qui in
praeclaram Christi haereditatem assumpti sunt, usus armorum divini et
humani juris auctoritate sit omnino prohibitus... 379

Dieses Zitat ist eine freie Zusammenstellung von Gedanken aus Eph. 6,
10-20, einer Bibelstelle, die, was unsere Frage betrifft, auf Konzilen des
13. Jahrhunderts nur hier begegnet, was zumindest in Anbetracht der ins-
gesamt 33 Belege dieses Verbots, Waffen zu tragen und zu benutzen, ver-

378 Vgl IKZ 1979/2, S.101f.
379 CMBH 1T 3.

174



wundert, da dieser Schriftabschnitt sich wegen seiner klaren Absage an
den Gebrauch von «normalen» Waffen so sehr gut eignet, dem Geistli-
chen klarzumachen, dass er es nicht mit Fleisch und Blut zu tun hat. Sein
Gegner ist ganz anders beschaffen, sein Ort ist nicht greifbar auf dieser
Erde auszumachen. Dementsprechend miissen auch die Kampfmittel an-
ders geartet sein. Wer also als Kleriker die Waffen dieses Sikulums fiihrt,
zeigt damit, dass er die Gefahr des wirklichen Feindes gar nicht sieht, in
letzter Konsequenz gar die Existenz der principes tenebrarum leugnet,
ganz zu schweigen von seiner Unfahigkeit, die «richtigen» Waffen des
Geistlichen, Gebet, Tranen und Tugendwerke, anzuwenden. Ein Soldat,
der nicht weiss, wer und wo der Feind ist, der mit Kanonen auf Spatzen
oder mit harmlosen Pfeilen auf den Harnisch zielt, taugt nicht zum Mili-
tirdienst. Von dem in der militia Christi stehenden Geistlichen gilt das-
selbe. Auch in seinem alltdglichen Leben muss er bezeugen und lehren,
wer der eigentliche Feind des Christen ist, welches die Verteidigungswaf-
fen sind und wie man sie zu benutzen hat.

Sehr ausfithrlich motiviert der Synodus Conseranensis von 1280 seine
Vorschriften mit Hinweisen auf die Hl. Schrift:

«Primo itaque vita et conversatio irreprehensibilis, et quoad nos et
quoad alios perquam necessaria est, quia necessaria nobis est vita nostra,
sed aliis fama nostra. Unde Dominus inquit, ,luceat lux vestra coram ho-
minibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent patrem vestrum, qui
in coelis est’. Alioquin secundum Prophetam, si sacerdos qui est unctus
peccaverit, faciet delinquere populum; et iterum, ,incantatore a serpente
percusso, quis medebitur?® et rursus: ,si sacerdos peccaverit, quis orabit
pro eo?* Sacerdotes quidem in bene docendo et male agendo Deum in-
struunt, qualiter eos debeat condemnare, et tot mortibus digni sunt, quot
perditionis exempla ad subditos trasmittunt (!). Quia enim libertate pos-
sunt eos corripere, dum tacite sibi respondent se eadem, quae corripiunt,
commisisse? quia esse non potest hortator viduitatis, qui conjugia fre-
quentaverit. In evangelio quoque probatur eum qui trabem portat in
oculo suo, non posse festucam in oculo fratris sui videre. Item David:
,peccatori autem dicit Deus, quare tu enarras justitias meas, et assumis
testamentum per os tuum?* Et secundum Gregorium, cujus vita despicia-
tur, restat ut ejus praedicatio condemnetur; hinc etiam dum est Isaias a
Domino ad praedicandum mittendus, prius ab iniquitate mundatur, et os
eius calculo tangitur, qui forcipe tolliter de altari 380.»

380 «De vita et conversatione clericorum», Mansi 24, 330f; es folgt hierauf noch
eine Aufforderung an den Priester, sich von seinen Fehlernloszumachen mit der ori-

175



Es beginnt mit dem Zitat aus Mt. 5, 16, wodurch gleich zu Beginn klar-
gemacht wird, dass es sich ber dieser Vorschrift nicht um willkiirliche Re-
glementierung handelt, um Bevormundung in einer recht sekundaren und
dazu noch privaten Angelegenheit, sondern um die Verwirklichung des
Transparenzgedankens. Leben und Erscheinung des Klerikers werden als
«opus bonum» bezeichnet, das anderen ein Anlass werden soll, Gott als
den Urheber und Adressaten aller guten Werke zu loben. Der Kleriker ist
als Kleriker nur insofern von Wichtigkeit, als sein sichtbarer Wandel mis-
sionarischen, zu Gott hinfihrenden Charakter hat. Es ist seine Lebens-
aufgabe, fiir Gott transparent zu werden. Das impliziert Kritik am gar-
derobestichtigen Geistlichen, der, anstatt durchsichtig zu sein fiir Gott,
durch seinen habitus die Menschen, die er zu leiten beauftragt ist, bei sich
stehen lasst. Dieser Kleriker ist als Person geistliche Endstation, er weist
auf sich selbst, nicht auf Christus, er ist Antitypus des Taufers. Somit wird
deutlich, dass der habitus clericalis nicht Selbstzweck ist, sondern im Ge-
genteil der habitus saecularis, insofern als ersterer die Person zurticktre-
ten lasst, letzterer sie jedoch hervorhebt und herausstellt.

Es folgen drei Worte «secundum Prophetam», womit das ganze Alte
Testament gemeint ist. Die erste Stelle stammt aus 3. Mose 4, 3, die zweite
aus Jesus Sirach 12, 13, die letzte finden wir in 1. Sam. 2, 25. (Wir miissen
hier generell feststellen, dass sowohl die Zitierung einer Schriftstelle aus
der Vulgata gegentliber dem Original als auch das konziliare Verstdndnis
dieser Schriftstelle gegeniiber heutiger Interpretation gelegentlich stark
voneinander abweichen konnen 381, Dies ist jedoch ein Problem sui gene-
ris, das mit unserer Untersuchung wenig zu tun hat. Wir konstatieren nur
die Differenz, konnen jedoch fiir die Auswertung einer in einem Konzils-
text verwendeten Stelle aus der HI. Schrift nur die jeweilige Zitierung und
das im Kontext des Konzilskanons vorgegebene Verstindnis dieser
Schriftstelle heranziehen. So ist zu Jesus Sirach 12, 13 (gr. Text: tis ele€sei
epaoidon ophiodekton) zu bemerken, dass es im Original nicht um das
Heilen, sondern um das Bemitleiden dessen geht, der als Fachmann ver-
sagt hat. Im hebrdischen Original der Samuelstelle 332 geht es nicht um
einen Priester, sondern ganz allgemein um den Menschen tiberhaupt.)

ginellen Begriindung: «Nam et gallus prius seipsum alarum verbere corripit, et
deinde ad horas praecinendas accedit.» Ein interessanter Versuch, mit einem Bei-
spiel aus dem «normalen» Leben die Aufgaben cines Geistlichen darzustellen!

381 S, IKZ 1979/2, S.101.

382 «Siindigt Mensch wider Mensch, so ist die Gottheit Schiedsrichter ; wenn aber
ein Mensch wider den Herrn stindigt, wer sollte da fiir ihn Schiedsrichter sein7»

176



Alle drer «prophetischen» Stellen fithren den Priester als Vorbild des
Volkes ein, als letzte irdische Instanz, an der alles gemessen wird, die tiber
allem und jedem steht. Wenn ein Priester, der doch gesalbt ist, siindigt,
dann ist es folgerichtig, dass auch das ganze Volk siindigt. Denn der Prie-
ster 1st der Massstab, er setzt — nattirlich im Einklang mit Gottes Wort —
die Norm fiir das, was recht ist oder nicht. Man richtet sich nach ihm,
denn auf Erden ist er das « Hochste», die innigste Verkorperung der Gott-
nahe, die man sich denken kann. So geht esauch dem Schlangenbeschwo-
rer, der das Pech hatte, von einem seiner Reptilien gebissen zu werden:
thm ist nicht zu helfen, d.h. wenn iim das schon passiert, der doch wie
kein zweiter das Wesen dieser Kreaturen kennt, mit denen er umgeht,
wenn er erliegt, dann versagt alle Hilfe, niemand ist da, der mehr wire
oder Grosseres vorzuzeigen hitte, denn eben das Opfer selbst. Esist keine
Instanz da, die hoher ist als er, die man in einem solchen Ungliicksfalle
anrufen kénnte. Wenn es um Schlangen geht, so ist er die letzte autorita-
tive Station. Wie ja auch der Priester in Fragen der Moral letzte autorita-
tive Station ist, er hat ja den Interzessionsdienst inne, er steht ja — wie der
Prophet — in der Bresche zwischen Gott und Mensch: Flirbitte — das ist
sein Amt. Niemand kann hier einspringen, wenn sich ein solcher Amtstra-
ger vergeht und slindig wird. Es ist lebenslange Aufgabe des Priesters, ex-
empla ad subditos zu geben. Er muss sich in diese Rolle fiigen, dass auf
Erden niemand mehr neben oder tiber ihm steht, der seine Schwichen halt
oder glittet. Das Volk klebt an ihm als dem Vorbild schlechthin.

Diese Argumentation macht dem Kleriker in aller Deutlichkeit die ge-
waltige Grosse, ebenso aber auch die Verantwortung seines Amtes klar:
der Geistliche hat weder die Wahl noch die Moglichkeit, seinen Standort
selbst zu wahlen, alles ist ihm vorherbestimmt, sein Dienst ist im Alten
Bund préfiguriert, entweder er ist so oder er ist nicht. Dabei wird hier still-
schweigend vorausgesetzt, dass der Geistliche, der den habitus clericalis
ablehnt, damit seine Leitfunktion, seine doppelte Zuordnung zu Dienst-
herr und Dienstort negiert.

Dienst und Erscheinung des Geistlichen werden hier sehr stark vom
Gesichtspunkt der gottlichen Beauftragung her gesehen. Es wird kein
Versuch unternommen, die Biirde des geistlichen Amtes in irgendeiner
Weise zu erleichtern, den priesterlichen Dienst «billig» zu machen oder
Funktion und Wesen dieses Dienstes herunterzuspielen. Es bricht hier der
ganze Ernst durch, der mit der Ubertragung des geistlichen Amtes ver-
bunden ist. Nicht die Menschen berufen, wihlen, weihen den Geistlichen
seine Autoritit, seine Kraft und Vollmacht kommen von Gott, dem allein
er verantwortlich ist in letzter Instanz und in voller Konsequenz. Die

177



Wucht altbundlicher Gedanken wird eher noch verstarkt durch das nun
folgende Wort vom Splitter und Balken (Mt.7, 3-5).

Hier wird aber weniger von der hohen, gottgegebenen Stellung des
Priesters her gedacht als vielmehr von der tagtiglichen Erfahrung von
Schuld und Umkehr. Der Geistliche muss bet sich selbst anfangen, muss
vorausgehen in der Metanoia, muss sich retten lassen, bevor er daran ge-
hen kann, andere zu retten, sich bekehren, bevor er andere mit dem Buss-
ruf erreicht. Droht man dem Priester in den alttestamentlichen Beziigen
letztlich damit, dass niemand da sein wird, der den Interzessionsdienst fiir
ihn im Falle der Siinde iibernehmen wiirde, treibt man ihn somit eigent-
lich mit dem Gerichtsgedanken zur Umkehr, so sagt Mt. 7 ganz konkret :
Heuchler! Es geht um den moralischen Anspruch der Klerikerkaste, der
eben durch die alltigliche Lebensform des Geistlichen nicht gedeckt ist.
Man sieht thn daherkommen und weiss sofort: das ist wieder einer von
denen, die «Gottes Satzungen daherzihlen und Seinen Bund auf ihren
Lippen fiithren» (Ps. 50, 16), aber die Realitit sieht doch ganz anders aus,
da sieht er einen Dieb und lduft ihm nach, da trifft er einen Ehebrecher
und hat Gemeinschaft mit ihm, wenn es etwas Boses zu reden gibt, so tut
er es, Verleumdungen, die liebt er (Ps. 50, 18f.)! Oder konkret auf unsere
Fragestellung bezogen: da redet er vom Frieden und fithrt doch das
Schwert an seiner Seite, er verkiindet die Armut und protzt mit dem Geld-
beutel am Glirtel, er predigt die Einfachheit, doch seine Kleidung wider-
legt 1thn, er spricht von der Nachfolge des Gekreuzigten und trigt das Zei-
chen des Leidens nicht auf seinem Haupt. Dieser Kleriker ist keiner, er
gleicht dem Propheten Jesaja vor seiner Berufung. Feuerkohlen sind not,
um seine Unreinigkeit hinwegzubrennen, Engel miissen da sein, um ithm
einen neuen Weg des geistlichen Gehorsams zu weisen, thn zuzuristen fiir
seinen Dienst an anderen (Jes. 6, 6).

Erst wo dieses Umkehrerlebnis manifest wird in Wandel und habitus
des Geistlichen, kann er zu Recht seines Amtes walten.

Wir meinen, in diesem ganzen theologisch fundierten Kanon so etwas
wie eine padagogische Gesamtkonzeption erkennen zu kdonnen. Man darf
den Vitern dieser Synode zutrauen, dass sie die biblischen Zitate nicht
blindlings ausgesucht und verwendet haben, was auch dadurch gestiitzt
wird, dass diese biblischen Beztlige in der Mehrzahl zum erstenmal hier in
synodalem Kontext aufscheinen. Ohne zu eisegesieren ist doch festzu-
stellen, dass man sich ber der Zusammenstellung dieser biblischen Gedan-
ken von einem pddagogisch-finalen Konzept hat leiten lassen: der Ge-
danke der Transparenz, der hohe, gottgegebene Anspruch des Priester-
amtes aus dem Alten Testament, die praktisch-pardnetische Stimme Jesu,

178



der scharfe Ton des Psalters und schliesslich das [nitiationserlebnis des
grossen Propheten: eine gewaltige, durchdachte, modern-missionarische
Klimax hin auf die conversio morum clericorum!!

Die weiteren Belege brauchen hier nicht mehr in extenso erortert zu
werden: die Synodus Exoniensis anno 1287 verweist noch einmal auf die
schon bekannten Stellen Mt. 5, 16 und Eccl. 10, 13383, das Concilium Ter-
raconense von 1292 verwendet wieder Mt. 22, 12384 eine Stelle, die eben-
falls schon bekannt ist. Allerdings folgt hier noch eine besondere, auf-
schlussreiche Erweiterung, die bisher noch nicht in Betracht gezogen wor-
den war: es wird kritisiert, dass die Geistlichen, die doch alle denselben
Dienst, dieselbe Verantwortung haben, verschieden gekleidet zum Got-
tesdienst kommen: «adeo tamen ab unitate habitus discrepantes, quia -
non repraesentant huiusmodi debitam unitatem, propter quod non abs-
que rubore ab illo patrefamilias, cui serviunt, audire forsan poterunt:
,/Amice, quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem?* Ideo nos
cupientes universos praedictos et singulos (scil. clericos, Anm.d.V.) ad
uniformitatem debitam coaptare, quod vere in ecclesia Det unum ovile
apparere valeat et etiam unus pastor: praesertim cum hutusmodi dumta-
xat conformitatis habitus divitibus nequeat esse onerosus, nec suo modo
pauperibus minimum sumtuosus (!), sacri approbationa concilii statui-
mus...385» Hier wird zum erstenmal die Uniformititsidee zur Sprache ge-
bracht, und zwar mit dem neuecingebrachten Verweis auf Joh. 10, 16, wo
der Einheitsgedanke in dem Bild von der einen Herde und dem einen Hir-
ten erscheint. Uns interessiert hier, dass Terraconense 1292 das Modell
«eine Herde — ein Hirt» verstanden wissen wollte im Hinblick auf die Ein-
heitlichkeit der dusseren Erscheinung des Klerikers im ausserliturgischen
Raum. Weil die Einheit oder hier besser: die Einheitlichkeit kirchlicher
wie auch klerikaler Existenz im Willen des Herrn begriindet liegt, kann
der uniforme habitus clericalis nicht mehr als belastend empfunden wer-
den. Er wird ja nicht von einer Synode dem Kleriker als Joch auferlegt,
sondern dient dazu, die Verheissung des Heilands in der Welt prospektiv
zu verwirklichen. Vor dieser Verheissung verblassen denn auch die Ent-
schuldigungen der einzelnen sozialen Klerikergruppe, die den uniformen
habitus ablehnen: den Wohlhabenden kann er nicht als ldstig gelten, den
Armeren nicht als zu aufwendig 39, denn er hilt in seiner Schlichtheit die

383 Cap. 17, Mansi 24, 805.

384 Cap.2, Mansi 24, 1106.

385 A a0,

386 Wir halten es fiir sinnvoll und wahrscheinlich, «divitibus» und «pauperibus»
durch «clericis» zu ergéinzen, obwohl diese Konjektur aus dem Text nicht mit letzter

179



wohltuende Mitte und hat vor allem die Weisung des Herrn stiitzend hin-
ter sich.

Bedenkt man, dass heute z.B. in Deutschland der habitus clericalis
rechtlich eine Uniform ist, also den Standeskleidern der Soldaten oder
Polizisten gleichgeordnet wurde, so wird deutlich, dass diese erste Erwih-
nung eines vestimentiren Uniformititsgedankens, die mit biblischer Au-
toritdt versehen wurde, eine recht grosse Bedeutung hat fiir die weitere
Entwicklung unseres Themas.

Dieser erste grosse Block von durch Konzile gegebenen biblischen Mo-
tivationen fiir den habitus clericalis wirft, so beeindruckend er die Be-
handlung unserer Frage fordert, doch einige nicht unwesentliche Fragen
auf, die wir im Rahmen unserer Arbeit zwar nicht beantworten kdonnen,
die aber dennoch ins Bewusstsein gehoben werden sollten. Die meisten
alttestamentlichen sowie alle neutestamentlichen Belege sprechen nicht
von einem Amtstriger, einem Geistlichen, sondern ganz allgemein vom
Gléubigen. Was fiir alle gilt, erscheint in den konziliaren Stimmen nun
eingeengt auf den klerikalen Bereich. Der habitus clericalis, dussere Er-
scheinung und Wandel des religiosen Amtstragers, wird begriindet mit
dem Wort Gottes, das den Wandel nicht einer Gruppe, sondern den aller
Menschen betrifft. Die Konzile sprechen in besonderer Weise den Kleri-
ker an. Geschieht dadurch eine Verengung der Giiltigkeit des Gottes-
worts? Wird dadurch die Herausbildung von zweierlei Lebens- und Ver-
haltensmustern gefordert oder der Entstehung eben solcher Muster nicht
oder nur ungentigend gewehrt? Welche Auswirkungen muss es auf Solda-
ten, Laien, Kaufleute usw. gehabt haben, wenn die hohen Anspriiche an
Lebensfiihrung, dussere Erscheinung und Kleidung in biblisch begriinde-
ter Form an die Geistlichen gestellt wurden, nicht aber in gleicher Form
an alle, die Christus bekennen? Welche Konsequenzen hatte diese Praxis
fiir die Gegeniliber-Zuordnung von Kleriker und Laie, wurde die Aufspal-
tung in «ecclesia» und «mundus» hierdurch gefordert? Wer ist «mun-
dus», wenn der Geistliche von der HI. Schrift her dazu gerufen ist, nicht
ein Teil desselben zu sein? Wer bleibt dann noch iibrig, und welche Mass-
stibe in bezug aufallgemeines Verhalten, Moral und Kleidung werden an
den «Rest» angelegt? Hat sich die in bezug auf den habitus clericalis
durch biblische Motivationen miterzeugte Spannung zwischen Geistlich-
keit und Laienschaft zum Positiven (d. h. zur Entwicklung eines «Gegen-

Klarheit hervorgeht. Es konnten auch nicht-klerikale Gruppen gemeint sein, was
jedoch den Sinn dieses Satzes noch mehr verdunkeln wiirde. In Anbetracht des star-
ken sozialen Gefilles innerhalb des Klerus des 13. Jahrhunderts ist es durchaus mog-
lich, «clericis» zu konjizieren. S. oben S.163. '

180



tiber») oder zum Negativen (d.h. zur Ausformung eines «Gegeneinan-
der») ausgewirkt?

Diese Fragen sollen generell die Schwierigkeiten verdeutlichen, die
durch die verstarkte Benutzung biblischer Motivation fiir den habitus cle-
ricalis auftreten und vielleicht dazu dienen, ein tiefergreifendes Verstind-
nis zu entwickeln fiir den Zusammenhang zwischen Ausserem und Inne-
rem, Volk und Klerus, Kirche und Welt.

3. Das 14. Jahrhundert

a) Allgemeines

Das Auffélligste an den konziliaren Entscheidungen des 14. Jahrhunderts
1st deren ungewohnliche Lange. Reichten in den Jahrhunderten vorher
oft ganz kurze Verdikte aus, um den Willen einer Synode zu formulieren,
so stellen die Verfligungen des 14. Jahrhunderts regelrechte Abhandlun-
gen dar, die sich manchmal in den zitierten Quellenwerken tiber mehrere
Seiten erstrecken 387. Doch kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass hier dussere Weitschweifigkeit innere Armut tiberdecken soll. Die
meisten der insgesamt 112 Belege dieses Jahrhunderts zeichnen sich durch
Langatmigkeit aus, durch ermtidende Listen der verbotenen Kleider und
Kleiderformen, Verzierungen, Applikationen, Paspelierungen u.dgl.
mehr. Es bleibt im grossen und ganzen bei der Wiederholung bzw. aktua-
lisierenden Repristination fritherer Konzilsentscheidungen. Es fehlt an
Originalitit, an theologischer Reflexion und Phantasie, eine Erschei-
nung, die thre Wurzel vielleicht auch im allgemeinen Zug zu manieristi-
scher Schreib- und Denkweise in der ausgehenden Gotik haben mag.
Diese generell feststellbare Diirre ist um so bemerkenswerter, als noch das
vorhergehende Jahrhundert eine Fiille interessanter Einzelaspekte und
tiefer Gedankenfihrungen bieten konnte. Das ist im 14.Jahrhundert
nicht mehr der Fall. Es tauchen fast alle bekannten Themen in nahezu
unveranderter Form wieder auf: geschloséene, lange, nicht-farbige Klei-
der, Einfachheit des Stoffes, Verbot von Gold-, Silber- und Pelzbesitzen,
von Sporen, Waffen, langen Haaren, Bart, undeutlicher Tonsur usw. Die
Argumentation ist moralisch, oft fehlt auch noch dies, sie ist eher prak-
tisch, sehr hiufig finanziell motiviert durch die sprunghaft ansteigende
Zahl der Geldbussenandrohung bei Zuwiderhandlungen oder Benefizien-
bzw. Privilegienverlust. Die Drohung verdridngt die Beratung, wobei

387 7. B. Concilium Londinense, anno 1342, can.2, Mansi 25, 1170f. Konzil von
Ravenna, anno 1317, can. 4, Mansi 25, 603 ff.

181



durchaus im Hintergrund gestanden haben mag, dass bei der hohen
Quote der kanonischen Ubertretungen die Kassenverwaltungen der be-
treffenden Didzesen durchaus nicht die Leidtragenden gewesen sein mo-
gen. Kostbare Kleider wurden konfisziert und «in usus quoscumque» 338
liberstellt, was wiederum die Aufgabe der Pridlaten war.

Nicht anders verfuhr man mit den Waffen 389, Sogar derjenige, der die
Ubeltdter denunzierte, wurde fiir seine Tat belohnt: «Omnes et singulos
qui contrafecerint poenam X. librarum nostrae camerae applicandarum
volumus incurrere, quinta parte denuntianti penitus reservata 390.» Ge-
rade eine solche Bestimmung ldsst die Vermutung als sicher erscheinen,
dass es mancher Synode weniger um die reformatio ecclesiae ging als viel-
mehr um die Auffiillung der durch episkopalen Lebensstil und diozesane
Schlamperei leergewordenen Kassen. Fiskalisches Denken ersetzt jetzt
die oft doch pneumatisch-neubundliche Dichte der Kanones des 13. Jahr-
hunderts.

Wir wollen uns bei der Behandlung der Frage nach der ausserliturgi-
schen Erscheinung des Klerikersim 14. Jahrhundert beschrinken auf das,
was wirklich neu ist, und alles beiseite lassen, was blosse Wiederholung
oder epigonale Gedankenfithrung ist. Auch auf die rein modischen Rea-
lien werden wir hier nicht weiter eingehen, sondern uns nur dem zuwen-
den, was in irgendeiner Form theologisch relevant ist.

b) Sachliche Neuerungen

1. Die Verwendung der Stola

Zu Beginn des 14. Jahrhunderts finden wir wieder einen Beleg, der auf die
Verwendung der Stola Bezug nimmt. So wird uns von Thomas von Brad-
wardine, dem spéateren Erzbischof von Canterbury (1290-1349) berichtet,
er habe die Stola immer getragen: «et hoc quotidie et in omnium visu ge-
stabat 391.» Dieser Beleg, der allein steht in diesem Jahrhundert, verwun-
dert um so mehr, als in den Konzilien und Synoden dieser Zeit von dieser
Sitte nichts berichtet wird. Nachdem es um dieses Thema immerhin seit
gut 300 Jahren still geworden war 392, taucht nun ganz unvermutet wieder

388 Concilium Avenionense, anno 1337, can.47, Mansi 25, 1100.

389 Constitutiones Ecclesiasticae Aegidii, anno 1351, Mansi 26, 302.

390 Constitutiones Ecclesiae Lucanae, anno 1351, const. 32, Mansi 26, 267.

391 Herbertus de Boseham: Vita S. Thomae Cantuar. Archiepiscopi, MPL 190,
1095.

392 S, oben IKZ 1979/2, S.109 und S.133.

182



cine Erwahnung dieses Faktums auf, was verdeutlicht, dass — auch wenn
die offiziellen Quellen schweigen — diese Form der ausserliturgischen
Kennzeichnung des Priesters im Alltag noch nicht ganz in Wegfall ge-
kommen war.

2. Die Kopfbedeckung

Einen wichtigen Schritt nach vorne tun einige Synoden im Hinblick auf
die Kopfbedeckung. Jetzt im 14. Jahrhundert wird explizit das Tragen ei-
nes «pileus» in der Offentlichkeit verlangt: «Statuimus similiter, quod
Presbyteri curati civitatis et Dioecesis Cameracensis pileos publice in ca-
pitibus suis deferant, ut ab aliis sacerdotibus dinoscantur 393.» Der Pileus
dient offenbar dazu, die Pfarrstelleninhaber (curati) von anderen Prie-
stern, etwa Monchspriestern, Messpfaffen u.dgl. zu unterscheiden, be-
zieht sich also weniger auf den Stand, die Rangstufe im ordo, als vielmehr
auf die Funktion des Priesters innerhalb der Kirche. Man kann also hier
nicht theologisch-sakramental argumentieren. Das geschieht jedoch auch
dann nicht, als spiiter diese auf die Pfarrpriester beschrankte Vorschrift
ausgreift auf alle anderen Priester, die sich von den Laien unterscheiden
sollen 394, ja auf alle Kleriker iiberhaupt, die den pileus oder das Birett
tragen missen, da eine Zuwiderhandlung «honestatem non deceat cleri-
calem» 395, Es finden sich noch keine Vorschriften betreffs der Farbe die-
ser Kopfbedeckung, doch darf man analog zu der schon im vorigen Jahr-
hundert geschehenen Eingrenzung des vestimentéiren Farbenkatalogs an-
nehmen, dass diese verbindlich vorgeschriebene klerikale Kopfbedek-
kung zumindest als einfarbig gedacht werden kann, ohne besondere Ver-
zierungen, Litzen, Bordiren usw. Bei keiner diesbeziiglichen Vorschrift
finden wir eine Begriindung fiir diese Kopfbedeckung. Das ist insofern
verwunderlich, als es ja bisher als gegeben betrachtet wurde, dass der Kle-
riker ausserhalb des Gotteshauses offen und deutlich die ,stigmata‘ vor-
weist, d.h. seine Tonsur, seine ,corona‘, welch letztere nun durch das Tra-
gen der Kopfbedeckung nicht mehr oder nur noch andeutungsweise sicht-
bar ist. Wir konnen hier nur vermuten, dass, da die erste Erwihnung des
pileus im Jahre 1300 die Funktion des presbyter curatus deutlich machen
sollte, es sich um ein einfaches Funktionsmerkmal handelte, das die her-
vorgehobene kirchliche Stellung des Tréigers und seine wichtigere Posi-
tion innerhalb der Organisation zum Ausdruck bringen sollte. Da es sich

93 Statuta Synodalia Ecclesiae Cameracensis, anno 1300, CG IV 76.
394 Synodus Provincialis Pergami, anno 1311, rubr. 33, Mansi 25, 511.
395 Concilium Saltzburgense, anno 1386, cap. 5, Mansi 26, 728.

183



also zunachst nur um ein innerkirchliches Symbol der Funktionsabgren-
zung handelte, das sich jedem Versuch zur Allegorisierung entzog, konnte
sein Gebrauch — ebenfalls unter Ausschluss tiefschiirfender Symbolik —
vielleicht durch den Druck der non-curati — auf letztere ausgedehnt wer-
den. Da das Birett — zumindest in diesem Jahrhundert — theologisch irrele-
vant ist, brauchen wir auf Entstehung, Form usw. hier nicht weiter einzu-
gehen.

3. Das Schuhwerk

Das 14.Jahrhundert dehnt die schon aus dem letzten Jahrhundert be-
kannte Beschrinkung der Farbenverwendung auch aus auf den bisher
wenig bertiihrten Bereich der Schuhe bzw. Stiefel. So schreibt das Kolner
Didzesankonzil von 1307 den Klerikern vor: «Sed nigris caligis ac calceis
suo statui congruentibus ... sint content1390.» Diese Entscheidung wird
nur noch einmal in diesem Jahrhundert fast wortlich vom Konzil zu Sens
anno 1320 wiederholt 397, ansonsten beschrinkt man sich auf die tiblichen
Hinweise, dass auch in bezug auf das Schuhwerk die Distanz von Laien
und Soldaten gewahrt werden miisse 398.

4. Die Beschaffenheit der Kleider und Giirtel usw.

In bezug auf Form, Farbe und Material der Kleidung war in den ausfiihr-
lichen Bestimmungen des letzten Jahrhunderts soweit alles gesagt wor-
den. Im 14.Jahrhundert werden explizit verboten «forraturas, de ventri-
bus Variorum aut Squirolorum» 399, das Ansetzen farbiger Armel an Tu-
niken 40 sowie das Glirten: «ne quis de praedictis personis (scil. clericis,
Anm.d. V.) cinctus super vestem superiorem, incedat ullo modo. 401» Bei
dem Verbot des letzteren fehlen ebenfalls prizise Angaben iiber den
Grund. Es kann angenommen werden, dass die kurzen Kleider, fiir die
der Klerus nach allen uns vorliegenden Zeugnissen eine gewisse Vorliebe
hatte, durch das Verwenden eines Glrtels noch kiirzer erschienen und

396 Cap.14, CG IV 112.

397 Locus quartus, Mansi 25, 650.

398 Synodus Olomucensis, anno 1342, cap.6, CG IV 337.

Concilium Monasteriense, anno 1316, CG IV 252 u.0.

399 Constitutiones Benedicti Papae XI. anno 1334, Mansi 25, 1017,
400 Coloniae Synodus Autumnalis, anno 1333, cap.4, CG IV 431.

401 Concilium Trevirense, anno 1337, Mansi 25, 1083; ebenso:
Synodus Coloniae, anno 1337, cap. 3, CG 1V 446.

184



dass zudem diese kritisierte Sitte die Korperkonturen deutlicher hervor-
treten liess, als dies sich fiir einen Kleriker ziemte 402,

Fir die Kleider allgemein sollte gelten, dass ihr Preis méssig sei und
nicht durch die hohen Anschaffungskosten «posset in his (scil. cappis,
Anm.d.V.) denotari excessus» 403

Neu in diesem Jahrhundert ist die Erwihnung des Kragens an den kle-
rikalen Gewandern: «Collarecto ultra altitudinem unius pollicis in vesti-
bus utantur4%4.» Viele Kleriker gefielen sich darin, priachtige und aufwen-
dig gestaltete Halskrausen oder Stehkragen zu tragen, die ein
wiirdig-strenges Aussehen verliehen. Hier wird nun die Hohe des Kragens
beschriankt aufca. 2 2 bis 3 cm (unius pollicis), ein Mass, das auch heute
noch fiir die Hohe eines klerikalen Kragens tiblich ist.

c) Abgrenzungen

Im Aussehen soll der Kleriker achtgeben, dass es nicht zu Verwechslun-
gen kommt mit anderen Berufs- oder Bevolkerungsgruppen. Es taucht
ebenfalls nach langer Pause wieder das Verbot des Tragens von Monchs-
kleidern auf, nur ein Beleg zwar im 14. Jahrhundert, aber deutlich und un-
missverstdndlich formuliert: «Item non utantur caputiis longis, quorum
similibus Monachi conversi intra septa sui Monasterii solent uti ... 405
Diese Bestimmung verwundert um so mehr, als die Gefahr der Verwechs-
lung im Alltag nicht gegeben war, da es sich bei der langen Kapuze ja um
ein Gewandstilick handelte, das nur innerhalb der Klostermauern getra-
gen wurde. Aber esistauch durchaus denkbar, dass zwischen dem Verbot
und der Erwdhnung der monastischen Verwendung kein Zusammenhang
kausaler Art besteht. Die Kélner Synode will vermutlich den Gebrauch
der langen Kapuzen der Weltgeistlichkeit untersagen aus Praktikabili-
tatsgriinden und fiigt an, dass diese Kleidung «urheberrechtlich» schon
belegt ist, eben durch die neu in ein Kloster eintretenden Mdnche. Wir
meinen, dass man demzufolge diesen can.6 nicht tiberstrapazieren darf,
als lage hier eine spiate Nachwirkung des Coelestinbriefes vor, respektive
der ganzen fritheren Abgrenzungstaktik gegeniiber dem Monchtum. Uns
scheint bei dieser Bestimmung der Schwerpunkt auf der praktischen und
nicht auf der standestheologischen Seite zu liegen.

402 Concilium Saltzburgense, anno 1420, sanctio 6, Mansi 28, 1010 redet davon,
dass es Laiensitte sei, die Kleidung eng anliegend zu haben.

403 Konzil von Tarracona, anno 1336, can. 3, Mansi 25, 1078.

404 Concilium Florentinum Dicecesanum, anno 1346, Liber tertius, Mansi 26, 35.

405 Coloniae Synodus Verna, anno 1351, cap.6, CG IV 467.

185



Die Synodalia Praecepta Constantiensis Ecclesiae von 1300 mahnen
den Kleriker, die offenen und allzu kurzen Supertuniken nicht weiter zu
gebrauchen «in quo habitu videntur potius pugiles, quam Clerici, vel
Presbyteri» 406, Wenn auch nach diesem Zeugnis das Faustkdmpferimage
zu einem Geistlichen nicht passt und deshalb alles vermieden werden
muss, was den dusseren Anschein einer Verwandtschaft erwecken konnte,
so ist doch gefahrliches Aussehen und Handeln durchaus dem Kleriker
zugestanden, wenn es gegen die Unglaubigen geht, wie uns das Terraco-
nense Concilium von 1317 bestdtigt: «...cursarii seu piratae, nisi forsan
contra infideles, vel sagiones curiae saecularis non existent (scil. clerici,
Anm.d. V.)407» Eine recht originelle Alltagsbeschéftigung fiir einen Kle-
riker des 14. Jahrhunderts! Schliesslich finden wir noch einen Beleg in den
Constitutiones D. Petrianno 1313 «Item quod nullus clericus ecclesiasti-
cis vacans officiis, deferre audeat tortos crines, cum secundum Petrum
apostolum talis cultus sit habitus mulierum; nec coronam lineam, ut mi-
les laicus...408» Weibisches oder soldatisches Aussehen sind dem geistli-
chen Stand fremd. Wer «a tali habitu muliebri» nicht Abstand nimmt, der
verstosst gegen die guten Sitten. Was hier von der Haartracht gesagt ist,
wird andernorts auf Textilien bezogen: «... neque camisias longas ad mo-
dum mulierum ... deferant409.» Aber nicht nur den Klerikern wird anbe-
fohlen, gebiihrenden Abstand vonanderen Gruppen in bezug auf die dus-
seren Erscheinungsformen zu halten, sondern auch umgekehrt geschieht
das: «Item laici se fingentes clericos fraudulenter, et tonsuram clericalem
sua propria auctoritate assumentes, excommunicationis sententiam cum
suis participantibus incurrant ipso facto410.»

Diese Bestimmung ist der erste, prizis formulierte Versuch, die kleri-
kale Kleidung kirchenrechtlich zu schiitzen. Es hat wohl Laien gegeben,
die sich in betriigerischer Absicht wie Kleriker geriert haben, um allein
oder gemeinschaftlich strafrechtlich relevante Tatbestinde zu schaffen.
Da dieser Beleg allein dasteht und nicht durch parallele Verfligungen aus
anderen Didzesen bestitigt bzw. modifiziert wird, ist anzunehmen, dass
hier auf ein konkretes Geschehnis innerhalb der Ecclesia Novionensis Be-
zug genommen wird. Es steht offensichtlich nicht das Problem der Amts-
anmassung dahinter, dass etwa irgendwelche psychisch gestorte Laien

406 Alterius Synodi 1, Mansi 25, 30.

407 Cap.7, Mansi 25, 630.

408 Cap.8, Mansi 26, 357. Auf den apostolischen Bezug werden wir weiter unten
noch eingehen. .

409 Concilium Naumburgense, anno 1350, CG IV 358.

410 Concilium Noviomense, anno 1344, cap. 14, Mansi 26, 10.

186



innere Bereicherung erfahren wollten durch das Tragen des habitus cleri-
calis, sondern hier geht es um die Benutzung geistlicher Gewandung so-
wie der Tonsur in krimineller Absicht, wohl zur eigenen Bereicherung, die
durch Betteln, unerlaubtes Messelesen usw. zustande gebracht werden
konnte. Jedenfalls stellt diese Verfiigung einen wichtigen Markstein dar
auf dem Weg zur profanjuristischen Schiitzung des habitus clericalis als
Eigenkleid eines Berufsstandes.

d) Ausnahmeregelungen

Zusatzlich zu den schon bekannten und stereotyp gewordenen Ausnah-
meregelungen (Not, Krieg, Angst, besondere Umstinde, Erlaubnis des
Bischofs usw.) kommt noch eine interessante Ausnahme, die recht mo-
dern anmutet: «Sed nigris caligis ac calceis suo statui congruentibus (nisi
infirmitatis causa fecerint, quod eorum conscientiae relinquimus) sint
contenti4!l y»

Es wird dem Kleriker gestattet, anderes, wohl aufwendigeres Schuh-
werk zu tragen, wenn die korperliche Verfasstheit danach verlangt. Krite-
rium fiir diese Entscheidung ist das Gewissen. Das ist insofern neu, als
man bisher nicht darauf verzichtet hatte, eine iiber dem Geistlichen ste-
hende irdische Instanz zu behaupten (Bischof, Synode, Vorgesetzte usw.),
die tiber Recht und Unrecht des abweichenden Verhaltens zu befinden
hatte. Durch den Bezug auf das Gewissen des Klerikers wird allerdings
ein interessanter Schritt getan, der von Bedeutung sein konnte fiir die ge-
samte Problematik der Ausseren Erscheinung des Klerikersim Alltag. Da
jede Situation verschieden ist von einer anderen, muss es dem Geistlichen
doch letztlich personlich tiberlassen bleiben, wann er wo und wie er-
scheint. Hier sollte er Freiheit haben, aber nicht die Freiheit willkiirlicher
Entscheidung, sondern eine Freiheit, die von der conscientia geleitet und
bestimmt wird.

e) Motivationen

Recht ausfiihrlich — was in diesem Jahrhundert in bezug auf Motivatio-
nen ein Sonderfall ist — handeln die Constitutiones Provinciales Pro Etru-
ria von 1327 iiber die Begriindung des geforderten Verhalten in der Of-
fentlichkeit :

«Quia nihil, iuxta verbum Augustini, facilius, et levius, et omnibus ac-
ceptabilius est episcopi, ac presbyteri, aut diaconi officio, si perfunctorie,

411 Concilium Coloniense Dicecesanum, anno 1307, cap. 14, CG IV 112.

187



et adulatorie agatur; et nihil apud Deum miserabilius, et tristius, et dam-
nabilius; universos clericos convenit ab omni strepitu terreno cessare et
divino officio et contemplationi insistere, cum dicantur reges, hoc est ip-
sos, et alios regentes virtutibus, quod corona capitis designare videtur:
protestantur enim dicentes domino: ,pars haereditatis meae’, ... Nos vero
his morbis, quantum cum Deo possumus, occurrere cupientes, ut possi-
mus cum Apostolo dicere: mundae sunt manus meae a sanguine omnium
nostrum, non enim subterfugi quominus annunciarem omne consilium
Dei vobis... 412y

Dieser Abschnitt zeugt von einer tiefen Betroffenheit und Sorge um die
Hebung der klerikalen Moral. Er beginnt mit einem Zitat aus Augustinus’
Brief an Bischof Valerius4!3, in dem tiber die Schwere und Gefahr des
geistlichen Amtes gehandelt wird. Zuviele Geistliche betreiben ithr Amt
oberflachlich und in einer kriechend-schmeichlerischen Weise, wohl um
jedermann zu Gefallen zu sein. In den Augen Gottes ist dies eine elende
und verdammungswiirdige Dienstauffassung. Der Geistliche hat eine
hohe Wiirde, er wird Konig genannt (wohl ein Anklang an Ex. 19, 6/
1. Petr. 2,9), aber nicht um seiner selbst willen, sondern weil es Aufgabe des
rex ist zu regieren, zu leiten und zu fithren. Und dies soll nicht geschehen
durch mehr oder weniger unverstandliche Befehle als durch die eigenen
virtutes, die fiir sich selbst sprechen. Diese virtutes sind nonverbale Aus-
serungen des geistlichen Hirtenamtes und zeigen denen, die geleitet wer-
den sollen, in wessen Dienst der Hirte steht: pars haereditatis meae, das
ist nicht die Welt mit ihrem Glanz und Getdse (strepitus), sondern Gott
selbst (Anklang an Ps. 16, 5). Nur wer das sinnenfillig darzustellen im-
stande ist, kann zu Recht ein Priester des Herrn genannt werden. Alle
Verletzer dieser Gebote verursachen der Kirche Not und Krankheit, sie
richten sie zugrunde, anstatt sie aufzubauen. Die Constitutiones beziehen
thre Autoritit fiir diese Verfiigungen aus apostolischem Mund. Wie Pau-
lus bet seinem Abschied in Ephesus vor der dortigen Gemeinde noch ein-
mal klarlegt, dass er schuldlos ist, wenn nun noch einer verlorengeht, da
er thnen doch den ganzen Ratschluss Gottes gepredigt hatte, so stellen
sich auch die Constitutiones auf diesen Boden: es ist alles gesagt und ge-
predigt, die Geistlichen wissen, was ihres Amtes ist, wie es publice darzu-
stellen sei. Wer nun noch zuwiderhandelt, der ist selbst schuld, der kann
niemanden mehr verantwortlich machen flir sein Versagen als sich
selbst.

412 Mansi 25, 819.
413 Geschrieben im Jahre 391; cap. I, MPL 32, 88ff., dt. Ubersetzung: BKV Au-
gustinus X, 40.

188



Eine klare, biblisch und patristisch gut fundierte, theologisch saubere
Wegweisung fiir den Kleriker auf der Suche nach einer angemessenen
Motivation fiir sein dusseres Anderssein im Alltag.

Die rein moralische Motivation hat auch in diesem Jahrhundert ihren
Platz. «Insolentias clericorum, quae tam ex inordinato habitu, quam ex
gestu deformi, dissolutiones ridiculas non solum gignunt in clero, sed
apud ipsos laicos indevotionem pariunt et exempla scandalosa produ-
cunt... 414y

Und ein Londoner Konzil von 1342 sagt etwas resigniert: « Verum quia
humana fragilitas semper ad vetita libentius se inclinat ... 415» Dieser Aus-
gangspunkt wird jedoch zunehmend als nicht sonderlich tragfihig emp-
funden, denn es ist offenbar tatsichlich so, dass das Verbotene reizt und
eine Motivation, die Bezug nimmt aufdie Belange von Amtsbriidern oder
Laien, nicht schlagkréftig genug ist. So muss man, will man iiberhaupt
eine reformatio cleri herbeifiihren, weit entschiedener argumentieren und
rekurrieren auf hohere Werte. Den Klerikern, die «Majestatem Divinam
non mediocriter offendunt (scil. in statu, gestu et habitu, Anm.d. V.)» 416,
muss deutlich werden, dass dadurch «immaculata Dei sancta mater eccle-
sia contemptibilis redditur» 416, Hier wird also wieder der alte Gedanke
aufgenommen, dass durch das schidigende Verhalten des einzelnen
Geistlichen nicht nur die sichtbare Gemeinschaft der Kirche gestort, son-
dern auch die ecclesia invisibilis in Mitleidenschaft gezogen wird. Gott
selbst, die heilige, unbefleckte Mutter, die Kirche Gottes wird veridchtlich
gemacht durch das verdchtliche Erscheinen ihrer Diener und ersten Re-
prisentanten. Diese Kirche ist wesensméissig Eins und hat nur einen
Herrn. Doch dies muss auch sichtbar werden in der deutlich erkennbaren
Einheit der Kirche, die durch die Uniformitit der Amtstrager versinn-
bildlicht wird. Dieser Gedanke aus Joh. 10, 16 wird noch einmal vom
Concilium Toletanum von 1347417 und unter stirkerer Hervorhebung
des Uniformitatsgedankens vom Concilium Parisiense anno 1323 aufge-
nommen4!8, Alle Amtstrager sind nur ausfiihrende Organe, nur «Me-
dien», Durchgangsstationen. Thre Indienstnahme zeigt sichan allen ohne
Unterschied durch den habitus clericalis und die geistliche Haartracht, es

414 Concilium Avenionense, anno 1337, can. 46, Mansi 25, 1098.

415 Mansi 25, 1181.

416 Concilium Rotomagense, anno 1335, can. 2, Mansi 25, 1040.

417 Cap. 1, Mansi 26, 124.

418 Cap.4, Mansi 25, 730 «ut uniformitas inter praedictos clericos conserve-
tur...».

189



zeigt an, dass «(clerici, Anm.d.V.) vivere volunt de patrimonio JESU
CHRISTT...»419 Nichts Eigenes spielt hier mehr eine Rolle, die Christo-
zentrik dieser Argumentation reduziert den Kleriker durch Konzentra-
tion auf den Dienstherrn aufseine wahre und eigentliche Berufung: ande-
rer Diener zu seinim Auftrag und an Stelle des Herrn der Kirche 429, Eben
diese Indienstnahme durch Christus impliziert ein stindiges: «in domo
Domini conversari» 421, das nur dann iiberzeugend wirkt, wenn der Geist-
liche «ab omni conformatione ... temporalium» 422 Abstand nimmt. Die-
ses Abstandnehmen bedeutet Selbstfindung, Ergriindung des eigenen kle-
rikalen Lebens, Absage an ausserklerikale Vorbilder und die Ubernahme
von Sitten aus dem Bereich femininer Existenz wie das Kriduseln bzw.
Flechten der Haare, das die Constitutiones D. Petri anno 1313 unter Hin-
weis auf 1. Petrus 3, 3 untersagen 4?3, ebenso wie den militdrischen habi-
tus, den dieselben Constitutiones mit Bezug auf Eph. 6, 12{f. verbieten:
«Arma quidem nostrae militiae non sunt carnalia, dicit Apostolus, sed
potius spiritualia, quibus debemus nos defendere ab hostibus ecclesiae, ac
fidei, et totum populum Christianum 424,»

Alle diese Gedanken finden wir auf sehr schone und klare Weise zu-
sammengefasst in den Acta Synodi Eliensis von 1364 : «Et quia in clero nil
debet splendere, nisi Jesus Christi humilitas, et evangelica perfectio, quae
consulit: ,Quod si quis te percusserit in dextram maxillam, pracbeas illi et
alteram’: monemus praecipientes, ne clerici arma portent, sed coronam et
tonsuram habeant ordini congruentem, et habitum convenientem ... 423

Es ist erstaunlich, dass in der ganzen Diskussion um das Waffentragen
des Klerikers diese Bibelstelle Mt.5, 39 par erst jetzt ins Gesprich ge-
bracht wird, eine Stelle, die doch augenscheinlich das Thema klar und un-
missverstindlich, dazu mit der Autoritit des Herrn versehen, behandelt.
Der Kleriker ist die lebende Verkorperung der humilitas Christi und der
evangelischen Vollkommenheit. Es gibt keinen Kompromissweg, keine
Ausflucht aus dieser Verantwortung. Wir werden diese Bestimmung so zu
verstehen haben, dass die evangelica perfectio auf den Waffengebrauch,
die humilitas auf habitus und tonsura bezogen sind. Der Geistliche soll

419 Synodus Diceces. Coloniae, can. 3, C&G IV 473, anno 1353,

420 Vgl. Joh. 13, 141,

421 ITm Original gesperrt, wohl ein Anklang an Ps.84,5; Synodus Coloniae, anno
1337, cap.2, CG 1V 443.

422 Ala.0.;vel. Rém. 12, 1ff.

423 Cap.8, Mansi 26, 357.

424 Cap. 13, Mansi 26, 358,

425 CMBH 111 60.

190



«glanzen», er soll zeigen, was und wer er ist. Tut er das in der richtigen
Weise, dann dient sein ganzer habitus der Verherrlichung der Person und
Lehre seines Meisters.

4. Das 15. Jahrhundert

a) Allgemeines

[m 15.Jahrhundert setzt sich die schon im letzten Sikulum begonnene Li-
nie fort: nur wenige der 68 konziliaren Belege sind originell oder theolo-
gisch eigenstindig. Der Befund dieses Jahrhunderts ist nicht nur nume-
risch stark zuriickgegangen, sondern auch verbal, was die Linge der Ver-
fligungen angeht, aber auch und vor allem inhaltlich in bezug auf die
Schwergewichtigkeit der Argumentation. Das ist um so erstaunlicher, als
sich die allgemeinkirchliche Entwicklung, jedenfalls nach unseren bisheri-
gen Erhebungen, in irgendeiner Weise in der konziliaren Behandlung un-
seres Themas widerspiegelt. Man hitte also vom Jahrhundert der Re-
formkonzile erwarten konnen, dass es auch in unserer Frage neue und tie-
fere Aspekte zu erbringen imstande gewesen sein sollte. Doch das ist nicht
der Fall. Das 15.Jahrhundert ist eine weitere Stufe auf dem Weg zur Ni-
vellierung des Themas, nachdem es eigentlich im 13. Jahrhundert seinen
Hohepunkt erreicht und tiberschritten hatte. Die wenigen neuen Aspekte
sind zum Teil eher lokal oder ephemer bedingt und ermangeln auch des-
wegen schon grosseren Tiefgangs.

b) Disziplindre Verschirfungen

Auffillig ist der Tenor der verschiedenen Bestimmungen. Es ist nicht zu
ibersehen, dass zumindest auf einigen Synoden sehr scharf, ja fast tiber-
trieben gegen vestimentiare Missbrauche polemisiert wird. In gewisser
Hinsicht wird dadurch jedoch =zugegeben, dass die bisherige
theologisch-disziplindre Argumentation versagt hat, dass nur noch die
drastische Verscharfung der Strafen den Kleriker zu einer rechten und
vorbildhaften Haltung bringen kénne. So verfiigt ein Salzburger Provin-
zialkonzil von 1420: «Et ut haec Constitutio (scil. de vita et honestate cle-
ricorum, Anm.d. V.) nostris temporibus effectu non careat, nostris suffra-
ganeis in virtute sanctae obedientiae, et sub interminatione divini judicii
praecipimus, quod per suas diceceses aliquos discretos et honestos Eccle-
siasticos viros deputent, qui praedictis clericis, unica monitione tantum
praemissa, praecipiant, ut infra decennium talem habitum deponant, et

191



nullo amplius tempore reassumant. Alioquin ipsum habitum eis publice
auferant, etiam violenter, et eum in opus pium convertant... 426y

Dieser Gedanke entbehrt nicht einer gewissen Kuriositit, bedenkt man
die Situationen, in denen sich diese kirchliche «Kleiderpolizei» oft befun-
den haben muss: O6ffentlich einem Geistlichen, notfalls unter Anwendung
von Gewalt, sein unschickliches Kleid abzunehmen, das ist schon ein ge-
waltiger Eingriff in die Privatsphire eines Menschen. Es braucht grosse
Missstdande, wenn sich eine Synode dazu entschliesst, einen Trupp von viri
honesti ecclesiastici loszuschicken, der im Klerus fiir Zucht und Ordnung
sorgen soll.

Andere Belege verlangen «exequutiones rigidas et districtas» 427 oder
hoffen gar «ut quos divinus amor a malo non revocat, metus poenae coer-
ceat» 428 und fahren fort, sie flirchteten, das ithnen untergebene Volk
konne merken, dass eine Diskrepanz besteht zwischen Leben und Sitten
einerseits und Predigt und Verkiindigung andererseits, dass aus dieser
Vertrauenskrise eine Glaubenskrise entstehen konne, die bei der Verurtei-
lung der Amtstriager beginnend zur massiven Kritik an der Kirche selbst
und ihrer «sana doctrina» fiihren konne. So sollen denn jetzt alle verfiig-
baren disziplindren Mittel eingesetzt werden, um die reformatio cleri zu
erreichen 429. Dieser Ausdruck «reformatio» taucht relativ hdufig auf in
diesem Jahrhundert 430, aber mehr bezogen auf die Hebung der Moral als
etwa im weiteren Kontext der Reformation an Haupt und Gliedern. Das
gilt selbstverstandlich nur fiir die von uns untersuchten Sachzusammen-
hinge. Dennoch geht es den Vitern der Synoden des 15.Jahrhunderts
darum, die Verbesserung der Sitten nicht nur mit disziplinarischen Mit-
teln (Geldbussen) zu erzwingen, sondern vor allem klar zu predigen. «Vo-
luit etiam, quod Praedicatores Verbi Divini contra talem detestandum
abusum, et laicos talibus vestimentis utentes, acriter praedicent...43!»
Denn Kleriker wie Laien litten gleichermassen unter demselben morbus,
unziemliche Kleidung zu bevorzugen. Doch scharfste disziplindre Verfii-
gungen, Benefizienentzug, Geld- und Haftstrafen diirften solange nichts
geniitzt haben, als der Kleriker, der sich in derhabitus-Frage schuldig ge-

426 Cap. 17, Mansi 28, 9911,

427 Concilium Dertusanum, anno 1429, cap. 1, Mansi 28, 1142.

428 Constitutiones Thomae Bourchier Cantuar. Archiepiscopi, anno 1463, Mansi
32,272,

429 A.a.0.

430 Statuta in Concilio Provinciali Coloniensi, anno 1452, Mansi 32, 146.

Convocatio praelatorum et cleri prov. Cantuar., anno 1460, cap.9, CMBH III
579 u. 0.

431 Wratislaviae Synodus, anno 1475, CG V 499.

192



macht hatte, mit der gesellschaftlichen Wertschidtzung rechnen konnte.
Solange ein Delikt allgemein als Kavaliersdelikt betrachtet und der Ge-
setzesverletzer insgeheim gar bewundert wird, solange haben Strafvor-
schriften keine Aussicht auf Erfolg, auf getreue Befolgung. So wagt denn
auch eine Synode den Schritt hin zur sozialen Achtung des Ubeltiters:
«Et insuper districte inhibemus, ne aliquis nostrae civitatis vel Dicecesis
Clericos tales praessumptores ad hospitium recipiat, quos ab omnibus arc-
tius praecipimus evitari 432.»

Wenn es nicht mehr als fein angesehen wird, mit Klerikern zu verkeh-
ren auf gesellschaftlicher Ebene, die offensichtlich nicht imstande sind,
ihr Klerikersein geniigend zum Ausdruck zu bringen, dann wird auch die
Sitte bzw. Unsitte von selbst aussterben, sich in habitus und gestus der
Welt gleich zu machen.

Aber es wird in diesem Jahrhundert auch die Einsicht gewonnen, dass
das gesamte Problem der ausserliturgischen Erscheinung des Klerikers
eine Frage des Zeitgeistes ist, der den Menschen prégt von seiner Geburt
an. Es geht also auch darum, generell eine neue Konzeption vom geistli-
chen Amt zu entwickeln und diese Konzeption paddagogisch praktikabel
zu machen. Ohne pddagogisch-flankierende Massnahmen wirken die Be-
mithungen, eine Reformation auf disziplindrem Wege zu erreichen, wie
Kéampfe gegen den Wind. So heisst es einmal:

«Ut autem condecentius ad honestatem omnia reducantur, monemus
et exhortamur patres, tutores et directores juvenum, et praesertim magi-
stros in scholasticis studiis, ut juvenes in doctrina et timore Domini ha-
beat erudire, dirigere pariter et docere, et a talibus deformitatibus arcere
et cohibere. Volentes et ordinantes insuper, quod talibus deformitatibus
Innitentes, si ad sacros ordines advenerint, a talibus abstinere cogantur;
alioquin ad ipsos ordines non admittantur... 433» Hier ist sehr richtig er-
kannt, dass geistliches Bewusstsein und Verhalten nicht plotzlich entste-
hen, sondern aufeinem Entwicklungsprozess beruhen, der sich iiber Jahre
erstrecken kann. Die Bedeutung der vor-klerikalen Erziehung wird hier
zum erstenmal ins Blickfeld geriickt, ein interessanter und neuartiger
Aspekt auf dem Wege zur geistlichen Selbstfindung. Implizit werden hier
ndmlich fiir die deformitates der Gegenwart auch die auctoritates der Ver-
gangenheit verantwortlich gemacht. Das Problem der klerikalen Alltags-
erscheinung ist eben nicht nur ein Problem des einzelnen Klerikers, der
hin- und hergerissen wird zwischen den Anspriichen der Kirche und den

432 Concilium Argentinense, anno 1435, ca. 50, CG 'V 244.
433 Concilium Senonense, anno 1485, can. 6, Mansi 32,421 f.

193



Versuchungen der Welt. Es ist auch ein Problem der Erzieher, der Viter
und Schulleiter, denen es obliegt, durch Wort und lebendiges Vorbild den
kiinftigen Geistlichen eine klare Vorstellung davon mitzugeben, was es
bedeutet, leibhaft, sichtbar bedeutet, an der haereditas Christi teilzuha-
ben, in sortem Domini gerufen zu sein.

Alles in allem sind die Viter der Synoden — so scheint es — miide gewor-
den, immer wieder die alten Vorschriften zu rekapitulieren, man sucht da-
nach, die Verantwortung fiir das Fehlverhalten so weiter klerikaler Kreise
auf viele Schultern abzuwélzen, auf die Schultern der Erzieher, aber auch
auf die Schultern des einzelnen Ubeltiiters, der die ganze Last der Verant-
wortung selbst zu tragen hat, wenn er die Anweisung des Concilium Ar-
gentinense von 1435 befolgt:

«...Decano suo cautionem faciat de non utendis vestibus hujusmodi
per fidem nomine juramenti...434» Wer ein solch solemnes Gelébnis
bricht, der hat es dann nicht mehr mit «Fleisch und Blut» zu tun, sondern
mit Gott selbst, der den Eidesverletzer bestrafen wird. Eben dieser Ge-
danke, dass Gott die zur Rechenschaft ziechen konnte, die in ihren Didze-
sen oder Kirchen die Durchsetzung und Befolgung der Vorschriften «de
vita et honestate clericorum» nicht bewerkstelligen konnten oder wollten,
bestimmt auch andere Verfligungen dieses Zeitraumes, so z. B. den Brief,
den Johann Morton, der Erzbischof von Canterbury, anno 1486 aufeiner
Provinzialsynode herausgab: «...ne sanguis nostrorum subditorum, et ta-
liter delinquentium, imo verius periclitantium, in extremijudicis examine
de nostris manibus requiratur, auctoritate nostra archiepiscopali ... ordi-
namus... 435»

Man ist sich der Missstiande in der Kirche bewusst, man erkennt die
dringende Notwendigkeit der Reformation an, sieht sich jedoch ebenfalls
dem gewaltigen Druck der traditionell schlechten Sitten des Klerus gegen-
liber und versucht, fiir die Wiederherstellung der honestas clericorum die
Verantwortung auf eine breitere Ebene auszudehnen.

c¢) Die Ausbildung der Rangordnung

Es fallen in unserem Jahrhundert die Verfiigungen auf, die darauf abzie-
len, mittels bestimmter Eingrenzungen bzgl. Tonsur und Kleidung eine
sichtbare Hierarchie aufzubauen. So heisst es auf' der Synodus Herbipo-
lensis anno 1446: «...omnesque de Clero nostro continue de cetero tonsu-

434 Cap.39, CG V 242f. (anno 1435).

435 CMBH 111 619, inhaltlich ist dies wohl eine Anspielung auf Apg. 20, 26f., s.
oben S. 188f.

194



ram sive coronam deferant Clericalem, habeantque saltem Presbyteri cri-
nes longos, ita tamen tonsos, quod patentibus auribus incedant, grada-
timque ascendendo Clerici in minoribus ordinibus constituti minorem de-
centem tamen, Subdiaconi autem consequenter aliqualiter majorem,
deinde Diaconi ampliorem, et demum Presbyteri Diaconis latiorem, am-
pliore, et majorem habeant, seu portent tonsuram sive coronam, ita quod
status et gradus cuilibet ipsorum in hoc discerni, et perpendi commode
possit et valeat... 436y

Es war bisher immer nur darum gegangen, durch die Tonsur bzw. die
corona den Kleriker als solchen erkennbar zu machen. Die Tonsur war
Standesvorrecht und Standespflicht des Geistlichen. Die Ausfacherung
und Spezifizierung der Haartracht als Signum einer Stufe des geistlichen
Amtes i1st neu. Woher das zu erklédren ist, erhellt vielleicht ein Blick auf
parallele Entscheidungen anderer Synoden. Aus Canterbury horen wir:
«Item, cum per habitum debeat distingui conditio omnium clericorum,
videlicet superiorum et inferiorum, modernis tamen temporibus quidam
abusus crevit, et in publico exercetur quod simplices presbyteri et alii sa-
cerdotes ultra gradum et statum suos in apparatibus suis ad modum doc-
torum, seu caeterorum venerabilium virorum canonicorum ecclesiarum
cathedralium caputiis, cum curtis liripipiis, vulgariter ,tippettis‘ nuncupa-
tis, publice deferre, et eis uti, et in eis incedere non verentur; ita quod vix
per habitum modernis temporibus cognoscitur simplex sacerdos, qui mo-
dicum sit ultra laicum, a doctore vel alio venerabili viro perito ecclesiasti-
co...437y»

Und eine Schweriner Synode verfiigt: «neque (scil. clerici, Anm.d.V.)
bireta precipua deferant, nisi prout status eorum exegerit, hoc est, quod
non deferant graduati bireta alterius coloris, quam eis data sunt tempore
promotionis rubea, aut fusca. Alii non graduati solum nigris utan-
tur... 438y

In allen drei Bestimmungen geht es um Rangabgrenzungen innerhalb
der klerikalen Hierarchie als auch gegeniiber akademischen Berufen, die
aber auch von Geistlichen ausgeiibt werden konnten. Diese Sorge um die
Wahrung des akademischen Distinktionsrechts, die hier so plotzlich im
konziliaren Raume aufbricht, mag ihre Ursache in der allgemeinen Lage

436 CG V 326 ebenso: Statuta in Concilio Provinciali Coloniensi, anno 1452,
Mansi 32, 146f.

437 Convocatio praelatorum et cleri prov. Cantuar., anno 1460, cap.9, CMBH III
379.

438 Cap.27, CG V 648; ebenso: Caminiensis Synodus, anno 1454, CG V 933
(Suppl.).

195



des Klerus am Vorabend der Reformation haben43°. Der Bildungsstand
der Kleriker war sicherlich nicht iiberméssig hoch, den Humanisten galt
der Kleriker als Inbegriff des homo ineruditus, nur ein geringer Teil des
Klerus hatte studiert, und von diesen wiederum bei weitem nicht alle
Theologie. Gleichzeitig begann aber mit der Griindung neuer Universiti-
ten (Leipzig, Lowen, Greifswald, Freiburg i.Br., Basel, Tiibingen
u.v.a.m.) und der Erfindung des Buchdrucks eine neue Epoche der Gei-
stigkeit, die auch auf den Klerus ihre Auswirkungen gehabt hatte. Wer
gebildet war, also studiert hatte, wird alles daran gesetzt haben, nicht mit
den ungebildeten, unstudierten Minoristen, Messptatfen u.dgl. verwech-
selt zu werden.

Das ist ein vollig neuer Aspekt in der Frage nach der addquaten Er-
scheinung des Klerikers im Alltag. Es ging ja bisher darum, die geistliche
Lebensform signifikant abzugrenzen von monastischer, laikaler, militéri-
scher oder merkantiler Existenz. Unser ganzes Problem konnte bisher zu
Recht als ein Problem der Standestheologie betrachtet werden, also als
Bestandteil der Sakramententheologie bzw. Ekklesiologie gelten. Im
15.Jahrhundert jedoch beginnt eine Entwicklung sich anzubahnen, die
nicht unerhebliche Verdnderungen innerhalb des klerikalen Bewusstseins
andeutet. Wohlgemerkt: es finden sich natiirlich auch die gewohnten Be-
stimmungen in geniigender Anzahl440, Das 15.Jahrhundert verdndert
nicht vollig die Situation, aber es bringt eine neue Dimension, die das kle-
rikale Standesbewusstsein ausweitet ins akademische Standesbewusst-
sein. Bedenkt man, dass in der Folge der Reformation sich eine immer
deutlichere Angleichung von akademischem und klerikalem Habitus
vollzog, bis schliesslich zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Preussen durch
konigliche Order festgeschrieben wurde, dass kirchlich-protestantische
Amtstracht (die liturgisch wie ausserliturgisch Verwendung fand) ebenso
als Dienstkleid der Richter, Notare und Rabbiner gebraucht werden
konnte, dann kann der terminus a quo fiir diese Entwicklungim 15. Jahr-
hundert festgesetzt werden.

Die Aus-Einander-Setzung geschieht in der Folgezeit wohl weniger
zwischen Welt und Klerus als vielmehr zwischen den gebildeten, studier-

439 Vgl. dazu: B.Moller: Spétmittelalter, S.40ft.

440 Geschlossene Kleider, damit der Korper nicht sichtbar ist:

Statuta Synodalia Ecclesiae Aeduensis, anno 1468, can.24, Mansi 32, 342 ; kleri-
kale Kleider nur noch aus zwei Stoffsorten bestehend, Wolle, bzw. Kammwolle:

Concilium Dertusanum, anno 1429, cap. |, Mansi 28, 1142;

kiirzere Kleider auf Reisen: Concilium Constantiense Dicecesanum, anno 1483,
CG V 553; und viele andere Stellen mehr.

196



ten Geistlichen, die eo ipso der Oberschicht und damit dem Weltgetriebe
niherstanden, und den ungebildeten Scharen der verelendeten klerikalen
Unterschicht. Die bisher genannten Streitpunkte beziehen sich auf die
amplitudo der Tonsur, die desto grosser ausfallen soll, je hoher der betref-
fende in der klerikalen Rangstufe steht, auf das «tippett», den auch heute
noch im anglikanischen Raum iiblichen stoladhnlichen schwarzen Schal,
der akademische Wiirden signalisierte, und auf Form und Farbe des Bi-
retts, das nur in seiner schwarzen Ausfiihrung den einfachen Geistlichen
zustand, wiahrend farbige Modelle zu tragen nur den Graduierten erlaubt
war.

Einen Beleg in diesem Jahrhundert konnten wir finden, der das alte,
aber lange nicht mehr behandelte Thema aufnimmt: «...quod nonnulli
pro Clericis se gerentes, cappas seu habitum monachalem deferant: qui
tamen nullius approbatae regulae sunt professi, quod de cetero fieri pro-
hibemus ... habitum sic praesumptum deponant, et in habitu Clericis sae-
cularibus se conforment ... 441y

Es geht aus dieser Bestimmung leider nicht hervor, was die Motive der-
jenigen Kleriker gewesen sein konnen, die ihre geistliche Alltagsexistenz
am ehesten zum Ausdruck gebracht fanden durch das Tragen irgendeines
Monchskleides. Man wird nicht annehmen konnen, dass das 6ffentliche
Ansehen eines Monches grosser war als das eines Geistlichen, so dass das
Motiv der Prestigevermehrung wohl in Wegfall gerat. Wir konnen aller-
dings hier vermuten, dass einige — es wird sich wohl nicht um eine Massen-
bewegung gehandelt haben, worauf auch die Existenz nur eines Beleges
hindeutet — Kleriker von der grosseren Geschlossenheit des monastischen
Weltbildes angezogen wurden, zumal die Auflosungstendenzen innerhalb
des Weltklerus in einen mehr humanistisch gebildeten und einen eher un-
geschulten Teil die Profilkrise mancher Geistlicher sicherlich zu verstir-
ken imstande war. Aber diese Vermutung lasst sich nicht mit Sicherheit
bestétigen.

Neu und originell sind allerdings zwei Verfiigungen des 15.Jahrhun-
derts, nach denen den Klerikern untersagt wird «histrionicas vestes» 442
oder Kleider «ad modum joculatorum» 443 zu tragen. Auch hier fehlt wie-
der bei beiden Bestimmungen eine Angabe von Griinden oder Motiven
fiir ein derartiges Fehlverhalten der Geistlichen. Es ist kaum anzuneh-
men, dass sich manche Kleriker bewusst so angezogen und in der Offent-
lichkeit aufgefiithrt haben, dass sie fiir Schauspieler oder Spassmacher

441 Argentinense Concilium, anno 1435, cap.50, CG 'V 244.
442 Argentinense Concilium, anno 1435, cap.47, CG V 244,
443 Statuta Synodalia Ecclesiae Aeduensis, anno 1468, cap.24, Mansi 32, 342.

197



hiatten gehalten werden konnen. Es ist eher zu vermuten, dass beide Ka-
nones den Geistlichen klarmachen wollen, dass ihr habitus, ndmlich z. B.
«manicas latas et longas, et in parte anteriori non pendentes vel exci-
sas» 444 sie eigentlich ausschauen ldsst wie Angehorige des Unterhal-
tungsgewerbes. Dieser Hinweis auf Schauspieler und Spassmacher hat
wohl eher abschreckende Wirkung und beruht nicht auf einer Neigung
der Geistlichen, sich diesem Berufsstand dusserlich anzugleichen, der si-
cherlich nicht die héchste soziale Stufe bildete.

Auch einige andere Kanones nehmen noch das Thema auf, der Kleri-
ker solle sich vor dem Extrem hiiten, zu billige oder schmutzige Kleider zu
benutzen. Vielleicht lassen sich diese Bestimmungen inhaltlich mit dem
Verbot des Tragens von Monchskleidern verbinden, aber das ist nicht mit
Sicherheit zu behaupten.

Jedenfalls ermahnt das Concilium Suessionense anno 1456 die Bi-
schofe: «non nimis breves aut viles, sed nec nimis curiosos» 445 Kleider zu
tragen, sondern so einherzugehen, wie die «apostolica regula» und die
synodalen Vorschriften es von ithnen verlangen. Dies wird von Toledo
1473 sogar dahingehend eingeengt: «ut archiepiscopi et episcopi veste li-
nea superiori, vulgariter roqueto nuncupata, in publico semper utan-
tur 446.» Aber dasselbe Konzil spricht auch die Geistlichen allgemein an
und kritisiert die Unsitte, «vilibus vestibus» zu benutzen: «Absurdum
ergo et reprehensibilem quorundam clericorum abusum, qui lugubres et
luctuosas vestes induunt, et flebiliores quam suae congruit honestati, ex
eo se reddunt, quia parentes consanguineique eorum et amici corruptibi-
lem carnis nostrae molem deponentes, ad aeternam patriam de praesentis
exilii miseria convolarunt, penitus abolere volentes; cum et secundum
sententiam ore benedicto prolatam, qui credit in Christum, etiam si mor-
tuus fuerit, vivet: praesentis constitutionis serie, sacro approbante conci-
lio statuimus, ut ulterius luctuosas vestes induere clerici in sacris ordini-
bus constituti vel beneficiati nostrae provinciae non audeant 447,»

Es ist schwer ersichtlich, worum es hier geht, wo die Motive fiir ein der-
artiges Verhalten der Geistlichen liegen. Es hat, so weit ist dieser Kanon
verstandlich, Kleriker gegeben, die sich mit schmutzigen und jagmmerli-
chen Gewiandern bekleidet haben, weil in Verwandtschafts- oder Freun-
deskreisen eine bestimmte Haltung aufgekommen war, das «verderbte
Gebiude unseres Fleisches» zu verlassen, um das gegenwirtige Elend mit

444 A a. 0.

445 Mansi 32, 177.

446 Concilium Toletanum, anno 1473, cap. 5, Mansi 32, 387.
447 A.a.0, cap. 8, Mansi 32, 388.

198



dem ewigen Vaterhaus zu vertauschen. Die Haltung der Geistlichen ist
eine Art von Solidaritdt mit denen, die solches tun. Worauf allerdings
diese Haltung der parentes etc. beruht, ist unklar. Es kann sich unter Um-
stinden um eine Art vorreformatorischer rigoristischer Bussbewegung in
der Diozese von Toledo gehandelt haben, die auch Geistliche in ihren
Bann schlug. Wie dem auch sei, in dieser Bestimmung wird der alte Mit-
telwegsgedanke wieder aufgenommen: ein Kleriker darf sich weder nach
der einen noch nach der anderen Seite zu stark orientieren. Er darf seine
Erscheinung im Alltag nicht dadurch hervorzuheben suchen, dass er auf-
fallt. Gleichzeitig versucht Toledo aber auch, unter Bezug auf Joh. 11, 25
die perspektivische Richtung klerikaler Kleidung neu zu bestimmen. Ein
neues geistliches Leben gewinnt man nicht, indem man sich besonders
schmutzig kleidet, besonders auffillig die Weltabsage demonstriert, das
Der-Welt-Abgestorben-Sein durch Fetzen und Lumpen deutlich macht.
Das kann das wahre Leben nicht bringen. Wahres Leben fliesst nur aus
dem Glauben an Christus: Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er
stirbt! Hier wird der Todes- bzw. Abtotungsgedanke dieser rigoristischen
Gruppe iiberhoht in den Bereich wirklicher Glaubensentscheidung:
selbst der wirkliche Tod, den diese Leute offensichtlich nicht anstreben,
selbst der leibliche Tod kann fiir den nicht das Ende sein, der glaubt.
Wenn dem so ist, dann sind Praktiken oben erwidhnter Art sinnlos, dann
gilt nur noch ein Kriterium fiir Leben oder Tod: der Glaube an Jesus
Christus. Wir halten diese Argumentation fiir ausserordentlich wesent-
lich. Hier wird einmal mehr in dem ewigen Hin und Her um die Bedeu-
tung der klerikalen Erscheinungsformen im Alltag deutlich gemacht,
worauf es wirklich ankommt. Es sind eben nicht die Formen, nicht die
Ausserlichkeiten, die retten, Solus Christus! Nur der Glaube an Thn be-
siegt wirklich den Tod.

Noch zwei weitere Bestimmungen dieses Jahrhunderts nehmen sich Bi-
belzitate als Grundlage fiir ihre Motivationen: das Concilium Eystattense
anno 1447 verwendet 1. Petrus 2, 9 und 12. zur Unterstiitzung der Mah-
nung zu dezenter Kleidung448, und das Vesontione Concilium anno 1480
bezieht, obzwar nicht expressis verbis, Eph. 6 auf sein Waffenverbot 449,

Somit bietet dieses Jahrhundert weder materialkundlich noch theolo-
gisch viel Neues und spiegelt auch hierin die disziplinire Ratlosigkeit vie-
ler Synoden wider, die sich — da die obersten Vertreter der Kirche eben-
falls kontrar handelten — hiufig nur zu verbalen Verfligungen durchrin-

448 De vita et honestate clericorum, CG V 371.
449 Can.4, CG V 508.

199



gen konnen, denen letztlich der entschiedene Wille sowie die praktische
Moglichkeit zur Durchsetzung fehlten.

. 5. Das 16. Jahrhundert ’

a) Das 1. Provinzialkonzil von Mailand 1565

Mit dem Jahre 1565, dem 1.Provinzialkonzil von Mailand, geht unsere
Untersuchung zu Ende. Es ist dort der Héhepunkt einer Entwicklung er-
reicht worden, die es den Folgesynoden nur mehr iibrig lasst, diese Be-
stimmungen zu wiederholen, neu zu formulieren, sachlich jedoch weitge-
hend unangetastet zu lassen. Aus dem sehr ausfiithrlichen can.23 dieser
Synode wollen wir die Teile wiedergeben, die besonderen Bezug haben
auf unsere Fragestellung, hier besonders beziiglich der Kleidung:

«In omni vestitu color tantum niger adhibeatur : nisi fortasse alium co-
lorem requirat gradus. Omnem habitus et ornamenti novitatem clerici fu-
giant... Collare, quod dicunt, simplex, ac modice latum honeste recline-
tur. Externa vestis simplex, ac talaris erit... Si quis personatus vestes cle-
ricales, aut monachales, vel ad eorum formam induerit, et is qui eas as-
sumpserit, et 1s qui accomodavit, graves poenas subeant 430.»

Es finden sich in diesem can. 23 auch alle sonst bekannten Vorschriften
betr. Tonsur, Corona, Toga, Bart4>1, Stoffe, Ringe usw., aber inden eben
zitierten Bestimmungen werden eindeutig festgehalten: die Farbe der kle-
rikalen Gewédnder im ausserliturgischen Raum ist schwarz, die Form der
Obergewédnder ist der Talar, ein einfacher Kragen (collare simplex) in
massiger Hohe ist vorzusehen.

b) Die klerikale Kleidung

Das ist im grossen und ganzen auch heute noch — zumindest bei offiziellen
Anldssen, wie auch in den angelsidchsischen und romanischen Lindern —
die klerikale Alltagskleidung. Die ziemlich abrupt auftretende Erwih-
nung des Kragens kann wohl dadurch erkldart werden, dass immer mehr
Kleriker so kleine Kragen verwendeten, «ut collum ante et retro omnino
nudum apparere possit432.» Da es jedoch besonders dem Geistlichen gut

430 Mansi 34, 35. :

451 Es wird jedoch ein Oberlippenbart zugelassen, wenn gewihrleistet ist «ut pili
in sacrificio missae Christi domini corpus et sanguinem sumentem non impe-
diant».

452 Concilium Basiliense, anno 1503, CG VI 16.

200



ansteht, seinen Korper zu verhiillen, ein Gedanke, der sich durch die
ganze Geschichte unseres Problems zieht, ist es notig, eine Regelung zu
treffen, die dann im «collare simplex» einen Abschluss gefunden hat.
Was die Liange der Kleider angeht, so finden wir keine Modifikationen
mehr 1m 16.Jahrhundert. Das knochellange Gewand hat sich durchge-
setzt4°3. Zur positiven Verfligung der schwarzen Farbe gesellen sich noch
drei eingrenzende Bestimmungen: violette Kleider werden untersagt 434,
ebenso weisse 433 sowie rosa 456 Gewidnder. Damit ist eigentlich jede Farbe
fiir den geistlichen Gebrauch ausgeschlossen, so dass das 5. Laterankonzil
sagen kann: «ne quis (scil. clericus, Anm.d. V.) vestes portet versicolores
... Quare in presbyteratus ordine constituti vestes colorum, quae clericis a
jure non prohibeantur, deferre debeant...4>7» Hier von «Farben» zu
sprechen, ist wohl iibertrieben. Denn nach allem, was wir wissen, bleibt
nichts iibrig an colores liciti ausser Schwarz, vielleicht noch Grau oder
Dunkelbraun. Fiir das Schuhwerk wurde explizit nur noch die schwarze
Farbe zugestanden4°8. Eine schone Beschreibung des typischen anti-cle-
ricus gibt uns das Concilium Hispalense anno 1512: «... gestantes parvas
coronas juxta suum ordinem, cum capillis effusis, et barba prolixa, ac pal-
liis brevibus et apertis, et sine biretinis4°°, ac quod pejus est, aliquando
cum vestibus saecularibus, et thoracibus sericis, et cum cingulis auro et
argento elaboratis, gerentes annulos, et calceos rubros modo et forma in-
decenti (quae omnia sunt signa seu indicia pravi et indevoti animi, et sunt
pravi exempli saecularibus)... 469» Das ist nach wie vor die Mauer, gegen
die die Konzile des 16.Jahrhunderts anzukdmpfen haben. Seit den Zeiten
des Hieronymus hat sich substantiell wenig gedndert. Auch die alte und
nicht zu verbannende Idee, sich als Geistlicher besonders nachlissig und
schmutzig zu kleiden, ist noch nicht ausgestorben: «Neque enim affecta-
tae sordes, aut exquisitae deliciae, laudem pariunt (scil. clerici,
Anm.d.V.)46l» Der geistliche Stand ist sich alles in allem seines «Stan-

453 S. auch: Concilium Hispalense, anno 1512, cap. 23, Mansi 32, 603,

Concilium Florentinum, anno 1517, cap. 1, Mansi 35, 219 u.0.

434 Concilium Hispalense, s.0. Anm.453.

433 Statuta Synodalia a Joanne Ep. Ratisb. edita 1512, CG VI 86.

456 Concilium Florentinum, s. 0. Anm.453.

457 Anno 1514, sess. IX, Mansi 32, 879.

438 Concilium Hispalense, anno 1512, cap. 10, Mansi 32, 636.

439 In den Statuta Synodalia (s.0. Anm.455) heisst es, dass Geistliche in der Of-
fentlichkeit mit bedecktem Haupt erscheinen miissen.

460 Concilium Hispalense, s.0. Anm. 458.

461 Concilium Senonense, anno 1528, decr.24, Mansi 32, 1193 ; ebenso: Formula
Reformationis, anno 1550, titulus 17, CG VI 759.

201



des» noch nicht bewusst geworden und schwankt zwischen dem Extrem
der Weltliebe und dem der volligen Weltverachtung. Er 1dsst sich gehen,
flieht den mundus mit seinem falschen Glanz und zieht den Schmutz vor,
das Sinnbild des Der-Welt-Abgestorben-Seins. Oder aber er schmiickt
sich mit den Insignien der Welt, der akademischen oder der weltméanni-
schen462. Er versucht, die Widerspriiche dieser so verschiedenen Lebens-
weisen in der Kleidung zu iiberbriicken und so zu vereinigen, weswegen
Trient die Geistlichen kritisiert, die «pedes in diversis ponentes, unum in
divinis, alterum in carnalibus...» 403, Gleichwohl versucht Trient noch
einmal, die ganze Frage des habitus clericalis in eine verniinftige Relation
zu bringen zur «wirklichen» vocatio: « Habitus non facit monachum 464, »
Man wird nicht Geistlicher durch das Tragen eines spezifischen Gewan-
des, wie immer das auch beschaffen sein mag. Nicht das Aussere ist letzt-
lich entscheidend. Aber eben weil die Kleidung nicht Selbstzweck ist und
den Kleriker in seinem Klerikersein nicht konstituiert, muss ihre Dienst-
funktion deutlich hervortreten. Sie soll die innere honestas des Geistli-
chen zeigen, missionarisch-pastoral durchscheinen lassen, was der Geist-
liche existentiell verkorpert: Teilhabe an Christi Los.

Dieser Hinweis auf die missionarische Grundaufgabe des habitus wie
auch der ganzen ausserliturgischen Lebensfithrung des Geistlichen findet
sich noch einmal in sehr schoner Weise ausgedriickt durch das Reimser
Provinzialkonzil von 1564: «Nihil est quod alios magis ad pietatem ac
Dei cultum assidue instruat, quam eorum vita et exemplum, qui se divino
ministerio dedicarunt. Cum enim a rebus saeculi in altiorem sublati lo-
cum conspiciantur, in eos tanquam in speculum reliqui oculos conjiciunt,
ex hisque sumunt quod imitentur... 463

Es ist eines Geistlichen Aufgabe und Standespflicht, anderen Men-
schen den Wegzu Gott zu weisen. Erkenntnis und Austibung dieses Dien-
stes machen den Geistlichen letztlich zum Mittler, zum speculum. Diesem
hohen Ziel sollte sich das Aussere unterordnen, es darf kein Eigenleben
fiihren zur Herausstellung irgendeines nicht spezifisch-geistlichen Ge-
dankeninhalts. Die dussere Erscheinung, Kleidung, Tracht usw., konsti-
tuiert nichts und niemanden, sie begriindet nichts, gibt keinen Rechtsan-
spruch, sie «ordiniert» nicht. [hre Funktion sind Dienst, Wegweisung,
Hilfe. Dies wird in diesem Jahrhundert besonders deutlich und kann als

402 «nec gestent signa doctorum...» Concilium Hispalense, anno 1512, cap.23, -
Mansi 32, 603.

463 Konzil von Trient, cap. 6, sess. X1V vom 25.11.1551, Mansi 33, 105.

464 A.a.0.

463 Statutum 17, Mansi 33, 1298,

202



eigentlich zeitloser Gedanke mit in unsere Zeit hiniibergenommen wer-
den.

¢) Die Haartracht

Was die Haartracht angeht, so werden die bekannten Vorschriften wort-
lich mit wenigen Variationen wiederholt. Es findet sich keine Allegorese,
keine Schriftbegriindung mehr. Man hort nur noch etwas von der Grosse
der Tonsur, die bei Weltgeistlichen kleiner sein solle als bei Monchen460,
und vom Verbot der neu auftretenden Unsitte, sich die Haare zu farben
und/oder zu kriduseln47. Ansonsten spielt dieser Fragenkomplex im
16.Jahrhundert keine Rolle mehr als ausserordentlicher kontroverser
Gegenstand der Beratung.

d) Biblische Motivationen

Auch die biblischen Motivationen gehen in ithrer Bedeutung stark zuriick.
Von den 75 Belegen bis zum Jahre 1565 bieten nur fiinf einen Schriftbe-
zug: ganz allgemein die bekannten Stellen Mt.5, 13 und 16, sowie
1.Tim.2, 9468 dazu Eph. 6 bzgl. des Waffentragens4¢Y. Etwas ausgefiihr-
ter ist cap.26 der Kolner Provinzialsynode von 1536, das wir in toto be-
trachten wollen, weil es zugleich der letzte biblisch fundierte Beleg in dem
von uns behandelten Zeitraum ist:

«Beatissimus Paulus habitus modestiam et in mulieribus desiderat,
quem vult verecundum esse, ,non in tortiscrinibus, aut auro, aut margari-
tis vel veste pretiosa, sed quod decet mulieres, promittentes pietatem per
opera bona‘. Itidem Apostolus Petrus eas commendat, ,quarum non sit
extrinsecus capillatura, aut circumdatio auri, aut indumenti vestimento-
rum cultus, sed qui absconditus est cordis homo, in incorruptibilitate
quieti et modesti spiritus, qui est in conspectu Deilocuples‘. Quam turpis
ergo putanda est in Clericis, tanto gradu sublimioribus, deformissima illa
ac frequentissima nostrae tempestatis habituum variatio, quam ne infir-
miori quidem vasculo Apostolorum Principes permittendam duxerunt?
Ex veste apud homines sanctimoniae opinionem aucupari prohibuit Chri-

466 Ordinationes et statuta per Thomam Wolsey composita. CMBH IIT 686.

467 «calamistratura in colore et crispatione alterare...» Concilium Basiliense,
anno 1503, CG VI 17.

468 Constitutio ad Cleri Germaniae Reformationem, anno 1524, cap.2, Mansi
32,1084,

Concilium Senonense, anno 1528, decr.33, Mansi 32, 1193.

Synodus Provincialis Moguntina, anno 1549, cap. 74, CG VI 584.

469 Concilium Mediolanense I, anno 1565, cap.25, Mansi 34, 37.

203



stus, qui in omnibus operibus nostris, id quod intus est, primum respicit,
mundarique jubet, deinde quod deforis est, vae illud horrendum Phari-
saeis hypocritis interminans, qui ut viderentur ab hominibus justi, dilata-
bunt philacteria sua, et magnificabant fimbrias, cum essent intus pleni ra-
pina, et immunditia. Interim tamen Evangelium non temere vestimentum
Joannis Baptistae (quod illius professioni ac menti respondebat) de pilis
camelorum contextum celebrat, ac ipse Christus vestium mollitiem ac le-
nitatem aversatur. ,Ecce!* inquiens ,qui mollibus vestiuntur, in domibus
Regum sunt®. 470

Hier wird interessanterweise ausgegangen von apostolischen Mahnun-
gen an Frauen und fortgefahren nach dem Muster: wenn diese schon, um
wieviel mehr dann ihr! Das Zitat aus 1. Petr. 3, 3f. spiegelt den Gedanken
vom dusseren und inneren Menschen wider. Die eigentliche Zierde des
Menschen ist nicht sichtbar, sie ist verborgen im Herzen, kostbar aber in
den Augen Gottes. Alles andere ist nur kostspielig: Schmuck, Garderobe
usw. Wie schlimm, wenn, was dem schwicheren der Geschlechter aus
apostolischer Autoritidt geboten wird, von den (minnlichen) Klerikern
praktiziert wird! Der Kleriker gehort einem hoheren Stande an, dem die
Erwartungen und Vorschriften fiir die «unteren» Schichten in besonderer
Weise gelten, in dem sie kulminieren. Erfiillt er diese Erwartungen nicht,
dann ist er im Grunde noch weniger wert als die Frau, der diese apostoli-
schen Weisungen galten. Hier wird die Eitelkeit aufs Korn genommen,
klerikale Putzsucht, die Freude an Form, Farbe und Abwechslung, der
weltliche Spieltrieb. ‘

Das andere Extrem wird durch die pharisdische Komponente vesti-
mentiren Fehlverhaltens dargestellt: Verbreiterung der Quasten, der
Schauriemen, was weniger aus Freude an modischen Neuerungen als viel-
mehr aus theologischer Demonstrationslust geschieht. Man zeigt und be-
weist durch die Form der Kleidung seine religiose Gesinnung, aber nicht
im Sinne des Zeugendienstes, sondern im Geiste der Herrschaft, der reli-
giosen Hoheit und Dominanz. Jesus selbst verurteilt diese Haltung
Mt.23, 5 und 25, indem er die Wertigkeit zugunsten des inneren Men-
schen verschiebt. Es geht der Kolner Provinzialsynode um die Harmonie
von innerem und dusserem Menschen, wie auch Jesus Mt. 23, 26 dazu auf-
forderte, das ,Innere' zu reinigen, damit auch das ,Aussere’ rein sei: in
dieser Reihenfolge und in dieser Zuspitzung. Leuchtendes Exempel dieser
Deckungsgleichheit zwischen innerem und dusserem Menschen, klerikale
Alltagserscheinung prototypisch realisiert: Johannes der Taufer, Mt. 11,

470 Pars 11, cap.26, CG VI 258.

204



8, klingt noch einmal auf. Wir finden hier noch einmal auf gedringtem
Raum die biblischen Grundideen:

kein weltlicher (femininer) Spieltrieb

kein pseudo-theologischer Gréssenwahn

Deckung von Innen und Aussen (Johannes der Taufer)

Eine schone und ausgewogene, pastoral kluge Hilfe fiir den Kleriker
auf der Suche nach angemessener Lebensweise. Weniger darf nicht, mehr
muss nicht gesagt werden, um ausserliturgische geistliche Lebensweise zu

umreissen.
¢) Ausnahmebestimmungen

Werfen wir noch einen Blick auf einige Ausnahmebestimmungen dieses
Jahrhunderts. Hier macht das Concilium Senonense anno 1528 mit einer
interessanten Verfiigung den Anfang: «Non tamen intendimus ecclesia-
sticis ex sanguine regio aut ducali ortis hujusmodi vestimentorum sericeo-
rum delationem prohibere: quos tamen hortamur ut in suis vestimentis
decentiam ecclesiasticam observent47!.» Hierdurch wird dem geistlichen
Hochadel praktisch eine Sondererlaubnis erteilt zu tragen, was auch im-
mer getragen wird in den Kreisen der Noblen. Die Anfiigung, die «decen-
tia ecclesiastica» zu wahren, wirkt wie eine Gewissensberuhigung des
Konzils. De facto wird hier der geistliche Stand gespalten in einen Teil,
dem alle Bestimmungen gelten,und in den privilegierten Teil hochadliger
Kleriker, bei denen ihre Adligkeit pravalent ist vor ihrer Geistlichkeit.
Dieses Faktum markiert eine ausserordentliche Wende: zum erstenmal
wird ein ausserkirchlicher Massstab angelegt fiir die Bewertung ausserli-
turgischen Aussehens und Verhaltens. Es war gute Tradition, zumindest
in der konziliaren Theorie, jede nicht innerkirchliche Motivation auszu-
schalten. Es zédhlte allein die vocatio, der ordo, Anlethen aus anderen
kirchlichen Stdnden oder weltlichen Bezugsgruppen waren zu Recht ge-
bannt worden. Gal. 3, 26ff. stand unausgesprochen im Hintergrund die-
ser Bestimmungen. Raumt man jedoch dem geistlichen Hochadel konigli-
chen und herzoglichen Blutes Vorrechte bzgl. der Kleidung ein, dann
wird der ordo stark relativiert, dann entscheidet {iber die Alltagserschei-
nung nicht mehr die Kirche, sondern die Welt. Wir haben schon im letz-
ten Jahrhundert den Beginn dieser Entwicklung beobachten kdnnen bei
der Sonderbehandlung akademisch ausgebildeter Geistlicher 472. Die kle-
rikalen Gruppen haben sich im 16.Jahrhundert endgiltig formiert und
beginnen, ihre Sonderanspriiche massiv durchzusetzen. Kurze, bunte,
seidene Kleider werden allgemein dem Kleriker zu tragen verboten «nisi

471 Cap.33, Mansi 32, 1193,
472 S, oben S. 194f.

205



graduatus, aut Canonicus majoris Ecclesiae Hildesheimensis, vel nobilis
existant...» 473 Hier haben wir gleich drei privilegierte Gruppen: Akade-
miker, Kanoniker und Adlige, wobei bei letzteren auch schon nicht mehr
eingeschriankt wird auf Angehorige des Hochadels, sondern ganz allge-
mein die nobiles flr vestimentidr exempt erkliart werden. Diese ohnehin
schon weitgefasste Ausnahmebestimmung wird nun noch weiter ausge-
dehnt durch das Konzil von Narbonne anno 1551, das eben diese vestes
sumptuosae zugesteht den «dominis episcopis, abbatibus, et ceteris, qui
auctoritate et honore in ecclesiis praefulgant, hisque omnibus quibus eas
jura nonnegant...» 474 Nach all diesen Freistellungsbescheiden bleiben ei-
gentlich nur noch ungebildete, nichtadlige Minoristen und Messpfaffen
librig, die gehalten sind, die konziliaren Verfiigungen betr. klerikaler All-
tagserscheinung zu realisieren. Gewiss, hier wird nicht von der Haar-
tracht geredet, die nach wie vor unmodifiziert im kirchlichen Raume Ver-
wendung findet oder zumindest finden soll. Aber da schon die Verfligun-
gen beziiglich des Waffengebrauchs in den fritheren Jahrhunderten stark
gelockert wurden, findet hier nun ein zweiter massiver Einbruch in die
Allgemeinverbindlichkeit von Synodalbeschliissen statt. Interessant
auch, dass die Bischofe jetzt die Macht bekommen, von solchen Synoden-
beschliissen zu befreien. So kann man sich gewissermassen auf Antrag
vom Druck der Verfiigungen 16sen lassen. Es ist erstaunlich, dass diese
Exemptionsbewegung korrespondiert mit der oben beschriebenen weit
fortschreitenden Einengung der ausserliturgischen Kleidervielfalt. In
dem Masse, wie die Entwicklung auf eine feste Form der ausserliturgi-
schen Erscheinungsweise zusteuert, mehren sich auch die Auflésungsten-
denzen eben dieser Entwicklung. Eine merkwiirdige Vermischung von
Aufbau und Abbau.

Dem Concilium Trajectense von 1565 ist dieser Missstand vielleicht
aufgefallen, weswegen dort daran erinnert wird, «ut non solum inferior
clerus, sed etiam quinque dictarum ecclesiarum tam capita, quam mem-
bra in moribus et vestitu, abjicendo scilicet caligas, calceos, sagula et in-
dumenta personis ecclesiasticis indigna...»47% sich an diese Verfliigungen
gebunden wissen. Das dndert jedoch nichts an der Tatsache, dass zum
Ende unseres Zeitraumes letztlich beide Auffassungen relativ unverbun-
den nebeneinanderstehen. Das Problem der Erscheinung des Klerikers im
Alltag ist nur ansatzweise gelost worden. Zuviele, dem widersprechende
oder dies relativierende Ausnahmeverfiigungen sind aktenkundig.

473 Synodus Hildesiensis, anno 1539, cap. 14, CG VI 320.
474 Can. 15, Mansi 33, 1257.
475 Mansi 35, 579.

206



Kéampfte in den fritheren Jahrhunderten eine Synode noch gegen die
Missstande im Klerus, so wird sie jetzt im 16.Jahrhundert ihre eigene
Kontrahentin, indem sie konstruktiv-destruktiv den gesamten Fragenbe-
reich als synodal-neutralisiertes Thema der kiinftigen Praxis der folgen-
den Jahrhunderte tiberldsst.

f) Die Entwicklung im angelsichsischen Raum bis 1565

Der Zeitraum bis 1565 umfasst auch die kritischen Jahre der Reforma-
tion. Es wiirde zu weit fithren und den selbstgesteckten Rahmen spren-
gen, wenn wir auf die reformatorischen Belege insgesamt eingingen. We-
gen des besonderen, des katholischen Charakters47¢ der englischen Re-
formation jedoch, sei hier kurz auf die synodale Behandlung unseres The-
mas im angelsidchsischen Raum bis 1565 eingegangen.

Neben den iiblichen Bestimmungen betr. ordentlicher Kleidung und
sauberer Tonsur477 findet sich auf dem Provinzialkonzil von Canterbury
anno 1557 ebenfalls ein Katalog von Ausnahmen. Die seidene und/oder
pelzbesetzte Toga ist generell dem Kleriker zu tragen verboten: «nisi
praelatus, ordinis senatorii, vel alicujus baronis ad minus filius, aut frater,
vel nisi fuerit de cancellaria domini regis, vel alicujus archiepiscopi, vel
episcopi vicarius generalis, aut officialis principalis, archidiaconus, seu
aliter in dignitate ecclesiastica constitutus, seu ex universitate aliqua gra-
duatus...»478 Weiter wird untersagt, an seiner Tunika ein Chamelot zu
benutzen «nisi fuerit ad minus artium magister, vel in legibus bacal.» 479
Hier wird tatsidchlich im wahrsten Sinne des Wortes alles, was Rang und
Namen hat, -von der allgemeinen Bestimmung ausgenommen. Dieses
Konzil von Canterbury fand statt zur Zeit Marias der Katholischen. Die
«Injunctions» der Konigin Elisabeth von 1559 versuchen, unter Bezug
auf 1. Kor. 14, 40 («alles soll mit Anstand und nach der Ordnung vor sich
gehen») den Geistlichen zum Tragen einer angemessenen Kleidung zu be-
wegen «both in the church and without, and thereby to receive the honour
and estimation due to the special messengers and ministers of almighty
God ... not thereby meaning to attribute any holiness or special worthi-
ness to the said garments...» 480 Der Ordnungsgedanke ist vollig neu in

476 Vol Advertisements For Due Orderin Prayersetc.,ca. anno 1564, CMBHIV,
249 «That all archebysshoppes and bysshoppes do use and continue their accusto-
med apparell.» ;

477 Injunctions by Card. Pole in the diocese of Gloucester, anno 1556, cap.6,
CMBH IV 146. Concilium Provinciac Cantuarensis, anno 1557, Mansi 35, 482.

478 Concilium Provinciae Cantuarensis, anno 1557, Mansi 35, 494.

479 8. oben Anm.478.

480 Cap.30, CMBH 1V 186.

207



unserem Thema. Es ist in unserem Zusammenhang unwichtig, dass
1.Kor. 14, 40 den Ablauf eines urchristlichen Gottesdienstes meint und
dieser Satz des Apostels plotzlich auf die «outward appearance» des
Geistlichen bezogen wird. Interessant ist, dass der Gedanke des «secun-
dum ordinem fieri» hier ins Spiel gebracht wird, ohne dass gesagt wird,
welche Ordnung eigentlich gemeint ist, die apostolische, die kirchlich-dis-
ziplindre, die standesklerikale? Es reichte den Injunctions offensichtlich
aus, den Grundsatz «Ordnung muss sein» als apostolische Maxime zu
proklamieren, um das klerikal-vestimentire Gleichgewicht der im Um-
bruch befindlichen Kirche zu wahren. Gleichzeitig wird in kennzeichnen-
der und dankenswert klarer Form der Gedanke Trients aufgenommen:
Habitus non facit monachum48!, Das Gewand an sich ist ein «nihil», es
bedeutet keine besondere Wiirde oder Heiligkeit, es ist nicht mehr und
nicht weniger als das medium, durch welches der Christ mit der Realitét
des allméchtigen Gottes konfrontiert wird 432, Hier wird, so scheint uns,
in sehr schoner Weise zum Ausdruck gebracht, was der habitus clericalis
letztlich ist: weder Standesvorrecht noch Standespflicht, weder Auszeich-
nung noch Herrschaftsinsignie, sondern schlichtes Boten- und Dienst-
kleid (messengers and ministers). Das ist weder Uberschitzung noch Un-
derstatement, alles hat seinen Platz und seine missionarisch-evangelisti-
sche Funktion, alles ist — modern gesprochen — evangelikal und hoch-
kirchlich fundiert. Der Geistliche an sich ist nichts, sein Gewand ist
nichts. Doch wenn alles dazu dient, den allmachtigen Gott zu verkiinden
und Thm zu dienen, dann bekommt auch die Dienstkleidung des Geistli-
chen im Alltag ihren tiefen Sinn, indem sie Verehrung und Wertschatzung
konzentriert und biindelt auf den, der hinter dem Tréager der Amtstracht
steht: auf Gott selbst, den Empfénger aller Ehre und aller Lobpreisung.

Die alltdgliche Existenz ist kaum unterschieden von der liturgischen,
das Leben des Geistlichen, innerhalb wie ausserhalb der Kirche, dient der
Verkiindigung. So kann anderswo gesagt werden: «..that all ministers in
their ministry use a grave, comely, and side- garment, as commonly they
do in preaching483.»

Leben ist Predigt, klerikales Leben ist Verkiindigung. Das ist die Ein-
heit von Leben und Lehre iiberhaupt. Eine Einheit, die approximativ ver-
wirklicht werden wollte im Laufe der Geschichte, eine Einheit, die zu rea-
lisieren noch aussteht.

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff

431 S oben Anm.464.
482 Vgl. Concilium Dicecesanum Assaphense, anno 1561, CMBH IV 229.
483 Acta Convocationis Prov. Cantuar., anno 1562, cap.4, CMBH IV 239.

208



	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565 [Schluss]

