Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Urs Kiiry, Dr.phil. Bischof: «Hirten-
briefe» 1978.  Christkatholischer
Schriftenverlag, 4123 Allschwil.
Dr.phil. Urs Kiry, Professor fir

systematische Theologie an der Univer-

sitiat Bern (1941-1971) und Bischof der

Christkatholischen Kirche der Schweiz

(1955-1972), hat uns in seinen Hirten-

briefen ein Testament hinterlassen, das

Zeugnis ablegt von seinem tiefgriindi-

gen Glauben und Wissen, einer umfas-

senden Theologie und Philosophie. Was

Katholizitdt bedeutet, sowie sic im

ersten Jahrtausend der Kirche gelehrt

wurde, das wird schon im ersten Hirten-
brief (1956) mit den Worten umschrie-
ben: «Nur wenn die Kirche «dem Gan-
zeny, der ganzen Christuswahrheit ge-
mass lehrt, lebt und handelt, eben wenn
sie katholisch ist in Bekenntnis, Ver-
fassung und Gottesdienst, kann sie der

Gnadenfiille Christi teilhaftig werden»

(S.56).

Die so verstandene Katholizitdt muss
in der Gesamtheit christlichen Seins,
d.h. in Kirche und Gemeinde, nicht
minder aber auch im «kulturellen
Schaffen, im politischen Handeln, unse-
rer Rechtsprechung, unserm Kampfum
soziale Gerechtigkeit und dem Frieden
der Volker, der Gemeinniitzigkeit und
Fiirsorge» innewohnen und richtungge-
bend sein, wenn die Welt wieder heil
werden soll (S.59).

Von dieser Sicht aus befasst sich der
Hirtenbrief 1959 mit dem Thema: «Der
Christ im Zeitalter der Atombombe».
Die heute sichtbare Uberbewertung der
Technik als solcher, die weithin, wie es
heisst, zu einem «Selbsterlosungswahn»
sich entfaltet hat, muss sich ihrer wirkli-
chen Aufgabe neu besinnen, sich erken-
nen und entscheiden an dem Wort aus
dem 5. Buch Mose, 30, 19-20: «Ich habe
euch Leben und Tod, Segen und

116

Fluch vorgelegt, damit ihr das Leben
wihlet, ... indem ihr den Herrn, euren
Gott, liebet, seiner Stimme gehorchet
und ihm anhanget.» Wir konnen, so le-
sen wir im Hirtenbrief, die im Univer-
sum sich vorfindenden Krifte einfan-
gen, nutzen und gestalten, aber all dies
nur in der klaren Gewissheit, dass sie
zum Tod oder zum Leben sich auswir-
ken konnen. In diesem Entscheid liege,
so heisst es, unser aller Verantwortung!
Bischof Dr. Urs Kiiry war nicht nur
ein tiefgriindiger Theologe. Dasselbe
trifft auch zu auf sein Verwurzeltsein in
umfassender Philosophie. Davon zeugt
der Hirtenbrief « Glauben und Wis-
sen» (1962), in dem die innerste Einheit
beider Grossen entfaltet wird. So lesen
wir: «Der Glaube ist selbst schon we-
sentlich Erkenntnis und zwar Erkennt-
nis, in einem sehr tiefgehenden Sinn, ein
Wissen, das alle blosse Vernunfter-
kenntnis weit hinter sich lasst, ein Wis-
sen um Gott und seine Geheimnisse, in
dessen Licht die Réatsel der Welt und des
menschlichen Lebens erst erhellt wer-
den konnen.» Dass Glauben und Wis-
sen aber immer im Ringen miteinander
stehen, das zeigt das Wort: «Herr, ich
glaube, hilf meinem Unglauben» (Mk.
9, 24). Die Bedeutung des Wissens und
Forschens wird nicht gering geschitzt.
Wo sie sich aber anmassen, letzte und
tiefste Gotteserkenntnis vermitteln zu
konnen, sich gleichsam selbst «vergot-
ten», da wirken sie Tod statt Leben.
Manche Hirtenbriefe befassen sich
eingehend mit kirchlich-gemeindlichen
und 6kumenischen Fragen: « Vom k&-
niglichen Priestertum der Laien»
(1958), «Okumene der Ortsgemeinde»
(1961), «Uber das heilige Abendmahl»
(1964).IndenfolgendenJahren,d. h. vor
allem nach dem II. Vatikanischen Kon-
zil, wird in verschiedenen Hirtenbriefen



«Unser Verhaltnis zur romisch-katholi-
schen Kirche», das uns mit ihr Gemein-
same und noch Trennende, eingehend
dargestellt. Das alles fiihrt wie von
selbst zur Darstellung unseres eigenen
kirchlichen Zustandes, zur wichtigen
Frage, was es heissen mag: Christka-
tholisch zu sein. Unsere hundertjah-
rige Existenz wird durchleuchtet, ohne
Verschweigen der Schwichen und Ge-
fahren. Dariiber, was uns als Aufgabe
gestellt ist, heisst es u.a.: «Christka-
tholiken nennen wir uns, d.h. eigent-
lich: Christus-Katholiken. Wir
wollen damit zum Ausdruck bringen,
dass Christus fiirunsder einzige Herr
der Kirche ist. Und dieser Herr ist es
grundlegend darin, dass er durch die
Heilige Schrift uns, seiner Kirche, und
jedem einzelnen, in personlicher Unmit-
telbarkeit sein Wort sagt und uns seine
Gnade, die Fiille des Lebens schenkt.
Katholiken aber sind wir darin, dass
wir uns die Fiille des Lebens und der
Gnade durch den Herrn vergegenwirti-
gen und mitteilen lassen durch die gros-
sen, elementaren Grundordnungen, die
der Herr durch die Apostel fiir die Ver-
kiindigung und das Bekenntnis, sodann
fiir die Amterordnung und endlich fiir
den Gottesdienst der Kirche aufgerich-
tet hat» (S.173/74).

Mit besonderem Nachdruck sei hin-
gewiesen auf den letzten Hirtenbrief mit
dem gewichtigen Thema: « Nach hun-
dert Jahren kirchlicher Existenz
der Zukunftentgegen» (1972). Hier
einige der tiefgriindigen Aussagen:
«Unserer Kirche ist die Verheissung der
Zukunft gegeben, wenn wir den drit-
ten Weg, den Weg der Erneuerung von
Grund auf, oder — was fiir uns dasselbe
heisst — den Weg der fortschreitenden
katholischen Kirchwerdung im
Geiste der Freiheit des Evangeliums
mutig vorwirts gehen... Das heisst fiir
uns: wir werden riickschauend immer
wieder priifen miissen, was im Denken

und Wollen unserer altkatholischen Vii-
ter Christus-nahe und Christus-ferne
war. Wir werden — paradoxerweise —
nicht vorwérts kommen, ohne riick-
wérts zu blicken, ohne eine echte kon-
servative Grundhaltung, die auch die
unserer Viater war. Wir werden aber,
weil esumeine Er-Neuerunggeht, all
das ernsthaft berticksichtigen und auf
seine Christus-Nihe und
Christus-Ferne priifen miissen, was
das Anliegen derer ist, die eine Kirche
,mit modernem Image' anstreben... Das
Entscheidende ist, dass wir die berech-
tigten Anliegen dieser beiden Grundhal-
tungen — der ,konservativen' und der
,revolutiondren” — in ilberzeugender
Weise einzuordnen vermogen in die
Erneuerung der Kirche von Grund auf»
(S.356).

Und nicht weniger entscheidend ist
die Aussage: «Das alles kann aber nur
dann sinnvoller und dem Evangelium
wie dem Wesen unserer katholischen
Kirche entsprechender Weise gesche-
hen, wenn wir uns bei allen Reformen,
die sich auf dem Gebiete der Verkiindi-
gungsarbeit, der Amterordnung, der
Verfassung, der Liturgie, der Spendung
der Sakramente und des Dienstes an der
Welt aufdrangen und die in ihrer Ge-
samtheit die Zukunftsaufgabe unserer
Kirche ausmachen, an das Wort halten,
das mein letztes Hirtenwort an all un-
sere Gemeinden, Genossenschaften und
Diasporanen sein soll: In allem, was ihr
im Hinblick auf die Zukunft unserer ge-
liebten Kirche tut, plant und verwirk-
licht: Blicket, die ihr eine Wolke von
Zeugen habt, auf zu Jesus, dem Anfén-
ger und Vollender des Glaubens: Jesus
Christus gestern, heute und derselbe in
Ewigkeit» (S.357).

Zum Schluss sei in grosser Dankbar-
keit darauf hingewiesen, dass den Hir-
tenbriefen vorangestellt ein sehr an-
schaulicher Lebenslauf unseres Bi-
schofes Dr. Urs Kiiry, sel., verfasst von

117



Pfr.Dr. Hans A. Frei, Bern, steht. Die
nun erschienenen Hirtenbriefe — iibri-
gens mit Bildern versehen und sehr
vornehm gestaltet — eignen sich vor-
zliglich als Grundlage fiir eine « Weiter-
schulung der Erwachsenen» unserer
Kirche! Was einst der Kirchenlehrer
Pacia (1 389) von sich bekannte, das
darf voll und ganz auch auf die Person
und das Werk von Bischof Dr. Urs
Kiiry angewendet, werden:

«Christianus mihi nomen

Catholicus mihi cognomen.»

Max Heinz

Urs Kiiry: Die altkatholische Kirche.
Ihre Geschichte, ithre Lehre, ithr An-
liegen. 2. Aufl., hrsg. von Christian
Oeyen, Stuttgart (1978). 553 S.
DM 48.—.

Die vom ehemaligen christkatholi-
schen Bischof der Schweiz und Profes-
sor an der Universitit Bern verfasste
Darstellung seiner eigenen Kirche ist
alsbald das massgebliche Buch fiir alt-
katholische Dogmatik geworden. Der
Vf. beginnt mit einem Uberblick iiber
die Geschichte der Kirche in christka-
tholischer Sicht, in dem freilich die mor-
genldndischen Kirchen kaum vorkom-
men, obwohl sie doch mehrere Jahrhun-
derte hindurch (gegeniiber den Ortho-
doxen und Abendlindern) die stirksten
christlichen Gemeinschaften und also
die eigentlich tonangebenden Kirchen
waren: bis heute lebendes Zeugnis der
Tatsache, dass es — von Juden-Christen,
Montanisten, Donatisten, Nestorianern
usw. an — bis zum heutigen Tage nieein
einheitliches Christentum gegeben hat:
eine Tatsache, die man bei Unionsge-
spriachen nicht vergessen sollte! Mehr
als mit der Kirchengeschichte befasst
der Vf. sich mit Fragen der christlichen
Dogmatik in der traditionellen Sicht der
Kirche, aber auch in eigener Auffas-
sung: also mit der Zusammensetzung

118

der kanonischen Schriften, der Dreifal-
tigkeit, der Christologie und der Lehre
von HI. Geiste, schliesslich mit der Ver-
wirklichung des Heilsgeschehens im Le-
ben der Kirche: durch Wort und Sakra-
mente, deren Siebenzahl im einzelnen
erortert und in ithrer Wirksamkeit dar-
gestellt wird. Das Wesen der Kirche und
des Amtes entsprechen weithin den
abendlindisch-katholischen Uberliefe-
rungen, deren Vorherrschen der Vf. wie-
derholt, etwa gegeniiber Anforderun-
gen der Orthodoxen, unterstreicht, da-
von zugunsten einer 6stlichen Schau ab-
zugeben. Das Buch schliesst mit einer
Darstellung der 6kumenischen Aufga-
ben der christkatholischen Kirche, die
ihr seit ihrer Existenz neben der sich
nach neuen Linien entwickelnden ro-
misch-katholischen Kirche seit gut 100
Jahren vorgegeben sind. U.K. ver-
schweigt dabei die Schwierigkeiten
nicht, die das immer erneut sichtbar
werdende Zdogern der Orthodoxen, Ei-
nigungsbeschliisse (besonders von 1931)
in die Tat umzusetzen, der altkatholi-
schen Kirche macht. So ist das Streben
nach voller Sakramentsgemeinschaft
nicht liber immer erneute Anldufe hin-
ausgekommen. Auch mit der anglikani-
schen Gemeinschaft, mit der seit 1931
Interkommunion besteht, haben sich
besonders durch die Frage einer Ordi-
nation von Frauen in den letzten Jahren
Schwierigkeiten ergeben, deren Lsung
auch das Verhdltnis zur Orthodoxie
beeinflussen muss. Diese jiingsten Ent-
wicklungen hat Ch. Oeyen von der Uni-
versitdt Bonn in einem Schlusswort be-
schrieben, das auf dem Angebot einer
Zusammenarbeit mit dem Vf. beruht,
der kurz danach 75jdhrig dahinging. —
Die altkatholische Kirche hat — {ber
thre Katechismen hinaus — lange Zeit
auf eine Zusammenschau und eine
durchgéngige Darstellung ihre Dogma-
tik warten miissen. Dass sie nun vor-
liegt, kront das Lebenswerk eines ihrer



bedeutendsten Gelehrten und Kirchen-
politiker, der sich damit ein Denkmal
gesetzt hat, das gerade auch im Ge-
sprach mit Anglikanern und Orthodo-
xen als Ausgangspunkt aller Verhand-
lungen seine Bedeutung behalten wird. -

Bertold Spuler

Walter Brandmiiller : Ignaz v. Dollinger
am Vorabend des I.Vatikanums.
Herausforderung und Antwort, Eos
Verlag, St. Ottilien, 1977.

Es ist kaum moglich, alle Einseitig-
keiten und Nachlissigkeiten dieses Bu-
ches aufzuzidhlen. Unrecht haben hier
nur die beim VatikanumlI Unterlege-
nen, sie waren gegen das Konazil (S.44,
112), ihre Haltung war un- oder anti-
kirchlich (S.71, 86, 139) bis «dezidiert
kirchenfeindlich» (S.139), es mangelte
thnen «das Wissen um die gottliche
Fiihrung der Kirche» (S.138). Mit sol-
chen Vorurteilen kann eine wissen-
schaftliche Arbeit natiirlich nicht ge-
schrieben werden, sondern nur eine Pro-
pagandaschrift. Bezeichnend ist, dass
der Autor den Fiirsten Hohenlohe als
den «frommen Chlodwig» (S.39, 112,
113, s.a. S.115) verhohnt. Uberra-
schend ist es fiir ihn, dass Dollinger sich
beim Kampf gegen die romisch-pépstli-
chen Anspriiche nicht an den Episko-

pat, die Kurie oder die Theologen, son-

dern an die Offentlichkeit wandte (S. 3).
Musste es fiir ein Mitglied des
Gorres-Kreises, der einst die 6ffentliche
Meinung fiir den Katholizismus mobili-
siert hatte, nicht selbstverstidndlich sein,
sich in einer Angelegenheit, die die
ganze Kirche betraf, an die Offentlich-
keit zu wenden? Auf der anderen Seite:
was war der Erfolg des Gutachtens der
Miinchner Theologischen Fakultit ge-
gen das Dogma von der Unbefleckten
Empfangnis Mariens gewesen? Der Au-
tor sollte eigentlich wissen, dass es vom
Miinchner Erzbischof einfach nicht

nach Rom befordert wurde, weil es ihm
nicht in den Kram passte. Und war von
dem Nachfolger Scherr mehr zu erwar-
ten, der weder bei den Odeonsvortrigen
noch bei der Gelehrtenversammlung et-
was von sich hatte horen lassen und im
Fall des Dollinger-Schiilers Pichler eher
noch pépstlicher als der Papst gewesen
war? Was war von solch einem Mann
und seinen Standesgenossen zu hoffen?
Was war von der romischen Kurie zu er-
warten, die jede unbequeme Meinung
auf den Index setzte? Und war nach der
Gelehrtenversammlung noch etwas von
den Theologen zu erhoffen? Um die
Lage Dollingers darzustellen, geniigt es
nicht, nur aufzuzihlen, welche Biicher
und Schriften er eigentlich gekannt ha-
ben miisste und womoglich nicht be-
riicksichtigt hat, wie das Brandmdiller
tut, man muss schon etwas mehr auf'die
Zeitverhiltnisse eingehen. Der Augs-
burger Allgemeinen Zeitung wirft der
Autor den Abdruck von Korresponden-
zen zum Tod des Rottenburger Bischofs
Lipp vor, die, wie aus dem von Brand-
miiller beniitzten Handexemplar dieser
Zeitung im Cotta-Archiv in Marbach
leicht festzustellen ist, von dem Rotten-
burger Domkaplan Dr.Ilg stammen,
der doch wohl zu einem Kommentar

.zum Tod seines Bischofs qualifiziert

war. Weiter wird behauptet, die Zeitung
habe geschrieben, «dass die Denunzian-
ten» in Rottenburg den Bischof «umge-
bracht hatten» (S.20), wihrend es in der
Korrespondenz heisst, das romische
Breve habe «eine todbringende Wir-
kung» gehabt.

«Ein  plumper und unehrlicher
Trick» ist es fiir Brandmiiller, wenn
Déllinger die Bischofsversammlung in
Rom zur Definition des Mariendogmas
von 1854 als Konzil bezeichnet und be-
firchtet, dhnlich wie damals konnten
nun einfach per acclamationem Dog-
men verkiindet werden (S.39f.). — Hatte
nicht Bischof Dupanloup 1867 einen

119



dhnlichen Versuch Roms abgeblockt?
Die Manipulation der Provinzialsyn-
oden durch die Kurie wird als «unbe-
wiesene, ja unbeweisbare Behauptung»
hingestellt (S.40)! Zum badischen Alt-
katholizismus des Amtsrichters Beck
vor 1870 (S. 68 ff.) mdchte ich auf einen
Artikel im Altkatholischen Jahrbuch
1968, S.35, verweisen.

Mit «ein wenig Logik» will der Autor
«die Unhaltbarkeit mancher Positio-
nen» des Gutachtens der Miinchner
Theologischen Fakultit auf die Fragen
der bayerischen Regierung zeigen und
fragt zu den ungeklarten Kriterien fiir
einen Ex-cathedra-Spruch: «Glaubten
die Miinchner Theologen wirklich, dass
man vollig kontroverse, aus Schrift und
Tradition nicht ableitbare Hypothesen
definieren konne?» (S.111). Nein, so
dumm waren die Miinchner nicht, sie
glaubten nicht, dass piapstliche Ent-
scheidungen ex cathedra unfehlbar wer-
den kdnnten, was einem Kirchenhistori-
ker eigentlich bekannt sein sollte. Am
Ende behauptet der Autor, dass die
Vorkonzilssituation den greisen Dollin-
ger «vor Kirche und Wissenschaft glei-
chermassen versagen liess» (S. 141), und
mochte die Polemik der Ultramontanen
damit entschuldigen, dass sie angegrif-
fen worden seien (S.141). Nur gut, dass
Walter Brandmiiller nicht so bekannt ist
wie Ignaz v.Dollinger, und er damit
nicht «vor Kirche und Wissenschaft
gleichermassen versagen» kann.

H.E. Kessler

Jean Richard: La papauté et les mis-
sions d'Orient au Moyen Age
(XTI*-XVe  siecles). Paris/Turin
1977. Ecole Francaise de Rome: Pa-
lais Farnese. XXXIV, 325 S. (Collec-
tion de I’Ecole Frangaise de Rome
33).

Die mongolischen Eroberungen des

13. und 14.Jhs. haben quer durch Asien

120

hin Verbindungen geschaffen, die es
vorher nicht gab. Sie haben das nesto-
rianische Christentum Mittel- und Ost-
asiens wieder mit seinem Ausgangs-
punkte im Zweistromlande in Bertih-
rung gebracht, aber auch mongolischen
Boten in den Mittelmeerraum sowie
abendldndischen Gesandten bis in die
Mongolei hinein den Weg geebnet. So
kam es zu Berlihrung zwischen morgen-
und abendldndischen Christen, tliber-
haupt zwischen Europédern und Asiaten.
Wie die Mongolen sich ldngere Zeit hin-
durch zur Weltherrschaft berufen
glaubten, so verstanden die Abendlin-
der den Missionsbefehl der Bibel in dem
Sinne, dass sie tiberall das Christentum
in ihrer Auffassungzu predigen und An-
dersglaubige dafir zu gewinnen, Ange-
horige anderer christlicher Bekennt-
nisse ihm zuzuwenden hitten. Daraus
hat sich eine sehr lebhafte Korrespon-
denz zwischen Ost und West, aber auch
ein starker Personenverkehr auf geistli-
cher und weltlicher Grundlage ergeben,
den man schon seit Jahrhunderten an-
hand von Urkunden aller Art durch-
forscht und besonders in den letzten
Jahrzehnten ndher kennengelernt hat.
Hieran hat sich — neben Paul Pelliot und
andern — gerade der Vf. des vorliegen-
den Buches beteiligt und sich dabei zum
jetzt wohl besten Kenner der abend-
und morgenldndischen Beziehungen
auch auf Grund zahlreicher Archivstu-
dien entwickelt. Nach vielerle1 Vorar-
beiten legt er nun die Summe seiner Er-
kenntnisse vor und vertieft damit unsere
Kenntnis dieser fiir unsere Vergangen-
heit so bedeutsamen Zusammenhdnge.
Dabei treten vielerlei neue Tatsachen
bei Bekehrungsversuchen, bei der
Grindung «lateinischer» Bistiimer und
Missionsstationen ans Licht und bewei-
sen die Vielfaltigkeit der europdischen
Unternehmungen, die hdufig von der
Kurie ausgingen. Gewiss kann man sa-
gen, dass diese Missionsversuche letzt-



lich erfolglos blieben. Sie haben aber
Europas Augen in vieler Hinsicht ge6ft-
net, haben uns Zusammenhinge bis
nach China hin erkennen gelehrt, die
zur Grundlage des Hohenflugs unseres
Erdteils, aber auch zum Ausgangs-
punkte der weltweiten Ausdehnung der
europdischen Kultur geworden sind. In
dieser Hinsicht haben J.R.s Untersu-
chungen ihre dauernden Friichte getra-
gen. Ohne seine Darstellung liefen wir
Gefahr, wesentliche Zusammenhidnge
unserer politischen und geistigen Ge-
schichte zu ibersehen.  Bertold Spuler

Friedrich Heyer (Hrsg.): Die Kirche Ar-
meniens. Eine Volkskirche zwischen
Ost und West. Stuttgart (1978).
Evangelisches Verlagswerk. 231 S.
(Die Kirchen der Welt, Band XVIII).
DM 40.-.

Anders als bei den {librigen Bidnden
dieser Reihe stellt nicht ein einzelner,
sondern eine Gemeinschaft von Ange-
horigen der armenisch-gregorianischen
(monophysitischen) Kirche deren We-
senheit dar. Die Beitrdge werden durch
eine Einleitung aus der Feder Fr. Hellers
zusammengehalten, der eine Gesamt-
schau mit einigen Schwerpunkten
schrieb, in der freilich eine Anzahl von
Druckfehlern, besonders bei Namen,
stehengeblieben ist. Aber auch so erhélt
man ein eingehendes Gesamtbild dieser
Kirche, in der sich die Nation der Arme-
nier in dhnlicher Weise verkorpert wie
bei den Juden: Religion und Volkstum
fallen hier wie dort weithin zusammen.
Es entspricht dabei dem Wesen dieser
Sammlung, dass die einzelnen Themen
weithin im traditionellen Sinn zusam-
mengestellt werden, d. h. so, wie die gre-
gorianischen Armenier sie — weithin
ohne historisch-kritische Reflexion —se-
hen. Das gilt fiir die Geschichte ebenso

wie fiir die Dogmatik oder die Liturgie.

Diese Abschnitte sind damit zu Fund-

gruben unserer Einsicht in das gewor-
den, was diese Kirche wirklich — ohne
etwaige Okumenische Harmonisie-
rungsversuche — darstellt: das zu wissen
ist vielfach gut. Daneben finden kirchli-
che Baukunst mit ihrer vielfdltigen sym-
bolischen Bezogenheit und Kirchen-
recht in seinem Werden und seiner —
vielfach vom Staat (Russland bzw. der
Tirkei) gepragten — heutigen Form ihre
Darstellung.

Kurze Abschnitte behandeln die
Teile des armenischen Christentums,
die sich von der Mutterkirche gel6st ha-
ben: einmal in sehr knapper Weise die
Unierten, von denen — mit einem gewis-
sen Recht — der Orden der Mechitari-
sten in Venedig und Wien besonders
herausgehoben wird, schliesslich die ar-
menische evangelische Kirche, die im
19.Jh. entstand und heute vor allem im
Auslande, auch in Westeuropa, vertre-
ten ist. Dazu tritt als gewichtiger und
immer wieder zum Nachschlagen be-
nitzter Teil ein kirchlicher Schematis-
mus der gregorianischen und der evan-
gelischen Kirche, withrend ein Register
bedauerlicher Weise fehlt. Das Buch
verliert dadurch nicht unbetriachtlichan
Wert, den es sonst als genuine Informa-
tionsquelle des Wesens dieser alten, wie
kaum eine andere national gepriagten
Kirche bietet. Bertold Spuler

Manfred Brandl: Die deutschen katho-
lischen Theologen der Neuzeit. Ein
Repertorium. Band 2: Aufklarung.
Wissenschaftliche Verlagsbuchhand-
lung Wolfgang Neugebauer, Salz-
burg 1978. XXXVI, 321 Seiten, Ln.

DM 138.—/6S 900.—, Subskriptions-
preis;  Einzelpreis: DM 160.—/
6s 1050.—.

Systematische bibliographische

Summarien, sogenannte Repertorien,
kann es nicht leicht zu viele geben. IThr
Problem ist die Abgrenzung des gewiahl-

121



ten Gebietes in sachlicher und zeitlicher
Hinsicht zusammen mit Quantitit und
Qualitdt der Einzelangaben zu den auf-
genommenen Schriften und ihren Ver-
fassern. In dem Fall, von dem hier zu
berichten ist, stellten diese Fragen sich
vom wihrend der sechziger Jahre an
der Innsbrucker Universitdt von dem
1974 verstorbenen Dogmatiker Franz
Lakner SJ unternommenen und zu Be-
ginn der siebziger Jahre aufgegebenen
Versuch her, den bewédhrten, 1903-1913
in dritter Auflage erschienenen Nomen-
clator theologiae catholicae von Hugo
Hurter in erneuerter Form herauszu-
bringen. Von seiner Mitarbeit unter
Lakner mit den Vorarbeiten vertraut,
gestaltete . Manfred Brandl, unter
Reduktion des zu weit gefassten Vorha-
bens auf den deutschen Sprachraum in
der Zeit von der Gegenreformation bis
zum Zweiten Vatikanum, den Grund-
riss eines vierbandigen Werkes, dessen
zweiter Band «Aufklarung» jetzt als er-
ster des Gesamtwerkes vorliegt. Dieses
soll in seiner Begrenzung, die zugleich
Intensivierung bedeutet, «das leisten,
was bislang bloss der ,Hurter® leistet,
nidmlich eine knappe, aber weiterfiith-
rende Erstinformation zu moglichst vie-
len Schriftstellern zu bieten» (VII): Im
vorliegenden Band sind es 2450, davon
etwa 100 nicht-deutsche, davon meist
franzosische, und einzelne, meist wenig
bekannte Protestanten, «die sich zu
katholisch-deutschen Problemen geédus-
sert haben».

Inhaltlich folgen dem Vorwort und
dem Verzeichnis von Abkiirzungen
(X-XI) die fiir den Zeitraum von 1717
bis 1829 in Betracht genommenen Zeit-
schriften, beginnend mit den besonders
auch im Zusammenhang mit der Kirche
von Utrecht bemerkenswerten «Nou-
velles Ecclésiastiques» (XII-XV) und
ein Literaturverzeichnis in sieben, the-
matisch gegliederten Abschnitten, auf
das jeweils im Hauptteil verwiesen wird

122

(XVI-XXIV). Der Hauptteil umfasst,
ohne weitere Gliederung, in alphabeti-
scher Folge die unter ihrem Namen auf-
genommenen Autoren mit biographi-
schen und weiteren, charakterisierenden
Angaben in knapper Fassung. Bemer-
kenswert bet den bibliographischen An-
gaben ist, dass gelegentlich auch Rezen-
sionen zu einzelnen Schriften aufge-
nommen sind, die fiir die Aufnahme
derselben in ihrer Zeit charakteristisch
sind. Als Erginzung zum Hauptteil von
Interesse erscheint auch eine ange-
schlossene Rethe « Anonyme Werke» in
fortlaufender Numerierung der alpha-
betischen Folge ihrer Titel (281-304).

Den Abschluss bilden Sach- und Per-
sonenregister (305-321), die jedoch erst
in threr Verbindung mit dem Gesamt-
werk zur Geltung kommen, bzw. erst
dann in vollstindigerer Weise vorgelegt
werden konnen. Uber die allgemeine Er-
welterung der Autorenanzahl ist auch
zu bemerken, dass im Unterschied zum
alten Hurter, in dem hauptsichlich die
theologische Literatur im engeren kirch-
lichen Sinn Aufnahme fand, im Werk
Manfred Brandls auch Aufklarer und
Gegner der Kirche beriicksichtigt wer-
den.

In altkatholischer Sicht von besonde-
rem Interesse sind im vorliegenden
Band die Angaben zu Autoren wie
Ricci, Muratori, van Espen, Rauten-
strauch, Febronius-Hontheim, Dal-
berg, Wessenberg, Stattler, Sailer und
weniger vertrauter Personlichkeiten wie
z.B. der Carmeliter und Zeitgenosse
Sailers und Wessenbergs Thaddeus An-
ton Dereser (1757-1827), dessen
Lebensweg liber die Stationen Wiirz-
burg, Heidelberg, Bonn, Strassburg,
Freiburg/Br., Karlsruhe, Luzern nach
Breslau der Bonner Kirchenhistoriker
E.Hegel jlingst wieder ins Licht gertickt
hat.

So darf die Fortsetzung der Ausgabe
und dabei nicht zuletzt das Erscheinen



des dritten Bandes (die katholischen,
deutschen Theologen im 19.Jahrhun-
dert bis zum Ersten Vatikanum) mit
Interesse erwartet werden.

Werner Kiippers, Tiibingen

Die Anrufung des Heiligen Geistes im
Abendmahl. Viertes Theologisches
Gesprich zwischen dem Okumeni-
schen Patriarchat und der Evange-
lischen Kirche in Deutschland vom 6.
bis 9.Oktober 1975 in der Evange-
lischen Sozialakademie Friedewald.
Beiheft zur Okumenischen Rund-
schau, Nr.31, Verlag Otto Lembeck,
Frankfurta. M. 1977.

Der Band mit der gefilligen Aufma-
chung, in der nun die Studienhefte des
Kirchlichen Aussenamtes erscheinen
werden, enthéilt neben anderem 6 Vor-
trige und den von K.C.Felmy besorg-
ten Protokollbericht, der die Diskus-
sionsvoten zu den Referaten wiedergibt.

Wolfgang Schrage skizziert Das Her-
renmahl bei Paulus. Er bespricht das
Verhiltnis von 1.Kor.11,23ff. mit
Mk. 14,22ff. Die beiden Deuteworte
bei Paulus sind je fiir sich auszulegen
und nicht als Komplementirbegriffe
(Fleisch und Blut = Mensch) zu verste-
hen. Das Brotwort bringt die Selbsthin-
gabe Jesu, das Kelchwort die eschatolo-
gische Bundesschliessung durch Jesu
stellvertretendes Leiden zum Ausdruck.
Paulinische Akzente treten in V.26 in
Sicht, die Proklamation des Todes Jesu
im Abendmahl. Schrages Ausfithrungen
treffen auf orthodoxe Ratlosigkeit, auch
wenn er zugibt, dass er nicht genau
wisse, was mit dem katangellein gemeint
sei. Eucharistie und Agape gehoren zu-
sammen, denn Paulus geht es angesichts
der gemeinschaftszerstorenden Praxis
der Korinther darum, dass auch beim
Gemeindemahl sich die Dimension der
Gemeinschaft, wie sie in der Eucharistie
griindet, konkret bewihrt. Das Herren-

mahl konstituiert die Kirche als den
Leib Christi (1.Kor. 10, 16.f)). Der An-
teilam sakramentalen Christusleib stellt
in den ekklesiologischen Christusleib
hinein und verlangt deshalb briider-
liches Verhalten und nicht private Chri-
stusfrommigkeit. Ein gewisses Unbeha-
gen angesichts exegetischer Fragestel-
lungen (was ist urspringlich, was ist
sekunddr?) und  Voraussetzungen
(Texte sind aus sich selbst zu erklédren
und nicht aus dem Gesamt der kirch-
lichen Tradition) dussert sich bei den
orthodoxen Gesprichspartnern. Dabei
ist Schrages Beitrag durchaus ausgewo-
gen. Anderseits ist thnen zugute zu hal-
ten, dass bei uns oft nicht klar wird, wie
exegetische Ergebnisse sinnvoll mit der
dogmatischen Tradition einer Kirche in
Beziehung gebracht werden sollen.
Wilhelm Schneemelcher handelt tiber
die Epiklese bei den griechischen Viitern.
Anhand von vier Beispielen geht er zu-
nichst auf die liturgische Uberlieferung
ein: die Apostolische Tradition des Hip-
polyt, das Euchologion des Serapion,
die klementinische Liturgie der Aposto-
lischen Konstitutionen und die Chryso-
stomusliturgie. Dann bespricht er ein
paar Ausserungen zum Thema bei
Justin und Irendus, Athanasius und
Gregor von Nyssa, Cyrill von Jerusalem
sowie Johannes von Damaskus. Wenn
beiden Vitern nicht so viel zu finden ist,
hat dies seinen Grund darin, dass fiir sie
der Vollzug der Eucharistie und der
Glaube an ihre Heilsbedeutung wichti-
ger war als die theologische Reflexion.
Schneemelcher warnt mit Recht davor,
Fragestellungen und Terminologien des
16.Jahrhunderts in die altkirchlichen
Texte hineinzutragen. Man darf auch
nicht die Epiklese vom {ibrigen Euchari-
stiegebet isolieren. Um so mehr wire es
angebracht gewesen (evtl. in einem be-
sondern Referat) auf die neueren litur-
giegeschichtlichen Arbeiten einzugehen,
die sich um die Struktur des Eucharistie-

123



gebets und um den Hintergrund jiidi-
scher liturgischer Traditionen bemiihen.
Die Grundstruktur der altkirchlichen
Anaphoren ist in ihrer Ubereinstim-
mung viel eindriicklicher, als man nach
den Aussagen der Viter annehmen
wiirde.

Metropolit Emilianos zeigt in seinem
Beitrag Die friihen Anfinge der Epiki-
klese, dass die Epiklese kein isolierbares
Moment im Eucharistiegebet ist, son-
dern ein Grundvollzug in allen Berei-
chen der Kirche und des geistlichen
Lebens, denn das Wirken des Geistes ist
nicht zu trennen vom Wirken des Vaters
und des Sohnes. Das Referat ist ein Bei-
spiel daftir, wie biblische und patristi-
sche Texte ungeachtet ihres je verschie-
denen historischen Kontextes aufeinan-
der bezogen werden konnen: ein Ver-
fahren, das dem analytisch geschulten
Theologen des Westens Miihe bereitet.
Festgehalten sei noch der Hinweis, dass
in der byzantinischen Tradition der
Zelebrant in persona, ecclesiae den Hei-
ligen Geist anruft und nicht in persona
Christi die Konsekration vollzieht.

Hans Geisser geht auf das 4bendmahl
nach den lutherischen Bekenntnisschrif-
ten ein. Entsprechend der reformatori-
schen Grundeinsicht erkannte Luther in
den Einsetzungsworten Christi ein Ver-
heissungswort, das Glaube und Verge-
bung der Siinden schenkt. In der Aus-
einandersetzung mit mehr spiritualisie-
renden Auffassungen trat dann mehr
der Charakter eines mandatum hervor,
das Essen und Trinken befiehlt, und
auch die Realprisenz wurde stirker be-
tont. Die Konzentration auf die Worte
Christi, die Leib und Blut des Herrn ge-
genwirtig machen und Vergebung der
Siinden schenken, ist ein Erbe der west-
lichen Tradition, sie wird in der Bestrei-
tung der katholischen Position nochver-
stiarkt. Die Zurlickhaltung bei pneuma-
tologischen Aussagen und das Fehlen
einer deutlichen ekklesiologischen Be-

124

zichung fiihrt Geisser auf die Abwehr
spiritualisierender Tendenzen zuriick.

Constantin  Andronikof restimiert
nach einem Blick auf die patristische
Tradition die eucharistische Lehre von
Nikolaos Kabasilas. Die Eucharistie gibt
Teilhabe am Leben Christi, am Leben
im Geist. Das Leben, Gott selbst, ist die
Gabe. Das alles geschieht durch die
Kraft des Geistes. Die ganze Anaphora
ist Epiklese, die in der Eucharistie ihren
Hohepunkt erreicht und Kirche konsti-
tuiert. Im Geist werden die eucharisti-
schen Gaben in das Opfer verwandelt,
das Christus selbst ist.

Die FEucharistie in der neuzeitlichen
orthodoxen Theologie von loannis
Zizioulas ist der interessanteste Beitrag.
Er zeigt, wie die Lehr- und Handblicher
der orthodoxen akademischen Theolo-
gie die Dogmatik nach dem Schema auf-
teilen, das der analytisch-systemati-
schen Methode der westlichen Schola-
stik entspricht : die Ekklesiologie ist ge-
gentiber der Christologie und der Trini-
titslehre ein eigenstindiges Thema, die
Sakramentslehre ist davon auch ge-
trennt, und die Eucharistie wird als ein
Sakrament unter andern klassifiziert.
Das Sakrament wird so zu einem Gna-
denmittel in einem umfassenden Orga-
nismus (der Kirche), und es wird verob-
jektiviert zu einer Sache. Auch Frage-
stellungen, die flir die Scholastik typisch
sind, werden mitilbbernommen: was ge-
schieht mit den Elementen Brot und
Wein in der Eucharistie? In welchem
Sinn ist die Eucharistie ein Opfer? Was
ist die Bedingung ihrer Giiltigkeit?
Wenn innerhalb dieser Fixierungen die
Antworten bisweilen anders ausfallen
als im Westen, so erklirt sich dies dar-
aus, dass die orthodoxen Autoren als
Belege vor allem die griechischen Viter
zitieren.

Zizioulas geht dann auf die biblische,
patristische und liturgische Erneuerung
ein, die im Westen ihren Ausgang nahm,



im Osten aber vielleicht noch mehr
Friichte tragt. Sie betrifft vor allem die
Artund Weise, wie die Eucharistie theo-
logisch behandelt wird. Die ekklesiolo-
gische Dimension der Eucharistie zeigt,
dass diese Ausdruck der ganzen Fiille
der Kirche ist, in der das ganze sakra-
mentale Leben der Kirche zusammen-
fliesst. Das Amt hat in ihr seinen Ort, die
apostolische Sukzession verlduft nicht
oberhalb dieser eucharistischen Ge-
meinschaft. Die Eucharistie ist eine
Anamnese der Eschata, ist Verkiindi-
gung des Reiches. Die Konsequenzen
dieser neuen Sicht der Eucharistie sind
erst noch zu ziehen, wie Zizioulas unter-
streicht, aber die wenigen Hinweise, die
er gibt, zeigen, dass hier eine orthodoxe
eucharistische Theologie im Entstehen
begriffen ist, von der die Okumene viel
lernen kann. Urs von Arx

Hans-Georg Beck: Das Byzantinische
Jahrtausend. Miinchen (1978). Ver-
lag C.H.Beck. 382 S., 8 Tafeln. Lei-
nen DM 48 .—.

Nach Jahrzehnten einer ausgedehn-
ten und hochst ertragreichen wissen-
schaftlichen Arbeit zieht einer der inter-
national fithrenden Byzantinisten das
Fazit in Gestalt des vorliegenden Wer-
kes und liefert damit — nach den einzel-
nen Sparten des 6ffentlichen Lebens ge-
ordnet — einen grossartigen Uberblick
Uber das Wesen Ostroms — wie das nicht
anders zu erwarten war. In neun Ab-
schnitten, die Grundsitzliches erwigen
und nicht eigentlich chronologisch an-
geordnet sind, lehrt B. uns das Staatswe-
sen am Bosporus besser verstehen, in-
c_i_em er in seine Darlegungen vielerlei
Uberlegungen und Bemerkungen ein-
streut, die nicht selten der bisherigen,
insbesondere der «amtlichen» (auch
griechischen) Auffassung zuwiderlaufen
oder sie doch modifizieren. Sie regen
dazu an, Bekanntes neu zu {iberdenken,

schon bisher vorhandene Zweifel zu be-
leben sowie Licht und Schatten anders
zu verteilen, als das bisher geschehen
war — ohne dass in jedem Falle die hier
gebotene Gedankenfithrung sich end-
glltig durchsetzen miisste.

Bei den Lesern der vorliegenden Zeit-
schrift wird das Interesse besonders den
religiosen Verhéltnissen des Staates gel-
ten, ein Gebiet, fir das B. ohnehin als
besondere Autoritit gelten darf; es sei
nur an sein monumentales Werk «Kir-
che und Theologische Literatur im
Byzantinischen Reich» (Miinchen 1959)
erinnert (vgl. IKZ 1959, S.258f.). B. legt
in verschiedenen Abschnitten, die z.T.
durch die Verzahnung der Orthodoxie
und ihrer Triger mit dem Staate bedingt
sind («Die politische Orthodoxie»,
S.87-108), die keineswegs geradlinige
Entwicklung der Theologie dar, die
manche Epochen ihrer Entwicklung
spater aufsich beruhen liess, die manche
Ansédtze vertrat, die einst verheissungs-
voll erschienen waren, und die dadurch
zu manchen Ansichten, manchen Ver-
hiartungen gekommen ist, die ihrer gei-
stigen Bedeutung nicht forderlich
waren. Man mag sich natiirlich fragen,
ob die Weiterfiihrung verschiedener An-
sdtze nicht nur zu vielerlei Moglichkei-
ten einer theologischen Erkenntnis, son-
dern auch zu einer Fortsetzung der tief-
greifenden Auseinandersetzungen ge-
fiihrt hitte, die die ersten Jahrhunderte
der Entwicklung, etwa wiahrend beider
Phasen des Bilderstreits, gekennzeich-
net haben und die mit gemilderter Hef-
tigkeit etwa im Hesychasmus zutage ge-
treten sind. Die feste Glaubensiiberzeu-
gung, die die Orthodoxen den Unions-
versuchen des Abendlandes gegeniiber
an den Tag gelegt haben und die je ldn-
ger, desto mehr von den Monchen ge-
stitzt wurde (S.207-231), und die ge-
rade dem Griechentum (mehr als an-
dern Balkanvdlkern) zu einer fast vol-
ligen Glaubenstreue dem Islam gegen-

125



tber verholfen hat, wire dann wohl
mehr ins Wanken geraten, als das nun-
mehr der Fall war. Man mag abwigen,
ob solche Glaubenstreue oder aber
theologische Vielfalt fiir das breite Volk
nicht ein besonderer Vorteil gewesen
sind. _

Die Lektiire dieses Buches, ein aus-
serordentlicher Gewinn fiir jeden, der
sich irgendwie mit solchen Fragen be-
schéftigt, auch fiir den «6kumenisch»
Interessierten, regt zu diesen und zu an-
deren Uberlegungen an: das gehort
wohl zum Schonsten, was man von
einem Buche sagen kann.

Bertold Spuler

Jean Richard: Les relations entre
’Orient et I'Occident au Moyen Age.
Etudes et documents, London 1977.
Variorum Reprints. 356 S.

Aufdie Kreuzfahrerstaaten in der Be-
gegnungszone zwischen Abend- und
Morgenland, auf der griechischen Insel-
welt ebenso wie an den Kiisten Klein-
asiens und Syriens (wo sie sich nur bis
zum Ausgang des 13.Jh. hielten), geht
das Bild des Abendlandes von der
Levante ebenso zurtick wie die religio-
sen Spannungen zwischen 6stlicher und
westlicher Christenheit, die bis zum heu-
tigen Tage bestehen. Die in diesem Be-
reiche jahrhundertelang lebenden Ver-
treter des Abendlandes, weitaus iiber-
wiegend Franzosen und Italiener, konn-
ten, ihrer damaligen religiosen Auffas-
sung entsprechend, die morgenlindi-
schen Christen nur zur Annahme der
abendlindischen Form dieser Religion,
des «Katholizismus», dringen. Die
«unierten Kirchen» verschiedenen Um-
fangs sind als Erbe dieser, auch spiter
fortgesetzten, Politik bis zum heutigen
Tage tbriggeblieben. Thr Vorhanden-
sein hat gerade im 20.Jh. immer wieder
zu Spannungen geflihrt, und die Riick-
giangigmachung dieser Unionen gilt vie-

126

len Orthodoxen und Monophysiten als
Voraussetzung eines fruchtbaren Ge-
sprichs mit dem Papsttum unserer
Tage.

J.R. von der Universitidt Dijon, der
wie kaum ein anderer in unserer Gene-
ration die Verhéltnisse in diesen Staaten
am Rande des Orients — auch in ihren
Beziehungen zu den Muslimen und den
Mongolen — kennt und unser Wissen
durch immer neu entdeckte oder neu
ausgewertete Urkunden bereichert hat,
verfasste wihrend eines Jahrzehnte
dauernden Schaffens zahlreiche Auf-
sidtze liber dieses Gebiet, die unsere Ein-
sicht wesentlich vermehrt haben und
uns die Atmosphédre in diesen Staaten
vermitteln, aufs Ganze gesehen wohl
mehr vom abendlandischen als vom
morgenldndischen Gesichtspunkt aus.
Die Kenntnis dieser Entwicklung ist
auch fiir den Religions-Historiker not-
wendig:. gerade aus der Sicht unseres
Jahrhunderts, in dessen Rahmen sich
religiose Erfahrungen der morgenlandi-
schen Christen aller Bekenntnisse gel-
tend machen, die weit in die Vergangen-
heit, gerade in die hier behandelten
Jahrhunderte, zurtickreichen und die
nur von da her verstindlich werden.
Neben zahlreichen Einzelbildern aus
dieser Welt, die das Abendland immer
von neuem gefesselt hat, bringt der ein-
leitende Aufsatz « The Eastern Mediter-
ranean and its Relations with its Hinter-
land (11th—15th Centuries)» (S.1-39)
ein gutbelegtes Gesamtbild dieser Zeit-
spanne. Er leitet eine Rethe von Beitra-
gen ein, auf die eindringlich hingewiesen
sei und die in keiner einschldgigen
Bibliothek fehlen sollten. Bertold Spuler

P.Vielhauer : Geschichte der urchrist-
lichen Literatur. De Gruyter Lehr-
buch 1975, DM 68.—.

Dieses Buch vom jetzt leider verstor-
benen Bonner Theologen P.Vielhauer



ist schon in einigen Aufsitzen eingehend
gepriesen und kritisiert worden (z.B.
W.Kiimmel, ThLZ 102, 1977, Kol.879—
884; E.Dassmann, JAChr.19, 1976,
S.200-203). Wir wollen uns darum hier
darauf beschrianken, den Nutzen dieses
Lehrbuches fiir den interessierten, aber
auf dem Fachgebiet nicht spezialisierten
Leser anzugeben. Denn ein Lehrbuch ist
es: Es will einfithren ins Neue Testa-
ment (in der Reihenfolge : Corpus Pauli-
num, synoptische Evangelien und Apo-
stelgeschichte, johanneischer Kreis,
Apokalypsen — hier wird schon ausser-
kanonische Literatur einbezogen —, fin-
gierte Briefe), in die Apostolischen
Viter, Apokryphen und (einige) christ-
lich-gnostische Texte (z. B. das Thomas-
evangelium und das Evangelium der
Wahrheit). Mit diesem Programm
nimmt der Verfasser einen zuerst und
zuletzt 1926 unternommenen Versuch
von M.Dibelius auf, eine Darstellung
der Geschichte der urchristlichen Lite-
ratur zu schreiben, die nicht kiinstlich
abgebrochen wird nach dem letzten
Bibelbuch. Eine Grenze muss allerdings
doch gezogen werden: Vielhauer be-
schreibt die kanonische und «jene durch
die Kanonbildung zum Absterben ver-
urteilte» Literatur, welch letztere
«Overbeck ,christliche Urliteratur® ge-
nannt hat», und hort auf vor der Aus-
einandersetzung der Kirche mit den
Nichtchristen, der Apologetik. Ein wei-
teres Lehrbuch vom gleichen Herausge-
ber soll von dort an die Beschreibung
der altchristlichen Literatur weiterfiih-
ren; es soll besorgt werden von H.K6-
ster. Dieser hat allerdings die notigen
Bedenken bei jener von Overbeck inspi-
rierten Begrenzung der «urchristlichen
Literatur», wie E.Dassmann berichtet
(S.201): zwischen Apologeten einerseits
und hellenistischem Judentum und auch
den in der Kirche entstandenen Glau-
bensbekenntnissen (die auch auf die
Evangelien einwirkten!) anderseits gibt

es deutliche Querverbindungen. Die
judische und heidnische literarische
Produktion hat dazu die Evangelien
sehr beeinflusst.

Wer eine Einleitung zum Neuen
Testament schreibt, kriegt es natiirlich
mit W.Kimmel zu tun: in seiner Be-
sprechung von Vielhauers Buch steht
viel methodische und inhaltliche Kritik,
woraus deutlich wird, wie Kiimmel und
Vielhauer sich in manchem uneinig sind.
Das Buch ist allerdings sehr brauchbar,
wenn man es nur nicht als einzige Quelle
fiir seine Kenntnis der urchristlichen
Literatur benutzt (aber so ist kein Buch
unfehlbar, auch kein Lehrbuch). Ent-
tduschend ist nur das letzte, winzige
Kapitel tiber «Das Problem der Kanon-
bildung». Und weil das Buch des Preises
wegen im Ausland gedruckt wurde, ent-
halt es manche Druckfehler.

Martien Parmentier

Bibliothek der griechischen Literatur,
Band 7: Gregor von Nyssa, drei aske-
tische Schriften, besorgt von Wilhelm
Blum. A.Hiersemann, Stuttgart
1977, DM 99.—.

Die neue «Bibliothek der griechi-
schen Literatur», die deutsche Uberset-
zungen  «bedeutsamer literarischer
Schopfungen der antik-heidnischen, der
griechisch-patristischen und der byzan-
tinischen Gedankenwelt» bringen will,
hat seit 1971 praktisch jedes Jahr einen
neuen Band erhalten. So kam 1977 die
zweite Gregor-von-Nyssa-Ubersetzung
heraus. Dererste Band enthielt 1971 die
«Grosse katechetische Rede» dieses
Autors, der neue Band, Nr.7 in der
Reihe, enthilt drei asketische Schriften.
Zwei davon wurden erstmals aus dem
Griechischen iibersetzt. Diese ist eine
sehr brauchbare Arbeit: zuerst wird der
Leser kurz eingefithrt in die Biographie
Gregors, dann folgen Zusammenfas-
sungen der drei Schriften, die Uberset-

127



zungen mit jeweils einigen Anmerkun-
gen, Register und ein Werkverzeichnis
Gregors mit Angaben tiber Chronolo-
gie, Ausgaben und Ubersetzungen.

Die Ubersetzungen Blums sind gut
verstandlich, wegen der Komplexitit
des Urtextes manchmal etwas frei.
Zweifellos konnte man sich tiber man-
che Detailfrage streiten. Darum hier
bloss drei, etwas willkiirlich ausge-
wihlte Bemerkungen: 1. Warum ist phy-
sis mit « Wesen» (Gottes) libersetzt wor-
den? Soll das Wort «Wesen» nicht fiir
ousia reserviert werden? Auf S.47
(Nr.5) wird physis in einem Satz sogar
sowohl mit «Natur» wie mit «Wesen»
iibersetzt. Anmerkung 4, S.51, iiber-
zeugt nicht. 2. Zu S.4, Anmerkung 7:
Gregor soll meinen, der Mensch konne
das «gliickliche Los» (bessere Uberset-
zungals«Gliickszustand»,S. 46, was viel
zu statisch klingt) des paradiesischen
Zustandes «auf Grund eigener Bemii-
hungen wieder erreichen». Wie wird
diese hochst unbegriindete Aussage be-
legt und bewiesen? 3. Soll man koinos
biosoder koinoteros bios nun mit «eheli-
chesLeben»odermit«irdisch-weltliches
Leben» iibersetzen in der Schrift « Uber
die Jungfraulichkeit»? Wo es nicht un-
bedingt nétig ist (S.81, nicht mehr als
eine Anspielung auf 1. Kor.7:35), steht
«eheliches Leben», wo es die Beweisfiih-
rung des Ubersetzers unterstiitzen
konnte, dass Gregor selber verheiratet
gewesen war (S.87, Nr.I11, vgl. S. 20 und
S.145 Anmerkung 5), steht es gerade
nicht! Martien Parmentier

Archiv fiir Kirchengeschichte von Béh-
men—Mdhren—Schlesien, Band 5, her-
ausgegeben vom Institut fiir Kirchen-
geschichte von Bohmen Méihren—
Schlesiene. V., Konigstein/Ts. 1978.
Der fiinfte Band des «Archivs» ist

128

dem Jubildum der vor zweithundert Jah-
ren durch die Erhebung von Olmiitz
zum Erzbistum errichteten mahrischen
Kirchenprovinz gewidmet und befasst
sich demgemidss fast ginzlich mit der
neueren mahrischen Kirchengeschichte.
Besonders hingewiesen werden muss auf
den umfangreichen einleitenden Auf-
satz des Herausgebers, K. A. Huber, der
einen aus reicher Literaturkenntnis,
auch der dem westlichen Leser norma-
lerweise nicht zuginglichen tschechi-
schen Werke, schopfenden Uberblick
tiber die Kirche in Méhren seit dem aus-
gehenden 18.Jahrhundert bietet, deren
Geschichte stets etwas im Schatten des
grosseren Bohmen stand. Der Verfasser
mochte «Strukturen, Probleme, Ent-
wicklungen» aufzeigen und bezieht
daher, wenngleich bisweilen 'in aller
Kiirze, Fragen der Spiritualitit und
Theologie (hier eine kleine Korrektur:
der bekannte, in Mdihren wirkende
Schweizer Jansenist Blarer hiess nach
dem Ausweis der Taufurkunde und an-
derer Quellen eben doch Melchior), der
religiosen Soziologie (z.B. das Vereins-
leben) und Ideologie (etwa den in
Welehrad  gepflegten Cyrill-  und
Method-Kult), sowie die driangenden
Zeitprobleme, ndmlich die nationale
und soziale Frage, mit ein. Von Huber
ediert werden weiterhin zwel interes-
sante Texte, namlich ein Ad-limina-Be-
richt des Erzherzogs Rudolph von 1824,
sowie ein Memorandum des méhrischen
Episkopats aus dem Revolutionsjahr
1848. Es ist zu bedauern, dass bei den
iibrigen Aufsdtzen insgesamt Fragen
der dusseren Kirchenorganisation etwas
allzusehr im Vordergrund stehen. Ge-
rade das im Schnittpunkt verschiedener
geistiger und kultureller Einfllisse ste-
hende Méhren bote doch dariiber hin-
aus viele weitere Anregungen.

' Peter Hersche



	Bibliographie

