
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Urs Küry. Dr.phil. Bischof: «Hirtenbriefe»

1978. Christkatholischer
Schriftenverlag, 4123 Allschwil.
Dr.phil. Urs Küry, Professor für

systematische Theologie an der Universität

Bern (1941-1971) und Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz

(1955-1972), hat uns in seinen Hirtenbriefen

ein Testament hinterlassen, das

Zeugnis ablegt von seinem tiefgründigen

Glauben und Wissen, einer
umfassenden Theologie und Philosophie. Was

Katholizität bedeutet, sowie sie im
ersten Jahrtausend der Kirche gelehrt
wurde, das wird schon im ersten Hirtenbrief

(1956) mit den Worten umschrieben

: «Nur wenn die Kirche <dem Ganzen),

der ganzen Christuswahrheit
gemäss lehrt, lebt und handelt, eben wenn
sie katholisch ist in Bekenntnis,
Verfassung und Gottesdienst, kann sie der
Gnadenfülle Christi teilhaftig werden»

(S.56).
Die so verstandene Katholizität muss

in der Gesamtheit christlichen Seins,
d.h. in Kirche und Gemeinde, nicht
minder aber auch im «kulturellen
Schaffen, im politischen Handeln, unserer

Rechtsprechung, unserm Kampfum
soziale Gerechtigkeit und dem Frieden
der Völker, der Gemeinnützigkeit und
Fürsorge» innewohnen und richtunggebend

sein, wenn die Welt wieder heil
werden soll (S. 59).

Von dieser Sicht aus befasst sich der
Hirtenbrief 1959 mit dem Thema: «Der
Christ im Zeitalter der Atombombe».
Die heute sichtbare Überbewertung der
Technik als solcher, die weithin, wie es

heisst, zu einem «Selbsterlösungswahn»
sich entfaltet hat, muss sich ihrer wirklichen

Aufgabe neu besinnen, sich erkennen

und entscheiden an dem Wort aus
dem 5. Buch Mose. 30,19-20 : «Ich habe
euch Leben und Tod, Segen und

Fluch vorgelegt, damit ihr das Leben
wählet, indem ihr den Herrn, euren
Gott, liebet, seiner Stimme gehorchet
und ihm anhanget.» Wir können, so
lesen wir im Hirtenbrief, die im Universum

sich vorfindenden Kräfte einfangen,

nutzen und gestalten, aber all dies

nur in der klaren Gewissheit, dass sie

zum Tod oder zum Leben sich auswirken

können. In diesem Entscheid liege,
so heisst es, unser aller Verantwortung

Bischof Dr. Urs Küry war nicht nur
ein tiefgründiger Theologe. Dasselbe
trifft auch zu aufsein Verwurzeltsein in
umfassender Philosophie. Davon zeugt
der Hirtenbrief « Glauben und Wisse

n » 1 962), in dem die innerste Einheit
beider Grössen entfaltet wird. So lesen

wir: «Der Glaube ist selbst schon
wesentlich Erkenntnis und zwar Erkenntnis,

in einem sehr tiefgehenden Sinn, ein
Wissen, das alle blosse Vernunfter'
kenntnis weit hinter sich lässt, ein Wissen

um Gott und seine Geheimnisse, in
dessen Licht die Rätsel der Welt und des

menschlichen Lebens erst erhellt werden

können.» Dass Glauben und Wissen

aber immer im Ringen miteinander
stehen, das zeigt das Wort: «Herr, ich
glaube, hilf meinem Unglauben» (Mk.
9, 24). Die Bedeutung des Wissens und
Forschens wird nicht gering geschätzt.
Wo sie sich aber anmassen, letzte und
tiefste Gotteserkenntnis vermitteln zu
können, sich gleichsam selbst <vergot-
ten>, da wirken sie Tod statt Leben.

Manche Hirtenbriefe befassen sich

eingehend mit kirchlich-gemeindlichen
und ökumenischen Fragen: «Vom
königlichen Priestertum der Laien»
(1958), «Ökumene der Ortsgemeinde»
(1961), «Über das heilige Abendmahl»
(1964). In den folgenden Jahren, d.h. vor
allem nach dem IL Vatikanischen Konzü,

wird in verschiedenen Hirtenbriefen

116



«Unser Verhältnis zur römisch-katholischen

Kirche», das uns mit ihr Gemeinsame

und noch Trennende, eingehend
dargestellt. Das alles führt wie von
selbst zur Darstellung unseres eigenen
kirchlichen Zustandes, zur wichtigen
Frage, was es heissen mag: Christ
katholisch zu sein. Unsere hundertjährige

Existenz wird durchleuchtet, ohne
Verschweigen der Schwächen und
Gefahren. Darüber, was uns als Aufgabe
gestellt ist, heisst es u.a.: «Christkatholiken

nennen wir uns, d.h. eigentlich:

Christus-Katholiken. Wir
wollen damit zum Ausdruck bringen,
dass Christus für uns der einzige Herr
der Kirche ist. Und dieser Herr ist es

grundlegend darin, dass er durch die

Heilige Schrift uns, seiner Kirche, und
jedem einzelnen, in persönlicher
Unmittelbarkeit sein Wort sagt und uns seine

Gnade, die Fülle des Lebens schenkt.

Katholiken aber sind wir darin, dass

wir uns die Fülle des Lebens und der
Gnade durch den Herrn vergegenwärtigen

und mitteilen lassen durch die grossen,

elementaren Grundordnungen, die
der Herr durch die Apostel für die
Verkündigung und das Bekenntnis, sodann
für die Ämterordnung und endlich für
den Gottesdienst der Kirche aufgerichtet

hat» (S. 173/74).
Mit besonderem Nachdruck sei

hingewiesen auf den letzten Hirtenbriefmit
dem gewichtigen Thema : «Nach hundert

Jahren kirchlicher Existenz
der Zukunft entgegen»(1972). Hier
einige der tiefgründigen Aussagen:
«Unserer Kirche ist die Verheissung der
Zukunft gegeben, wenn wir den dritten

Weg, den Weg der Erneuerung von
Grund auf, oder - was für uns dasselbe
heisst - den Weg der fortschreitenden
katholischen Kirchwerdung im
Geiste der Freiheit des Evangeliums
mutig vorwärts gehen... Das heisst für
uns: wir werden rückschauend immer
wieder prüfen müssen, was im Denken

und Wollen unserer altkatholischen Väter

Christus-na h e und Christus-fer ne
war. Wir werden - paradoxerweise -
nicht vorwärts kommen, ohne
rückwärts zu blicken, ohne eine echte
konservative Grundhaltung, die auch die

unserer Väter war. Wir werden aber,
weil es um eine Er-Neuerunggeht, all
das ernsthaft berücksichtigen und auf
seine Christus-Nähe und
Christus-Fer ne prüfen müssen, was
das Anliegen derer ist, die eine Kirche
,mit modernem Image' anstreben... Das
Entscheidende ist, dass wir die berechtigten

Anliegen dieser beiden Grundhaltungen

- der ,konservativen' und der

.revolutionären' - in überzeugender
Weise einzuordnen vermögen in die

Erneuerung der Kirche von Grund auf»
(S.356).

Und nicht weniger entscheidend ist
die Aussage: «Das alles kann aber nur
dann sinnvoller und dem Evangelium
wie dem Wesen unserer katholischen
Kirche entsprechender Weise geschehen,

wenn wir uns bei allen Reformen,
die sich auf dem Gebiete der
Verkündigungsarbeit, der Ämterordnung, der

Verfassung, der Liturgie, der Spendung
der Sakramente und des Dienstes an der
Welt aufdrängen und die in ihrer
Gesamtheit die Zukunftsaufgabe unserer
Kirche ausmachen, an das Wort halten,
das mein letztes Hirtenwort an all
unsere Gemeinden, Genossenschaften und

Diasporanen sein soll : In allem, was ihr
im Hinblick auf die Zukunft unserer
geliebten Kirche tut, plant und verwirklicht:

Blicket, die ihr eine Wolke von
Zeugen habt, auf zu Jesus, dem Anfänger

und Vollender des Glaubens : Jesus

Christus gestern, heute und derselbe in

Ewigkeit» (S. 357).
Zum Schluss sei in grosser Dankbarkeit

darauf hingewiesen, dass den
Hirtenbriefen vorangestellt ein sehr
anschaulicher Lebenslauf unseres Bi-
schofes Dr. Urs Küry, sei., verfasst von

117



Pfr.Dr. Hans A. Frei, Bern, steht. Die
nun erschienenen Hirtenbriefe - übrigens

mit Bildern versehen und sehr
vornehm gestaltet - eignen sich
vorzüglich als Grundlage für eine
«Weiterschulung der Erwachsenen» unserer
Kirche Was einst der Kirchenlehrer
Pacia (f 389) von sich bekannte, das

darf voll und ganz auch auf die Person
und das Werk von Bischof Dr. Urs

Küry angewendet werden:
«Christianus mihi nomen
Catholicus mihi cognomen.»

Max Heinz

Urs Küry: Die altkatholische Kirche.
Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen. 2. Aufl., hrsg. von Christian
Oeyen. Stuttgart (1978). 553 S.

DM48.-.
Die vom ehemaligen christkatholischen

Bischof der Schweiz und Professor

an der Universität Bern verfasste

Darstellung seiner eigenen Kirche ist
alsbald das massgebliche Buch für
altkatholische Dogmatik geworden. Der
Vf. beginnt mit einem Überblick über
die Geschichte der Kirche in
christkatholischer Sicht, in dem freilich diemor-
genländischen Kirchen kaum vorkommen,

obwohl sie doch mehrere Jahrhunderte

hindurch (gegenüber den Orthodoxen

und Abendländern) die stärksten
christlichen Gemeinschaften und also
die eigentlich tonangebenden Kirchen
waren : bis heute lebendes Zeugnis der

Tatsache, dass es - von Juden-Christen,
Montanisten, Donatisten, Nestorianern
usw. an - bis zum heutigen Tage nie ein
einheitliches Christentum gegeben hat:
eme Tatsache, die man bei Unionsgesprächen

nicht vergessen sollte! Mehr
als mit der Kirchengeschichte befasst
der Vf. sich mit Fragen der christlichen
Dogmatik in der traditionellen Sicht der
Kirche, aber auch in eigener Auffassung:

also mit der Zusammensetzung

der kanonischen Schriften, der Dreifaltigkeit,

der Christologie und der Lehre
von Hl. Geiste, schliesslich mit der
Verwirklichung des Heilsgeschehens im
Leben der Kirche: durch Wort und
Sakramente, deren Siebenzahl im einzelnen
erörtert und in ihrer Wirksamkeit
dargestellt wird. Das Wesen der Kirche und
des Amtes entsprechen weithin den
abendländisch-katholischen Überlieferungen,

deren Vorherrschen der Vf.
wiederholt, etwa gegenüber Anforderungen

der Orthodoxen, unterstreicht,
davon zugunsten einer östlichen Schau
abzugeben. Das Buch schliesst mit einer

Darstellung der ökumenischen Aufgaben

der christkatholischen Kirche, die
ihr seit ihrer Existenz neben der sich
nach neuen Linien entwickelnden
römisch-katholischen Kirche seit gut 100

Jahren vorgegeben sind. U.K.
verschweigt dabei die Schwierigkeiten
nicht, die das immer erneut sichtbar
werdende Zögern der Orthodoxen,
Einigungsbeschlüsse (besonders von 1931)
in die Tat umzusetzen, der altkatholischen

Kirche macht. So ist das Streben
nach voller Sakramentsgemeinschaft
nicht über immer erneute Anläufe
hinausgekommen. Auch mit der anglikanischen

Gemeinschaft, mit der seit 1931

Interkommunion besteht, haben sich
besonders durch die Frage einer
Ordination von Frauen in den letzten Jahren
Schwierigkeiten ergeben, deren Lösung
auch das Verhältnis zur Orthodoxie
beeinflussen muss. Diese jüngsten
Entwicklungen hat Ch. Oeyen von der
Universität Bonn in einem Schlusswort
beschrieben, das auf dem Angebot einer
Zusammenarbeit mit dem Vf. beruht,
der kurz danach 75jähng dahinging. -
Die altkatholische Kirche hat - über
ihre Katechismen hinaus - lange Zeit
auf eine Zusammenschau und eine

durchgängige Darstellung ihre Dogmatik

warten müssen. Dass sie nun
vorliegt, krönt das Lebenswerk eines ihrer

118



bedeutendsten Gelehrten und
Kirchenpolitiker, der sich damit ein Denkmal
gesetzt hat, das gerade auch im
Gespräch mit Anglikanern und Orthodoxen

als Ausgangspunkt aller Verhandlungen

seine Bedeutung behalten wird. -

Bertold Spuler

Walter Brandmüller : Ignaz v. Döllinger
am Vorabend des I.Vatikanums.
Herausforderung und Antwort, Eos

Verlag, St. Ottilien, 1977.

Es ist kaum möglich, alle Einseitigkeiten

und Nachlässigkeiten dieses
Buches aufzuzählen. Unrecht haben hier
nur die beim Vatikanum I Unterlegenen,

sie waren gegen das Konzil (S. 44,

112), ihre Haltung war un- oder
antikirchlich (S.71, 86, 139) bis «dezidiert
kirchenfeindlich» (S.139), es mangelte
ihnen «das Wissen um die göttliche
Führung der Kirche» (S. 138). Mit
solchen Vorurteilen kann eine
wissenschaftliche Arbeit natürlich nicht
geschrieben werden, sondern nur eine
Propagandaschrift. Bezeichnend ist, dass

der Autor den Fürsten Hohenlohe als
den «frommen Chlodwig» (S.39, 112,

113, s.a. S. 115) verhöhnt. Überraschend

ist es für ihn, dass Döllinger sich
beim Kampf gegen die römisch-päpstlichen

Ansprüche nicht an den Episkopat,

die Kurie oder die Theologen,
sondern an die Öffentlichkeit wandte (S. 3).

Müsste es für em Mitglied des

Görres-Kreises, der einst die öffentliche
Meinung für den Katholizismus mobilisiert

hatte, nicht selbstverständlich sein,
sich in einer Angelegenheit, die die

ganze Kirche betraf, an die Öffentlichkeit

zu wenden? Auf der anderen Seite:
was war der Erfolg des Gutachtens der
Münchner Theologischen Fakultät
gegen das Dogma von der Unbefleckten
Empfängnis Mariens gewesen? Der Autor

sollte eigentlich wissen, dass es vom
Münchner Erzbischof einfach nicht

nach Rom befördert wurde, weil es ihm
nicht in den Kram passte. Und war von
dem Nachfolger Scherr mehr zu erwarten,

der weder bei den Odeonsvorträgen
noch bei der Gelehrtenversammlung
etwas von sich hatte hören lassen und im
Fall des Döllinger-Schülers Pichlereher
noch päpstlicher als der Papst gewesen
war? Was war von solch einem Mann
und seinen Standesgenossen zu hoffen?
Was war von der römischen Kurie zu
erwarten, die jede unbequeme Meinung
auf den Index setzte Und war nach der

Gelehrtenversammlung noch etwas von
den Theologen zu erhoffen? Um die

Lage Döllingers darzustellen, genügt es

nicht, nur aufzuzählen, welche Bücher
und Schriften er eigentlich gekannt
haben müsste und womöglich nicht
berücksichtigt hat, wie das Brandmüller
tut, man muss schon etwas mehr auf die
Zeitverhältnisse eingehen. Der
Augsburger Allgemeinen Zeitung wirft der
Autor den Abdruck von Korrespondenzen

zum Tod des Rottenburger Bischofs

Lipp vor, die, wie aus dem von Brandmüller

benützten Handexemplar dieser

Zeitung im Cotta-Archiv in Marbach
leicht festzustellen ist, von dem Rottenburger

Domkaplan Dr.Ilg stammen,
der doch wohl zu einem Kommentar

.zum Tod seines Bischofs qualifiziert
war. Weiter wird behauptet, die Zeitung
habe geschrieben, «dass die Denunzianten»

in Rottenburg den Bischof «umgebracht

hätten» (S. 20), während es in der

Korrespondenz heisst, das römische
Breve habe «eine todbringende
Wirkung» gehabt.

«Ein plumper und unehrlicher
Trick» ist es für Brandmüller, wenn
Döllinger die Bischofsversammlung in
Rom zur Definition des Mariendogmas
von 1854 als Konzil bezeichnet und
befürchtet, ähnlich wie damals könnten
nun einfach per acclamationem Dogmen

verkündet werden (S. 39 f.). - Hatte
nicht Bischof Dupanloup 1867 einen

119



ähnlichen Versuch Roms abgeblockt?
Die Manipulation der Provinzialsynoden

durch die Kurie wird als
«unbewiesene, ja unbeweisbare Behauptung»
hingestellt (S. 40) Zum badischen
Altkatholizismus des Amtsrichters Beck

vor 1870 (S.68 ff.) möchte ich auf einen
Artikel im Altkatholischen Jahrbuch
1968, S. 35, verweisen.

Mit «ein wenig Logik» will der Autor
«die Unhaltbarkeit mancher Positionen»

des Gutachtens der Münchner
Theologischen Fakultät auf die Fragen
der bayerischen Regierung zeigen und
fragt zu den ungeklärten Kriterien für
einen Ex-cathedra-Spruch : «Glaubten
die Münchner Theologen wirklich, dass

man völlig kontroverse, aus Schrift und
Tradition nicht ableitbare Hypothesen
definieren könne?» (S.lll). Nein, so

dumm waren die Münchner nicht, sie

glaubten nicht, dass päpstliche
Entscheidungen ex cathedra unfehlbar werden

könnten, was einem Kirchenhistoriker

eigentlich bekannt sein sollte. Am
Ende behauptet der Autor, dass die
Vorkonzilssituation den greisen Döllinger

«vor Kirche und Wissenschaft glei-
chermassen versagen liess» (S. 141), und
möchte die Polemik der Ultramontanen
damit entschuldigen, dass sie angegriffen

worden seien (S. 141). Nur gut, dass

Walter Brandmüller nicht so bekannt ist
wie Ignaz v. Döllinger, und er damit
nicht «vor Kirche und Wissenschaft
gleichermassen versagen» kann.

H.E.Kessler

Jean Richard: La papauté et les
missions d'Orient au Moyen Age
(XIIIe-XVe siècles). Pans Turin
1977. Ecole Française de Rome:
Palais Farnese. XXXIV. 325 S. (Collection

de l'Ecole Française de Rome
33).

Die mongolischen Eroberungen des

13. und 14. Jhs. haben quer durch Asien

hin Verbindungen geschaffen, die es

vorher nicht gab. Sie haben das nesto-
rianische Christentum Mittel- und
Ostasiens wieder mit seinem Ausgangspunkte

im Zweistromlande in Berührung

gebracht, aber auch mongolischen
Boten in den Mittelmeerraum sowie
abendländischen Gesandten bis in die

Mongolei hinein den Weg geebnet. So

kam es zu Berührung zwischen morgen-
und abendländischen Christen,
überhaupt zwischen Europäern und Asiaten.
Wie die Mongolen sich längere Zeit
hindurch zur Weltherrschaft berufen
glaubten, so verstanden die Abendländer

den Missionsbefehl der Bibel in dem

Sinne, dass sie überall das Christentum
in ihrer Auffassung zu predigen und
Andersgläubige dafür zu gewinnen,
Angehörige anderer christlicher Bekenntnisse

ihm zuzuwenden hätten. Daraus
hat sich eine sehr lebhafte Korrespondenz

zwischen Ost und West, aber auch
ein starker Personenverkehr auf geistlicher

und weltlicher Grundlage ergeben,
den man schon seit Jahrhunderten
anhand von Urkunden aller Art
durchforscht und besonders in den letzten
Jahrzehnten näher kennengelernt hat.
Hieran hat sich - neben Paul Pelliot und
andern - gerade der Vf. des vorliegenden

Buches beteiligt und sich dabei zum
jetzt wohl besten Kenner der abend-
und morgenländischen Beziehungen
auch auf Grund zahlreicher Archivstudien

entwickelt. Nach vielerlei Vorarbeiten

legt er nun die Summe seiner
Erkenntnisse vor und vertieft damit unsere
Kenntnis dieser für unsere Vergangenheit

so bedeutsamen Zusammenhänge.
Dabei treten vielerlei neue Tatsachen
bei Bekehrungsversuchen, bei der

Gründung «lateinischer» Bistümer und
Missionsstationen ans Licht und beweisen

die Vielfältigkeit der europäischen
Unternehmungen, die häufig von der
Kurie ausgingen. Gewiss kann man
sagen, dass diese Missionsversuche letzt-

1 20



lieh erfolglos blieben. Sie haben aber
Europas Augen in vieler Hinsicht geöffnet,

haben uns Zusammenhänge bis
nach China hin erkennen gelehrt, die

zur Grundlage des Höhenflugs unseres
Erdteils, aber auch zum Ausgangspunkte

der weltweiten Ausdehnung der
europäischen Kultur geworden sind. In
dieser Hinsicht haben LR.s Untersuchungen

ihre dauernden Früchte getragen.

Ohne seine Darstellung liefen wir
Gefahr, wesentliche Zusammenhänge
unserer politischen und geistigen
Geschichte zu übersehen. Bertold Spuler

Friedrich Heyer (Hrsg.) : Die Kirche
Armeniens. Eine Volkskirche zwischen
Ost und West. Stuttgart (1978).
Evangelisches Verlagswerk. 231 S.

(Die Kirchen der Welt, Band XVIII).
DM 40.-.
Anders als bei den übrigen Bänden

dieser Reihe stellt nicht ein einzelner,
sondern eine Gemeinschaft von
Angehörigen der armenisch-gregorianischen
(monophysitischen) Kirche deren
Wesenheit dar. Die Beiträge werden durch
eine Einleitung aus der Feder Fr. Hellers
zusammengehalten, der eine Gesamtschau

mit einigen Schwerpunkten
schrieb, in der freilich eine Anzahl von
Druckfehlern, besonders bei Namen,
stehengeblieben ist. Aber auch so erhält
man ein eingehendes Gesamtbild dieser
Kirche, in der sich die Nation der Armenier

in ähnlicher Weise verkörpert wie
bei den Juden : Religion und Volkstum
fallen hier wie dort weithin zusammen.
Es entspricht dabei dem Wesen dieser
Sammlung, dass die einzelnen Themen
weithin im traditionellen Sinn
zusammengestellt werden, d. h. so, wie die
gregorianischen Armenier sie - weithin
ohne historisch-kritische Reflexion-
sehen. Das gilt für die Geschichte ebenso
wie für die Dogmatik oder die Liturgie.
Diese Abschnitte sind damit zu Fund¬

gruben unserer Einsicht in das geworden,

was diese Kirche wirklich - ohne
etwaige ökumenische
Harmonisierungsversuche - darstellt : das zu wissen
ist vielfach gut. Daneben finden kirchliche

Baukunst mit ihrer vielfältigen
symbolischen Bezogenheit und Kirchenrecht

in seinem Werden und seiner -
vielfach vom Staat (Russland bzw. der

Türkei) geprägten - heutigen Form ihre
Darstellung.

Kurze Abschnitte behandeln die

Teile des armenischen Christentums,
die sich von der Mutterkirche gelöst
haben : einmal in sehr knapper Weise die

Unierten, von denen - mit einem gewissen

Recht - der Orden der Mechitari-
sten in Venedig und Wien besonders

herausgehoben wird, schliesslich die
armenische evangelische Kirche, die im
19. Jh. entstand und heute vor allem im
Auslande, auch in Westeuropa, vertreten

ist. Dazu tritt als gewichtiger und
immer wieder zum Nachschlagen
benutzter Teil ein kirchlicher Schematismus

der gregorianischen und der
evangelischen Kirche, während ein Register
bedauerlicher Weise fehlt. Das Buch
verliert dadurch nicht unbeträchtlich an

Wert, den es sonst als genuine
Informationsquelle des Wesens dieser alten, wie
kaum eine andere national geprägten
Kirche bietet. Bertold Spuler

Manfred Brandi: Die deutschen
katholischen Theologen der Neuzeit. Ein
Repertormm. Band 2: Aufklärung.
Wissenschaftliche Verlagsbuchhandlung

Wolfgang Neugebauer,
Salzburg 1978. XXXVI, 321 Seiten, Ln.
DM138.-/ÖS900.-, Subskriptionspreis;

Einzelpreis: DM 160.-/
ös 1050.-.

Systematische bibliographische
Summarien, sogenannte Repertorien,
kann es nicht leicht zu viele geben. Ihr
Problem ist die Abgrenzung des gewähl-

121



ten Gebietes in sachlicher und zeitlicher
Hinsicht zusammen mit Quantität und
Qualität der Einzelangaben zu den

aufgenommenen Schriften und ihren
Verfassern. In dem Fall, von dem hier zu
berichten ist, stellten diese Fragen sich

vom während der sechziger Jahre an
der Innsbrucker Universität von dem
1974 verstorbenen Dogmatiker Franz
Lakner SJ unternommenen und zu
Beginn der siebziger Jahre aufgegebenen
Versuch her, den bewährten, 1903-1913
in dritter Auflage erschienenen Nomen-
clator theologiae catholicae von Hugo
Hurter in erneuerter Form herauszubringen.

Von seiner Mitarbeit unter
Lakner mit den Vorarbeiten vertraut,
gestaltete Manfred Brandi, unter
Reduktion des zu weit gefassten Vorhabens

auf den deutschen Sprachraum in
der Zeit von der Gegenreformation bis

zum Zweiten Vatikanum, den Grundriss

eines vierbändigen Werkes, dessen

zweiter Band «Aufklärung» jetzt als
erster des Gesamtwerkes vorliegt. Dieses
soll in seiner Begrenzung, die zugleich
Intensivierung bedeutet, «das leisten,
was bislang bloss der ,Hurter' leistet,
nämlich eine knappe, aber weiterführende

Erstinformation zu möglichst vielen

Schriftstellern zu bieten» (VII): Im
vorliegenden Band sind es 2450, davon
etwa 100 nicht-deutsche, davon meist
französische, und einzelne, meist wenig
bekannte Protestanten, «die sich zu
katholisch-deutschen Problemen geäussert

haben».
Inhaltlich folgen dem Vorwort und

dem Verzeichnis von Abkürzungen
(X-XI) die für den Zeitraum von 1717

bis 1829 in Betracht genommenen
Zeitschriften, beginnend mit den besonders
auch im Zusammenhang mit der Kirche
von Utrecht bemerkenswerten «Nouvelles

Ecclésiastiques» (XII-XV) und
ein Literaturverzeichnis in sieben,
thematisch gegliederten Abschnitten, auf
das jeweils im Hauptteil verwiesen wird

(XVI-XXIV). Der Hauptteil umfasst,
ohne weitere Gliederung, in alphabetischer

Folge die unter ihrem Namen
aufgenommenen Autoren mit biographischen

und weiteren, charakterisierenden
Angaben in knapper Fassung.
Bemerkenswert bei den bibliographischen
Angaben ist, dass gelegentlich auch Rezensionen

zu einzelnen Schriften
aufgenommen sind, die für die Aufnahme
derselben in ihrer Zeit charakteristisch
sind. Als Ergänzung zum Hauptteil von
Interesse erscheint auch eine
angeschlossene Reihe «Anonyme Werke» in
fortlaufender Numerierung der
alphabetischen Folge ihrer Titel (281-304).

Den Abschluss bilden Sach- und
Personenregister (305-321), die jedoch erst
in ihrer Verbindung mit dem Gesamtwerk

zur Geltung kommen, bzw. erst
dann in vollständigerer Weise vorgelegt
werden können. Über die allgemeine
Erweiterung der Autorenanzahl ist auch
zu bemerken, dass im Unterschied zum
alten Hurter, in dem hauptsächlich die

theologische Literatur im engeren
kirchlichen Sinn Aufnahme fand, im Werk
Manfred Brandis auch Aufklärer und
Gegner der Kirche berücksichtigt werden.

In altkatholischer Sicht von besonderem

Interesse sind im vorliegenden
Band die Angaben zu Autoren wie
Ricci, Muratori, van Espen, Rautenstrauch,

Febronius-Hontheim,
Dalberg, Wessenberg, Stattler, Sailer und

weniger vertrauter Persönlichkeiten wie
z.B. der Carmeliter und Zeitgenosse
Sailers und Wessenbergs Thaddeus Anton

Dereser (1757-1827), dessen

Lebensweg über die Stationen Würzburg,

Heidelberg, Bonn, Strassburg,
Freiburg/Br., Karlsruhe, Luzern nach
Breslau der Bonner Kirchenhistoriker
E. Hegel jüngst wieder ins Licht gerückt
hat.

So darf die Fortsetzung der Ausgabe
und dabei nicht zuletzt das Erscheinen

122



des dritten Bandes (die katholischen,
deutschen Theologen im W.Jahrhun¬
dert bis zum Ersten Vatikanum) mit
Interesse erwartet werden.

Werner Küppers. Tübingen

Die Anrufung des Heiligen Geistes im
Abendmahl. Viertes Theologisches
Gespräch zwischen dem Ökumenischen

Patriarchat und der Evangelischen

Kirche in Deutschland vom 6.

bis 9. Oktober 1975 in der Evangelischen

Sozialakademie Friedewald.
Beiheft zur Ökumenischen Rundschau,

Nr. 31, Verlag Otto Lembeck,
Frankfurt a.M. 1977.

Der Band mit der gefälligen Aufmachung,

in der nun die Studienhefte des

Kirchlichen Aussenamtes erscheinen

werden, enthält neben anderem 6

Vorträge und den von K. C. Felmy besorgten

Protokollbericht, der die
Diskussionsvoten zu den Referaten wiedergibt.

Wolfgang Schräge skizziert Das
Herrenmahl bei Paulus. Er bespricht das

Verhältnis von I.Kor. 11,23 ff. mit
Mk. 14,22 ff. Die beiden Deuteworte
bei Paulus sind je für sich auszulegen
und nicht als Komplementärbegriffe
(Fleisch und Blut Mensch) zu verstehen.

Das Brotwort bringt die Selbsthingabe

Jesu, das Kelchwort die eschatologische

Bundesschliessung durch Jesu

stellvertretendes Leiden zum Ausdruck.
Paulinische Akzente treten in V.26 in
Sicht, die Proklamation des Todes Jesu

im Abendmahl. Schräges Ausführungen
treffen auf orthodoxe Ratlosigkeit, auch
wenn er zugibt, dass er nicht genau
wisse, was mit dem katangellein gemeint
sei. Eucharistie und Agape gehören
zusammen, denn Paulus geht es angesichts
der gemeinschaftszerstörenden Praxis
der Korinther darum, dass auch beim
Gemeindemahl sich die Dimension der
Gemeinschaft, wie sie in der Eucharistie
gründet, konkret bewährt. Das Herren¬

mahl konstituiert die Kirche als den
Leib Christi (I.Kor. 10, 16.L). Der Anteil

am sakramentalen Christusleib stellt
in den ekklesiologischen Christusleib
hinein und verlangt deshalb brüderliches

Verhalten und nicht private
Christusfrömmigkeit. Ein gewisses Unbehagen

angesichts exegetischer Fragestellungen

(was ist ursprünglich, was ist
sekundär?) und Voraussetzungen
(Texte sind aus sich selbst zu erklären
und nicht aus dem Gesamt der
kirchlichen Tradition) äussert sich bei den
orthodoxen Gesprächspartnern. Dabei
ist Schräges Beitrag durchaus ausgewogen.

Anderseits ist ihnen zugute zu halten,

dass bei uns oft nicht klar wird, wie
exegetische Ergebnisse sinnvoll mit der
dogmatischen Tradition einer Kirche in
Beziehung gebracht werden sollen.

Wilhelm Schneemelcher handelt über
die Epiklese bei den griechischen Vätern.
Anhand von vier Beispielen geht er
zunächst auf die liturgische Überlieferung
ein : die Apostolische Tradition des

Hippolyt, das Euchologion des Serapion,
die klementinische Liturgie der Apostolischen

Konstitutionen und die
Chrysostomusliturgie. Dann bespricht er ein

paar Äusserungen zum Thema bei
Justin und Irenäus, Athanasius und
Gregor von Nyssa, Cyrill von Jerusalem
sowie Johannes von Damaskus. Wenn
bei den Vätern nicht so viel zu finden ist,
hat dies seinen Grund darin, dass für sie

der Vollzug der Eucharistie und der
Glaube an ihre Heilsbedeutung wichtiger

war als die theologische Reflexion.
Schneemelcher warnt mit Recht davor,
Fragestellungen und Terminologien des

16.Jahrhunderts in die altkirchlichen
Texte hineinzutragen. Man darf auch
nicht die Epiklese vom übrigen
Eucharistiegebet isolieren. Um so mehr wäre es

angebracht gewesen (evtl. in einem
besondern Referat) auf die neueren
liturgiegeschichtlichen Arbeiten einzugehen,
die sich um die Struktur des Eucharistie-

123



gebets und um den Hintergrund
jüdischer liturgischer Traditionen bemühen.

Die Grundstruktur der altkirchlichen
Anaphoren ist in ihrer Übereinstimmung

viel eindrücklicher, als man nach
den Aussagen der Väter annehmen
würde.

Metropolit Emilianos zeigt in seinem

Beitrag Die frühen Anfänge der Epiki-
klese. dass die Epiklese kein isolierbares
Moment im Eucharistiegebet ist,
sondern ein Grundvollzug in allen Bereichen

der Kirche und des geistlichen
Lebens, denn das Wirken des Geistes ist

nicht zu trennen vom Wirken des Vaters
und des Sohnes. Das Referat ist ein
Beispiel dafür, wie biblische und patristische

Texte ungeachtet ihres je verschiedenen

historischen Kontextes aufeinander

bezogen werden können: ein

Verfahren, das dem analytisch geschulten
Theologen des Westens Mühe bereitet.

Festgehalten sei noch der Hinweis, dass

in der byzantinischen Tradition der

Zelebrant in persona, ecclesiae den

Heiligen Geist anruft und nicht in persona
Christi die Konsekration vollzieht.

Hans Geisser geht auf das Abendmahl
nach den lutherischen Bekenntnisschriften

ein. Entsprechend der reformatorischen

Grundeinsicht erkannte Luther in
den Einsetzungsworten Christi ein

Verheissungswort, das Glaube und Vergebung

der Sünden schenkt. In der
Auseinandersetzung mit mehr spiritualisie-
renden Auffassungen trat dann mehr
der Charakter eines mandatum hervor,
das Essen und Trinken befiehlt, und
auch die Realpräsenz wurde stärker
betont. Die Konzentration auf die Worte
Christi, die Leib und Blut des Herrn
gegenwärtig machen und Vergebung der
Sünden schenken, ist ein Erbe der
westlichen Tradition, sie wird in der Bestreitung

der katholischen Position noch
verstärkt. Die Zurückhaltung bei
pneumatologischen Aussagen und das Fehlen
einer deutlichen ekklesiologischen Be¬

ziehung führt Geisser auf die Abwehr
spiritualisierender Tendenzen zurück.

Constantin Andronikof resümiert
nach einem Blick auf die patristische
Tradition die eucharistische Lehre von

Nikolaos Kabasilas. Die Eucharistie gibt
Teilhabe am Leben Christi, am Leben
im Geist. Das Leben, Gott selbst, ist die
Gabe. Das alles geschieht durch die

Kraft des Geistes. Die ganze Anaphora
ist Epiklese, die in der Eucharistie ihren
Höhepunkt erreicht und Kirche konstituiert.

Im Geist werden die eucharistischen

Gaben in das Opfer verwandelt,
das Christus selbst ist.

Die Eucharistie in der neuzeitlichen
orthodoxen Theologie von Ioannis
Zizioulas ist der interessanteste Beitrag.
Er zeigt, wie die Lehr- und Handbücher
der orthodoxen akademischen Theologie

die Dogmatik nach dem Schema
aufteilen, das der analytisch-systematischen

Methode der westlichen Scholastik

entspricht: die Ekklesiologie ist
gegenüber der Christologie und der
Trinitätslehre ein eigenständiges Thema, die
Sakramentslehre ist davon auch
getrennt, und die Eucharistie wird als ein
Sakrament unter andern klassifiziert.
Das Sakrament wird so zu einem
Gnadenmittel in einem umfassenden
Organismus (der Kirche), und es wird
verobjektiviert zu einer Sache. Auch
Fragestellungen, die für die Scholastik typisch
sind, werden mitübernommen: was
geschieht mit den Elementen Brot und
Wein in der Eucharistie? In welchem
Sinn ist die Eucharistie ein Opfer? Was
ist die Bedingung ihrer Gültigkeit?
Wenn innerhalb dieser Fixierungen die

Antworten bisweilen anders ausfallen
als im Westen, so erklärt sich dies daraus,

dass die orthodoxen Autoren als

Belege vor allem die griechischen Väter
zitieren.

Zizioulas geht dann auf die biblische,
patristische und liturgische Erneuerung
ein, die im Westen ihren Ausgang nahm,

124



im Osten aber vielleicht noch mehr
Früchte trägt. Sie betrifft vor allem die

Art und Weise, wie die Eucharistie
theologisch behandelt wird. Die ekklesiologische

Dimension der Eucharistie zeigt,
dass diese Ausdruck der ganzen Fülle
der Kirche ist, in der das ganze
sakramentale Leben der Kirche zusammen-
fliesst. Das Amt hat in ihr seinen Ort, die

apostolische Sukzession verläuft nicht
oberhalb dieser eucharistischen
Gemeinschaft. Die Eucharistie ist eine
Anamnese der Eschata, ist Verkündigung

des Reiches. Die Konsequenzen
dieser neuen Sicht der Eucharistie sind

erst noch zu ziehen, wie Zizioulas
unterstreicht, aber die wenigen Hinweise, die
er gibt, zeigen, dass hier eine orthodoxe
eucharistische Theologie im Entstehen
begriffen ist, von der die Ökumene viel
lernen kann. Urs von Arx

Hans-Georg Beck: Das Byzantinische
Jahrtausend. München (1978). Verlag

C.H.Beck. 382 S., 8 Tafeln. Leinen

DM 48.-.
Nach Jahrzehnten einer ausgedehnten

und höchst ertragreichen
wissenschaftlichen Arbeit zieht einer der
international führenden Byzantinisten das
Fazit in Gestalt des vorliegenden Werkes

und liefert damit - nach den einzelnen

Sparten des öffentlichen Lebens
geordnet - einen grossartigen Überblick
über das Wesen Ostroms - wie das nicht
anders zu erwarten war. In neun
Abschnitten, die Grundsätzliches erwägen
und nicht eigentlich chronologisch
angeordnet sind, lehrt B. uns das Staatswesen

am Bosporus besser verstehen,
indem er in seine Darlegungen vielerlei
Überlegungen und Bemerkungen
einstreut, die nicht selten der bisherigen,
insbesondere der «amtlichen» (auch
griechischen) Auffassung zuwiderlaufen
oder sie doch modifizieren. Sie regen
dazu an, Bekanntes neu zu überdenken,

schon bisher vorhandene Zweifel zu
beleben sowie Licht und Schatten anders

zu verteilen, als das bisher geschehen

war - ohne dass in jedem Falle die hier
gebotene Gedankenführung sich
endgültig durchsetzen müsste.

Bei den Lesern der vorliegenden
Zeitschrift wird das Interesse besonders den

religiösen Verhältnissen des Staates
gelten, ein Gebiet, für das B. ohnehin als
besondere Autorität gelten darf; es sei

nur an sein monumentales Werk «Kirche

und Theologische Literatur im
Byzantinischen Reich» (München 1959)
erinnert (vgl. IKZ 1959, S. 258 f.). B. legt
in verschiedenen Abschnitten, die z.T.
durch die Verzahnung der Orthodoxie
und ihrer Träger mit dem Staate bedingt
sind («Die politische Orthodoxie»,
S. 87-108), die keineswegs geradlinige
Entwicklung der Theologie dar, die
manche Epochen ihrer Entwicklung
später aufsich beruhen liess, die manche
Ansätze vertrat, die einst verheissungs-
voll erschienen waren, und die dadurch
zu manchen Ansichten, manchen
Verhärtungen gekommen ist, die ihrer
geistigen Bedeutung nicht förderlich
waren. Man mag sich natürlich fragen,
ob die Weiterführung verschiedener
Ansätze nicht nur zu vielerlei Möglichkeiten

einer theologischen Erkenntnis,
sondern auch zu einer Fortsetzung der
tiefgreifenden Auseinandersetzungen
geführt hätte, die die ersten Jahrhunderte
der Entwicklung, etwa während beider
Phasen des Bilderstreits, gekennzeichnet

haben und die mit gemilderter
Heftigkeit etwa im Hesychasmus zutage
getreten sind. Die feste Glaubensüberzeugung,

die die Orthodoxen den
Unionsversuchen des Abendlandes gegenüber
an den Tag gelegt haben und die je länger,

desto mehr von den Mönchen
gestützt wurde (S. 207-231), und die
gerade dem Griechentum (mehr als
andern Balkanvölkern) zu einer fast
völligen Glaubenstreue dem Islam gegen-

125



über verholfen hat, wäre dann wohl
mehr ins Wanken geraten, als das
nunmehr der Fall war. Man mag abwägen,
ob solche Glaubenstreue oder aber

theologische Vielfalt für das breite Volk
nicht ein besonderer Vorteil gewesen
sind.

Die Lektüre dieses Buches, ein
ausserordentlicher Gewinn für jeden, der
sich irgendwie mit solchen Fragen
beschäftigt, auch für den «ökumenisch»
Interessierten, regt zu diesen und zu
anderen Überlegungen an: das gehört
wohl zum Schönsten, was man von
einem Buche sagen kann.

Bertold Spuler

Jean Richard: Les relations entre
l'Orient et l'Occident au Moyen Age.
Etudes et documents, London 1977.

Variorum Reprints. 356 S.

Aufdie Kreuzfahrerstaaten in der

Begegnungszone zwischen Abend- und
Morgenland, auf der griechischen Inselwelt

ebenso wie an den Küsten Kleinasiens

und Syriens (wo sie sich nur bis

zum Ausgang des 13. Jh. hielten), geht
das Bild des Abendlandes von der
Levante ebenso zurück wie die religiösen

Spannungen zwischen östlicher und
westlicher Christenheit, die bis zum
heutigen Tage bestehen. Die in diesem
Bereiche jahrhundertelang lebenden
Vertreter des Abendlandes, weitaus
überwiegend Franzosen und Italiener, konnten,

ihrer damaligen religiösen Auffassung

entsprechend, die morgenländischen

Christen nur zur Annahme der
abendländischen Form dieser Religion,
des «Katholizismus», drängen. Die
«unierten Kirchen» verschiedenen Um-
fangs sind als Erbe dieser, auch später
fortgesetzten, Politik bis zum heutigen
Tage übriggeblieben. Ihr Vorhandensein

hat gerade im 20. Jh. immer wieder
zu Spannungen geführt, und die
Rückgängigmachung dieser Unionen gilt vie¬

len Orthodoxen und Monophysiten als

Voraussetzung eines fruchtbaren
Gesprächs mit dem Papsttum unserer
Tage.

LR. von der Universität Dijon, der
wie kaum ein anderer in unserer
Generation die Verhältnisse in diesen Staaten

am Rande des Orients - auch in ihren
Beziehungen zu den Muslimen und den

Mongolen - kennt und unser Wissen
durch immer neu entdeckte oder neu

ausgewertete Urkunden bereichert hat,
verfasste während eines Jahrzehnte
dauernden Schaffens zahlreiche
Aufsätze über dieses Gebiet, die unsere
Einsicht wesentlich vermehrt haben und

uns die Atmosphäre in diesen Staaten

vermitteln, aufs Ganze gesehen wohl
mehr vom abendländischen als vom
morgenländischen Gesichtspunkt aus.
Die Kenntnis dieser Entwicklung ist
auch für den Religions-Historiker
notwendig: gerade aus der Sicht unseres
Jahrhunderts, in dessen Rahmen sich

religiöse Erfahrungen der morgenländischen

Christen aller Bekenntnisse
geltend machen, die weit in die Vergangenheit,

gerade in die hier behandelten
Jahrhunderte, zurückreichen und die

nur von da her verständlich werden.
Neben zahlreichen Einzelbildern aus
dieser Welt, die das Abendland immer
von neuem gefesselt hat, bringt der
einleitende Aufsatz « The Eastern Mediterranean

and its Relations with its Hinterland

(llth-15th Centuries; » (S. 1-39)
ein gutbelegtes Gesamtbild dieser

Zeitspanne. Er leitet eme Reihe von Beiträgen

ein, aufdie eindringlich hingewiesen
sei und die in keiner einschlägigen
Bibliothek fehlen sollten. Bertold Spuler

P. Vielhauer : Geschichte der urchristlichen

Literatur. De Gruyter Lehrbuch

1975, DM 68.-.
Dieses Buch vom jetzt leider verstorbenen

Bonner Theologen P. Vielhauer

126



ist schon in einigen Aufsätzen eingehend
gepriesen und kritisiert worden (z. B.

W.Kümmel, ThLZ 102, 1977, Kol.879-
884; E.Dassmann, JAChr. 19, 1976,
S. 200-203). Wir wollen uns darum hier
darauf beschränken, den Nutzen dieses

Lehrbuches für den interessierten, aber
auf dem Fachgebiet nicht spezialisierten
Leser anzugeben. Denn ein Lehrbuch ist
es: Es will einführen ins Neue Testament

(in der Reihenfolge : Corpus Pauli-
num, synoptische Evangelien und
Apostelgeschichte, johanneischer Kreis,
Apokalypsen - hier wird schon ausser-
kanonische Literatur einbezogen -,
fingierte Briefe), in die Apostolischen
Väter, Apokryphen und (einige) christ-
lich-gnostische Texte (z. B. das
Thomasevangelium und das Evangelium der

Wahrheit). Mit diesem Programm
nimmt der Verfasser einen zuerst und
zuletzt 1926 unternommenen Versuch
von M.Dibelius auf, eine Darstellung
der Geschichte der urchristlichen
Literatur zu schreiben, die nicht künstlich
abgebrochen wird nach dem letzten
Bibelbuch. Eine Grenze muss allerdings
doch gezogen werden: Vielhauer
beschreibt die kanonische und «jene durch
die Kanonbildung zum Absterben
verurteilte» Literatur, welch letztere
«Overbeck .christliche Urliteratur'
genannt hat», und hört auf vor der
Auseinandersetzung der Kirche mit den

Nichtchristen, der Apologetik. Ein
weiteres Lehrbuch vom gleichen Herausgeber

soll von dort an die Beschreibung
der altchristlichen Literatur weiterführen;

es soll besorgt werden von H.
Röster. Dieser hat allerdings die nötigen
Bedenken bei jener von Overbeck
inspirierten Begrenzung der «urchristlichen
Literatur», wie E.Dassmann berichtet
(S. 201) : zwischen Apologeten einerseits
und hellenistischem Judentum und auch
den in der Kirche entstandenen
Glaubensbekenntnissen (die auch auf die
Evangelien einwirkten!) anderseits gibt

es deutliche Querverbindungen. Die
jüdische und heidnische literarische
Produktion hat dazu die Evangelien
sehr beeinfiusst.

Wer eine Einleitung zum Neuen
Testament schreibt, kriegt es natürlich
mit W.Kümmel zu tun: in seiner
Besprechung von Vielhauers Buch steht
viel methodische und inhaltliche Kritik,
woraus deutlich wird, wie Kümmel und
Vielhauer sich in manchem uneinig sind.
Das Buch ist allerdings sehr brauchbar,
wenn man es nur nicht als einzige Quelle
für seine Kenntnis der urchristlichen
Literatur benutzt (aber so ist kein Buch
unfehlbar, auch kein Lehrbuch).
Enttäuschend ist nur das letzte, winzige
Kapitel über «Das Problem der
Kanonbildung». Und weil das Buch des Preises

wegen im Ausland gedruckt wurde,
enthält es manche Druckfehler.

Martien Parmentier

Bibliothek der griechischen Literatur,
Band 7 : Gregor von Nyssa, drei
asketische Schriften, besorgt von Wilhelm
Blum. A.Hiersemann, Stuttgart
1977, DM99.-.
Die neue «Bibliothek der griechischen

Literatur», die deutsche Übersetzungen

«bedeutsamer literarischer
Schöpfungen der antik-heidnischen, der

griechisch-patristischen und der
byzantinischen Gedankenwelt» bringen will,
hat seit 1971 praktisch jedes Jahr einen

neuen Band erhalten. So kam 1977 die
zweite Gregor-von-Nyssa-Übersetzung
heraus. Der erste Band enthielt 1971 die
«Grosse katechetische Rede» dieses

Autors, der neue Band, Nr. 7 in der

Reihe, enthält drei asketische Schriften.
Zwei davon wurden erstmals aus dem
Griechischen übersetzt. Diese ist eine

sehr brauchbare Arbeit : zuerst wird der
Leser kurz eingeführt in die Biographie
Gregors, dann folgen Zusammenfassungen

der drei Schriften, die Überset-

127



zungen mit jeweils einigen Anmerkungen,

Register und ein Werkverzeichnis
Gregors mit Angaben über Chronologie,

Ausgaben und Übersetzungen.
Die Übersetzungen Blums smd gut

verständlich, wegen der Komplexität
des Urtextes manchmal etwas frei.
Zweifellos könnte man sich über manche

Detailfrage streiten. Darum hier
bloss drei, etwas willkürlich
ausgewählte Bemerkungen : 1. Warum istphy-
sis mit «Wesen» (Gottes) übersetzt
worden? Soll das Wort «Wesen» nicht für
ousia reserviert werden? Auf S.47

(Nr. 5) wird physis in einem Satz sogar
sowohl mit «Natur» wie mit «Wesen»
übersetzt. Anmerkung 4, S. 51,

überzeugt nicht. 2. Zu S.4, Anmerkung 7:

Gregor soll meinen, der Mensch könne
das «glückliche Los» (bessere Überset-

zungals«Glückszustand»,S.46,wasviel
zu statisch klingt) des paradiesischen
Zustandes «auf Grund eigener
Bemühungen wieder erreichen». Wie wird
diese höchst unbegründete Aussage
belegt und bewiesen? 3. Soll man koinos
bios oder koinoteros bios nun mit «eheli-
chesLeben»oder mit «irdisch-weltliches
Leben» übersetzen in der Schrift «Über
die Jungfräulichkeit»? Wo es nicht
unbedingt nötig ist (S. 81, nicht mehr als
eine Anspielung auf 1. Kor. 7:35), steht
«eheliches Leben», wo es die Beweisführung

des Übersetzers unterstützen
könnte, dass Gregor selber verheiratet

gewesen war (S. 87, Nr. III, vgl. S. 20 und
S. 145 Anmerkung 5), steht es gerade
nicht Martien Parmentier

Archiv für Kirchengeschichte von
Böhmen-Mähren-Schlesien. Band 5,

herausgegeben vom Institut für
Kirchengeschichte von Böhmen-Mähren-
Schlesien e.V., Königstein/Ts. 1978.

Der fünfte Band des «Archivs» ist

dem Jubiläum der vor zweihundert Jahren

durch die Erhebung von Olmütz
zum Erzbistum errichteten mährischen
Kirchenprovinz gewidmet und befasst
sich demgemäss fast gänzlich mit der
neueren mährischen Kirchengeschichte.
Besonders hingewiesen werden muss auf
den umfangreichen einleitenden Aufsatz

des Herausgebers, K. A. Huber, der
einen aus reicher Literaturkenntnis,
auch der dem westlichen Leser
normalerweise nicht zugänglichen tschechischen

Werke, schöpfenden Überblick
über die Kirche in Mähren seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert bietet, deren
Geschichte stets etwas im Schatten des

grösseren Böhmen stand. Der Verfasser
möchte «Strukturen, Probleme,
Entwicklungen» aufzeigen und bezieht
daher, wenngleich bisweilen in aller
Kürze, Fragen der Spiritualität und
Theologie (hier eine kleine Korrektur:
der bekannte, in Mähren wirkende
Schweizer Jansenist Blarer hiess nach
dem Ausweis der Taufurkunde und
anderer Quellen eben doch Melchior), der

religiösen Soziologie (z. B. das Vereinsleben)

und Ideologie (etwa den in
Welehrad gepflegten Cyrill- und

Method-Kult), sowie die drängenden
Zeitprobleme, nämlich die nationale
und soziale Frage, mit ein. Von Huber
ediert werden weiterhin zwei interessante

Texte, nämlich ein Ad-limina-Be-
richt des Erzherzogs Rudolph von 1824,
sowie ein Memorandum des mährischen
Episkopats aus dem Revolutionsjahr
1848. Es ist zu bedauern, dass bei den

übrigen Aufsätzen insgesamt Fragen
der äusseren Kirchenorganisation etwas
allzusehr im Vordergrund stehen.
Gerade das im Schnittpunkt verschiedener
geistiger und kultureller Einflüsse
stehende Mähren böte doch darüber hinaus

viele weitere Anregungen.
Peter Hersche

128


	Bibliographie

