Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)
Heft: 2
Artikel: Die aussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung

zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565 [Fortsetzung]

Autor: Retzlaff, Georg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die #ussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag *

Eine Untersuchung zur Frage des ,habitus clericalis® im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

(Fortsetzung )**

Hauptteil : Synodale Entscheidungen

I. Das 1. Jahrtausend

1. Karthago IV bis zu Gregor d. Gr.

Das Concilium Carthaginense IV von 398 behandelt in drei Kanones un-
ser Thema. Can.41: «Ut diaconus tempore oblationis tantum vel lectio-
nis, alba utatur>3.» Can.44: «Clericus nec comam nutriat, nec bar-
bam>0.» Can.45: «Clericus professionem suam et in habitu et in incessu
probet: et nec vestibus, nec calceamentis decorem quaerat37.»

Alle dret Entscheidungen dieses Provinzialkonzils haben initiative
Funktion, sie tauchen immer wieder im Laufe der Synodalgeschichte auf,
hiufig einfach als wortwértliche Ubernahme, auch als sinngemisse Zitie-
rung, oft unter ausdriicklicher Berufung auf dieses Concilium Carthagi-
nense [V. Zu den cann. 44 >3 und 41°9 brauchen wir nicht viel zu sagen. Es
sind lakonische Verfiigungen, die nicht weiter begriindet werden oder mit
patristischen, biblischen oder gar praktischen Erwdgungen verbunden
sind. Wichtig jedoch ist can.45, der einen interessanten Skopus bietet:
«Professionem probare», was wir vielleicht mit «seine Berufung glaub-
haft machen» tibersetzen konnen. Dies impliziert das Bewusstsein, zum
«kleros» zu gehoren, nicht nur Standesvorrechte, sondern auch Standes-
pflichten zu haben. Der Kleriker hat nicht eine Beschiftigung, sondern
eine «professio», die nach sichtbarer Bestdtigung und vollméchtiger Sig-
nifikation verlangt. Dies bezieht sich nicht auf irgendwelche Teilbereiche

* Diese Studie wurde 1978 von der Christkatholisch-Theologischen Fakultit der
Universitdt Bern als Dissertation angenommen. [hr Verfasser ist Rev. Georg Retz-
laff, altkatholischer Priester, zur Zeit in Whiting (Indiana, USA).

**Vgl. IKZ 1979, Heft 1, SS.46-57.

>3 Mansi 3, 954.

36 Mansi 3, 955.

ST A.a.O.

38 Vel 1.Kor. 11, 14.

59 Ahnliches finden wir auch im Brief Stephans I, vgl. IKZ 1979/1, S.50.

88



der klerikalen Existenz, sondern umfasst das ganze Leben (habitus und
incessus). Das Bild des Klerikers nach Karthago IV ist das eines Mannes,
der bartlos, mit kurzem Haupthaar, einfachen, vom liturgischen Ge-
brauch deutlich unterschiedenen Kleidern und Schuhen als Exempel der
professio clericalis auftritt. Ziel dieser Vorschriften ist es, die Deckungs-
gleichheit zwischen professio und dusserer Erscheinung herzustellen. Es
herrschte wohl damals eine nicht geringe Unsicherheit dariiber, was ein
«Geistlicher» sei, wie er sich zu kleiden bzw. beziiglich seines Ausseren zu
verhalten habe. Im Gefolge der Erhebung der christlichen Religion zum
alleinigen Bekenntnis im romischen Reich Anno 380 werden wohl nicht
wenige Geistliche diesen neuen Status dazu benutzt haben, der Welt deut-
lich zu machen, wie die Machtverhiltnisse und damit auch die gesell-
schaftlichen Funktionen des Geistlichen geregelt seien, ein Faktum, das
besonders Hieronymus mit scharfer Zunge attackiert: « Omnis his (scil.
clericis, Anm.d. Vf.) cura de vestibus si bene oleant, si pes laxa pelle non
polleat. Crines calamistri vestigio rotantur, digiti annulis radiant, et ne
plantas humidior via spargat, vix imprimunt summa vestigia. Tales cum
videris, sponsos magis existimato quam clericos... °0.» Ringe und gekriu-
selte 6! Haare als Zeichen des vornehmen Biirgers lenken ab vom eigent-
lichen Beruf der Geistlichen, die «non ornentur veste, sed moribus...
(et)... pudicitiam habitu polliceantur» 62,

Doch auch Hieronymus versucht die Balance zu halten zwischen Eitel-
keit und zur Schau getragener Armut, wenn er im Dialogus adversus Pela-
gianos ironisch iiberspitzt formuliert: «Cavete, clerici... periclitamini,
nisi sordidas vos atque pannosas vulgus aspexerit 93.» An unserem schein-
barso marginal erscheinenden Thema wird sehr deutlich, wie so schwierig
sich die Standortbestimmung des Klerikers in der jungen nachkonstanti-
nischen Kirche gestaltet hat. An den Geistlichen der neuen Staatskirche,
an dieses Exempel christlichen Lebens, wird nun der moralische Massstab
angelegt, der eigentlich fiir jeden Christen Geltung hat 4 oder zumindest
haben sollte, gewissermassen jedoch am reinsten verwirklicht wird und
sichtbar zutage tritt an einer geistlichen Person. Doch eben diese galt es

60 Hieronymus ad Eustochium de custodia virginitatis epistola, Lib.I, ep.22,
n.28, MPL 22, 414.

61 Hierzu mussen die Haare wohl einigermassen lang getragen worden sein.

62 S.Hieronymi Epistola 52 ad Nepotianum de vita clericorum et monachorum,
Lib.1, cap. 5, MPL 22, 532.

63 Hier. dial. adv. pel. I, n.29, MPL 23, 547.

64 Vgl. Johannes Chrysostomus, In Ep. ad Phil. Homilia X, cap. 3, MPG 62, 259,

sowiecap. 5, MPG 62, 262f., wo iiber die Kleidung des Christen allgemein gehandelt
wird.,

&9



erst einmal zu definieren, abzugrenzen gegeniiber sowohl dem Monchs-
stand als auch der Laienschaft. Es ist nur allzu leicht verstandlich, dass
der nachkonstantinische Kleriker auf der Suche nach einem guten Leit-
bild da ankniipfte, wo ihm das Evangelium am klarsten realisiert er-
schien: im Monchtum. Auch wenn die Vertreter dieses Standes hier und
da eher Abscheu erregten 5 wegen ihres bewusst provokativen habitus, so
hatten sie doch wegen thres rigoristischen Pro-Test-Verhaltens nicht
wenige Sympathien beim Klerus, was wohl auch zu der obenerwahnten
Tatsache beigetragen haben mag, dass Monche als fiir die Ubernahme
eines bischoflichen Leitungsamtes besonders qualifizierte Personen sehr
bevorzugt wurden. Aber auch der rangniedrigere Klerus orientierte sich
am Vorbild des Monches. So taucht in den Fragmenten eines Konzils die
Bestimmung auf: «Ut clerici qui se fingunt habitu et nomine monachos
esse, et non sunt, omnibus corrigantur, atque emendentur: ut vel veri
monachi sint, vel veri canonici ©6.»

Mit «habitus» wird wohl Bezug genommen auf den Bart und die asketi-
sche, zuweilen zerlumpte Kleidung des Mdnches. Der Weltklerus wird
hier abgegrenzt vom Monchtum : entweder man ist Geistlicher im Dienst
einer Didzese, dann bedeutet das auch Anpassung an die dusseren For-
men dieses Dienstes, oder man ist Monch. Hier wird noch als unvereinbar
betrachtet, was im Mittelalter durch die grosse Zahl der monastischen
Kleriker in eins fallt. Sicherlich wird der M6nch als Christ gesehen, aber
sein gegen die wachsende Profanierung des jungen Staatskirchenwesens
sichtbar pro-testierendes Leben und Aussehen wird wohl nicht wenigen,
mit der Staatsmacht im Einklang lebenden oder auf diesen zusteuernden
Bischofen ein Dorn im Auge gewesen sein. Ein hervorragendes Zeugnis
fiir diese skeptische, ja feindliche Haltung ist der Brief Papst Coelestins an
die Bischofe der Kirchenprovinzen Vienne und Narbonne vom Jahre 428,
dessen entscheidende Stelle wir hier wiedergeben wollen: «Didicimus
enim quosdam Domini sacerdotes superstitioso potius cultui inservire
quam mentis vel fidei puritati. Sed non mirum, si contra ecclesiasticum
morem faciunt, qui in Ecclesia non creverunt, sed alio venientes e ritu,
secum haec in Ecclesiam, quae in alia conversatione habuerant, intule-
runt; amicti pallio, et lumbos praecincti, credentes se Scripturae fidem,
non per spiritum, sed per litteram completuros. Habeant tamen istum for-

65 Vgl. Salvian, Libri VIII de gubernatione Dei, lib. VIII, n.IV, MPL 53, 156.

66 Fragmenta sub titulo Conciliorum Toletanorum (vel corrupta, vel falso citata,
cum in his conciliis non inveniantur), cap. 5, Mansi 3, 1012. Auch wenn diese Bestim-
+ mung nicht aus einer toletanischen Synode stammt, passt ihr Tenor doch gut in die
Zeit des 5./6.Jahrhunderts.

90



sitan cultum, morem potius quam rationem sequentes, qui remotioribus
habitant locis, et procul a caeteris degunt. Unde hic habitus in Ecclesiis
Gallicanis, ut tot annorum tantorumque pontificum in alterum habitum
consuetudo vertatur? Discernendi a plebe vel caeteris sumus doctrina,
non veste; conversatione, non habitu; mentis puritate, non cultu... Nec
imponendum eorum est oculis, sed mentibus infundenda praecepta
sunt 67,»

Hier wendet sich Coelestin scharf gegen die Praxis, Gebriauche beziig-
lich der Kleidung aus dem Monchsleben in die vita ecclesiastica zu ver-
pflanzen. Die M&nche bezeichnet er als «qui in Ecclesia non creverunt»,
eine Bemerkung, die die scharfe Trennung beider kirchlicher Stinde deut-
lich macht. Auch Coelestin geht es um die Unterscheidung des geistlichen
Standes, er will diesen jedoch nicht sichtbar werden lassen. Doctrina, con-
versatio und puritas mentis seien die eigentlichen Unterscheidungsmerk-
male des Klerikers «a plebe». Interessant ist in diesem Zusammenhang,
dass Coelestin unausgesprochen den Geist- Buchstabe-Gegensatz aus
2.Kor. 3, 6 zur Untermauerung seiner Kritik heranzieht, womit er inhalt-
lich ankniipft an Cyprians Gedanken zu diesem Thema 8. Ferner ist von
Bedeutung, dass kirchliche Tradition (mos ecclesiasticus) und pépstliche
Praxis (consuetudo pontificum) ins Feld gefiihrt werden. Der Rekurs auf
Sitte und Autoritdt gestaltet mit einem Mal die Praxis weniger Jahrzehnte
zum Gewohnheitsrecht um.

Doch steht letztlich hinter Coelestins Gedanken weniger eine ausge-
priagte Vorstellung von der dusseren Erscheinung eines Geistlichen, als
vielmehr das Unbehagen an dem zu gross werdenden (weil sichtbaren)
Einfluss monastischer (also kritischer) Kreise auf den positionsunsiche-
ren Weltklerus. Doch diese antimonastische Grundstromung verliert sich
im Lauf der Geschichte unseres Themas, nicht zuletzt wohl deswegen,
weil der habitus des Weltklerus eher vom mundus bedroht war: die An-
gleichung an habitus und conversatio der Laien stellte eine ungleich gros-
sere Gefahr dar, der es mit einer gewaltigen Fiille synodaler Entscheidun-
gen zu begegnen galt. Die Anpassung des Klerus an die Welt stiess jedoch
offensichtlich nicht nur bei kirchlichen Vorgesetzten auf Missfallen, son-
dern wurde auch von den Laien selbst abgelehnt:

«Quicumque clericus ab ostiario usque ad sacerdotem sine tunica visus
fuerit, atque turpitudinem ventris et nuditatem non tegat, et si non more

67 Coelestinus Papa, Epist. IV ad Episc. Prov. Viennensis et Narbonnensis, cap. I,
2, MPL 50, 430f.
o8 Vgl. IKZ 1979/1, S.53 Anm. 30.

91



Romano capilli eius tonsi sunt, et uxor eius sinon velato capite ambulave-
rit, pariter a laicis contemnentur et ab ecclesia separentur 69.»

Dieser Exempelcharakter verlangt auch und vor allem eine dem kleri-
kalen Stande angemessene, d. h. keusche Kleidung, die imstande ist, «tur-
pitudo ventris et nuditas» 70 voll zu bedecken. In der Kleidungsfrage wird
hier schon um die Mitte des 5.Jahrhunderts die Auffassung der Kirche
deutlich, dass der Laie zum Geistlichen miisse aufblicken konnen als dem
Vorbild fiir anstindiges und standesgeméisses Verhalten. Diesem «Stand»
widerspricht flilliges Haupt- oder Barthaar7l, das, eben weil es eine welt-
und kraftbejahende Komponente vorstellt, sogar unter Gewaltanwen-
dung fallen muss72. Der Magistralfunktion des Geistlichen miissen Klei-
der zugeordnet sein, «quae religionem doceant» 73, Kleidung dient hier
nicht einfach nur zur Bedeckung des Leibes, als Mittel zu Warmung und
Schutz, sondern hat schon jenen Transparenzcharakter, der uns oben bei
Tertullian begegnet ist 74, Diese Transparenz ist nicht Selbstzweck, son-
dern dient der «martyria». Der Kleriker als Inbegriff der species «Christ»
steht bei diesem Zeugendienst an vorderster Front, weswegen es thm nicht
gestattet sein kann, eine Haartracht «gentili ritu» zu tragen 75, Der Kleri-
ker hat es, nicht nur im Spanien des ausgehenden 6.Jahrhunderts, mit
einer Bevolkerung zu tun, die nur oberflachlich christianisiert und durch-
aus noch anfillig ist fiir Lehren und Gebriuche aus dem «heidnischen»
Raum. Doch um Gestalt und Stand des Geistlichen abzugrenzen, kénnen
einfacher Rekurs auf Verbote und negative Definition nicht ausreichen,
es braucht positive Leitbilder, an denen sich das neue Berufsbild des
christlichen Klerikers ausrichten ldsst. Den ersten synodalen Versuch
einer biblisch-personalen Leitbildorientierung finden wir in den «Capi-
tula collecta a Martino episcopo Bracarensi» 76 vom Jahre 572 oder 575,
cap. LXVI77 «Non oportet clericos comam nutrire et sic ministrare, sed

09 Vgl. Synodus S. Patricii, anno 450, can. 6, Mansi 6, 516.

70 A.a.0., vgl. auch unten S.95.

71 Seltsam die Vorschrift des Concilium Barcinonense, anno 540, can. 3: « Ut nul-
lus clericorum comam nutriat aut barbam radat.» Mansi 9, 109. Vielleicht handelt es
sich hier um einen Druckfehler, da das Wachsenlassen eines Bartes fiir Zeit und Ort
absolut untypisch ist.

72 Concilium Agathense, anno 506, can. 20, Mansi 8, 328.

73 A.a.0., andere Lesart: deceant.

74 Vgl IKZ 1979/1, S. 52f.

75 Concilium Bracarense, anno 563, can. 11, Mansi 9, 778. Die «granos» mochte
ich im Gegensatz zu der Anmerkung op.cit. S. 781 nicht als «genus laicae oblongae»
verstehen, sondern als «Zo6pfe». Vgl. dazu Georges 1., S. 2962.

76 Auch als Konzil von Braga bezeichnet, vgl. ODCC 247.

77 Mansi 9, 857.

922



attonso capite, patentibus auribus; et secundum Aaron, talarem vestem
induere, ut sint in habitu ordinato» 78.

Hier wird das seiner ausserliturgischen Funktion noch unsichere geist-
liche Amt des Neuen Bundes direkt verkniipft mit dem Priestertum des
Alten Testaments, indem der meil Aarons7? als Vorbild geistlicher Ge-
wandung fiir den Kleriker der christlichen Kirche obligatorisch gemacht
wird. Dass man sich in Braga fiir ein langes Gewand entschieden hat, mag
wohlan der Tatsache liegen, dass unter dem Einfluss der Barbaren beson-
ders in Rom die Sitte aufkam, die alten, langen romischen Gewiander auch
im bilrgerlichen Bereich zu vertauschen mit den kiirzeren Kleidern der
Fremden3Y. Diese vor allem wahrend des Pontifikats Gregors d. Gr. auf-
tretende Frage erhellt, wie es in der Kirche zur Ausbildung bestimmter
traditioneller Formen kam. Die Kleidungsgewohnheit einer Epoche wird
in eine neue Zeit unverandert mit hiniibergenommen. So kommt es zur
Ausbildung der kirchlichen Amtstracht, hier in unserem Falle der Sou-
tane, sowie zur Ausbildung fast simtlicher Ordenstrachten, die urspriing-
lich fast immer den habitus des einfachen, blirgerlichen Menschen zur Zeit
der Ordensgrindung widerspiegeln.

Eine weitere, neuartige Leitbildabgrenzung, die uns auch noch weiter
unten wird beschaftigen miissen, nimmt das Konzil von Macon Anno 581
in can. 5 vor: «Ut nullus clericus sagum, aut vestimenta vel calceamenta
saecularia, nisi quae religionem deceant, induere praesumat8!.» Hatte
man schon frither die Trennungslinien zu Monchtum, Heidentum, Laien
und Welt schlechthin gezogen, wird hier noch zusétzlich der Bereich des
Militdrischen ausgeklammert. Dass mit «sagum» hier der Soldatenman-
tel gemeint ist, also eine spezifisch militirische Kleidung, ergibt sich auch
aus der Androhung, wer «cum indecenti veste aut cum armis» erwischt
wiirde, mit einer dreissigtdgigen «inclusio» zu rechnen habe, «aqua tan-
tum et modico pane» 82,

Die Waffe signalisiert Macht und Konfliktbereitschaft, sie ist Zeichen
des freien Mannes. Dieses «sich wie ein Soldat kleiden und bewaffnen»
hat nicht geringe Anzichungskraft auf den Klerus gehabt, so dass eine
Fille von synodalen Entscheidungen notwendig war, um den geistlichen

78 Andere Lesart «ornato».

9 Vgl. Ex.28,4. S. Gesenius 444. Es handelt sich hier um ein langes, bis zu den
Knécheln reichendes Gewand. S. auch oben S.92, Anm. 70.

80 Zumindest was die Form angeht, haben wir es hier mit dem Vorldufer der Sou-
tane zu tun, vgl. ODCC 247.

81 Mansi 9, 933,

82 A.a.0.

g3



vom militdrischen Stand zu trennen. Bei der realen und optischen Anglei-
chung an den Soldatenstand spielte die Macht eine Rolle, vielleicht die
Rolle. Der Kleriker zu Ende des 6.Jahrhunderts war méchtig und ein-
flussreich. Diese de facto ausgelibte, im Vollzug der Liturgie noch gestei-
gerteund tiberhohte Machtausiibung entbehrte jedoch im Alltag aller sig-
nifikanten Elemente. Was Wunder, dass immer mehr Kleriker nach Aus-
drucksmitteln fiir ihre tatsidchliche Position suchten? Indem sie sich zum
Beispiel mit roten Kleidern versahen und so den Eindruck erweckten, Teil
der weltlichen Gewalt zu sein, eine Praxis, die das Konzil von Narbonne
589 gleich im ersten Kanon scharf attackiert: «Hoc regulariter definitum
est, ut nullus clericorum vestimenta purpurea induat, quae ad iactantiam
pertinent mundialem, non ad religiosam dignitatem; ut sicut est devotio
in mente, ita et ostendatur in corpore: quia purpura maxime laicorum
potestate praeditis debetur, non religiosis.» 83 Da mens und corpus eine
Einheit bilden 84, muss der Kleriker von den Ausdrucksformen weltlicher
Macht Abschied nehmen. Wir haben in diesem can. 1 von Narbonne eine
erste synodale Begrenzung der klerikalen (ausserliturgischen) Farben-
skala, diecam Endpunkt ihrer Entwicklung 85 nur noch die schwarze Farbe
als dem Kleriker geméiss zuldsst.

Bevor wir uns dem ndchsten Paragraphen zuwenden, wollen wir noch
einen Blick werfen auf zwei Zeugnisse, die sich zeitlich nicht exakt einord-
nen lassen, mit einiger Sicherheit jedoch irgendwann zwischen dem 5. und
6.Jahrhundert entstanden sind: den Anicetbrief8¢ sowie die arabisch-
nicidnischen Kanones?87.

Der Verfasser des Anicetbriefes betont sehr stark die Exempelfunktion
des Klerikers: «Ut clerici, qui laicis et simplicibus, virtutis, honestatis,
pudicitiae, et gravitatis exemplar esse debent, ac seipsos, tamquam
signum purioris vitae, rudioribus ad imitationem prudenter exhibere,
juxta apostolum (1. Kor. 11, 14: oude hé physis aute didaskei hymas hoti
an€r men ean koma, atimia auto estin, Anm. d. Vf.) comam non nutriant,
sed desuper caput in modum sphaerae radant: quia sicut discreti debent
esse in conversatione, ita et in tonsura et omni habitu discreti debent
apparere.» Die gallischen Bischofe sollen gegen langhaarige Kleriker ein-

83 Mansi 9, 1015; vgl. auch: Germanus, De liturgia gallicana, Lib. I, cap. VII, 1
MPL 72, 147, wo zusitzlich noch prazisiert wird : «nempe in usu vulgari».

84 Vgl. Gregor d. Gr., Lib. VII, ep.IV ad Cyriacum Episc. MPL 77, 856. «Quid
enim per significationem sunt capilli in capite, nisi cogitationes in mente ?»

85 Vgl. unten.

86 Vgl IKZ 1979/1, S. 50, Anm. 8.

87 Vgl. IKZ 1979/1, S.50, Anm. 6.

94



schreiten, weil letztere den Laien als Beispiel christlicher Lebensfiihrung
dienen. Der Unterschied in der Lebensfiihrung wird durch das Scheren
des Haupthaares in Kranzform sowie durch den ganzen habitus des
Geistlichen deutlich. Fiir uns interessant ist die Verbindung von Haar-
tracht und Kleidung (habitus darf wegen des vorangehenden ,conversa-
tio® wohl mit ,Kleidung® ibersetzt werden), des Klerikers grossere Ver-
pflichtung zu Reinheit und Beispielhaftigkeit und die Benutzung
biblischen (d. h. paulinischen) Belegmaterials.

Der Kanon LXXXI der arabisch-nicdnischen Kanones lautet: «Alius
sit habitus et cultus omnium gradum et ordinum clericorum et monacho-
rum tam virorum, quam mulierum, ab habitu et cultu laicorum. Sua ton-
deant capita recte orbiculariter, idest in modum coronae, suosque cingant
honeste lumbos, nec se annulis ornent aureis, vel argenteis, neque suspen-
dant ad lumbos suos crumenas, aut simile aliud, uti sunt thecae cultello-
rum, quemadmodum facere solent, qui egrediuntur ad bellum et certa-
men, veluti mercatores et iter facientes... Praesertim apud fidei hostes...
corum eluceat virtus.» 83

Auf die generelle Abgrenzung von der Laienschaft folgt die Spezifizie-
rung: alles zu vermeiden, was irgendwie den Kleriker als Wesen dieses
Aons (tondeant capita8Y), als ungebunden und frei lebenden Menschen
(cingant lumbos90), als einen Freund der Reichen und Méchtigen (nec se
annulis ornent), als geschaftstiichtigen Kaufmann (crumenas) oder Sol-
daten (thecae cultellorum) erscheinen lassen konnte, vor allem zu dem
Zweck, den Feinden des Glaubens unanstossig das Zeugnis von der
Wahrheit der christlichen Religion geben zu konnen. Interessant ist, dass
Kleriker und Monche in einem Atemzug genannt werden als ein von den
Laien abgesonderter Stand. Es hat sich wohl im Laufe der Zeit die Er-
kenntnis verbreitet, dass die dusseren (radikalen) Erscheinungsformen
des Monchtums nicht denen des Klerus entgegenstehen miissen, sondern
dass vielmehr durchaus eine gemeinsame «Front» gedacht werden kann.

2. Das 7. und 8. Jahrhundert

Zu Beginn des 7.Jahrhunderts war es manchen Klerikern offensichtlich
noch nicht ganz klar, dass liturgische und sikulare Existenz nicht iden-

88 Mansi 2, 1008f.

89 Romische und griechische Sklaven waren kopfgeschoren, um ihre Stellung un-
ter dem Patronus deutlich zu' machen, ERE XII 386, Anm. 1.

9 8§, auch can. LXVI der arab.-nic. Kanones, wo der Kleider-Sklave-Bezug sehr
deutlich herausgestellt wird. Mansi 2, 1002.

93



tisch sind. So mussten die « Canones additi ex Burchardo, Ivone et Gra-
tiano» Anno etwa 630 verfiigen: «Nec unquam presbyter his (scil. vesti-
mentis liturgicis, Anm.d. Vf.) indutus extra ecclesiam exeat, quia hoc
divina lex prohibet®!.» Leider wird nicht gesagt, was die «divina lex» sei
oder wo man sie finden kénne. Uns ist aufgrund des vorher Gesagten
nicht klar, welche Schriftstelle etwa fiir dieses Verbot verwendet werden
konnte. Esist zu fragen, ob hier die schon erwiahnte Stelle Dan 5, 3 heran-
zuziehen sei92. Wobei allerdings fraglich ist, ob man eine politisch-pro-
phetische Begebenheit eine «lex divina» nennen kann. Doch dies ldsst sich
nicht mit Sicherheit beantworten. Es soll uns geniigen festzustellen, dass
die «Canones» ein so schweres Geschiitz wie die «lex divina» auffahren
missen, um einen offensichtlichen Missbrauch liturgischer Gewénder zu
bekampfen. Es drangte den Kleriker offenbar danach, sich ausserlitur-
gisch ebenso zu identifizieren wie im Vollzug des Gottesdienstes. Wird
ihm nun untersagt, seine liturgie-immanenten Insignien im Bereich des
mundus zu zeigen und wird ihm damit eine konsequente klerikale Lebens-
weise (wie sie der Geistliche wohl selbst auffasste) zumindest erschwert,
dann ist zu verstehen, warum es immer wieder Kleriker gab, die von der
monastischen, die Diskrepanz zwischen liturgischer und sdkularer Exi-
stenz Uiberwindenden Lebensform angezogen wurden. Dass dies auch im
7.Jahrhundert nicht gerade auf bischéfliches Wohlwollen stiess, beweist
can. 50 des IV. Konzils von Toledo Anno 633, in dem die Bischofe aufge-
rufen werden, denjenigen Klerikern keine Schwierigkeiten zu bereiten, die
«meliorem vitam sequi cupiunt..., qui ad contemplationis desiderium
transire nituntur» 93. Das Sinnen der Bischofe war auf die Bildung eines
einheitlich orientierten Weltklerus gerichtet. Ein Mittel zur Erreichung
dieser Einheit war die Tonsur, die in ithren Formen recht unterschiedlich
war 94, «...una sit tonsura, vel habitus, sicut totius Hispaniae est usus. Qui
autem hoc non custodierit, fidei catholicae reus erit.» 93

Eigenwilligkeit im Ausseren gefihrdet die Einheit der katholischen Kit-
che, abweichende, den «prolixis comis laicorum» oder der Tonsur der

91 Can. 1, Mansi 10, 600 (ex Burchardo lib. I1, cap. 50).

92 Vgl. IKZ 1979/1, S.50f.

93 Mansi 10, 631; Der Gang ins Kloster war jedoch nicht immer so {reiwillig. In
can. 45 desselben Konzils (Mansi 10, 630) finden wir die Bestimmung, dass ein Kleri-
ker, der bei irgendwelchen Unruhen Waffen gefiihrt hat, zur Strafe ins Kloster ge-
schickt wird.

94 Vgl. A.Héussling, Art.: Tonsur, in: LTHK 10, 251.

95 TV.Konzil von Toledo, can.41, Mansi 10, 630.

96



Haretiker 96 dhnelnde Haartracht wird als «scandalum» betrachtet, das
dem Ziel der nationalen und katholischen Identitat im Wege steht. Die
Tonsur entwickelt sich immer stiarker zu dem Kennzeichen des Klerikers
und wird auch immer tiefer in den Bereich der theologischen Reflexion
einbezogen. So verweist Taio, der Bischof von Saragossa, auf Hese-
kiel 44, 20, um festzustellen: «Sacerdotibus per legem praecipitur, ut ton-
dentes tondeant capita sua“’.» Und weiter warnen die «Statuta synoda-
lia» der Kirche von Reims Anno 630 davor, Ungeeigneten die Tonsur zu
geben mit der Begriindung: «Quid opus enim mittere panem filiorum
canibus, et spiritualia mundi amatoribus 98 ?7»

Im angelsdchsischen Bereich war die Tonsurform ein heftig umstritte-
nes Thema zwischen britisch-irischen und romisch-katholischen Kleri-
kern. Es ging darum, ob die romische Form der Kranztonsur (Petruston-
sur) die in einigen angelsiachsischen Gebieten tibliche Johannestonsur ab-
16sen sollte. Letztere wurde vor allem von Missionaren aus der Kirche
Roms als Ketzertonsur, als die Tonsur des Simon Magus, verspottet.

So verurteilt die Synode von Whitby Anno 664 diejenigen, die an der
britisch-irischen Tonsur (sowie am eigenenvordionysischen Ostertermin)
festhielten. Die in dieser Synode unterlegenen Iren, «qui Pascha catholi-
cum, et tonsuram coronae ... recipere nolebant», ziehen sich mit ihrem
Fithrer Colman nach Schottland zuriick%®. Zu Ende des 7. Jahrhunderts
exkommuniziert die «Collectio Canonum Hibernicorum» 100 alle, die der
alten Tonsurform anhédngen 10!, «quorum tonsura aure ad aurem tantum
contingebat, pro excellentia ipsa magorum, qua sola frons anterior tegi
solebat priorumy 102,

In einem Brief des Abtes Ceolfrid an den Pictenkdnig Naitanus 103
Anno 714 wird deutlich, warum diese uns heute so unbedeutend erschei-
nende Frage der rechten und einheitlichen Tonsurform eine so grosse

96 Wohl der Arianer, die «in solo capitis apice modicum circulum tondent»
(a.a.0.).

97 Sententiorum Lib. II, cap.33, MPL 80, 825.

98 Can. 13, Mansi 10, 599.

99 Synodus Pharensis (Conference of Whitby), Councils ITT 105; Zur Tonsurfrage
allgemein vgl. Councils I 154, 3; Zur Frage der Wiederordination der Oster- und
Tonsurdissidenten vgl. Capitulare Theodori Archiep. Cantuar., cap. 104, Mansi 12,
33.

100 Diese Collectio ibernimmt wortlich can. 45 von Karthago 1V sowie can. 6 des
Synodus S. Patricii von 450.

101 Lib. 50, cap. 7, Mansi 12, 141.

102 Lib. 50, cap.6,a.a.0.

103 CMBH 1 78f.

97



Rolle spielte. Ceolfrid gibt nach Art eines theologischen Gutachters Aus-
kunft tiber die nach seiner Meinung zu bevorzugende Haartracht «de qua
pariter vobis literas fieri voluistis» 104, Er verweist auf biblische Gestalten
aus dem Alten (Hiob) und Neuen (Joseph der Zimmermann) Testament,
die tondiert gewesen seien. Hiob wird als «exemplar patientiae», Joseph
als «castitatis, humilitatis, pietatis, caeterarumque virtutum executor ac
doctor eximius» vorgestellt, als Vertreter von Tugenden und Eigenschaf-
ten, die auch den neubundlichen Kleriker auszeichnen sollten. Beide Got-
tesmanner seien Beispiele dafiir, dass man nach aussen hin zeigen solle,
was man an innerer Tugendhaftigkeit besdsse. Was die Form der Tonsur
angeht, so verweist Ceolfrid tiber den Apostelfiirsten hinaus auf den Ge-
kreuzigten selbst: «Neque vero ob id tantum in coronam attondemur,
quia Petrus ita attonsus est; sed quia Petrus in memoriam dominicae pas-
sionis ita attonsus est, idcirco et nos, qui per eandem passionem salvari
desideramus, ipsius passionis signum cum illo in vertice, summa videlicet
corporis nostri parte, gestamus 195.»

Hier wird die Tonsur wegen ihrer Ahnlichkeit mit Jesu Dornenkrone
als Symbol der passio Christi und unseres Wunsches nach Erlosung be-
schrieben und damit methodisch herausgenommen aus dem Bereich blos-
ser modischer Disputation und hineingertickt in den tiefen Grund christ-
licher Symbolik, die das Aussere als Teil des Zeugnis- und Bekenntnis-
dienstes eines Geistlichen betrachtet. Die Kranztonsur wird gegen eine
Vorderhaupttonsur verteidigt mit dem Hinweis auf Dornenkrone und
«corona vitae aeternae, quam repromisit Deus diligentibus se» 106, worin
mit einiger Sicherheit eine Anspielung auf Apk.2,10 zu sehen ist: «kai
doso soi ton stephanon tés zoes.»

Die Krone als Symbol des Leides und des Sieges, als ambivalentes und
eben deswegen integrales Sinnbild und klerikaler oder monastischer Exi-
stenz hat hier bei Ceolfrid eindeutig Vorrang vor der sinn-losen, einzig an
gnostische Haresie erinnernde Vorderhaupttonsur, «quam magum ferunt
habuisse Simonem» 107, Ceolfrids Gutachten bewegte Naitanus noch im
selben Jahr 714 dazu, die romische Form der Tonsur in seinem Reich als
einzig verbindliche klerikale Haartracht einzufiihren 108.

Symbolisierung und Reglementierung eines Bestandteils der ausserli-

104 A a.0.S.78.

105 AL a.O.

106 A a.0.

107 CMBH 1 78. g

108 Decretum Naitani, CMBH 1 79.

98



turgischen Erscheinungsform des Klerikers sind hierdurch an einem Ort
der westlichen Kirche zum vorldufigen Abschluss gebracht worden.

Dasdas 5. und 6. 6kumenische Konzil erginzende Trullanum I verfiigt
im Jahre 692 im can. XXVII, dass nichtschickliche Kleidung dem Kleri-
ker weder in der Stadt noch auf Reisen zu benutzen gestattet sei, «alla sto-
lais kechresto tais €dé tois en klero katalegomenois aponemétheisais» 109,
Diese Bestimmung ldsst die Vermutung zu, dass es Kleriker gab, die zwar
im Bereich der Ortsgemeinde sich den herrschenden Kleidungsvorstellun-
gen anpassten, jedoch auf Reisen, weitab von der vertrauten Umgebung,
«vestem sibi non convenientem» benutzten.

Es geht in diesem Kanon 27 also darum, dem Kleriker einzuschirfen,
dass dussere klerikale Erscheinung nicht nur gefordert ist als Tribut an die
Gemeinde, dieihren Leiter in seiner Leitungsfunktion sehen will, sondern
bestandig als ein den Geistlichen an seine eigene vocatio gemahnendes
Standeskleid. Der Geistliche ist Geistlicher nicht nur und ausschliesslich
in der Zuordnung zu einer Gemeinde, sondern per se. Er soll sich mit ,sto-
lais aponemétheisais’ bekleiden. Da kaum anzunehmen ist, dass den Kle-
rikern eigene Kleider zugeteilt wurden — dies geschah eher in Klostern 110
oder spéter bei Regularkanonikern !l — werden wir also eher zu iiberset-
zen haben: «Kleider, die zur Geistlichkeit gehoren, ihr ganz wesensmés-
sig eignen 112.» Diese Ubersetzung passt gut zu der Feststellung, dass der
Geistliche nach Trullanum II seine Kleidung trigt, weil sie existentiell
und nicht situativ motiviert ist. Das romische Konzil von 743 bestitigt
diese Theorie 113, begriindet sie, erleichtert jedoch die Kleiderbestimmung
fiir lange Reisen, auf denen das «operimentum» (wohl ein langer Uber-
wurf) nicht getragen zu werden brauchte. Aufschlussreich ist die Begriin-
dung fiir das Tragen dieser Bedeckung: «Quia sicut ,mulier orans in eccle-
sia non velato capite deturpat caput suum’, iuxta apostoli vocem; item
sacerdos sine operimento deturpat suum sacerdotium.»114

109 Lauchert, S. 113.

110 Vgl Tertia Patrum Regula ad monachos, saec. IV, cap.3, MPG 34, 980. S.
Fructuosi Episcopi Bracarensis Regula Monachorum, saec. VII, cap.4, Holstenius I
202. Hier wird ein Bruder Kleiderwart genannt, der fiir die Verteilung und Aufbe-
wahrung der in einem Kloster verwendeten vestimenta zustindig ist.

111 Concilium Turonense 111, anno 813, can.23, Mansi 14, 86.

Regula Chrodegangi Metensis Episcopi, anno 816, cap.29, Mansi 14, 327.

Chrodegangi Metensis Ep. Regula canonicorum, anno 762, cap.41, CG I 109.

112 S Georges [ 699.

113 Can. 3, Mansi 12, 382.

114 A.a.0.

99



Ohne Kopfbedeckung zu beten, war eine Schande fiir die Frau. Ohne
operimentum einherzugehen, war eine Schande fiir den Priester !15. Es ist
dunkel, warum diese Analogie zwischen Haar und operimentum hier be-
nutzt wird. Es erscheint uns aber durchaus als denkbar, dass dieses K onzil
die Definition des weiblichen Haares als ,exousia dia tous angelous’ (aus
1.Kor.11,10) mitdenkt. Wie die Frau durch ihre Haare geschiitzt wird
,wegen der Engel’, so dient auch das operimentum des Priesters dem
Schutz vor diesen Michten. Wire dieser Gedanke mehr als Spekulation,
dann hitten wir hier eine vollig neue Komponente in dem Mosaik der
Atiologien fiir eine eigene Standeskleidung des Geistlichen vor uns. Bis-
her wurde nur davon gesprochen, dass sich der Kleriker mittels einer be-
sonderen (oder eben unter Verzicht auf eine solche) Kleidung in seiner Be-
rufung darstellt, in seinem Stand sichtbar wird. Hier wiirde jedoch iiber
die geistliche Alltagskleidung unter Ausserachtlassung des Trigers rein
«esthetologisch» spekuliert: Kleidung als solche dient nicht nur prakti-
schen Zwecken wie dem Schutz oder der Warmung des Leibes, hat nicht
nur eine den Alltag transzendierende Bedeutung, sondern gewinnt einen
Eigenwert als Schutzmittel gegen kosmische (vielleicht ddmonische)
Michte.

Der Abgrenzung gegen Laien- und Soldatenstand dienen weitere Ver-
fligungen aus der Mitte des 8. Jahrhunderts. Ein Diener Gottes darf nicht
dem «mos laicorum» folgen, sondern muss sich an den «ritus servorum
Dei» halten!16, und eben dieser verbietet den Klerikern «ne pompatico
habitu vel sago, vel armis utantur» 117,

Ausfithrlich handelt Bonifacius in seinem Brief an Cuthbert {iber die
Kleiderfrage: «Supervacuam autem et Deo odibilem vestimentorum
superstitionem, omni intentione prohibere stude, quia illa ornamenta
vestium (ut illis videtur, quod ab aliis turpitudo dicitur) latissimis clavis et
vermium imaginibus clavata, adventum antichristi ab illo transmissa
praecurrunt... Haec indumenta nuditatem animae significantia, signa in
se ostendunt arrogantiae, et superbiae, et luxuriae, et vanitatis; de quibus
Sapientia dicit: ,Arrogantiam, et superbiam, et viam pravam et os bilin-
gue detestor.” »118

115 Wir erinnern uns hier an die Formulierung der Synode des hl. Patrick, in der
dem Kleriker, der «turpitudinem ventris et nuditatem non tegat» die Verachtung der
Laien und der Ausschluss aus der Kirche angedroht werden. Vgl. oben S.91f.

116 Vgl Concilium Germanicum, anno 742, can. 7, Mansi 12, 367.

17 Epistola Bonifacii archiepiscopi Mogunt. ad. Cuthbertum archiep. Cantuar.,
anno 745, CMBH 191 ;s. auch: Concilium Germanicum anno 742, can. 2, CG I 49.

118 Anno 745, CMBH 1 93; Das Schriftzitat stammt aus Prov. 8, 13.

100



Hier wird der Kleiderschmuck, Litzen und Bandmuster, gar als Vor-
Zeichen der Ankunft des Antichristus gedeutet. Dieser Antichristus setzt
eben da mit seiner Verwirrungstaktik ein, wo der Mensch am schwichsten
ist: bei seiner Eitelkeit. Den eschatologischen Aspekt verbindet Bonifa-
cius mit dem paradoxen Hinweis, dass diese Kleider eigentlich gar nicht
kleiden, sondern die Nacktheit der Seele offenkundig werden lassen.
Nacktheit aber bedeutet Schutzlosigkeit, Ausgeliefertsein an «kosmi-
schew», antichristliche Méchte, wie wir oben gesehen haben. Diese nuditas
des Korpers wie auch der Seele gilt es zu meiden, der Geistliche soll stark
sein gegen die Versuchungen des Bosen. Diese Stirke ist jedoch geistlich
motiviert und hat nichts mit jener dusseren Starke zu tun, die sich im Ge-
brauch von Waffen selbst darstellen will. Die «Excerptiones» des Yorker
Erzbischofs Eggbert aus der Mitte des 8. Jahrhunderts versuchen in eini-
gen Kapiteln zu begriinden, warum der Geistliche den Waftengebrauch
flichen soll. Auf die allgemeine Bestimmung in can. 17, kein Priester diirfe
jemals Waffen tragen oder eine bewaffnete Auseinandersetzung begin-
nen 19, folgt im can. 155120 eine ausfiihrliche Begriindung fiir das Waf-
fenverbot.

Ein Kleriker, der im Streit umkommt, darf nicht mit einer Totenmesse
oder gar einem Fiirbittgebet rechnen, wenn gleich ihm auch ein christ-
liches Begrabnis nicht versagt werden wird. Dann folgt ein Zitat von
1.Kor.9,25: «Nemo militans Deo implicet se negotiis secularibus.»
(Dagegen der Urtext: «pas de ho agdonizomenos panta egkrateuetai».)
Und die Excerptiones fahren fort: «unde non est liber a laqueis diaboli,
qui se militiae mundanae voluerit implicare. Et ideo omnimodis dicen-
dum est presbyteris et diaconibus, ut arma non portent, sed magis confi-
dant in defensione Dei, quam in armis.»

Wie in der Kleiderfrage geht es beim Waffentragen darum, frei zu sein
«a laqueis diaboli». Wer auf seine eigene Kraft vertraut, wer sich die Ge-
setze der Welt zueigen macht, dem mangelt es an Vertrauen zu Gott 121,
Und eben dieses riickhaltlose Vertrauen zu Gott in der ausserliturgischen
Existenz leiblich zu proklamieren, ist Aufgabe des Klerikers, eine Auf-
gabe, die nicht mit Tragen und Gebrauch von Kriegswerkzeug vereinbar
ist.

Noch préziser formuliert can. 161: «Fratres, scitote quia divisa est
potestas secularis et potestas spiritalis. Bonis enim secularibus decet, ut

19 CMBHT 102.

120 CMBH I 112.

121 Ein gutes bibeltheologisches Argument, das sich wohl an Psalm 33, 16-20
orientiert.

101



sicut defensores ecclesiae, et propugnatores gregis Christi; spiritalibus
autem convenit, ut sint intercessores pro omni populo Dei: miles quidem
Christi armis humanis uti non debet 122,»

Die Aufteilung der Welt in verschiedene Herrschaftsbereiche oder Ge-
walten, die weltliche und die geistliche, ist die axiomatische Vorausset-
zung fiir ein Waffenverbot. Der Geistlichkeit obliegt der Fiirbittdienst.
Wie dem Apostelfiirsten Petrus der Gebrauch des Schwertes untersagt
wurde 123, so ist es Aufgabe des Klerikers, sich «in assiduis orationibus et
ceteris divinis servitiis» am Beispiel Martins v. Tours zu orientieren, der
vor Julian Apostata seinen Militdrdienst mit der Begriindung quittierte,
er sei ein Soldat Christi!24, sowie am Exempel Mosis, der den Israeliten
den Sieg liber die Amalekiter durch das Gebet mit erhobenen Handen er-
wirkt hat 125, Und es wird hinzugefiigt: «In omnibus sumentes scutum
fidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignea extinguere; et galeam
salutis assumere, et gladium spiritus, quod est verbum Dei» 126,

Wir haben in diesen beiden ausfiihrlichen Kanones eine griindliche,
bibeltheologisch untermauerte Theorie des (weltlichen) Waffen- und des
(geistlichen) Gebetsdienstes. Der Geistliche ist nicht Angehoriger dieses
Aons, seine Lebensform ist anders, seine Waffen sind anders, er kann
nicht zwei Herren dienen, muss sich entscheiden, ob er in seinem ausserli-
turgischen Lebensvollzug die potestas secularis oder die potestas spiritalis
widerspiegeln will. Der Kleriker muss einen Weg finden, innerhalb der
potestas spiritalis das ihm Eignende darzustellen. Das impliziert Abkehr
von Vorbildern ausserhalb des umgrenzten geistlichen Bereichs: «non de-
bet etiam clericus indui se monachico habitu, nec laicorum vestibus
uti 127,» Auffallend ist, dass sich in demselben Kanon noch die Vorschrift
findet, dass dem Manne das Tragen weiblicher Kleider sowie der Frau das
Benutzen minnlicher Gewandstiicke verboten ist. Man sah offenbar im
«Transvestitentum» eine Art paralleler Erscheinung zu der in Kleriker-
kreisen vorkommenden Sitte, sich monastischer 128 oder laikaler Klei-
dung zu bedienen. Sexuelle wie professionelle oder stindische Identitét
finden ihren jeweiligen Ausdruck in einer besonderen Kleidung, einem
spezifischen habitus, der als unaustauschbar, unverwechselbar gedacht

122 CMBHTI 112.

123 Mt. 26, 52.

124 Vgl. Sulpicius Severus, Vita S. Martini, cap.4, CSEL 1 114.
125 Vgl. 2. Mose 17, 1 L ff.

126 Vgl. Eph. 6, 16f.

127 Excerptiones Eggberti, can. 154, Mansi 12, 429.

128 Vgl. oben S. 89f.

102



wird. Der M6nch hatte sein eigenes Gewand, der Laie konnte sich kleiden
wie er wollte (im Rahmen des fiir einen Christen Vertretbaren), der Kleri-
ker musste irgendwie in der Mitte seine Position finden: «nam sicut inter
ignem et aquam tenenda est via, ut nec exuratur homo, nec demergatur;
sic inter apicem superbiae, et voraginem desidiae, iter nostrum temperare
debemus 129.»

Die Chrodegang-Regel zitiert Hieronymus 130 und Gregor 13! als patri-
stische Quellen fiir die Standortbestimmung in der Kleiderfrage und
zeichnet das ganzheitliche Bild eines Klerikers, der «humilitatem corde,
mente, actu, habitu, incessu, aequitate religiosissime» 132 darstellt. Alle
Ebenen des geistlichen Lebens stehen im Dienste der religio, sie sind
kohdrent, keine ist privalent, keine unwichtig: cor und habitus, mens und
incessus. Totalitiat der klerikalen Existenz verlangt, der religio auf jedem
Gebiete gerecht zu werden, ja eigentlich jede drohende Zerstiickelung in
eine neue klerikale via media zu liberh6hen.

Mit dem can. 16 des II. Konzils von Nicda, Anno 787, haben wir zum
erstenmal die Entscheidung einer dkumenischen Synode vorliegen, der
darum erhdhte Bedeutung zukommt, weil damit unser vielleicht haufig
als peripher erscheinendes Thema hier in einem Kontext genannt wird,
der es als durchaus ernstzunehmende Problematik klerikaler Lebensbe-
stimmung prisentiert. Der Text, den wir vollstindig wiedergeben wollen,
lautet: «Jeder torichte Schmuck des Korpers ist dem priesterlichen Stand
fremd: Bischofe oder Kleriker, die sich mit glinzenden und auffilligen
Kleidern schmiicken, miissen zur Ordnung gerufen werden. Dasselbe gilt
von denen, die sich mit duftender Salbe einreiben. Da nun aber eine Wur-
zel der Bitterkeit (rhiza pikrias) emporgewachsen und die Irrlehre der An-
kldager der Christen ein Makel geworden ist in der katholischen Kirche,
haben die, die dieser Irrlehre folgen, nicht nur die Ikonenbilder (tas eiko-
nikas anazographéseis) von sich gewiesen, sondern auch die Ehrfurcht
verloren, indem sie diejenigen beleidigen, die fromm und heilig leben. An
diesen Leuten erfiillt sich das Schriftwort: ,Eine Abscheu ist dem Siinder
die Gottesfurcht’. Trifft man also auf Leute, die diejenigen verspotten, die
mit einem einfachen und heiligméssigen Gewand angetan sind, so sollen
sie unter Strafe zurechtgewiesen werden. Denn seit alters geht ein Priester
einher in massigem und heiligem Gewand. Denn alles, was nicht aus Not-

129 Chrodegangi Met. Ep. Regula Canonicorum, anno 762, cap. 54, CG 1 114.
130° Ad Eustachium ep.22, MPL 22, 414,

131 Homilia 6 in Evang., MPL 76, 1097,

132.CG1114.

103



wendigkeit, sondern des Schmuckes wegen gebraucht wird, fillt unter die
Anklage der iibertriebenen Nichtigkeit. Wie Basilius der Grosse sagt:
,Weder zog man Kleider an, die aus Seidenstoffen gefertigt waren, noch
figte man verschiedenfarbige Verzierstiicke an Saum und Armel der Klei-
der. Dennsie vernahmen aus gottlichem Munde, dass in den Hausern der
Konige sind, die weiche Kleider tragen. 133»

Drei Dinge werden dem Kleriker untersagt: Kleider zu benutzen, die
glinzend und hell sind, zweitens ebenso Kleider, die mehrfarbige Orna-
mente tragen, sowie die Praxis, sich zu salben, d.h. den Ko&rper mittels
irgendwelcher ,myra‘ wohlriechend zu machen. Allgemein, also sowohl
dem Kleriker als auch dem Volk, wird untersagt, diejenigen zu beldcheln
oder zu verachten, die ehrfiirchtig und fromm leben und als Ausdruck die-
ser Lebensweise auch ,tén eutel€ kai semnén amphiasin® benutzen.

Vierfach werden diese Anordnungen begriindet. Zum ersten mit der all-
gemeinen Sitte liberhaupt: ek gar ton anothen chronon pas hieratikos
aneér meta...amphiaseon... Dann mit einem Schriftverweis auf Eccl. 1,25
(Bdelygma hamartolo theosebeia), aus Mt. 11,8 (hoi ta malaka phoroun-
tes en tois oikois ton basileon eisin) und zuletzt mit einem patristischen
Zitat aus Basilius Epistola 22,2 134,

Auffallend in dem gesamten Text ist die Nennung einer ,taxis‘, eines
geistlichen Standes 135, Bisher wurden die Kleriker direkt genannt oder es
wurde von Listen gesprochen, in denen sich die Namen der Geistlichen
verzeichnet finden 136, Hier wird zum erstenmal der Geistliche als Vertre-
ter eines Standes angeredet, was Standespflichten impliziert ebenso wie
die Vorstellung, dass einer, der die Ordnung durchbricht, zugleich die an-
deren Angehorigen derselben ,taxis® desavouiert.

Ferner wird zum erstenmal die Salbung des Korpers untersagt. Dass
sogar das Waschen des Korpers im Bad bei vielen Wiistenvitern verpont
war, berichtet Palladius in seiner «Historia Lausiaca» 137. Die Korper-
pflege, zumal mit Duftmitteln, konnte sehr leicht als eine dem Korperkult
zugetane Praxis missverstanden werden. Es hat sogar Monche gegeben,

133 COD S. 126f.

134 Vgl. IKZ 1979/1, S. 55.

135 Die lat. Fassung bietet ,ordo, s. COD 126.

136 Trullanum II, can.27, Mansi 11, 955.

137 S.z.B. Vita Isidori, cap. 1, MPG 34, 1009 u. 6. Diese Abneigung gegen das Bad
rihrt wohl her aus der frithchristlichen Beurteilung der schamlosen heidnischen
Badepraxis, die unter anderen auch Johannes Chrysostomus angreift, s. Hom. in
Mt.Ev.,cap.6, MPG 57, 61.

104



deren «et vultus et habitus et odor nauseam illis (scil. den Umstehenden,
Anm.d. Vf.) facit» 138,

Dass jedoch manche Kleriker hier des Guten zuviel getan haben wer-
den, um diesem «Ideal» nicht gleichzukommen, dafiir steht dieser Kanon
von Nicda II. Es ist auch auffillig, wie sehr diese Bestimmung vorgeht ge-
gen die Lasterer der einfachen geistlichen Kleidung. Es muss als licherlich
und vollig «unmodern» gegolten haben, sich ,eutele kai semnen amphia-
sin‘ anzuziehen. Es war das Zeichen derer, die ,semnos kai eusebos’ leb-
ten, von Leuten, die auch den sichtbaren Gegensatz zur sikularen Welt
suchten. Wer diese Menschen verachtet, so sagt Nicda II, verachtet auch
Gott selbst. Mit diesem Zitat aus Eccl. 1,25 stellt das Konzil eine Verbin-
dung her zwischen Gott und dem IHN &dusserlich darstellenden homo reli-
giosus bzw. clericalis. Wer den erkennbaren Geistlichen verlacht, verlacht
Gottselbst. Dasist eine wichtige Zuspitzung der Transparenzidee, die uns
schon frither begegnet ist 139, Gott will Gestalt gewinnen in seinen Die-
nern, will sich verleiblichen in gereinigten Gefédssen. Gott wahlt die Ein-
fachheit der dusseren Form, um als Gott durchbrechen zu kdnnen. Der
Geistliche akzeptiert Gottes Willen zur Schlichtheit in seiner Erschei-
nung. Wer diese Praxis verspottet, setzt sich automatisch ausserhalb der
menschlichen Gemeinschaft, denn seine Kontrahenten sind nicht mehr
Menschen, sondern mit Gott selbst hat er es zu tun. Dazu kommt, dass
dieser Spotter die ganze Tradition gegen sich hat, da in fritheren Zeiten
eben jeder Geistliche mit billigem Kleiderzeug angetan war. Wenn dies
also zur Zeit des Zweiten Nicinums noch oder wieder von Geistlichen
praktiziert wird, so geschieht dies auf dem soliden Grund der Tradition,
es ist «nihil novi», im Gegenteil: die Sitte, sich modern und teuer zu klei-
den, sowie den Korper zu balsamieren stellt eine Neuerung dar, die die
ganze Geschichte der Kirche gegen sich hat, wofiir ja auch Basilius d. Gr.
als Zeuge einsteht, der den Grundsatz der Notwendigkeit zum Prinzip er-
hoben hat und alles, was nicht not-wendig ist, zur ,perpereia‘ erklart.

Seidene und mit mehrfarbigen Verzierungen versehene Kleider sind
nicht not-wendig. Can. 16 kulminiert in der deifona lingua selbst: «die da
weiche Kleider tragen, sind in den Hausern der Konige» (Mt. 11,8). Der
Verweis auf Johannes den Tiufer spielt eine wichtige Rolle in unserem
Thema. Und zwar nicht nur im konziliaren, sondern auch im monastisch-

138 Paulinus von Nola, Epistola VII, MPL 61, 544. Selbst das Waschen der Klei-
der unterlag einem strengen Genehmigungsverfahren, vgl. hierzu: SS Pauli et Ste-
phani Regula ad monachos, cap.28, MPL 66, 956.

139 § 1KZ 1979/1, S.54.

105



regularen Bereich 140, Johannes der Tdufer ist — nach Aaron!4! — die
zweite biblische Gestalt, auf die bei der Suche nach einer angemessenen
Erscheinung des Klerikers im Alltag explizit Bezug genommen wird.
Seine asketische Lebensweise wird hier exemplarisch fiir die Diener des
Neuen Bundes, und Jesus ruft den Spottern des 8. Jahrhunderts wiederum
zu: «Was seid ihr hinausgegangen zu sehen ?»

Man kann in diesem Zitat aus Mt. 11,8 den ersten Versuch eines Kon-
zils sehen, die wohl allzu eng geratene Verbindung zwischen Kirche und
Staat, Klerus und sikularem Beamtentum zu lockern durch den Rekurs
auf die radikale Friithzeit. Der Geistliche, der sich seiner (im 8. Jahrhun-
dert nicht mehr ganz so) neuen, staatlich aestimierten Position bewusst
ist, wird in einem schroffen Gegensatz gesehen zu dem System, das seinen
sozialen Aufstieg erst ermoglichte. Weil eben in den Hausern der Konige
die sind, die weiche Kleider tragen, hat der Kleriker dort nichts mehr ver-
loren. Oder anders ausgedriickt: da der Kleriker billige und einfache Klei-
dung tragen soll, ergibt sich wie von selbst die Loslosung vom Salonbe-
trieb der Hofe.

Die Linie von Johannes dem Tédufer zum Kleriker des 8. Jahrhunderts
ist ein nicht unbedeutender Fortschritt auf dem Wege zur positiven Ab-
grenzung ausserliturgischer Existenz des Geistlichen. Die Zitierung von
Mt. 11,8 in unserem Zusammenhang stellt ein gutes Stiick revolutionirer
Amtstheologie dar. Johannes der Tdufer steht ja nicht nur fiir seine unge-
wohnliche Lebensweise, sondern auch fiir massive Kritik am Konigshaus
seiner Zeit, eine Kritik, die ithn letztlich das Leben kostete. Eine schritt-
weise Zusammenschau von Kleriker und Téaufer weist ersterem einen
neuen Weg und eine neue Stellung innerhalb der Gesellschaft an. Viel-
leicht sind in der Kleiderfrage die frithen Anzeichen des Auseinanderbre-
chens der staatlich — kirchlichen Einheit spiirbar, die in den Streitigkeiten
des Mittelalters gut drethundert Jahre spéter einen vorldufigen Hohe-
punkt erleben sollen. Stark vereinfacht kénnte man vielleicht behaupten:
Die geistliche Macht war der weltlichen zuerst unter-, dann gleichgeord-
net. Zum Ende des 8. Jahrhunderts war die Stunde gekommen, einen
Schritt nach vorne zu tun, um dabei mitzuhelfen, ein neues Selbst-ver-

140 Vgl vor allem die Monchsregeln: Regula S.Basilii ad monachos (versio
Rufini), Interrogatio XI, MPL 103, 504.

Joann. Cassiani Institutiones, De institutis coenobiorum I, cap. 11, Holstenius II
7

Grimlaici Regula Solitariorum cap. 49, Holstenius I 331 u. 6.

141 Fir den Bereich der Monche kommt noch die Gestalt des Propheten Elia
hinzu. Vgl. die unter Anm. 140 zitierten Regeln.

106



standnis des Klerikers zu entwickeln, das in der Westkirche in der Uber-
ordnung des geistlichen iiber das weltliche Schwert seinen Ausdruck fand.
Diese geistliche Macht wird in threm Anspruch nicht durch grosseren
Einfluss initiiert, sondern durch Verzicht. Nicht der Anspruch, sondern
die Aufgabebereitschaft sind die Kennzeichen der neuen Machtverhilt-
nisse. Wer freiwillig aufgibt und diesen Verzicht deutlich darstellt, hat
letztlich grossere Bedeutung, weitergehenden Einfluss als der, der Macht
sich selbst verschafft oder usurpiert 142,

Vertreter des radikalen Weges waren von alters her die Monche, beson-
ders die morgenlidndischen Viter, die in den Wiisten des Ostens ein entsa-
gungsreiches und eben deswegen attraktiv-missionarisches Leben fiihr-
ten. Thre Sezessionsbewegung, anfinglich Anlass zu Misstrauen und Ver-
didchtigungen von seiten der etablierten Kirche, wird nun langsam, aber
stetig vorbildhaft fiir klerikales oder auch monastisches Leben im
Westen. So ordnet ein Konzil von Chelsea Anno 787143 fiir Monche und
Kleriker an: «illo habitu vivant, quo orientales monachi degunt: et cano-
nici exemplo orientalium, et non tinctis Indiae coloribus, aut veste pre-
tiosa 144.»

Den Bischofen und Abten kommt nach dieser Vorschrift erhdhte Ver-
antwortung zu, thren Untergebenen ein leuchtendes Beispiel zu sein. Sie
sollen also nicht bloss anordnen und verfligen, sondern vorleben. Die Be-
griindung fiir diese Massnahme ist aufschlussreich: man solle hdufiger in
den Akten der sechs 6kumenischen Konzile sowie den papstlichen Dekre-
talen lesen und demgemaiss den «status ecclesiae» verbessern, «ut ne quid
novi ab aliquibus introduci permittatur, ne sit schisma in ecclesia Dei».

Die Einfliihrung von Neuem (was immer das auch sein mag) birgt die
Gefahr eines Schismas in sich und ist dementsprechend zu vermeiden.

Der Osten wird hier schon als Hort der Tradition angesehen, das orien-
talische Monchtum fungiert als Hauptquelle fiir die immer gleichbleiben-
den Strome radikal-geistlicher Lebensweise. Neuerungen um der Neue-
rungen willen haben hier keinen Platz, wo der Fort-Schritt eher in geist-
licher Vertiefung denn in Verdnderungen der Form gesucht wird. Beziig-
lich der Tonsurfrage nehmen die Excerptiones Eggberti im 8. Jahrhundert

142 Vel. Peter Weidkuhn: Prestigewirtschaft und Religion, in: Der Religionswan-
del unserer Zeit im Spiegel der Religionswissenschaft. Hrsg. Gunther Stephenson,
Darmstadt 1976, S.25f.

143 Es ist nicht ganz sicher, wo dieses Concilium Calchutense stattgefunden hat.
Nach Auskunft von Dr.theol. M. Parmentier diirfte es sich mit einiger Gewissheit
um Chelsea/London handeln, das «in regno Merciorum» liegt. Vgl. auch Councils
[11444; CMBH I 145.

144 Cap.4, Mansi 12, 941.

107



die Dornenkronensymbolik wieder auf 143 unter ausdriicklicher Berufung
auf Petrus, der die tonsura clericalis als erster getragen habe 146, Ausser-
dem werden die «continentia» und «devotio» der Nazorider geriihmt, die
die Sitte der Tonsur tiberhaupt begriindet hatten 147, Beide Tugenden wer-
den somit dem Kleriker als nacheifernswert vor Augen gestellt. Alle wei-
teren Bestimmungen der ersten Halfte des 8. Jahrhunderts rekapitulieren
nur schon frither getroffene konziliare Entscheidungen: das Capitulare
des Bonifacius von 744 148 in cap.4 den 20. Kanon von Adge Anno 506;
die Excerptiones Eggberti incan. 153149 den 44. Kanon von Karthago IV
das Concilium Romanum Anno 743 im 8. Kapitel 159, Concilium Roman-
um I, Anno 721 im 17.Kapitel 151 und die Responsa StephansIl im
18. Kapitel 152 lauten fast wortwortlich ebenso.

3. Die Zeit Karls d. Gr. und seiner Nachfolger

Es fligt sich in das Gesamtbild der reformerischen Tétigkeit Karls des
Grossen 133 gut ein, wenn er in seiner Zeit und auf Synoden, denen er
durch seine personliche Anwesenheit Gewicht verlieh sowie durch sein
eigenes Capitulare auch auf die uns interessierenden Fragen einging. Er
versuchte die Kirche weniger machtpolitisch zu missbrauchen als viel-
mehr ithren kulturgestaltenden Wert in sein europdisches Ordnungssy-
stem mit einzubeziehen. Dazu brauchte es eine Kirche, die ganz Kirche
war, die um ihren Anfang wusste, die Mitglieder hatte, die die Grundele-
mente des christlichen Glaubens kannten, die {iber Geistliche verfiigte,
die fiir ihre vocatio, fiir ihr besonderes Kirchesein sichtbar einstanden.
Laienkleider sowie Waffen, die diese «religio» nicht demonstrieren,
konnten nicht geduldet werden 154, man musste der Streitsucht, die wohl
haufigim Waffengebrauch ein Ventil fand, steuern 13° und zur Méssigung

145 Vgl. oben S.97f.

146 Can. 153, Mansi 12, 429.

147 Can. 152, Mansi 12, 429.

1483 CG155.

149 Mansi 12, 429.

150 Mansi 12, 384,

151 Mansi 12, 264.

152 Mansi 12, 562.

133 Vgl. Gert Haendler: Geschichte des Frithmittelalters und der Germanenmis-
sion, S.43f., Gottingen 1961, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, hrsg. von KD
Schmidt und E. Wolf, Bd. 2, Lieferung E.

154 Synodus in oppido Risbach, anno 799, CG II 692 (Suppl. I u. II).

155 Caroli Magni Opp. Pars 1, sectio prima, anno 801, cap.17, MPL 97, 219
(Capitulare Aquisgranense); cap.3, MPL 97, 295 (Capitula presbyterorum, anno
806).

108



in der Garderobenfrage aufrufen 156, Eine Synode von Mainz verlangt im
Jahre 813 sogar: «Presbyteri sine intermissione utantur orariis propter
differentiam Sacerdotii dignitatis !57.»

Hier wird zum erstenmal ein unzweifelhaft spezifisch liturgisches Ge-
wandstiick benutzt, um den Priester als Priester auch ausserhalb des litur-
gischen Geschehens erkennbar zu machen. Es wird nicht vom Diakon
oder Subdiakon verlangt, die ihnen eigentiimliche Insignie 58 permanent
zu tragen, sondern nur vom Priester. Das mag zu tun haben mit Karls
Wertschiatzung der Pfarrstruktur, der Priester als Leiter der Parochie soll
in seiner ganzen Bedeutung und Wiirde herausgestellt und hervorgehoben
werden. Interessant, dass hier nicht davon die Rede ist, dass durch bestin-
diges Stolatragen der Priester besser als solcher kenntlich ist oder sich sei-
ner vocatio eher bewusst wird. Hier ist vielmehr davon die Rede, dass
dignitas und differentia deutlich werden. Wir diirfen annehmen, dass hier
seine geistliche Funktion angesprochen ist und weniger etwa seine gesell-
schaftliche Stellung. Die Stola ist nun eine Art Rangabzeichen, sie unter-
scheidet den Priester erstens von den anderen klerikalen Ridngen und
zweitens von anderen Berufen tiberhaupt. Diese Verordnung stellt den er-
sten Versuch dar, fiir den Weltklerus oder zumindest fiir eine Stufe dessel-
ben eine spezifische ausserliturgische Kleidung zu entwickeln und damit
zur Ausbildung einer einheitlichen Form beizutragen. Bisher galt es eher,
falsche Kleidungsformen zu verbieten und eine vage, der religio angemes-
sene Garderobe vorzuschreiben.

Zu Beginn des 9.Jahrhunderts suchte man offensichtlich einen Weg,
der positiv in dieser Frage gangbar wire. Kanon 28 der Mainzer Synode
ist historisch der erste gesicherte Schritt auf dem Weg zur klerikalen
Eigenkleidung. Wir werden darauf achten miissen, inwieweit sich eine
liturgische Insignie (ungeachtet ihres vor-.und ausserchristlichen Ur-
sprungs) zu diesem Zwecke eignet.

Dasselbe Mainzer Konzil von 813 bringt in can. 17 eine ganz gedringte
Verfiigung beziiglich des Waffengebrauchs: « Nos autem, qui relinquimus
saeculum, id modis omnibus observare volumus, ut arma spiritalia habea-
mus, saecularia dimittamus 139.»

Der Kleriker hat die Welt verlassen, er ist Blirger in einem Reich ande-
rer Natur geworden. Alles, was zu «dieser Welt» gehorte, muss er zuriick-
lassen, vor allem die Art, wie man in diesem saeculum Konflikte austrigt:

136 Alcuini Opp. Pars I, epist. 81, MPL 100, 452.
157 Cap.28, CG 1411 (cf. Mansi 14, 72).

158 Vgl. IKZ 1979/1, S.47, Anm. 2.

159 Can. 17, CG 1409,

109



mit Waffengewalt. Der Verzicht auf Waffen bedeutet aber einmal mehr
nicht Schutzlosigkeit oder Wehrlosigkeit, der Verzicht auf Waffen bedeu-
tet vielmehr den Erwerb einer neuen Art von arma, der arma spiritalia. Es
wird hier nicht ausgefiihrt, wie diese geistlichen Waffen beschaffen sind.
An anderer Stelle werden sie theologisch-positiv umschrieben: «...(cle-
rici) arma non portent, sed confidant in defensione Dei, quam in
armis 100,» Hier wird die « Macht» des Klerikers definiert als Vertrauen
auf den Schutz Gottes. Damit ist der Gedanke, der Kleriker habe diese
Welt eigentlich schon verlassen, konsequent zuende gedacht worden.
«Jene» Welt kennt eben nichts anderes als die Nihe zu Gott, als Seinen
Schutz, menschliches Kimpfen und Laufen hat dort keinen Sinn mehr.
Einmal mehr ist dem Kleriker die Aufgabe zugefallen, kiinftige, eschato-
logische Existenz priasent zu machen. Einen dhnlichen Gedanken formu-
liert auch ein anderes Konzil dieses Jahres: «Et ipse episcopus vita,
habitu, forma et conversatione sancta, suis sit subjectis exemplum, ut
iuxta dominicam vocem, videant opera eius bona, et glorificent patrem
Deum, quiin caelis est 161,»

Der Bischof, wie jeder andere Geistliche, steht mit seiner Existenz dafiir
ein, die Frohbotschaft zu verkiinden. Dieser missionarische Aspekt der
Kleidung wie des gesamten Lebenswandels wird hier mit einem Zitat aus
Mt. 5, 16 begriindet. Geistliches Leben, Aussehen und Betragen, kurz, alle
opera bona sollen der Verbreitung des Evangeliums dienen, andere Men-
schen sollen zum Nachdenken und zur Anschauung Gottes gebracht wer-
den. Sie sollten den Geistlichen sehen und Gott verherrlichen, den Kleriker
erleben und durchihn den Vater loben, der im Himmel ist. Diese neutesta-
mentliche Transparenzidee wird hier ausgedehnt auf den visuellen Be-
reich. Letztlich ist alles ein «opus», die Tat wie der Wandel, das Werk wie
die Erscheinung, «opus» ist die ganze Existenz, die durchsichtig sein sollte
fiir andere Menschen, die den Blick lenken sollte auf Gott. Dass dieser
Aufgabe ein aufwendiges Gewand nicht gerade forderlich ist, musste auch
den Bischofen immer wieder unter Berufung auf gottliche und staatliche
Autoritdt 162 klargemacht werden: «Opportunum ducimus, ut humilita-
tem atque religionem et in vultu, et in opere, et in habitu, et in sermone
demonstrent...» 163, wozu als biblische Begriindung hier die «simplicitas
columbae» von Mt. 10, 16 herangezogen wird.

160 Caroli M. Imp. Capitulare, anno 814, cap. 1,37, CG 1417.

161 Concilium Turonense 111, anno 813, can. 4, Mansi 14, 84.

162 Concilium Rhemense 11, anno 813, cap.23, Mansi 14, 79: «... Dei voluntas et
domini imperatoris impleatur» (!).

163 Concilium Cabilonense 11, anno 813, can.4, Mansi 14, 94.

110



Das Aachener Konzil von 816, das unter Ludwig dem Frommen statt-
fand, befasst sich aussergewohnlich ausfiihrlich mit den uns beschéaftigen-
- den Fragen. Drei Aachener Canones sind Zitate aus Kirchenvitern oder
anderen Quellen, drei weitere Bestimmungen bieten eigenstdndige Refle-
xionen.

Liber [, can. 94 ist ein Exzerpt aus dem Brief des Hieronymus ad Nepot.
de vita clericorum 164: «...(clerici) non ornentur veste, sed moribus; nec
calamistro crispent comas, sed pudicitiam habitu polliceantur 165»

Liber I, can. 98 stammt aus der Epistola des Hieronymus «ad Oceanum
de vita clericorum» 166: «non vestis tenera clericum facit, aut sacerdotem,
sed casta mentis intentio» 167,

Liber [, can. 100 ist ein Zitat aus Isidor, De Officiis Lib.II, cap. 11,2168
«...(clerici). pudorem ac verecundiam mentis simplici habitu incessuque
ostendant 169.»

Gleich das erste Kapitel des ersten Buches 170 auf diesem Konzil ist der
Tonsurfrage gewidmet. Ausgehend vom Ursprung der Tonsur, der bei
den Nazordern vermutet («nisi fallor») wird und als Zeichen der conse-
cratio gilt, fiihrt die Argumentation iiber Hes. 5, 1 in das Neue Testament,
wo Apg. 18,18 die Tonsur des Paulus bezeugt ist. Dann heisst es: «Est
autem in clericis tonsura signum quoddam, quod in corpore figuratur, sed
in animo agitur, scilicet, ut hoc signo in religione vitia resecentur et crimi-
nibus carnis nostrae, quasi crinibus exuamur, atque inde innovatis sensi-
bus ut comis rudibus enitescamus, exspoliantes nos, iuxta apostolum ,ve-
terem hominem cum actibus suis, et induentes novum* 17! qui renovatur in
agnitione Dei. Quam renovationem in mente oportet fieri, sed in capite
demonstrari, ubi ipsa mens noscitur habitare.»

Mit dem Empfang der Tonsur beginnt der Geistliche ein neues Leben,
er zieht den «homo novus» an, der «khomo vetus» ist tot, in der Tonsur
sinnbildlich mit den Haaren gefallen. Die geistliche Erneuerung, die
dadurch geschieht, wird sichtbar, der Haarschnitt wird Kennzeichen der
«renovatio in mente». Das Haupt als Sitz der «mens» steht als pars pro
toto, vertritt den ganzen Menschen, der seine vocatio der Welt demon-
strieren soll. Der neue Mensch, den der Kleriker angezogen hat, gehort

164 MPL 22, 532.

165 Concilium Aquisgranense, anno 816, can. 94, Mansi 14, 204,
166 S, MPL 22, 690.

167 Mansi 14, 209.

168 MPL 83, 778.

169 Mansi 14, 210.

170 Mansi 14, 153.

171 Vgl. Eph.4,24; Kol. 3, 10.

111



zum «genus electum, regale sacerdotium» 172, so die biblische Begriin-
dungder kranzformigen Tonsur. Der Kleriker tragt die Krone des Konig-
und Priestertums. Die vollige Bedeckung des Hauptes mit Haaren wird
auch deshalb verworfen, weil in Christus die «revelatio» gekommen sei.
Es wird hier Bezug genommen auf 2. Kor. 3,13-18: in Christus und durch
Ihn ist die Decke vom Alten Testament fortgenommen, es ist die Zeit er-
fiillt, da Gott sichtbar erschienen ist und «hémeis de pantes anakekalym-
mend prosopo tén doxan kyriou katoptrizomenoi tén autén eikona meta-
morphoumetha apo doxeés eis doxan...» (2.Kor.3,18). Der Diener des
Neuen Bundes ist also gehalten, die revelatio, die durch Jesus Christus ge-
kommen ist, sichtbar darzustellen. Dass Haare tatsidchlich ein
Jkalymma‘ 173 und somit Sinnbild alttestamentlicher Blindheit sein kon-
nen, wird unter Berufung auf 1. Kor. 11, 15b erldutert: «...hé kom¢ anti
peribolaiou dedotai auté» (scil. té gynaiki, Anm.d. V1), freilich eine etwas
fragwiirdige Begriindung, da hier vom Kleriker, also vom Manne die
Rede ist und nicht von der Frau. Desungeachtet schliesst can. 1 : «Proinde
lam non oportet ut velentur crinibus capita eorum qui Domino conse-
crantur, sed tantum ut revelentur: quia quod erat occultum in sacramento
prophetiae, iam in evangelio declaratum est 174.»

Der Geistliche steht fiir das Ende des Alten Bundes, fiir den Anfang des
Neuen Testaments, er ist gewissermassen soteriologisch transparent, eine
wichtige, wenn auch unsagbar schwere Aufgabenstellung fiir den Kleriker
des9.Jahrhunderts wie sicherlich aller Zeiten. Dennoch gibt sich auch das
Aquisgranense nicht mit Wenigem zufrieden, sondern versucht, das Stan-
desbild und Berufsgefiihl des Geistlichen theologisch aufzuarbeiten, ins
Missionarische und Heilsgeschichtliche zu tiberhohen und somit zu neu-
tralisieren.

Eher praktisch-moralisch argumentiert can. 124 desselben Konzils175,
der Uber den Luxus der Garderobe handelt. Es geht darum, «vestimenta
virtutum ... interius» zu haben, anstatt durch Kleiderprunk die Wiirde der
Religion zu verletzen. Kleiderluxus ist Siinde, dies bezeugen Hierony-
mus 176, Gregor d. Gr.!77 und der Herr selbst, der sonst kaum ein Wort
des Lobes fiir den Tadufer gefunden hitte. Auch Paulus, 1. Tim.2,9 (Ver-
bot kostbarer Kleidung fiir die Frau), wird als Zeuge genannt. Diese vier

172 1, Petrus 2, 9.

173 Vgl. oben S.100.

174 Mansi 14, 153.

175 Mansi 14, 2341,

176 Epist. ad Eustoch., s. MPL 22, 414.

177 Homiliarum in Evang. Lib.1, cap. VI, 3, s. MPL 76, 1097.

112



Riickverweise dienen der theologisch-moralischen Fundierung, wobei
allerdings darauf verzichtet wird, eine eigene « Theologie des Kleides» zu
entwerfen. Es geniigt offensichtlich, die Auswiichse in der Kleiderfrage
als siindhaft darzustellen, um somit eine gewisse abschreckende Wirkung
beim Klerus hervorzurufen.

Die schlagkriftigeren Argumente sind jedoch weder patristischer noch
biblischer Art, sondern packen den Geistlichen da, wo er wohl am ver-
wundbarsten ist: bei seinem eigenen Berufsverstindnis. Wenn er in der
Kleidung tut, was alle anderen Menschen auch tun, die prunken und der
Eitelkeit fronen, wie kann dann des Klerikers «conversatio a laicorum
distare?». Doch gleichzeitig wird wiederum kein eigener Weg in der Klei-
derfrage vorgezeichnet, es ist genug, wenn geistliche Kleidung «nihil novi-
tatis, nihil superfluitatis redoleat», wenn sie einen Mittelweg halt zwi-
schen «elatio» und «certa simulatio noxa», denn beide Extreme sind von
Ubel. Augustins Fihigkeit, diese Mitte zu halten, wird zum Schluss
zitiert 178, um den Geistlichen vor dem Extrem zu schiitzen, das, schlage es
nach rechts oder nach links aus, letztlich die Person selbst in den Mittel-
punkt stellt, wihrend es doch dem Vertreter der Kirche obliegt, Jesus
Christus zu suchen und zu verkiinden, der allein die Mitte ist.

Dieser can. 124 stellt somit eine dusserst interessante Mischung dar aus
Argumentation und Agitation, von Begriindungen und Warnungen, aus
biblischen und gewohnheitsrechtlichen Quellen, eine Sammlung, die dazu
dient, die Position des Klerikers allgemein zu klaren.

Etwas konkreter wird der nichste Kanon 125179, der sich dem speziel-
len Problem zuwendet, das durch die Adaption monastischer Kleidung in
Kanonikerkreisen entstanden war. Wir sind diesem Problem schon ein-
mal im 5. Jahrhundert begegnet 130, und es ist erstaunlich, dass diese Frage
nach 400 Jahren in der westlichen Kirche wieder einen konziliaren Nie-
derschlag findet. Die Sitte, sich mit Ménchsgewindern zu bekleiden, war
nicht auf einige Kanoniker beschrinkt, «apud plerosque canonicos inole-
visse» bedeutet, dass es sich hier um eine weite Kreise der Regularkanoni-
ker ergreifende Identititskrise gehandelt haben muss, die jene dazu ge-
bracht hat, «contra morem ecclesiasticum» zu handeln und Mdnchsku-
kullen tiberzuziehen. Kanon 125 bietet nun eine interessante Standestheo-
rie: «quia sicut indecens est, ut arma militaria more laicorum gestent, ita
nimirum inhonestum et valde indecorum est, ut alterius propositi indu-
menta sibi imponant. Habitus namque singulorum ordinum idcirco in

178 Vgl. Possidius, Vita S. Augustini, cap.22, MPL 32, 51.
179 Mansi 14, 235.
180 S. oben S. 90.

113



ecclesia ab invicem discreti sunt, ut his visis, cuius propositisit gestans, vel
in qua professione Domino militet, liquido cognoscatur 181.»

Hier taucht wieder dieselbe Via-media-Idee auf, die wir schon oben be-
trachtet haben. Waffen nach Laienart zu tragen ist standestheoretisch
dasselbe wie Kleider nach Monchsart zu benutzen. Es wird nicht ver-
sucht, beide «Delikte» irgendwie gegeneinander abzugrenzen oder abzu-
stufen, beides ist gleichermassen Verrat und Aufgabe des spezifischen
«propositum», dem man auch &dusserlich dienstbar ist. Gott hat dem
Menschen, zumal dem Christen, einen bestimmten ordo zugewiesen. Die
besondere Kleidung ist Ausdruck dieses ordo. Wo die Kleider vertauscht
werden, wird auch die Ordnung Gottes ausgewechselt gegen eine eigene,
von Menschen gemachte, wird implizit Kritik laut an der Schopfung
selbst. Die Ordnung der « Amter», die «professiones» stellen eine gott-
liche Ordnung dar, die ebenso unverletzlich ist wie die der Geschlechter:
«nam et Domini lege vir muliebrem, et mulier virilem prohibetur induere
vestem, scilicet ut uterque sexus sibi convenienti veste indutus incedat.
Sicut enim turpe est, virum vestem muliebrem, et mulierem vestem virilem
induere: ita valde indecorum est, canonicum vestem monasticam induere,
nisi tamen cum veste etiam propositum voluerit assumere.»

Das Wortchen «nam» ist hier von grosser Bedeutung, es bringt beide
Fragen, die nach der beruflichen und die nach der sexuellen Identitit in
einen direkten schopfungstheologischen Zusammenhang. Wir haben
oben 182schon ganz kurz den Zusammenhang zwischen interprofessionel-
lem und intersexuellem Kleiderwechsel gestreift, wobei allerdings in
jenem can. 154 der Excerptiones Eggberti beide Komplexe unverbunden
nebeneinander standen, dazu noch verbunden mit einer Reihe anderer
Vorschriften, so dass eine direkte Linie nicht iiberzeugend ausgezogen
werden konnte. Hier jedoch bedeutet das «nam» eine klare Begriindung:
weil Gott Mann und Frau verschieden gemacht hat, tragen sie auch, ent-
sprechend ithrem Korperbau, verschiedene Kleidung, eine Kleidung, die
ihnen Halt gibt, die den Mann in seinem Mannsein zeigt und bestarkt, die
die Frau in ihrer Fraulichkeit unterstiitzt und sichtbar macht. Werden
nun diese Kleider vertauscht, so werden damit auch Absichten ver-
tauscht 183, Die Kleider sind nicht blosse Ausserlichkeiten, sie stehen fiir
die médnnliche bzw. weibliche Realitit schlechthin. Wer dies dndert, greift
in die Schopfungsordnung Gottes ein, eines Gottes, der, weil er Ordnung
will, jedem sein propositum zugewiesen hat. Der Mann, der Weiberklei-

131 S, Anm.179.
182 Vgl. oben S.102.°
183 Vgl. 5. Mose 22, 5.

114



der anzieht, will wie ein Weib behandelt werden, desgleichen im umge-
kehrten Falle, wenn eine Frau sich mdnnlicher Kleidungsstiicke bedient.
Also schliesst can.125 von Aachen, dass der Geistliche, der sich
Monchskleider anzieht, auch eigentlich ein Monch sein miisste, und
tadelt, dass dem nicht so ist. Die betreffenden Kanoniker wollen nur das
Gewand des Monches, nicht jedoch die Implikationen des monastischen
Lebens, sie wollen die Form ohne den Inhalt. Das jedoch widerspricht der
Auffassung, die seinerzeit vom geistlichen wie von jedem Kleid bestand.
Es war mehr als blosse Bedeckung des Leibes, es war Ausdruck einer be-
stimmten Geistes- und Lebenshaltung. Das Kleid zu tragen, seine «Idee»
jedoch abzulehnen, das war unvorstellbar und ist ein letztlich bis heute
schwer vorstellbarer Gedanke geblieben.
(Fortsetzung folgt)

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff

115



	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565 [Fortsetzung]

