
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 2

Artikel: Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung
zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565 [Fortsetzung]

Autor: Retzlaff, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag *

Eine Untersuchung zur Frage des,habitus clericalis' im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

(Fortsetzung)**

Hauptteil : Synodale Entscheidungen

I. Das 1. Jahrtausend

1. Karthago IV bis zu Gregor d. Gr.

Das Concüium Carthaginense IV von 398 behandelt in drei Kanones unser

Thema. Can.41 : «Ut diaconus tempore oblationis tantum vel lectio-
nis, alba utatur55.» Can.44: «Clericus nec comam nutriat, nec
barbarci56.» Can. 45; «Clericus professionem suam et in habituet in incessu

probet: et nec vestibus, nec calceamentis decorem quaerat57.»
Alle drei Entscheidungen dieses Provinzialkonzils haben initiative

Funktion, sie tauchen immer wieder im Laufe der Synodalgeschichte auf,
häufig einfach als wortwörtliche Übernahme, auch als sinngemässe Zitierung,

oft unter ausdrücklicher Berufung auf dieses Concüium Carthaginense

IV. Zu den cann.445s und 4159 brauchen wir nicht viel zu sagen. Es

sind lakonische Verfügungen, die nicht weiter begründet werden oder mit
patristischen, biblischen oder gar praktischen Erwägungen verbunden
sind. Wichtig jedoch ist can.45, der einen interessanten Skopus bietet:
«Professionem probare», was wir vielleicht mit «seine Berufung glaubhaft

machen» übersetzen können. Dies impliziert das Bewusstsein, zum
«klëros» zu gehören, nicht nur Standesvorrechte, sondern auch
Standespflichten zu haben. Der Kleriker hat nicht eine Beschäftigung, sondern
eine «professio». die nach sichtbarer Bestätigung und vollmächtiger
Signifikation verlangt. Dies bezieht sich nicht auf irgendwelche Teilbereiche

* Diese Studie wurde 1978 von der Christkatholisch-Theologischen Fakultät der
Universität Bern als Dissertation angenommen. Ihr Verfasser ist Rev. Georg Retzlaff,

altkatholischer Priester, zur Zeit in Whiting (Indiana, USA).
**Vgl. IKZ 1979. Heft 1, SS.46-57.
55 Mansi 3. 954.
5(1 Mansi 3. 955.

" A.a.O.
?'< Vgl. I.Kor. 11. 14.

-9 Ähnliches finden wir auch im Brief Stephans I. vgl. IKZ 1979/1, S. 50.



der klerikalen Existenz, sondern umfasst das ganze Leben (habitus und

incessus). Das Bild des Klerikers nach Karthago IV ist das eines Mannes,
der bartlos, mit kurzem Haupthaar, einfachen, vom liturgischen
Gebrauch deutlich unterschiedenen Kleidern und Schuhen als Exempel der

professio clericalis auftritt. Ziel dieser Vorschriften ist es, die Deckungsgleichheit

zwischen professio und äusserer Erscheinung herzustellen. Es

herrschte wohl damals eine nicht geringe Unsicherheit darüber, was ein

«Geistlicher» sei, wie er sich zu kleiden bzw. bezüglich seines Äusseren zu
verhalten habe. Im Gefolge der Erhebung der christlichen Religion zum
alleinigen Bekenntnis im römischen Reich Anno 380 werden wohl nicht
wenige Geistliche diesen neuen Status dazu benutzt haben, der Welt deutlich

zu machen, wie die Machtverhältnisse und damit auch die
gesellschaftlichen Funktionen des Geistlichen geregelt seien, ein Faktum, das

besonders Hieronymus mit scharfer Zunge attackiert: «Omnis his (seil,

clericis, Anm. d. Vf.) cura de vestibus si bene oleant, si pes laxa pelle non
polleat. Crines calamistri vestigio rotantur, digiti annulis radiant, et ne

plantas humidior via spargat, vix imprimunt summa vestigia. Tales cum
videris, sponsos magis existimato quam clericos...60.» Ringe und gekräuselte61

Haare als Zeichen des vornehmen Bürgers lenken ab vom eigentlichen

Beruf der Geistlichen, die «non ornentur veste, sed moribus...
(et)... pudicitiamhabitupolliceantur»62.

Doch auch Hieronymus versucht die Balance zu halten zwischen Eitelkeit

und zur Schau getragener Armut, wenn er im Dialogus adversus Pela-

gianos ironisch überspitzt formuliert: «Cavete, clerici... periclitamini,
nisi sordidas vos atque pannosas vulgus aspexerit63. » An unserem scheinbar

so marginal erscheinenden Thema wird sehr deutlich, wie so schwierig
sich die Standortbestimmung des Klerikers in der jungen nachkonstanti-
nischen Kirche gestaltet hat. An den Geistlichen der neuen Staatskirche,
an dieses Exempel christlichen Lebens, wird nun der moralische Massstab

angelegt, der eigentlich für jeden Christen Geltung hat64 oder zumindest
haben sollte, gewissermassen jedoch am reinsten verwirklicht wird und
sichtbar zutage tritt an einer geistlichen Person. Doch eben diese galt es

60 Hieronymus ad Eustochium de custodia virginitatis epistola, Lib. I, ep.22,
n.28, MPL22, 414.

61 Hierzu müssen die Haare wohl einigermassen lang getragen worden sein.
62 S.Hieronymi Epistola 52 ad Nepotianum de vita clericorum et monachorum,

Lib. I,cap. 5, MPL 22, 532.
63 Hier. dial. adv. pel. I, n. 29, MPL 23, 547.
64 Vgl. Johannes Chrysostomus, In Ep. ad Phil. Homilia X, cap. 3, MPG 62, 259,

sowie cap. 5, MPG 62, 262 f., wo über die Kleidung des Christen allgemein gehandelt
wird.



erst einmal zu definieren, abzugrenzen gegenüber sowohl dem Mönchsstand

als auch der Laienschaft. Es ist nur allzu leicht verständlich, dass

der nachkonstantinische Kleriker auf der Suche nach einem guten Leitbild

da anknüpfte, wo ihm das Evangelium am klarsten realisiert
erschien: im Mönchtum. Auch wenn die Vertreter dieses Standes hier und
da eher Abscheu erregten65 wegen ihres bewusst provokativen habitus, so

hatten sie doch wegen ihres rigoristischen Pro-Test-Verhaltens nicht
wenige Sympathien beim Klerus, was wohl auch zu der obenerwähnten
Tatsache beigetragen haben mag, dass Mönche als für die Übernahme
eines bischöflichen Leitungsamtes besonders qualifizierte Personen sehr

bevorzugt wurden. Aber auch der rangniedrigere Klerus orientierte sich

am Vorbild des Mönches. So taucht in den Fragmenten eines Konzils die

Bestimmung auf: «Ut clerici qui se fingunt habitu et nomine monachos

esse, et non sunt, omnibus corrigantur, atque emendentur: ut vel veri
monachi sint, vel veri canonici66.»

Mit «habitus» wird wohl Bezug genommen auf den Bart und die asketische,

zuweilen zerlumpte Kleidung des Mönches. Der Weltklerus wird
hier abgegrenzt vom Mönchtum : entweder man ist Geistlicher im Dienst
einer Diözese, dann bedeutet das auch Anpassung an die äusseren Formen

dieses Dienstes, oder man ist Mönch. Hier wird noch als unvereinbar
betrachtet, was im Mittelalter durch die grosse Zahl der monastischen
Kleriker in eins fällt. Sicherlich wird der Mönch als Christ gesehen, aber
sein gegen die wachsende Profanierung des jungen Staatskirchenwesens
sichtbar pro-testierendes Leben und Aussehen wird wohl nicht wenigen,
mit der Staatsmacht im Einklang lebenden oder auf diesen zusteuernden
Bischöfen ein Dorn im Auge gewesen sein. Ein hervorragendes Zeugnis
für diese skeptische, ja feindliche Haltung ist der Brief Papst Coelestins an
die Bischöfe der Kirchenprovinzen Vienne und Narbonne vom Jahre 428,
dessen entscheidende Stelle wir hier wiedergeben wollen: «Didicimus
enim quosdam Domini sacerdotes superstitioso potius cultui inservire

quam mentis vel fidei puritati. Sed non mirum, si contra ecclesiasticum

morem faciunt, qui in Ecclesia non creverunt, sed alio venientes e ritu,
secum haec in Ecclesiam, quae in alia conversatione habuerant, intule-
runt; amicti pallio, et lumbos praecincti, credentes se Scripturae fidem,
non per spiritum, sed perlitteram completuros. Habeant tarnen istum for-

65 Vgl. Salvian, Libri VIII de gubernatione Dei, lib. VIII, n.IV, MPL 53, 156.
66 Fragmenta sub titulo Conciliorum Toletanorum (vel corrupta, vel falso citata,

cum in his conciliis non inveniantur). cap. 5, Mansi 3. 1012. Auch wenn diese Bestimmung

nicht aus einer toletanischen Synode stammt, passt ihr Tenor doch gut in die
Zeit des 5. 6. Jahrhunderts.

90



sitan cultum, morempotius quam rationem sequentes, qui remotioribus
habitant locis, et procul a caeteris degunt. Unde hie habitus in Ecclesiis

Gallicanis, ut tot annorum tantorumque pontificum in alterum habitum
consuetudo vertatur? Discernendi a plebe vel caeteris sumus doctrina,
non veste; conversatione, non habitu; mentis puntate, non cultu... Nec

imponendum eorum est oculis, sed mentibus infundenda praecepta
sunt67.»

Hier wendet sich Coelestin scharf gegen die Praxis, Gebräuche bezüglich

der Kleidung aus dem Mönchsleben in die vita ecclesiastica zu
verpflanzen. Die Mönche bezeichnet er als «qui in Ecclesia non creverunt»,
eine Bemerkung, die die scharfe Trennung beider kirchlicher Stände deutlich

macht. Auch Coelestin geht es um die Unterscheidung des geistlichen
Standes, er will diesen jedoch nicht sichtbar werden lassen. Doctrina,
conversano und puritas mentis seien die eigentlichen Unterscheidungsmerkmale

des Klerikers «a plebe». Interessant ist in diesem Zusammenhang,
dass Coelestin unausgesprochen den Geist- Buchstabe-Gegensatz aus
2. Kor. 3, 6 zur Untermauerung seiner Kritik heranzieht, womit er inhaltlich

anknüpft an Cyprians Gedanken zu diesem Thema68. Ferner ist von
Bedeutung, dass kirchliche Tradition (mos ecclesiasticus) und päpstliche
Praxis (consuetudo pontificum) ins Feld geführt werden. Der Rekurs auf
Sitte und Autorität gestaltet mit einem Mal die Praxis weniger Jahrzehnte

zum Gewohnheitsrecht um.
Doch steht letztlich hinter Coelestins Gedanken weniger eine

ausgeprägte Vorstellung von der äusseren Erscheinung eines Geistlichen, als

vielmehr das Unbehagen an dem zu gross werdenden (weil sichtbaren)
Einfluss monastischer (also kritischer) Kreise auf den positionsunsicheren

Weltklerus. Doch diese antimonastische Grundströmung verliert sich

im Lauf der Geschichte unseres Themas, nicht zuletzt wohl deswegen,
weil der habitus des Weltklerus eher vom mundus bedroht war: die

Angleichung an habitus und conversatio der Laien stellte eine ungleich grössere

Gefahr dar, der es mit einer gewaltigen Fülle synodaler Entscheidungen

zu begegnen galt. Die Anpassung des Klerus an die Welt stiess jedoch
offensichtlich nicht nur bei kirchlichen Vorgesetzten auf Missfallen,
sondern wurde auch von den Laien selbst abgelehnt:

«Quicumque clericus ab ostiario usque ad sacerdotem sine tunica visus

fuerit, atque turpitudinem ventris et nuditatem non tegat, et si non more

67 Coelestinus Papa, Epist. IV ad Episc. Prov. Viennensis et Narbonnensis, cap. I,
2, MPL 50. 430 f.

68 Vgl. IKZ 1979/1, S.53 Anm. 30.

91



Romano caprili eius tonsi sunt, et uxor eius si non velato capite ambulave-

rit, pariter a laicis contemnentur et ab ecclesia separentur69.»
Dieser Exempelcharakter verlangt auch und vor allem eine dem

klerikalen Stande angemessene, d. h. keusche Kleidung, die imstande ist, «tur-
pitudo ventris et nuditas»7() voll zu bedecken. In der Kleidungsfrage wird
hier schon um die Mitte des 5. Jahrhunderts die Auffassung der Kirche
deutlich, dass der Laie zum Geistlichen müsse aufblicken können als dem

Vorbild für anständiges und standesgemässes Verhalten. Diesem «Stand»

widerspricht fülliges Haupt- oder Barthaar71, das, eben weil es eine welt-
und kraftbejahende Komponente vorstellt, sogar unter Gewaltanwendung

fallen muss72. Der Magistralfunktion des Geistlichen müssen Kleider

zugeordnet sein, «quae religionem doceant»73. Kleidung dient hier
nicht einfach nur zur Bedeckung des Leibes, als Mittel zu Wärmung und
Schutz, sondern hat schon jenen Transparenzcharakter, der uns oben bei

Tertullian begegnet ist74. Diese Transparenz ist nicht Selbstzweck,
sondern dient der «martyria». Der Kleriker als Inbegriff der species «Christ»
steht bei diesem Zeugendienst an vorderster Front, weswegen es ihm nicht
gestattet sein kann, eine Haartracht «gentili ritu» zu tragen75. Der Kleriker

hat es, nicht nur im Spanien des ausgehenden 6. Jahrhunderts, mit
einer Bevölkerung zu tun, die nur oberflächlich christianisiert und durchaus

noch anfällig ist für Lehren und Gebräuche aus dem «heidnischen»
Raum. Doch um Gestalt und Stand des Geistlichen abzugrenzen, können
einfacher Rekurs auf Verbote und negative Definition nicht ausreichen,
es braucht positive Leitbilder, an denen sich das neue Berufsbild des

christlichen Klerikers ausrichten lässt. Den ersten synodalen Versuch
einer biblisch-personalen Leitbildorientierung finden wir in den «Capitula

collecta a Martino episcopo Bracarensi»76 vom Jahre 572 oder 575,

cap.LXVI77 «Non oportet clericos comam nutrire et sic ministrare, sed

69 Vgl. Synodus S.Patricii, anno 450, can. 6, Mansi 6, 516.
70 A.a.O., vgl. auch unten S. 95.
71 Seltsam die Vorschrift des Concilium Barcinonense, anno 540, can. 3 : «Ut nul-

lus clericorum comam nutriat aut barbam radat.» Mansi 9, 109. Vielleicht handelt es

sich hier um einen Druckfehler, da das Wachsenlassen eines Bartes für Zeit und Ort
absolut untypisch ist.

72 Concüium Agathense, anno 506. can. 20, Mansi 8, 328.
73 A.a.O.. andere Lesart: deceant.
74 Vgl. IKZ 1979/1, S.52f.
75 Concüium Bracarense. anno 563, can. 11, Mansi 9, 778. Die «granos» möchte

ich im Gegensatz zu der Anmerkung op. cit. S. 781 nicht als «genus laicae oblongae»
verstehen, sondern als «Zöpfe». Vgl. dazu Georges L. S.2962.

76 Auch als Konzil von Braga bezeichnet, vgl. ODCC 247.
77 Mansi 9, 857.

92



attonso capite, patentibus auribus; et secundum Aaron, talarem vestem
induere, ut sint in habitu ordinato»78.

Hier wird das seiner ausserliturgischen Funktion noch unsichere geistliche

Amt des Neuen Bundes direkt verknüpft mit dem Priestertum des

Alten Testaments, indem der mcil Aarons79 als Vorbild geistlicher
Gewandung für den Kleriker der christlichen Kirche obligatorisch gemacht
wird. Dass man sich in Braga für ein langes Gewand entschieden hat, mag
wohl an der Tatsache liegen, dass unter dem Einfluss der Barbaren besonders

in Rom die Sitte aufkam, die alten, langen römischen Gewänder auch
im bürgerlichen Bereich zu vertauschen mit den kürzeren Kleidern der
Fremden80. Diese vor allem während des Pontifikats Gregors d. Gr.
auftretende Frage erhellt, wie es in der Kirche zur Ausbildung bestimmter
traditioneller Formen kam. Die Kleidungsgewohnheit einer Epoche wird
in eine neue Zeit unverändert mit hinübergenommen. So kommt es zur
Ausbildung der kirchlichen Amtstracht, hier in unserem Falle der
Soutane, sowie zur Ausbildung fast sämtlicher Ordenstrachten, die ursprünglich

fast immer den habitus des einfachen, bürgerlichen Menschen zur Zeit
der Ordensgründung widerspiegeln.

Eine weitere, neuartige Leitbildabgrenzung, die uns auch noch weiter
unten wird beschäftigen müssen, nimmt das Konzil von Macon Anno 581

in can. 5 vor: «Ut nullus clericus sagum, aut vestimenta vel calceamenta

saecularia, nisi quae religionem deceant, induere praesumat81.» Hatte
man schon früher die Trennungslinien zu Mönchtum, Heidentum, Laien
und Welt schlechthin gezogen, wird hier noch zusätzlich der Bereich des

Militärischen ausgeklammert. Dass mit «sagum» hier der Soldatenmantel

gemeint ist, also eine spezifisch militärische Kleidung, ergibt sich auch
aus der Androhung, wer «cum indecenti veste aut cum armis» erwischt
würde, mit einer dreissigtägigen «inclusio» zu rechnen habe, «aqua tantum

et modico pane»82.
Die Waffe signalisiert Macht und Konfliktbereitschaft, sie ist Zeichen

des freien Mannes. Dieses «sich wie ein Soldat kleiden und bewaffnen»
hat nicht geringe Anziehungskraft auf den Klerus gehabt, so dass eine

Fülle von synodalen Entscheidungen notwendig war, um den geistlichen

78 Andere Lesart «ornato».
79 Vgl. Ex. 28,4. S. Gesenius 444. Es handelt sich hier um ein langes, bis zu den

Knöcheln reichendes Gewand. S. auch oben S.92, Anm. 70.
80 Zumindest was die Form angeht, haben wir es hier mit dem Vorläufer der Soutane

zu tun, vgl. ODCC 247.
81 Mansi 9, 933.
82 A.a.O.

93



vom militärischen Stand zu trennen. Bei der realen und optischen Angleichung

an den Soldatenstand spielte die Macht eine Rolle, vielleicht die

Rolle. Der Kleriker zu Ende des 6. Jahrhunderts war mächtig und
einflussreich. Diese de facto ausgeübte, im Vollzug der Liturgie noch gesteigerte

und überhöhte Machtausübung entbehrte jedoch im Alltag aller
signifikanten Elemente. Was Wunder, dass immer mehr Kleriker nach
Ausdrucksmitteln für ihre tatsächliche Position suchten? Indem sie sich zum
Beispiel mit roten Kleidern versahen und so den Eindruck erweckten, Teil
der weltlichen Gewalt zu sein, eine Praxis, die das Konzil von Narbonne
589 gleich im ersten Kanon scharf attackiert : «Hoc regulariter definitum
est, ut nullus clericorum vestimenta purpurea induat, quae ad iactantiam
pertinent mundialem, non ad religiosam dignitatem; ut sicut est devotio
in mente, ita et ostendatur in corpore: quia purpura maxime laicorum
potestate praeditis debetur, non religiosis.»83 Da mens und corpus eine

Einheit bilden84, muss der Kleriker von den Ausdrucksformen weltlicher
Macht Abschied nehmen. Wir haben in diesem can. 1 von Narbonne eine

erste synodale Begrenzung der klerikalen (ausserliturgischen) Farbenskala,

die am Endpunkt ihrer Entwicklung85 nur noch die schwarze Farbe
als dem Kleriker gemäss zulässt.

Bevor wir uns dem nächsten Paragraphen zuwenden, wollen wir noch
einen Blick werfen auf zwei Zeugnisse, die sich zeitlich nicht exakt einordnen

lassen, mit einiger Sicherheit jedoch irgendwann zwischen dem 5. und
O.Jahrhundert entstanden sind: den Anicetbrief86 sowie die arabisch-
nicänischen Kanones87.

Der Verfasser des Anicetbriefes betont sehr stark die Exempelfunktion
des Klerikers: «Ut clerici, qui laicis et simplicibus, virtutis, honestatis,
pudicitiae, et gravitatis exemplar esse debent, ac seipsos, tamquam
Signum purioris vitae, rudioribus ad imitationem prudenter exhibere,

juxta apostolum (I.Kor. 11,14: oudehë physis autê didaskei hymäs hoti
anër men ean koma, atimia autö estin, Anm. d. Vf.) comam non nutriant,
sed desuper caput in modum sphaerae radant : quia sicut discreti debent

esse in conversatione, ita et in tonsura et omni habitu discreti debent

apparere. » Die gallischen Bischöfe sollen gegen langhaarige Kleriker ein-

83 Mansi 9, 1015; vgl. auch: Germanus, De liturgia gallicana. Lib. I. cap. VII, 1

MPL 72, 147, wo zusätzlich noch präzisiert wird : «nempe in usu vulgari».
« Vgl. Gregor d.Gr., Lib. VII. ep.IV ad Cynacum Episc. MPL 77, 856. «Quid

enim per significationem sunt caprili in capite, nisi cogitationes in mente?»
85 Vgl. unten.
86 Vgl. IKZ 1979/1, S. 50, Anm. 8.

87 Vgl. IKZ 1979/1, S. 50, Anm. 6.

94



schreiten, weil letztere den Laien als Beispiel christlicher Lebensführung
dienen. Der Unterschied in der Lebensführung wird durch das Scheren
des Haupthaares in Kranzform sowie durch den ganzen habitus des

Geistlichen deutlich. Für uns interessant ist die Verbindung von
Haartracht und Kleidung (habitus darf wegen des vorangehenden ,conversa-
tio' wohl mit ,Kleidung' übersetzt werden), des Klerikers grössere
Verpflichtung zu Reinheit und Beispielhaftigkeit und die Benutzung
biblischen (d. h. paulinischen) Belegmaterials.

Der Kanon LXXXI der arabisch-nicänischen Kanones lautet: «Alius
sit habitus et cultus omnium gradum et ordinum clericorum et monacho-

rum tarn virorum, quam mulierum, ab habitu et cultu laicorum. Sua ton-
deant capita recte orbiculariter, idest in modum coronae, suosque cingant
honeste lumbos, nec se annulis ornent aureis, vel argenteis, neque suspendant

ad lumbos suos crumenas, aut simile aliud, uti sunt thecae cultello-

rum, quemadmodum facere soient, qui egrediuntur ad bellum et certa-

men, veluti mercatores et iter facientes... Praesertim apud fidei hostes...

eorum eluceat virtus.»88
Auf die generelle Abgrenzung von der Laienschaft folgt die Spezifizierung

: alles zu vermeiden, was irgendwie den Kleriker als Wesen dieses

Äons (tondeant capita89), als ungebunden und frei lebenden Menschen

(cingant lumbos90), als einen Freund der Reichen und Mächtigen (nec se

annulis ornent), als geschäftstüchtigen Kaufmann (crumenas) oder
Soldaten (thecae cultellorum) erscheinen lassen könnte, vor allem zu dem

Zweck, den Feinden des Glaubens unanstössig das Zeugnis von der
Wahrheit der christlichen Religion geben zu können. Interessant ist, dass

Kleriker und Mönche in einem Atemzug genannt werden als ein von den

Laien abgesonderter Stand. Es hat sich wohl im Laufe der Zeit die
Erkenntnis verbreitet, dass die äusseren (radikalen) Erscheinungsformen
des Mönchtums nicht denen des Klerus entgegenstehen müssen, sondern
dass vielmehr durchaus eine gemeinsame «Front» gedacht werden kann.

2. Das 7. und 8. Jahrhundert

Zu Beginn des 7. Jahrhunderts war es manchen Klerikern offensichtlich
noch nicht ganz klar, dass liturgische und säkulare Existenz nicht iden-

88 Mansi 2, 1008 f.
89 Römische und griechische Sklaven waren kopfgeschoren, um ihre Stellung unter

dem Patronus deutlich zu machen, ERE XII 386, Anm. 1.

90 S. auch can. LXVI der arab.-nic. Kanones, wo der Kleider-Sklave-Bezug sehr
deutlich herausgestellt wird. Mansi 2, 1002.

95



tisch sind. So mussten die «Canones additi ex Burchardo, Ivone et Gra-
tiano» Anno etwa 630 verfügen: «Nec unquam presbyter his (seil, vesti-
mentis liturgicis, Anm. d. Vf.) indutus extra ecclesiam exeat, quia hoc

divina lex prohibet91.» Leider wird nicht gesagt, was die «divina lex» sei

oder wo man sie finden könne. Uns ist aufgrund des vorher Gesagten
nicht klar, welche Schriftstelle etwa für dieses Verbot verwendet werden

könnte. Es ist zu fragen, ob hier die schon erwähnte Stelle Dan 5,3
heranzuziehen sei92. Wobei allerdings fraglich ist, ob man eine politisch-prophetische

Begebenheit eine «lex divina» nennen kann. Doch dies lässt sich

nicht mit Sicherheit beantworten. Es soll uns genügen festzustellen, dass

die «Canones» ein so schweres Geschütz wie die «lex divina» auffahren

müssen, um einen offensichtlichen Missbrauch liturgischer Gewänder zu

bekämpfen. Es drängte den Kleriker offenbar danach, sich ausserlitur-

gisch ebenso zu identifizieren wie im Vollzug des Gottesdienstes. Wird
ihm nun untersagt, seine liturgie-immanenten Insignien im Bereich des

mundus zu zeigen und wird ihm damit eine konsequente klerikale Lebensweise

(wie sie der Geistliche wohl selbst auffasste) zumindest erschwert,
dann ist zu verstehen, warum es immer wieder Kleriker gab, die von der

monastischen, die Diskrepanz zwischen liturgischer und säkularer
Existenz überwindenden Lebensform angezogen wurden. Dass dies auch im
7. Jahrhundert nicht gerade auf bischöfliches Wohlwollen stiess, beweist

can. 50 des IV. Konzils von Toledo Anno 633, in dem die Bischöfe aufgerufen

werden, denjenigen Klerikern keine Schwierigkeiten zu bereiten, die

«meliorem vitam sequi cupiunt..., qui ad contemplationis desiderium
transire nituntur»93. Das Sinnen der Bischöfe war auf die Bildung eines

einheitlich orientierten Weltklerus gerichtet. Ein Mittel zur Erreichung
dieser Einheit war die Tonsur, die in ihren Formen recht unterschiedlich

war 94. «... una sit tonsura, vel habitus, sicut totius Hispaniae est usus. Qui
autem hoc non custodierit, fidei catholicae reus erit.»95

Eigenwüligkeit im Äusseren gefährdet die Einheit der katholischen Kirche,

abweichende, den «prolixis comis laicorum» oder der Tonsur der

91 Can. 1. Mansi 10, 600 (ex Burchardo lib. II, cap. 50).
92 Vgl. IKZ 1979/1, S. 50f.
93 Mansi 10, 631 ; Der Gang ins Kloster war jedoch nicht immer so freiwillig. In

can. 45 desselben Konzils (Mansi 10, 630) finden wir die Bestimmung, dass ein Kleriker,

der bei irgendwelchen Unruhen Waffen geführt hat, zur Strafe ins Kloster
geschickt wird.

94 Vgl. A.Häussling, Art.: Tonsur, in: LTHK 10, 251.
95 IV. Konzil von Toledo, can. 41, Mansi 10,630.

96



Häretiker96 ähnelnde Haartracht wird als «scandalum» betrachtet, das

dem Ziel der nationalen und katholischen Identität im Wege steht. Die
Tonsur entwickelt sich immer stärker zu dem Kennzeichen des Klerikers
und wird auch immer tiefer in den Bereich der theologischen Reflexion
einbezogen. So verweist Taio, der Bischof von Saragossa, auf Hese-

kiel 44,20, um festzustellen : «Sacerdotibus per legem praecipitur, ut ton-
dentes tondeant capita sua97.» Und weiter warnen die «Statuta synoda-
lia» der Kirche von Reims Anno 630 davor, Ungeeigneten die Tonsur zu
geben mit der Begründung: «Quid opus enim mittere panem filiorum
canibus, et spiritualia mundi amatoribus98?»

Im angelsächsischen Bereich war die Tonsurform ein heftig umstrittenes

Thema zwischen britisch-irischen und römisch-katholischen Klerikern.

Es ging darum, ob die römische Form der Kranztonsur (Petrustonsur)

die in einigen angelsächsischen Gebieten übliche Johannestonsur
ablösen sollte. Letztere wurde vor allem von Missionaren aus der Kirche
Roms als Ketzertonsur, als die Tonsur des Simon Magus, verspottet.

So verurteilt die Synode von Whitby Anno 664 diejenigen, die an der

britisch-irischen Tonsur (sowie am eigenen vordionysischen Ostertermin)
festhielten. Die in dieser Synode unterlegenen Iren, «qui Pascha catholi-

cum, et tonsuram coronae recipere nolebant», ziehen sich mit ihrem
Führer Colman nach Schottland zurück99. Zu Ende des 7. Jahrhunderts
exkommuniziert die «Collectio Canonum Hibernicorum» 10° alle, die der
alten Tonsurform anhängen101, «quorum tonsura aure ad aurem tantum
contingebat, pro excellentia ipsa magorum, qua sola frons anterior tegi
solebat priorum»102.

In einem Brief des Abtes Ceolfrid an den Pictenkönig Naitanus103

Anno 714 wird deutlich, warum diese uns heute so unbedeutend erscheinende

Frage der rechten und einheitlichen Tonsurform eine so grosse

96 Wohl der Arianer, die «in solo capitis apice modicum circulum tondent»
(a.a.O.).

97 Sententiorum Lib. II, cap. 33, MPL 80, 825.
98 Can. 13, Mansi 10. 599.
99 Synodus Pharensis (Conference ofWhitby), Councils III 105 ; Zur Tonsurfrage

allgemein vgl. Councils I 154, 3; Zur Frage der WiederOrdination der Oster- und
Tonsurdissidenten vgl. Capitulare Theodori Archiep. Cantuar., cap. 104, Mansi 12.

33.
100 Diese Collectio übernimmt wörtlich can. 45 von Karthago IV sowie can. 6 des

Synodus S. Patricii von 450.
101 Lib. 50, cap. 7, Mansi 12, 141.
102 Lib.50, cap.6, a.a.O.
163 CMBHI78f.

97



Rolle spielte. Ceolfrid gibt nach Art eines theologischen Gutachters
Auskunft über die nach seiner Meinung zu bevorzugende Haartracht «de qua
pariter vobis literas fieri voluistis»l °4. Er verweist auf biblische Gestalten

aus dem Alten (Hiob) und Neuen (Joseph der Zimmermann) Testament,
die tondiert gewesen seien. Hiob wird als «exemplar patientiae», Joseph
als «castitatis, humilitatis, pietatis, caeterarumque virtutum executor ac

doctor eximius» vorgestellt, als Vertreter von Tugenden und Eigenschaften,

die auch den neubundlichen Kleriker auszeichnen sollten. Beide
Gottesmänner seien Beispiele dafür, dass man nach aussen hin zeigen solle,

was man an innerer Tugendhaftigkeit besässe. Was die Form der Tonsur
angeht, so verweist Ceolfrid über den Apostelfürsten hinaus auf den

Gekreuzigten selbst: «Neque vero ob id tantum in coronam attondemur,
quia Petrus ita attonsus est ; sed quia Petrus in memoriam dominicae pas-
sionis ita attonsus est, idcirco et nos, qui per eandem passionem salvari
desideramus, ipsius passionis signum cum ilio in vertice, summa videlicet

corporis nostri parte, gestamus105.»

Hier wird die Tonsur wegen ihrer Ähnlichkeit mit Jesu Dornenkrone
als Symbol der passio Christi und unseres Wunsches nach Erlösung
beschrieben und damit methodisch herausgenommen aus dem Bereich blosser

modischer Disputation und hineingerückt in den tiefen Grund christlicher

Symbolik, die das Äussere als Teil des Zeugnis- und Bekenntnisdienstes

eines Geistlichen betrachtet. Die Kranztonsur wird gegen eine

Vorderhaupttonsur verteidigt mit dem Hinweis auf Dornenkrone und

«corona vitae aeternae, quam repromisit Deus diligentibus se»106, worin
mit einiger Sicherheit eine Anspielung auf Apk.2,10 zu sehen ist: «kai
dösö soi ton stephanon tes zôës.»

Die Krone als Symbol des Leides und des Sieges, als ambivalentes und
eben deswegen integrales Sinnbild und klerikaler oder monastischer
Existenz hat hier bei Ceolfrid eindeutig Vorrang vor der sinn-losen, einzig an

gnostische Häresie erinnernde Vorderhaupttonsur, «quam magum ferunt
habuisse Simonem»1()7. Ceolfrids Gutachten bewegte Naitanus noch im
selben Jahr 714 dazu, die römische Form der Tonsur in seinem Reich als

einzig verbindliche klerikale Haartracht einzuführen108,

Symbolisierung und Reglementierung eines Bestandteils der ausserli-

!04 A.a.O. S.78.
195 A.a.O.
106 A.a.O.
107 CMBHI78.
168 Decretum Naitani. CMBH I 79.

98



turgischen Erscheinungsform des Klerikers sind hierdurch an einem Ort
der westlichen Kirche zum vorläufigen Abschluss gebracht worden.

Das das 5. und 6. ökumenische Konzil ergänzende Trullanum II verfügt
im Jahre 692 im can. XXVII, dass nichtschickliche Kleidung dem Kleriker

weder in der Stadt noch auf Reisen zu benutzen gestattet sei, «alla sto-
lais kechrestö tais ëdê tois en klërô katalegomenois aponemëtheisais»109.
Diese Bestimmung lässt die Vermutung zu, dass es Kleriker gab, die zwar
im Bereich der Ortsgemeinde sich den herrschenden Kleidungsvorstellungen

anpassten, jedoch auf Reisen, weitab von der vertrauten Umgebung,
«vestem sibi non convenientem» benutzten.

Es geht in diesem Kanon 27 also darum, dem Kleriker einzuschärfen,
dass äussere klerikale Erscheinung nicht nur gefordert ist als Tribut an die

Gemeinde, die ihren Leiter in seiner Leitungsfunktion sehen will, sondern

beständig als ein den Geistlichen an seine eigene vocatio gemahnendes
Standeskleid. Der Geistliche ist Geistlicher nicht nur und ausschliesslich

in der Zuordnung zu einer Gemeinde, sondern per se. Er soll sich mit ,sto-
lais aponemëtheisais' bekleiden. Da kaum anzunehmen ist, dass den
Klerikern eigene Kleider zugeteilt wurden - dies geschah eher in Klöstern '10

oder später bei Regularkanonikern[n- werden wir also eher zu übersetzen

haben : «Kleider, die zur Geistlichkeit gehören, ihr ganz wesensmäs-

sig eignen112.» Diese Übersetzung passt gut zu der Feststellung, dass der

Geistliche nach Trullanum II seine Kleidung trägt, weil sie existentiell
und nicht situativ motiviert ist. Das römische Konzil von 743 bestätigt
diese Theorie '13, begründet sie, erleichtert jedoch die Kleiderbestimmung
für lange Reisen, auf denen das «operimentum» (wohl ein langer Überwurf)

nicht getragen zu werden brauchte. Aufschlussreich ist die Begründung

für das Tragen dieser Bedeckung : «Quia sicut,mulier orans in ecclesia

non velato capite deturpat caput suum', iuxta apostoli vocem; item
sacerdos sine operimento deturpat suum sacerdotium.»114

199 Lauchert. S.113.
119 Vgl. Tertia Patrum Regula ad monachos, saec.IV. cap. 3. MPG 34. 980. S.

Fructuosi Episcopi Bracarensis Regula Monachorum, saec. VII, cap. 4, Holstenius I

202. Hier wird ein Bruder Kleiderwart genannt, der für die Verteilung und
Aufbewahrung der in einem Kloster verwendeten vestimenta zuständig ist.

111 Concüium Turonense III, anno 813, can. 23, Mansi 14, 86.

Regula Chrodegangi Metensis Episcopi, anno 816, cap. 29, Mansi 14. 327.

Chrodegangi Metensis Ep. Regula canonicorum, anno 762, cap. 41, CG 1 109.
112 S. Georges I 699.
113 Can. 3. Mansi 12.382.
114 A.a.O.

99



Ohne Kopfbedeckung zu beten, war eine Schande für die Frau. Ohne

operimentum einherzugehen, war eine Schande für den Priester ' '5. Es ist

dunkel, warum diese Analogie zwischen Haar und operimentum hier
benutzt wird. Es erscheint uns aber durchaus als denkbar, dass dieses Konzil
die Definition des weiblichen Haares als,exousia dia tous angelous' (aus

I.Kor. 11,10) mitdenkt. Wie die Frau durch ihre Haare geschützt wird
,wegen der Engel', so dient auch das operimentum des Priesters dem
Schutz vor diesen Mächten. Wäre dieser Gedanke mehr als Spekulation,
dann hätten wir hier eine völlig neue Komponente in dem Mosaik der
Ätiologien für eine eigene Standeskleidung des Geistlichen vor uns. Bisher

wurde nur davon gesprochen, dass sich der Kleriker mittels einer
besonderen (oder eben unter Verzicht auf eine solche) Kleidung in seiner

Berufung darstellt, in seinem Stand sichtbar wird. Hier würde jedoch über
die geistliche Alltagskleidung unter Ausserachtlassung des Trägers rein
«esthetologisch» spekuliert: Kleidung als solche dient nicht nur praktischen

Zwecken wie dem Schutz oder der Wärmung des Leibes, hat nicht
nur eine den Alltag transzendierende Bedeutung, sondern gewinnt einen

Eigenwert als Schutzmittel gegen kosmische (vielleicht dämonische)
Mächte.

Der Abgrenzung gegen Laien- und Soldatenstand dienen weitere
Verfügungen aus der Mitte des 8. Jahrhunderts. Ein Diener Gottes darf nicht
dem «mos laicorum» folgen, sondern muss sich an den «ritus servorum
Dei» halten116, und eben dieser verbietet den Klerikern «ne pompatico
habitu vel sago, vel armis utantur»117.

Ausführlich handelt Bonifacius in seinem Brief an Cuthbert über die

Kleiderfrage: «Supervacuam autem et Deo odibilem vestimentorum
superstitionem, omni intentione prohibere stude, quia ilia ornamenta
vestium (ut Ulis videtur, quod ab aliis turpitudo dicitur) latissimis clavis et

vermium imaginibus clavata, adventum antichristi ab ilio transmissa

praecurrunt... Haec indumenta nuditatem animae significantia, signa in

se ostendunt arrogantiae, et superbiae, et luxuriae, et vanitatis; de quibus
Sapientia dicit: ,Arrogantiam, et superbiam, et viam pravam et os bilingue

detestor.' »118

'15 Wir erinnern uns hier an die Formulierung der Synode des hl. Patrick, in der
dem Kleriker, der «turpitudinem ventris et nuditatem non tegat» die Verachtung der
Laien und der Ausschluss aus der Kirche angedroht werden. Vgl. oben S. 91 f.

116 Vgl. Concüium Germanicum, anno 742, can. 7, Mansi 12, 367.
117 Epistola Bonifacii archiepiscopi Mogunt. ad. Cuthbertum archiep. Cantuar.,

anno 745, CMBH191 ; s. auch : Concilium Germanicum anno 742, can. 2, CG I 49.
118 Anno 745. CMBHI93; Das Schriftzitat stammt aus Prov. 8,13.

100



Hier wird der Kleiderschmuck, Litzen und Bandmuster, gar als
Vorzeichen der Ankunft des Antichristus gedeutet. Dieser Antichristus setzt
eben da mit seiner Verwirrungstaktik ein, wo der Mensch am schwächsten

ist: bei seiner Eitelkeit. Den eschatologischen Aspekt verbindet Bonifa-
cius mit dem paradoxen Hinweis, dass diese Kleider eigentlich gar nicht
kleiden, sondern die Nacktheit der Seele offenkundig werden lassen.

Nacktheit aber bedeutet Schutzlosigkeit, Ausgeliefertsein an «kosmische»,

antichristliche Mächte, wie wir oben gesehen haben. Diese nuditas
des Körpers wie auch der Seele gilt es zu meiden, der Geistliche soll stark
sein gegen die Versuchungen des Bösen. Diese Stärke ist jedoch geistlich
motiviert und hat nichts mit jener äusseren Stärke zu tun, die sich im
Gebrauch von Waffen selbst darstellen will. Die «Excerptiones» des Yorker
Erzbischofs Eggbert aus der Mitte des 8. Jahrhunderts versuchen in einigen

Kapiteln zu begründen, warum der Geistliche den Waffengebrauch
fliehen soll. Auf die allgemeine Bestimmung in can. 17, kein Priester dürfe

jemals Waffen tragen oder eine bewaffnete Auseinandersetzung
beginnen119, folgt im can. 155 120 eine ausführliche Begründung für das

Waffenverbot.

Ein Kleriker, der im Streit umkommt, darf nicht mit einer Totenmesse

oder gar einem Fürbittgebet rechnen, wenn gleich ihm auch ein christliches

Begräbnis nicht versagt werden wird. Dann folgt ein Zitat von
I.Kor.9,25: «Nemo militans Deo implicet se negotiis secularibus.»

(Dagegen der Urtext: «pas de ho agönizomenos panta egkrateuetai».)
Und die Excerptiones fahren fort : «unde non est liber a laqueis diaboli,
qui se militiae mundanae voluerit implicare. Et ideo omnimodis dicen-
dum est presbyteris et diaconibus, ut arma non portent, sed magis confidant

in defensione Dei, quam in armis.»
Wie in der Kleiderfrage geht es beim Waffentragen darum, frei zu sein

«a laqueis diaboli». Wer auf seine eigene Kraft vertraut, wer sich die
Gesetze der Welt zueigen macht, dem mangelt es an Vertrauen zu Gott121.

Und eben dieses rückhaltlose Vertrauen zu Gott in der ausserliturgischen
Existenz leiblich zu proklamieren, ist Aufgabe des Klerikers, eine

Aufgabe, die nicht mit Tragen und Gebrauch von Kriegswerkzeug vereinbar
ist.

Noch präziser formuliert can. 161: «Fratres, scitote quia divisa est

potestas secularis et potestas spiritalis. Bonis enim secularibus decet, ut

119 CMBHI102.
129 CMBHI112.
121 Ein gutes bibeltheologisches Argument, das sich wohl an Psalm 33. 16-20

orientiert.

101



sicut defensores ecclesiae, et propugnatores gregis Christi; spiritalibus
autem convenit, ut sint intercessores pro omni populo Dei : miles quidem
Christi armis humanis uti non debetl22.»

Die Aufteilung der Welt in verschiedene Herrschaftsbereiche oder
Gewalten, die weltliche und die geistliche, ist die axiomatische Voraussetzung

für ein Waffenverbot. Der Geistlichkeit obliegt der Fürbittdienst.
Wie dem Apostelfürsten Petrus der Gebrauch des Schwertes untersagt
wurde123, so ist es Aufgabe des Klerikers, sich «in assiduis orationibus et

ceteris divinis servitiis» am Beispiel Martins v. Tours zu orientieren, der

vor Julian Apostata seinen Militärdienst mit der Begründung quittierte,
er sei ein Soldat Christi124, sowie am Exempel Mosis, der den Israeliten
den Sieg über die Amalekiter durch das Gebet mit erhobenen Händen
erwirkt hat125. Und es wird hinzugefügt: «In omnibus sumentes scutum
fidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignea extinguere; et galeam
salutis assumere, et gladium spiritus, quod est verbum Dei» 126.

Wir haben in diesen beiden ausführlichen Kanones eine gründliche,
bibeltheologisch untermauerte Theorie des (weltlichen) Waffen- und des

(geistlichen) Gebetsdienstes. Der Geistliche ist nicht Angehöriger dieses

Äons, seine Lebensform ist anders, seine Waffen sind anders, er kann
nicht zwei Herren dienen, muss sich entscheiden, ob er in seinem ausserli-

turgischen Lebensvollzug die potestas secularis oder die potestas spiritalis
widerspiegeln will. Der Kleriker muss einen Weg finden, innerhalb der

potestas spiritalis das ihm Eignende darzustellen. Das impliziert Abkehr
von Vorbildern ausserhalb des umgrenzten geistlichen Bereichs : «non
debet etiam clericus indui se monachico habitu, nec laicorum vestibus
uti127.» Auffallend ist, dass sich in demselben Kanon noch die Vorschrift
findet, dass dem Manne das Tragen weiblicher Kleider sowie der Frau das

Benutzen männlicher Gewandstücke verboten ist. Man sah offenbar im
«Transvestitentum» eine Art paralleler Erscheinung zu der in Klerikerkreisen

vorkommenden Sitte, sich monastischer128 oder laikaler
Kleidung zu bedienen. Sexuelle wie professionelle oder ständische Identität
finden ihren jeweiligen Ausdruck in einer besonderen Kleidung, einem

spezifischen habitus, der als unaustauschbar, unverwechselbar gedacht

122 CMBHI112.
123 Mt.26,52.
124 Vgl. Sulpicius Severus. Vita S.Martini, cap.4. CSEL I 114.
12? Vgl. 2. Mose 17.11 ff.
126 Vgl. Eph. 6,16 f.
127 Excerptiones Eggberti, can. 154. Mansi 12, 429.
>2S Vgl. oben S. 89f.

102



wird. Der Mönch hatte sein eigenes Gewand, der Laie konnte sich kleiden
wie er wollte (im Rahmen des für einen Christen Vertretbaren), der Kleriker

müsste irgendwie in der Mitte seine Position finden : «nam sicut inter
ignem et aquam tenenda est via, ut nec exuratur homo, nec demergatur;
sic inter apicem superbiae, et voraginem desidiae, iter nostrum temperare
debemus129.»

Die Chrodegang-Regel zitiert Hieronymus130 und Gregor131 als
patristische Quellen für die Standortbestimmung in der Kleiderfrage und
zeichnet das ganzheitliche Bild eines Klerikers, der «humilitatem corde,
mente, actu, habitu, incessu, aequitate religiosissime»132 darstellt. Alle
Ebenen des geistlichen Lebens stehen im Dienste der religio, sie sind

kohärent, keine ist prävalent, keine unwichtig : cor und habitus, mens und
incessus. Totalität der klerikalen Existenz verlangt, der religio auf jedem
Gebiete gerecht zu werden, ja eigentlich jede drohende Zerstückelung in
eine neue klerikale via media zu überhöhen.

Mit dem can. 16 des II. Konzils von Nicäa, Anno 787, haben wir zum
erstenmal die Entscheidung einer ökumenischen Synode vorliegen, der

darum erhöhte Bedeutung zukommt, weil damit unser vielleicht häufig
als peripher erscheinendes Thema hier in einem Kontext genannt wird,
der es als durchaus ernstzunehmende Problematik klerikaler Lebensbestimmung

präsentiert. Der Text, den wir vollständig wiedergeben wollen,
lautet : «Jeder törichte Schmuck des Körpers ist dem priesterlichen Stand

fremd: Bischöfe oder Kleriker, die sich mit glänzenden und auffälligen
Kleidern schmücken, müssen zur Ordnung gerufen werden. Dasselbe gilt
von denen, die sich mit duftender Salbe einreiben. Da nun aber eine Wurzel

der Bitterkeit (rhiza pikrias) emporgewachsen und die Irrlehre der

Ankläger der Christen ein Makel geworden ist in der katholischen Kirche,
haben die, die dieser Irrlehre folgen, nicht nur die Ikonenbilder (tas eiko-
nikas anazögrapheseis) von sich gewiesen, sondern auch die Ehrfurcht
verloren, indem sie diejenigen beleidigen, die fromm und heilig leben. An
diesen Leuten erfüllt sich das Schriftwort: ,Eine Abscheu ist dem Sünder
die Gottesfurcht'. Trifft man also auf Leute, die diejenigen verspotten, die

mit einem einfachen und heiligmässigen Gewand angetan sind, so sollen
sie unter Strafe zurechtgewiesen werden. Denn seit alters geht ein Priester
einher in massigem und heiligem Gewand. Denn alles, was nicht aus Not-

129 Chrodegangi Met. Ep. Regula Canonicorum, anno 762, cap. 54, CG I 114.
139 Ad Eustachium ep. 22, MPL 22, 414.
131 Homilia 6 in Evang., MPL 76, 1097.
132 CG II14.

103



wendigkeit, sondern des Schmuckes wegen gebraucht wird, fällt unter die

Anklage der übertriebenen Nichtigkeit. Wie Basilius der Grosse sagt:
,Weder zog man Kleider an, die aus Seidenstoffen gefertigt waren, noch
fügte man verschiedenfarbige Verzierstücke an Saum und Ärmel der Kleider.

Denn sie vernahmen aus göttlichem Munde, dass in den Häusern der

Könige sind, die weiche Kleider tragen.I33»
Drei Dinge werden dem Kleriker untersagt: Kleider zu benutzen, die

glänzend und hell sind, zweitens ebenso Kleider, die mehrfarbige
Ornamente tragen, sowie die Praxis, sich zu salben, d.h. den Körper mittels
irgendwelcher ,myra' wohlriechend zu machen. Allgemein, also sowohl
dem Kleriker als auch dem Volk, wird untersagt, diejenigen zu belächeln
oder zu verachten, die ehrfürchtig und fromm leben und als Ausdruck dieser

Lebensweise auch ,tën eutelë kai semnên amphiasin' benutzen.

Vierfach werden diese Anordnungen begründet. Zum ersten mit der
allgemeinen Sitte überhaupt: ek gar tön anöthen chronön päs hieratikos
anër meta... amphiaseön... Dann mit einem Schriftverweis auf Eccl. 1,25

(Bdelygma hamartölö theosebeia), aus Mt. 11,8 (hoi ta malaka phoroun-
tes en tois oikois tön basileön eisin) und zuletzt mit einem patristischen
Zitat aus Basilius Epistola 22,2134.

Auffallend in dem gesamten Text ist die Nennung einer ,taxis', eines

geistlichen Standes135. Bisher wurden die Kleriker direkt genannt oder es

wurde von Listen gesprochen, in denen sich die Namen der Geistlichen
verzeichnet fänden136. Hier wird zum erstenmal der Geistliche als Vertreter

eines Standes angeredet, was Standespflichten impliziert ebenso wie
die Vorstellung, dass einer, der die Ordnung durchbricht, zugleich die
anderen Angehörigen derselben ,taxis' desavouiert.

Ferner wird zum erstenmal die Salbung des Körpers untersagt. Dass

sogar das Waschen des Körpers im Bad bei vielen Wüstenvätern verpönt
war, berichtet Palladius in seiner «Historia Lausiaca»137. Die Körperpflege,

zumal mit Duftmitteln, konnte sehr leicht als eine dem Körperkult
zugetane Praxis missverstanden werden. Es hat sogar Mönche gegeben,

133 CODS. 126f.
134 Vgl. IKZ 1979/1. S.55.
135 Die lat. Fassung bietet .ordo'. s. COD 126.
136 Trullanum IL can. 27. Mansi 11.955.
137 S.z. B. Vitalsidori. cap. 1. MPG 34,1009 u.ö. Diese Abneigung gegen das Bad

rührt wohl her aus der frühchristlichen Beurteilung der schamlosen heidnischen
Badepraxis, die unter anderen auch Johannes Chrysostomus angreift, s. Hom. in

Mt.Ev..cap.6. MPG 57.61.

104



deren «et vultus et habitus et odor nauseam illis (seil, den Umstehenden,
Anm.d.Vf.jfacit»138.

Dass jedoch manche Kleriker hier des Guten zuviel getan haben werden,

um diesem «Ideal» nicht gleichzukommen, dafürsteht dieser Kanon
von Nicäa II. Es ist auch auffällig, wie sehr diese Bestimmung vorgeht
gegen die Lästerer der einfachen geistlichen Kleidung. Es muss als lächerlich
und völlig «unmodern» gegolten haben, sich ,eutele kai semnen amphia-
sin' anzuziehen. Es war das Zeichen derer, die ,semnos kai eusebos' lebten,

von Leuten, die auch den sichtbaren Gegensatz zur säkularen Welt
suchten. Wer diese Menschen verachtet, so sagt Nicäa II, verachtet auch

Gott selbst. Mit diesem Zitat aus Eccl. 1,25 stellt das Konzil eine Verbindung

her zwischen Gott und dem IHN äusserlich darstellenden homo
religiosus bzw. clericalis. Wer den erkennbaren Geistlichen verlacht, verlacht
Gott selbst. Das ist eine wichtige Zuspitzung der Transparenzidee, die uns
schon früher begegnet ist139. Gott will Gestalt gewinnen in seinen

Dienern, will sich verleiblichen in gereinigten Gefässen. Gott wählt die
Einfachheit der äusseren Form, um als Gott durchbrechen zu können. Der
Geistliche akzeptiert Gottes Willen zur Schlichtheit in seiner Erscheinung.

Wer diese Praxis verspottet, setzt sich automatisch ausserhalb der
menschlichen Gemeinschaft, denn seine Kontrahenten sind nicht mehr
Menschen, sondern mit Gott selbst hat er es zu tun. Dazu kommt, dass

dieser Spötter die ganze Tradition gegen sich hat, da in früheren Zeiten
eben jeder Geistliche mit billigem Kleiderzeug angetan war. Wenn dies

also zur Zeit des Zweiten Nicänums noch oder wieder von Geistlichen

praktiziert wird, so geschieht dies auf dem soliden Grund der Tradition,
es ist «nihil novi», im Gegenteil : die Sitte, sich modern und teuer zu kleiden,

sowie den Körper zu balsamieren stellt eine Neuerung dar, die die

ganze Geschichte der Kirche gegen sich hat, wofür ja auch Basilius d. Gr.
als Zeuge einsteht, der den Grundsatz der Notwendigkeit zum Prinzip
erhoben hat und alles, was nicht not-wendig ist, zur ,perpereia' erklärt.

Seidene und mit mehrfarbigen Verzierungen versehene Kleider sind

nicht not-wendig. Can. 16 kulminiert in der deifona lingua selbst: «die da

weiche Kleider tragen, sind in den Häusern der Könige» (Mt. 11,8). Der
Verweis auf Johannes den Täufer spielt eine wichtige Rolle in unserem
Thema. Und zwar nicht nur im konziliaren, sondern auch im monastisch-

138 Paulinus von Nola, Epistola VII, MPL 61, 544. Selbst das Waschen der Kleider

unterlag einem strengen Genehmigungsverfahren, vgl. hierzu: SS Pauli et Ste-

phani Regula ad monachos, cap. 28, MPL 66. 956.
139 S. IKZ 1979/1, S. 54.

105



regulären Bereich140. Johannes der Täufer ist - nach Aaron141 - die
zweite biblische Gestalt, auf die bei der Suche nach einer angemessenen
Erscheinung des Klerikers im Alltag explizit Bezug genommen wird.
Seine asketische Lebensweise wird hier exemplarisch für die Diener des

Neuen Bundes, und Jesus ruft den Spöttern des 8. Jahrhunderts wiederum
zu : «Was seid ihr hinausgegangen zu sehen?»

Man kann in diesem Zitat aus Mt. 11,8 den ersten Versuch eines Konzils

sehen, die wohl allzu eng geratene Verbindung zwischen Kirche und
Staat, Klerus und säkularem Beamtentum zu lockern durch den Rekurs
auf die radikale Frühzeit. Der Geistliche, der sich seiner (im S.Jahrhun¬
dert nicht mehr ganz so) neuen, staatlich aestimierten Position bewusst

ist, wird in einem schroffen Gegensatz gesehen zu dem System, das seinen

sozialen Aufstieg erst ermöglichte. Weil eben in den Häusern der Könige
die sind, die weiche Kleider tragen, hat der Kleriker dort nichts mehr
verloren. Oder anders ausgedrückt : da der Kleriker billige und einfache
Kleidung tragen soll, ergibt sich wie von selbst die Loslösung vom Salonbetrieb

der Höfe.
Die Linie von Johannes dem Täufer zum Kleriker des 8. Jahrhunderts

ist ein nicht unbedeutender Fortschritt auf dem Wege zur positiven
Abgrenzung ausserliturgischer Existenz des Geistlichen. Die Zitierung von
Mt. 11,8 in unserem Zusammenhang stellt ein gutes Stück revolutionärer
Amtstheologie dar. Johannes der Täufer steht ja nicht nur für seine
ungewöhnliche Lebensweise, sondern auch für massive Kritik am Königshaus
seiner Zeit, eine Kritik, die ihn letztlich das Leben kostete. Eine schrittweise

Zusammenschau von Kleriker und Täufer weist ersterem einen

neuen Weg und eine neue Stellung innerhalb der Gesellschaft an.
Vielleicht sind in der Kleiderfrage die frühen Anzeichen des Auseinanderbrechens

der staatlich- kirchlichen Einheit spürbar, die in den Streitigkeiten
des Mittelalters gut dreihundert Jahre später einen vorläufigen Höhepunkt

erleben sollen. Stark vereinfacht könnte man vielleicht behaupten:
Die geistliche Macht war der weltlichen zuerst unter-, dann gleichgeordnet.

Zum Ende des 8. Jahrhunderts war die Stunde gekommen, einen

Schritt nach vorne zu tun, um dabei mitzuhelfen, ein neues Selbst-ver-

140 Vgl. vor allem die Mönchsregeln: Regula S.Basilii ad monachos (versio
Rufini). Interrogano XI, MPL 103. 504.

Joann. Cassiani Institutiones, De institutis coenobiorum I, cap. IL Holstenius II
7.

Grimlaici Regula Solitariorum cap. 49. Holstenius I 331 u. ö.
141 Für den Bereich der Mönche kommt noch die Gestalt des Propheten Elia

hinzu. Vgl. die unter Anm. 140 zitierten Regeln.

106



ständnis des Klerikers zu entwickeln, das in der Westkirche in der
Überordnung des geistlichen über das weltliche Schwert seinen Ausdruck fand.
Diese geistliche Macht wird in ihrem Anspruch nicht durch grösseren
Einfluss initiiert, sondern durch Verzicht. Nicht der Anspruch, sondern
die Aufgabebereitschaft sind die Kennzeichen der neuen Machtverhältnisse.

Wer freiwillig aufgibt und diesen Verzicht deutlich darstellt, hat
letztlich grössere Bedeutung, weitergehenden Einfluss als der, der Macht
sich selbst verschafft oder usurpiert142.

Vertreter des radikalen Weges waren von alters her die Mönche, besonders

die morgenländischen Väter, die in den Wüsten des Ostens ein

entsagungsreiches und eben deswegen attraktiv-missionarisches Leben führten.

Ihre Sezessionsbewegung, anfänglich Anlass zu Misstrauen und
Verdächtigungen von seiten der etablierten Kirche, wird nun langsam, aber

stetig vorbildhaft für klerikales oder auch monastisches Leben im
Westen. So ordnet ein Konzil von Chelsea Anno 787143 für Mönche und
Kleriker an : «ilio habitu vivant, quo orientales monachi degunt : et canonici

exemplo orientalium, et non tinctis Indiae coloribus, aut veste pre-
tiosa144.»

Den Bischöfen und Äbten kommt nach dieser Vorschrift erhöhte
Verantwortung zu, ihren Untergebenen ein leuchtendes Beispiel zu sein. Sie

sollen also nicht bloss anordnen und verfügen, sondern vorleben. Die
Begründung für diese Massnahme ist aufschlussreich: man solle häufiger in
den Akten der sechs ökumenischen Konzile sowie den päpstlichen Dekretalen

lesen und demgemäss den «status ecclesiae» verbessern, «ut ne quid
novi ab aliquibus introduci permittatur, ne sit schisma in ecclesia Dei».

Die Einführung von Neuem (was immer das auch sein mag) birgt die

Gefahr eines Schismas in sich und ist dementsprechend zu vermeiden.

Der Osten wird hier schon als Hort der Tradition angesehen, das

orientalische Mönchtum fungiert als Hauptquelle für die immer gleichbleibenden

Ströme radikal-geistlicher Lebensweise. Neuerungen um der

Neuerungen willen haben hier keinen Platz, wo der Fort-Schritt eher in
geistlicher Vertiefung denn in Veränderungen der Form gesucht wird. Bezüglich

der Tonsurfrage nehmen die Excerptiones Eggberti im 8. Jahrhundert

142 Vgl. Peter Weidkuhn: Prestigewirtschaft und Religion, in: Der Religionswan-
del unserer Zeit im Spiegel der Religionswissenschaft. Hrsg. Günther Stephenson,
Darmstadt 1976. S. 25 f.

143 Es ist nicht ganz sicher, wo dieses Concüium Calchutense stattgefunden hat.
Nach Auskunft von Dr. theol. M. Parmentier dürfte es sich mit einiger Gewissheit
um Chelsea/London handeln, das «in regno Merciorum» liegt. Vgl. auch Councils
III 444; CMBH 1145.

144 Cap. 4. Mansi 12,941.

107



die Dornenkronensymbolik wieder auf145 unter ausdrücklicher Berufung
auf Petrus, der die tonsura clericalis als erster getragen habe146. Ausserdem

werden die «continentia» und «devotio» der Nazöräer gerühmt, die

die Sitte der Tonsur überhaupt begründet hätten147. Beide Tugenden werden

somit dem Kleriker als nacheifernswert vor Augen gestellt. Alle
weiteren Bestimmungen der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts rekapitulieren
nur schon früher getroffene konziliare Entscheidungen: das Capitulare
des Bonifacius von 744148 in cap. 4 den 20. Kanon von Adge Anno 506;
die Excerptiones Eggberti in can. 153149 den 44. Kanon von Karthago IV ;

das Concüium Romanum Anno 743 im 8. Kapitel150, Concüium Romanum

I, Anno 721 im 17. Kapitel151 und die Responsa Stephans II im
18. Kapitel '52 lauten fast wortwörtlich ebenso.

3. Die Zeit Karls d. Gr. und seiner Nachfolger

Es fügt sich in das Gesamtbild der reformerischen Tätigkeit Karls des

Grossen153 gut ein, wenn er in seiner Zeit und auf Synoden, denen er

durch seine persönliche Anwesenheit Gewicht verlieh sowie durch sein

eigenes Capitulare auch auf die uns interessierenden Fragen einging. Er
versuchte die Kirche weniger machtpolitisch zu missbrauchen als
vielmehr ihren kulturgestaltenden Wert in sein europäisches Ordnungssystem

mit einzubeziehen. Dazu brauchte es eine Kirche, die ganz Kirche

war, die um ihren Anfang wusste, die Mitglieder hatte, die die Grundelemente

des christlichen Glaubens kannten, die über Geistliche verfügte,
die für ihre vocatio, für ihr besonderes Kirchesein sichtbar einstanden.
Laienkleider sowie Waffen, die diese «religio» nicht demonstrieren,
konnten nicht geduldet werden154, man müsste der Streitsucht, die wohl
häufig im Waffengebrauch ein Ventil fand, steuern155 und zur Mässigung

145 Vgl. oben S.97f.
146 Can. 153. Mansi 12, 429.
147 Can. 152, Mansi 12, 429.
148 CG I 55.
149 Mansi 12, 429.
•so Mansi 12, 384.
151 Mansi 12,264.
152 Mansi 12, 562.
153 Vgl. Gert Haendler: Geschichte des Frühmittelalters und der Germanenmission,

S.43f.. Göttingen 1961, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, hrsg. von KD
Schmidt und E. Wolf, Bd. 2, Lieferung E.

154 Synodus in oppido Risbach, anno 799, CG II 692 (Suppl. I u. II).
155 Caroli Magni Opp. Parsi, Sectio prima, anno 801, cap. 17, MPL 97. 219

(Capitulare Aquisgranense) ; cap. 3, MPL 97, 295 (Capitula presbyterorum, anno
806).

108



in der Garderobenfrage aufrufen156. Eine Synode von Mainz verlangt im
Jahre 813 sogar: «Presbyteri sine intermissione utantur orariis propter
differentiam Sacerdotii dignitatis157.»

Hier wird zum erstenmal ein unzweifelhaft spezifisch liturgisches
Gewandstück benutzt, um den Priester als Priester auch ausserhalb des

liturgischen Geschehens erkennbar zu machen. Es wird nicht vom Diakon
oder Subdiakon verlangt, die ihnen eigentümliche Insignie158 permanent
zu tragen, sondern nur vom Priester. Das mag zu tun haben mit Karls
Wertschätzung der Pfarrstruktur, der Priester als Leiter der Parochie soll
in seiner ganzen Bedeutung und Würde herausgestellt und hervorgehoben
werden. Interessant, dass hier nicht davon die Rede ist, dass durch beständiges

Stolatragen der Priester besser als solcher kenntlich ist oder sich seiner

vocatio eher bewusst wird. Hier ist vielmehr davon die Rede, dass

dignitas und differentia deutlich werden. Wir dürfen annehmen, dass hier
seine geistliche Funktion angesprochen ist und weniger etwa seine
gesellschaftliche Stellung. Die Stola ist nun eine Art Rangabzeichen, sie

unterscheidet den Priester erstens von den anderen klerikalen Rängen und
zweitens von anderen Berufen überhaupt. Diese Verordnung stellt den
ersten Versuch dar, für den Weltklerus oder zumindest für eine Stufe desselben

eine spezifische ausserliturgische Kleidung zu entwickeln und damit
zur Ausbildung einer einheitlichen Form beizutragen. Bisher galt es eher,
falsche Kleidungsformen zu verbieten und eine vage, der religio angemessene

Garderobe vorzuschreiben.
Zu Beginn des 9. Jahrhunderts suchte man offensichtlich einen Weg,

der positiv in dieser Frage gangbar wäre. Kanon 28 der Mainzer Synode
ist historisch der erste gesicherte Schritt auf dem Weg zur klerikalen
Eigenkleidung. Wir werden darauf achten müssen, inwieweit sich eine

liturgische Insignie (ungeachtet ihres vor-, und ausserchristlichen
Ursprungs) zu diesem Zwecke eignet.

Dasselbe Mainzer Konzil von 813 bringt in can. 17 eine ganz gedrängte
Verfügung bezüglich des Waffengebrauchs : «Nos autem, qui relinquimus
saeculum, id modis omnibus observare volumus, ut arma spiritalia habea-

mus, saeculariadimittamus159.»
Der Kleriker hat die Welt verlassen, er ist Bürger in einem Reich anderer

Natur geworden. Alles, was zu «dieser Welt» gehörte, muss er zurücklassen,

vor allem die Art, wie man in diesem saeculum Konflikte austrägt :

156 AlcuimOpp. Parsi, epist.81, MPL 100,452.
157 Cap. 28, CG 1411 (cf. Mansi 14,72).
158 Vgl. IKZ 1979/1, S.47, Anm. 2.
159 Can. 17, CG 1409.

109



mit Waffengewalt. Der Verzicht auf Waffen bedeutet aber einmal mehr
nicht Schutzlosigkeit oder Wehrlosigkeit, der Verzicht aufWaffen bedeutet

vielmehr den Erwerb einer neuen Art von arma, der arma spiritalia. Es

wird hier nicht ausgeführt, wie diese geistlichen Waffen beschaffen sind.

An anderer Stelle werden sie theologisch-positiv umschrieben: «...(cle¬
rici) arma non portent, sed confidant in defensione Dei, quam in
armis160.» Hier wird die «Macht» des Klerikers definiert als Vertrauen
auf den Schutz Gottes. Damit ist der Gedanke, der Kleriker habe diese

Welt eigentlich schon verlassen, konsequent zuende gedacht worden.
«Jene» Welt kennt eben nichts anderes als die Nähe zu Gott, als Seinen

Schutz, menschliches Kämpfen und Laufen hat dort keinen Sinn mehr.
Einmal mehr ist dem Kleriker die Aufgabe zugefallen, künftige, eschatologische

Existenz präsent zu machen. Einen ähnlichen Gedanken formuliert

auch ein anderes Konzil dieses Jahres: «Et ipse episcopus vita,
habitu, forma et conversatione sancta, suis sit subjectis exemplum, ut
iuxta dominicam vocem, videant opera eius bona, et glorificent patrem
Deum, qui in caelis est161.»

Der Bischof, wie jeder andere Geistliche, steht mit seiner Existenz dafür
ein, die Frohbotschaft zu verkünden. Dieser missionarische Aspekt der

Kleidung wie des gesamten Lebenswandels wird hier mit einem Zitat aus
Mt. 5,16 begründet. Geistliches Leben, Aussehen und Betragen, kurz, alle

opera bona sollen der Verbreitung des Evangeliums dienen, andere
Menschen sollen zum Nachdenken und zur Anschauung Gottes gebracht werden.

Sie sollten den Geistlichen sehen und Gott verherrlichen, den Kleriker
erleben und durch ihn den Vater loben, der im Himmel ist. Diese
neutestamentliche Transparenzidee wird hier ausgedehnt auf den visuellen
Bereich. Letztlich ist alles ein «opus», die Tat wie der Wandel, das Werk wie
die Erscheinung, «opus» ist die ganze Existenz, die durchsichtig sein sollte
für andere Menschen, die den Blick lenken sollte auf Gott. Dass dieser

Aufgabe ein aufwendiges Gewand nicht gerade förderlich ist, müsste auch
den Bischöfen immer wieder unter Berufung auf göttliche und staatliche
Autorität162 klargemacht werden: «Opportunum ducimus, ut humilita-
tem atque religionem et in vultu, et in opere, et in habitu, et in sermone
demonstrent...»163, wozu als biblische Begründung hier die «simplicitas
columbae» von Mt. 10,16 herangezogen wird.

im Caroli M. Imp. Capitulare, anno 814, cap. 1, 37, CG I 417.
161 Concilium Turonense III, anno 813, can. 4, Mansi 14, 84.
162 Concilium Rhemense II, anno 813, cap.23, Mansi 14, 79: «...Dei voluntas et

domini imperatoris impleatur»
163 Concilium Cabilonense II, anno 813, can. 4, Mansi 14, 94.

110



Das Aachener Konzil von 816, das unter Ludwig dem Frommen stattfand,

befasst sich aussergewöhnlich ausführlich mit den uns beschäftigenden

Fragen. Drei Aachener Canones sind Zitate aus Kirchenvätern oder
anderen Quellen, drei weitere Bestimmungen bieten eigenständige
Reflexionen.

Liber I, can. 94 ist ein Exzerpt aus dem Briefdes Hieronymus ad Nepot.
de vita clericorum164: «...(clerici) non ornentur veste, sed moribus; nec
calamistro crispent comas, sed pudicitiam habitu polliceantur165.»

Liber I, can. 98 stammt aus der Epistola des Hieronymus «ad Oceanum
de vita clericorum»166 : «non vestis tenera clericum facit, aut sacerdotem,
sed casta mentis intentio»167.

Liber I, can. 100 ist ein Zitat aus Isidor, De Officiis Lib. II, cap. II, 2168 :

«...(clerici), pudorem ac verecundiam mentis simplici habitu incessuque
ostendant169.»

Gleich das erste Kapitel des ersten Buches170 auf diesem Konzil ist der

Tonsurfrage gewidmet. Ausgehend vom Ursprung der Tonsur, der bei

den Nazoräern vermutet («nisi fallor») wird und als Zeichen der consecratio

gilt, führt die Argumentation über Hes. 5,1 in das Neue Testament,

wo Apg. 18,18 die Tonsur des Paulus bezeugt ist. Dann heisst es: «Est

autem in clericis tonsura Signum quoddam, quod in corpore figuratur, sed

in animo agitur, scilicet, ut hoc signo in religione vitia resecentur et crimi-
nibus carnis nostrae, quasi crinibus exuamur, atque inde innovatis sensi-

bus ut comis rudibus enitescamus, exspoliantes nos, iuxta apostolum ,ve-
terem hominem cum actibus suis, et induentes novum'171 qui renovatur in

agnitione Dei. Quam renovationem in mente oportet fieri, sed in capite
demonstrari, ubi ipsa mens noscitur habitare.»

Mit dem Empfang der Tonsur beginnt der Geistliche ein neues Leben,

er zieht den «homo novus» an, der «homo vetus» ist tot, in der Tonsur
sinnbildlich mit den Haaren gefallen. Die geistliche Erneuerung, die
dadurch geschieht, wird sichtbar, der Haarschnitt wird Kennzeichen der

«renovatio in mente». Das Haupt als Sitz der «mens» steht als pars pro
toto, vertritt den ganzen Menschen, der seine vocatio der Welt demonstrieren

soll. Der neue Mensch, den der Kleriker angezogen hat, gehört

164 MPL 22, 532.
165 Concüium Aquisgranense, anno 816, can. 94, Mansi 14, 204.
166 S. MPL 22, 690.
167 Mansi 14, 209.
i68 MPL 83. 778.
169 Mansi 14, 210.
170 Mansi 14, 153.
171 Vgl. Eph. 4,24; Kol. 3,10.

IH



zum «genus electum, regale sacerdotium»172, so die biblische Begründung

der kranzförmigen Tonsur. Der Kleriker trägt die Krone des König-
und Priestertums. Die völlige Bedeckung des Hauptes mit Haaren wird
auch deshalb verworfen, weil in Christus die «revelatio» gekommen sei.

Es wird hier Bezug genommen auf 2. Kor. 3,13-18: in Christus und durch
Ihn ist die Decke vom Alten Testament fortgenommen, es ist die Zeit
erfüllt, da Gott sichtbar erschienen ist und «hëmeis de pantes anakekalym-
menö prosöpö tën doxan kyriou katoptrizomenoi tën autën eikona meta-

morphoumetha apo doxës eis doxan...» (2.Kor.3,18). Der Diener des

Neuen Bundes ist also gehalten, die revelatio, die durch Jesus Christus
gekommen ist, sichtbar darzustellen. Dass Haare tatsächlich ein

,kalymma'173 und somit Sinnbild alttestamentlicher Blindheit sein können,

wird unter Berufung auf I.Kor. 11,15b erläutert: «...hë komë anti

peribolaiou dedotai autê» (seil, të gynaiki, Anm. d. Vf.), freilich eine etwas

fragwürdige Begründung, da hier vom Kleriker, also vom Manne die
Rede ist und nicht von der Frau. Desungeachtet schliesst can. 1 : «Proinde
iam non oportet ut velentur crinibus capita eorum qui Domino conse-

crantur, sed tantum ut revelentur : quia quod erat occultum in sacramento

prophetiae, iam in evangelio declaratum est174.»

Der Geistliche steht für das Ende des Alten Bundes, für den Anfang des

Neuen Testaments, er ist gewissermassen soteriologisch transparent, eine

wichtige, wenn auch unsagbar schwere Aufgabenstellung für den Kleriker
des 9. Jahrhunderts wie sicherlich aller Zeiten. Dennoch gibt sich auch das

Aquisgranense nicht mit Wenigem zufrieden, sondern versucht, das
Standesbild und Berufsgefühl des Geistlichen theologisch aufzuarbeiten, ins

Missionarische und Heilsgeschichtliche zu überhöhen und somit zu
neutralisieren.

Eher praktisch-moralisch argumentiert can. 124 desselben Konzils175,
der über den Luxus der Garderobe handelt. Es geht darum, «vestimenta
virtutum... interius» zu haben, anstatt durch Kleiderprunk die Würde der

Religion zu verletzen. Kleiderluxus ist Sünde, dies bezeugen Hieronymus176,

Gregor d.Gr.177 und der Herr selbst, der sonst kaum ein Wort
des Lobes für den Täufer gefunden hätte. Auch Paulus, l.Tim.2,9 (Verbot

kostbarer Kleidung für die Frau), wird als Zeuge genannt. Diese vier

172 1. Petrus 2, 9.

i« Vgl. oben S. 100.
174 Mansi 14, 153.
175 Mansi 14. 234f.
176 Epist. ad Eustoch., s. MPL 22, 414.
177 Homiliarum in Evang. Lib. I, cap. VI. 3, s. MPL 76, 1097.

112



Rückverweise dienen der theologisch-moralischen Fundierung, wobei

allerdings darauf verzichtet wird, eine eigene «Theologie des Kleides» zu
entwerfen. Es genügt offensichtlich, die Auswüchse in der Kleiderfrage
als sündhaft darzustellen, um somit eine gewisse abschreckende Wirkung
beim Klerus hervorzurufen.

Die schlagkräftigeren Argumente sind jedoch weder patristischer noch
biblischer Art, sondern packen den Geistlichen da, wo er wohl am
verwundbarsten ist: bei seinem eigenen Berufsverständnis. Wenn er in der

Kleidung tut, was alle anderen Menschen auch tun, die prunken und der

Eitelkeit frönen, wie kann dann des Klerikers «conversatio a laicorum
distare?». Doch gleichzeitig wird wiederum kein eigener Weg in der

Kleiderfrage vorgezeichnet, es ist genug, wenn geistliche Kleidung «nihil novi-
tatis, nihil superfluitatis redoleat», wenn sie einen Mittelweg hält
zwischen «elatio» und «certa simulatio noxa», denn beide Extreme sind von
Übel. Augustins Fähigkeit, diese Mitte zu halten, wird zum Schluss

zitiert178, um den Geistlichen vor dem Extrem zu schützen, das, schlage es

nach rechts oder nach links aus, letztlich die Person selbst in den Mittelpunkt

stellt, während es doch dem Vertreter der Kirche obliegt, Jesus

Christus zu suchen und zu verkünden, der allein die Mitte ist.

Dieser can. 124 stellt somit eine äusserst interessante Mischung dar aus

Argumentation und Agitation, von Begründungen und Warnungen, aus
biblischen und gewohnheitsrechtlichen Quellen, eine Sammlung, die dazu

dient, die Position des Klerikers allgemein zu klären.
Etwas konkreter wird der nächste Kanon 125179, der sich dem speziellen

Problem zuwendet, das durch die Adaption monastischer Kleidung in
Kanonikerkreisen entstanden war. Wir sind diesem Problem schon
einmal im 5. Jahrhundert begegnet 18°, und es ist erstaunlich, dass diese Frage
nach 400 Jahren in der westlichen Kirche wieder einen konziliaren
Niederschlag findet. Die Sitte, sich mit Mönchsgewändern zu bekleiden, war
nicht auf einige Kanoniker beschränkt, «apud plerosque canonicos inole-
visse» bedeutet, dass es sich hier um eine weite Kreise der Regularkanoni-
ker ergreifende Identitätskrise gehandelt haben muss, die jene dazu
gebracht hat, «contra morem ecclesiasticum» zu handeln und Mönchsku-
kullen überzuziehen. Kanon 125 bietet nun eine interessante Standestheorie

: «quia sicut indecens est, ut arma militaria more laicorum gestent, ita
nimirum inhonestum et valde indecorum est, ut alterius propositi
indumenta sibi imponant. Habitus namque singulorum ordinum idcirco in

178 Vgl. Possidms. Vita S. Augustini, cap. 22, MPL 32, 51.
179 Mansi 14.235.
180 S. oben S. 90.

113



ecclesia ab invicem discreti sunt, ut his visis, cuius propositi sit gestans, vel

in qua professione Domino militet, liquido cognoscatur181.»
Hier taucht wieder dieselbe Via-media-Idee auf, die wir schon oben

betrachtet haben. Waffen nach Laienart zu tragen ist standestheoretisch
dasselbe wie Kleider nach Mönchsart zu benutzen. Es wird nicht
versucht, beide «Delikte» irgendwie gegeneinander abzugrenzen oder
abzustufen, beides ist gleichermassen Verrat und Aufgabe des spezifischen

«propositum», dem man auch äusserlich dienstbar ist. Gott hat dem

Menschen, zumal dem Christen, einen bestimmten ordo zugewiesen. Die
besondere Kleidung ist Ausdruck dieses ordo. Wo die Kleider vertauscht

werden, wird auch die Ordnung Gottes ausgewechselt gegen eine eigene,

von Menschen gemachte, wird implizit Kritik laut an der Schöpfung
selbst. Die Ordnung der «Ämter», die «professiones» stellen eine
göttliche Ordnung dar, die ebenso unverletzlich ist wie die der Geschlechter:

«nam et Domini lege vir muliebrem, et mulier virilem prohibetur induere

vestem, scilicet ut uterque sexus sibi convenienti veste indutus incedat.
Sicut enim turpe est, virum vestem muliebrem, et mulierem vestem virilem
induere : ita valde indecorum est, canonicum vestem monasticam induere,
nisi tarnen cum veste etiam propositum voluerit assumere.»

Das Wörtchen «nam» ist hier von grosser Bedeutung, es bringt beide

Fragen, die nach der beruflichen und die nach der sexuellen Identität in
einen direkten schöpfungstheologischen Zusammenhang. Wir haben
oben182 schon ganz kurz den Zusammenhang zwischen interprofessionellem

und intersexuellem Kleiderwechsel gestreift, wobei allerdings in
jenem can. 154 der Excerptiones Eggberti beide Komplexe unverbunden
nebeneinander standen, dazu noch verbunden mit einer Reihe anderer

Vorschriften, so dass eine direkte Linie nicht überzeugend ausgezogen
werden konnte. Hier jedoch bedeutet das «nam» eine klare Begründung:
weil Gott Mann und Frau verschieden gemacht hat, tragen sie auch,
entsprechend ihrem Körperbau, verschiedene Kleidung, eine Kleidung, die
ihnen Halt gibt, die den Mann in seinem Mannsein zeigt und bestärkt, die
die Frau in ihrer Fraulichkeit unterstützt und sichtbar macht. Werden

nun diese Kleider vertauscht, so werden damit auch Absichten
vertauscht183. Die Kleider sind nicht blosse Äusserlichkeiten, sie stehen für
die männliche bzw. weibliche Realität schlechthin. Wer dies ändert, greift
in die Schöpfungsordnung Gottes ein, eines Gottes, der, weil er Ordnung
will, jedem sein propositum zugewiesen hat. Der Mann, der Weiberklei-

181 S. Anm.179.
182 Vgl. oben S. 102.
183 Vgl. 5. Mose 22, 5.

114



der anzieht, will wie ein Weib behandelt werden, desgleichen im
umgekehrten Falle, wenn eine Frau sich männlicher Kleidungsstücke bedient.

Also schliesst can. 125 von Aachen, dass der Geistliche, der sich

Mönchskleider anzieht, auch eigentlich ein Mönch sein müsste, und

tadelt, dass dem nicht so ist. Die betreffenden Kanoniker wollen nur das

Gewand des Mönches, nicht jedoch die Implikationen des monastischen

Lebens, sie wollen die Form ohne den Inhalt. Das jedoch widerspricht der

Auffassung, die seinerzeit vom geistlichen wie von jedem Kleid bestand.
Es war mehr als blosse Bedeckung des Leibes, es war Ausdruck einer
bestimmten Geistes- und Lebenshaltung. Das Kleid zu tragen, seine «Idee»

jedoch abzulehnen, das war unvorstellbar und ist ein letztlich bis heute

schwer vorstellbarer Gedanke geblieben.
(Fortsetzung folgt)

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff

115


	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565 [Fortsetzung]

