
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung
zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565

Autor: Retzlaff, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag *

Eine Untersuchung zur Frage des ,habitus clericalis' im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

Vorwort

Es ist die Aufgabe dieser Arbeit, einen Aspekt zu untersuchen, der das im
Lauf vieler Jahrhunderte geprägte Bild vom christlichen Geistlichen
mitbestimmt. Es gibt wohl mancherlei Untersuchungen über die Funktion
des Klerikers im Rahmen der Messfeier, doch ist bisher kaum noch

grundlegend erforscht worden, was den Kleriker - vom Ostiarier bis zum
Bischof - ausserhalb des liturgischen Bereichs als Kleriker kenntlich
macht bzw. machen sollte.

Aus der gewaltigen Fülle des Materials haben wir folgende Bereiche

herausgegriffen :

Aussagen über die Haartracht, das Waffentragen sowie die Kleidung
des Klerikers. Wir haben uns also bewusst beschränkt auf die augenfällige
Erscheinung des Geistlichen im Alltagsleben und etwa alle solche
Vorschriften ausgeklammert, die sich auf das Benehmen, die moralische
Integrität des Klerikers usw. beziehen.

Den gesamten Bereich Kleriker und Jagd' haben wir nur kurz behandelt.

Die Tätigkeit der Jagd verlangt gewisse Accessoires, die mit der
äusseren Erscheinung des Geistlichen zu tun haben. Von daher hätte sich

wohl eine Behandlung auch dieses Aspekts empfohlen. Wir haben uns

jedoch anders entschieden, weil aus der Fülle des synodalen Materials
hervorgeht, dass der Bereich ,Jagd' sehr oft nicht in Verbindung mit den

Verdikten gegen das Waffentragen erwähnt, sondern im Zusammenhang
mit der Ächtung von Vergnügungen aller Art wie z.B. Spiel, Würfeln,
Tavernenbesuch, Teilnahme an Theater- und Tanzveranstaltungen
genannt wird. Diese von der überwältigenden Mehrheit der Synoden gezogene

Verbindungslinie bindet die Jagd' ein in den Bereich der Zerstreuung',

was jedoch noch andere theologische Implikationen in sich birgt, die

nicht zu unserem Thema gehören. Um bei der Bearbeitung der Quellen
einigermassen vollständige Ergebnisse erzielen zu können, mussten wir
die Untersuchung der genannten Themenkreise begrenzen aufdie Durch-

* Diese Studie wurde 1978 von der Christkatholisch-Theologischen Fakultät der
Universität Bern als Dissertation angenommen. Ihr Verfasser ist Rev. Georg Retzlaff,

altkatholischer Priester, zur Zeit in Whiting (Indiana. USA).

46



arbeitung der synodalen i Akten vornehmlich der abendländischen Kirche.

Der behandelte Zeitraum erstreckt sich vom Jahre 398, als unser
Problem auf einer karthaginiensischen Synode zum erstenmal von einer
«offiziellen» Kirchenversammlung behandelt wird, bis hin zum 1. Provin-
zialkonzil von Mailand 1565, auf dem zumindest die Kleiderfrage zu
einem vorläufigen Abschluss gebracht wurde. Die Entscheidungen der
folgenden Jahrhunderte gründen grösstenteils auf diesem Kanon 23 von
Mailand, tragen also im wesentlichen kaum neue Aspekte zum Thema
bei. Innerhalb des angegebenen Zeitraumes wurden alle synodalen Quellen,

wie sie sich in den grossen Sammlungen Mansi, CG und CMBH
finden, herausgesucht, ausgewertet, geordnet und interpretiert. Nur in
Bezug auf diese Quellen war Vollständigkeit angestrebt. Es handelt sich im

ganzen gesehen um eine eher materialkundliche Arbeit, die nicht die
periphere Behandlung unseres Fragenkomplexes in der Sekundärliteratur
während der letzten Jahrhunderte im Blickfeld hat, sondern vornehmlich
auf die Quellen rekurriert.

Alle nicht-synodalen Zitate, stammen sie aus Kapitularien, Briefsammlungen,

Mönchsregeln, Konstitutionen oder patristischen Quellen, sind

nur der Bereicherung und Verdeutlichung wegen hinzugezogen worden,
können also nicht als erschöpfend ausgewertet betrachtet werden.

Bei unserer Fragestellung konnte es sich auch nicht darum handeln, so

etwas wie eine klerikale «Esthetologie» zu entwerfen2. Uns interessieren

weniger die Einzelheiten der modischen Irrungen und Wirrungen, denen
der Klerus der jeweiligen Epoche wohl ausgeliefert war. (Es geht vielmehr
darum, die in den synodalen Stimmen durchtönenden theologischen
Aussagen über das Wesen des geistlichen Amtes zu untersuchen.) Ferner wird
die Frage gestellt, wie dies im Hinblick auf die aktuelle Situation mit
patristischen, synodalen und biblischen Belegen aus dem Alten und
Neuen Testament sowie etlichen anderen Methoden dem Klerus deutlich
gemacht wird, dass ein Zusammenhang besteht zwischen dem Inneren
und dem Äusseren.

1 Die Ausdrücke .Synode' und ,Konzil' werden im Laufe der Kirchengeschichte
immer wieder abwechselnd für dieselbe Versammlung gebraucht, die die Bischöfe
einer oder mehrerer Diözesen vereinigt. Die z.T. heute gebräuchliche Differenzierung

zwischen beiden Termini ist für den von uns behandelten Zeitraum nicht
nachzuweisen.

2 Für diesen Bereich s. das Buch von : Martha Bringemeier, Priester- und
Gelehrtenkleidung, das unsere Frage von der geistesgeschichtlichen Kostümforschung her
zu behandeln versucht. Hier findet sich auch reiches Bildmaterial für die verschiedenen

Kleidungs- und Tonsurformen. S. ebenso : J. Wilpert : Die römischen Mosaiken.

47



Was die in den synodalen Akten verwendeten biblischen Belege angeht,
so ist zu vermerken, dass wir nur in Ausnahmefällen darauf Bezug
nehmen, dass Interpretation und Verwendungsweise einiger Stellen heute

völlig anders gehandhabt werden. Es geht uns auch nicht darum, moderne
Bibelkritik aufDokumente vergangener Jahrhunderte anzuwenden.
Wissenschaftlich bedeutsam ist nur das jeweilige biblische Verständnis, das

diejenigen hatten, die solche Stellen in ihrer Argumentation verwandten.
Nach dem jeweiligen Erkenntnisstand eines Jahrhunderts kann aber auch
eine nach heutigen Gesichtspunkten unsachgemässe Interpretation
biblischer Zitate als ehrlich und zutreffend bewertet werden.

Die Aufweisung eines sachlichen Zusammenhangs zwischen äusserer

Erscheinung und geistlich-sakramentaler Wirklichkeit ist eines der

Hauptanliegen synodaler Bestimmungen. Dieser starken Tendenz gegenüber

entsteht jedoch eine Gegenströmung, etwa ab dem 13. Jahrhundert,
dass nämlich eine Fülle von Vorschriften durch Bestimmungen ein und
derselben Synode in Ausnahmegenehmigungen und Privilegien neutralisiert

wird. Die vorliegende Arbeit konnte aus diesem Grunde nicht zu
einem klar formulierten synodalen Konsens bezüglich unserer Frage vor-
stossen, da es ihn nach Lage der Dinge wohl nie gegeben hat. Dieser Zwiespalt

zwischen der von Amt und Kirche geforderten angemessenen
geistlichen Erscheinung und dem in den Ausnahmegenehmigungen deutlich
werdenden Druck der Welt mit ihren mannigfaltigen Versuchungen, dieser

Zwiespalt wird deutlich in der gesamten Behandlung unseres Themas

von der Jahrtausendwende an. In diesem Zwiespalt wird das Bemühen
ersichtlich, von einem Konzept der Harmonie und Deckungsgleichheit her
die Existenz des Geistlichen in der Welt zu charakterisieren, ein Gedanke,
der nicht nur im Bereich der Kirche und nicht nur im Mittelalter von
Bedeutung war :

«Bis zu einem gewissen Grade strebt jede Kultur nach der Verwirklichung

einer Traumwelt in der realen durch das Umgestalten der
Gesellschaftsformen. Während es sich jedoch sonst bloss um eine geistige
Neuschöpfung handelt, das Aufstellen imaginärer Vollkommenheit gegenüber

der rauhen Wirklichkeit, um diese vergessen zu können, ist hier (im
13. Jahrhundert, Anm.d.Vf.) das Objekt des Traumes die Wirklichkeit
selbst. Sie will man umformen, läutern und verbessern; die Welt scheint
auf gutem Weg nach dem Ideal, wenn der Mensch nur weiterschafft3.»

Teil dieser «Sehnsucht nach dem schönen Leben» wird wohl auch das

Ideal eines Geistlichen gewesen sein, der von der geistlich-sakramentalen

3 Huizinga, J. : Herbst des Mittelalters, S. 46.

48



Wirklichkeit her imstande war, die äussere Wirklichkeit, seine Erscheinung

im Alltag bestimmen zu lassen. Dies war ein Ideal, das sicher
realisierbar war und auch realisiert wurde. Dennoch wird sich häufig der

Anpassungsdrang, der Wunsch nach Angleichung an die Sitten der Welt als

stärker erwiesen haben, eine Situation, mit der sich die Konzilien aller
Jahrhunderte befassen mussten. Wohl wegen der Zwiespältigkeit des

Problems sowie der Betroffenen wurden disziplinare Vorschriften in der Kirche

immer wieder erneuert, verschärft, lapidar wiederholt, abgeschwächt
und eingeschärft.

Die Arbeitsmethode dieser Untersuchung ist im ersten Teil, der die

Entwicklung des 1. Jahrtausends betrifft, chronologisch-deskriptiv, um einen

klareren Überblick über die Gesamtproblematik zu bekommen. In den

folgenden Abschnitten wird unsere Frage thematisch nach den so gefundenen

Gesichtspunkten behandelt, Einzelaspekte treten stärker hervor, es

wird darauf verzichtet, gleiche oder ähnliche Entscheidungen oder
Entwicklungen wie in früheren Zeiträumen in extenso zu behandeln, die

Methode soll dazu verhelfen, von einer breiten Basis aus den Blick für das

Besondere und Wesentliche unserer Frage zu öffnen und zu schärfen.

Durch die Varietät der Arbeitsweise soll ausserdem eine leichtere Lesbarkeit

und Griffigkeit des oft schwierigen Materials erreicht werden.

Obwohl diese Arbeit den Blick zurückwendet in die Geschichte der Kirche,

glauben wir, dass doch die Frage nach der ausserliturgischen Erscheinung

des Geistlichen auch heute durchaus aktuell ist. Sie wird wieder
gestellt etwa als Folge der Diskussion um die Stellung des besonderen
Priestertums im Zusammenhang mit einer wiederentdeckten Verantwortung
der Laien oder etwa im psychologisch-soziologischen Raum, wenn die

Bedeutung des ,habitus clericalis'4 bei dem «process of the professionali-
zation of clergy»5 untersucht wird. So geben wir unserer Hoffnung
Ausdruck, dass der Blick in die Geschichte des ,habitus clericalis' eine Hilfe

4 Der Ausdruck ,habitus clericalis' ist sehr vielschichtig und meint eigentlich die

ganze äussere Erscheinung, Lebensweise usw. des Klerikers. In etlichen Fällen
jedoch bedeutet er : Kleidung, Habit usw. In dieser Arbeit wird der Ausdruck .habi¬
tus clericalis' in seiner umfassenden Bedeutung sowie in seiner prägnanten Form
gebraucht, dies auch deswegen, weil beides inhaltlich wie äusserlich nur sehr schwer
voneinander zu trennen ist.

5 Diese Frage wird zur Zeit untersucht an der Harvard Divinity School und der

Episcopal Divinity School in Cambridge/Massachussets. Dort forscht man empirisch

nach soziologisch-psychologischen Aspekten für den Vorgang des .turning the

layperson into a sacred person'. Man geht auch hier davon aus, dass .habitus non
facit clericum' und sucht nach bestimmten Gesetzen personaler Sakralisierung und
geistlicher Identität. Für diesen Hinweis und entsprechende Einführungen und Er-

49



sein mag für manchen Geistlichen, der auf der Suche ist nach einem
Selbstverständnis seiner Person und seines Amtes in der Kirche des

20. Jahrhunderts.

Einleitung : Die präkonziliare Problemstellung

Als im Jahre 398 auf dem 1. Provinzialkonzil von Karthago zum erstenmal6

offiziell zu dem Problem der äusseren Erscheinung des Geistlichen
im Alltag Stellung genommen wurde, geschah dies nicht unvermittelt:
auch frühere Jahrhunderte haben diese Frage gekannt und zu beantworten

versucht. Das Gesamtproblem ,Christ und habitus' war auch schon

vor 398 behandelt worden, und zwar in bezug auf den Christen allgemein,
den christlichen Soldaten, den christlichen Mönch, Asketen und Kleriker.
Es erscheint uns somit hilfreich, vor der Hinwendung zum engeren, im
Vorwort beschriebenen Problemkreis einen Blick zu werfen auf den

Gesamtkomplex. Die präkonziliaren Stimmen zu unserem Thema können

jedoch nur andeutungsweise und als vorbereitende Einführung zum
Hauptthema zur Sprache kommen.

1. Der Brief Papst Stephans I. an Hilarius1

Um die Mitte des 3. Jahrhunderts finden wir in einem Brief des römischen
Bischofs Stephan I. an Hilarius ein frühes8 Zeugnis, das Bezug nimmt auf
die äussere Erscheinung des Klerikers im Alltag. Es geht Stephan jedoch
im 3. Kapitel dieses Briefes nicht um die Kenntlichkeit des Klerikers im
Alltag, sondern sein Augenmerk gilt der Verhinderung der Profanierung
des Sakralen. Er schreibt über die liturgischen Gewänder: «Quibus (seil.

läuterungen bin ich dem Leiter des Projektes, Prof. Dr. Warren Ramshaw, Harvard,
dankbar.

6 Die arabisch-nieänischen Canones 66 (Mansi 2, 1002) und 81 (Mansi 2, 1008 f.)
von 325 (so erscheinen sie offiziell datiert) stammen wohl aus dem 5. oder 6.

Jahrhundert und können nicht als erste synodale Äusserung zu unserem Thema gewertet
werden. Vgl. auch: Joseph Braun. Gewandung, S. 116, Anm.2.

7 Epistola I Stephani Papae I ad Hilarium Ep., Mansi 1, 887.
8 Der Brief des Papstes Anicet an die Bischöfe Galliens, bei Mansi 1, 685 (hier

auch das entscheidende 4. Kapitel) auf etwa 160 datiert, stammt wohl aus einer
späteren Zeit (nicht vor dem 6. Jahrhundert). Vgl. auch: J.P.Kirsch, Art. : Anicet, in:
DHGEIIL280.

50



vestimentis ecclesiasticis, Anm. d. Vf.) aliis in usibus nemo debet frui
quam ecclesiasticis et Deo dignis officiis.» Und er fährt fort, niemand
dürfe diese geheiligten Gewänder benutzen oder tragen, er sei denn
geweiht, damit nicht der Übertreter dieser Anordnung von der Rache
getroffen werde, die auch den König Belsatzar erreichte, der die geheiligten
Gegenstände aus dem Tempel in Jerusalem zu Schaustücken auf seinen

Gastmählern degradierte9. Hier wird also vom Gesichtspunkt der Heiligkeit

der Liturgie und der in ihrem Dienst stehenden Personen und Gegenstände

eine Trennung zwischen gottesdienstlichem und alltäglichem
Leben vertreten. Wir erfahren aus dieser Stelle, dass der Dienst des Litur-
gen auf den Kirchenraum beschränkt, dass die Erscheinung des ,cele-

brans' dem Heiligtum vorbehalten ist. Dieses Motiv der negativen
Umschreibung der äusseren Erscheinung des Geistlichen im Alltag wird später

noch einmal aufgenommen in der Auseinandersetzung zwischen Gregor

d. Gr. und Bischof Johannes von Ravenna, in der es um den ausserli-

turgischen Gebrauch des Palliums, des Kennzeichens der erzbischöflichen

Würde, geht10 und um die rechte Verwendung des Manipelsn.

2. Tertullian

Ob die Asketen, Einsiedler, Jungfrauen und Gottesmänner bis zur Mitte
des 4. Jahrhunderts ein eigenes, nur sie kennzeichnendes Gewand hatten,
ist nicht ganz sicher. Tertullian verwendet in seiner Schrift «De virginibus
velandis» bezüglich des velamen der Jungfrau den Ausdruck «dicatum
Deo habitum»12, womit eine Art Urform der geistlichen Gewandung
gemeint sein könnte. Er betrachtet demzufolge den Schleier der gottgeweihten

Jungfrau nicht bloss als praktisch-textilen Gegenstand, sondern bietet
weiter unten eine moralisch-allegorische Begründung dieser Sitte: «alios
ipsa oculos habet, confugit ad velamen capitis, quasi ad galeam, quasi ad

clypeum, qui bonum suumprotegat adversus ictus tentationum, adversus

jacula scandalorum, adversus suspiciones et susurros et aemulationem,
ipsum quoque livorem.»13 Dies jedoch ein «Eigenkleid» zu nennen14,

9 S.DanielS, 3 f.
10 S. Gregorii Papae Epist. Lib. II, ep. LIV ad Joannem Ep. Ravenn. Mansi 9,

1145; s. auch: ep. LV (Joann. ad Greg.), Mansi 9, 1147f.
1 ' «Alio autem tempore (als der gottesdienstlichen, Anm. d. Vf.) hoc agere vehe-

mentissimeprohibemus.» Lib. II, ep. LIV, Mansi 9, 1147.
12 Lib. de virg. vel., cap. Ill, MPL 2, 941.
13 Op.cit., cap.XV, MPL 2, 959.
14 Oppenheim, S.7.

51



geht wohl zu weit, denn zumindest in weiten Kreisen war die Verschleierung

der Frau sowohl in Karthago wie in Arabien usus communis, wie
Tertullian selbst bezeugt15. Eine Kennzeichnung der männlichen Asketen
(so darf man wohl die ,viri' auffassen16) fehlte damals noch, weswegen
Tertullian die «nihil gestantes quod et ipsos faceret illustres»17 aufruft,
irgendwelche kennzeichnenden Merkmale sich zuzulegen, wie «pennas
Garamantum, aut stropulos Barbarorum, aut cicadas Atheniensium, aut
cirros Germanorum, aut stigmata Britonum»18. Von einer spezifischen
Kleidung ist hier nicht die Rede '9, es handelt sich nur um «irgendwelche»
Unterscheidungsmerkmale.

Inbezug auf die Christen allgemein betont Tertullian, dass sie sich

nicht von den Heiden unterscheiden20, modifiziert jedoch in seiner späteren

montanistischen Zeit diesen Gedanken der Unterschiedslosigkeit,
indem er für Christen eine prächtige Kleidung als Idolatrie generell ablehnt,
zum einen mit der Behauptung, Barbaren und Dämonen seien in Purpur
gekleidet21, zum anderen mit dem Hinweis auf die armselige Gestalt Jesu

selbst, wozu er auf Lk. 9,58, Mt. 11,8 sowie Jes. 53,2 rekurriert22. Diese

Verschärfung des asketischen Standpunkts bei Tertullian lässt sich auch
andernorts nachweisen, so in der 211 erschienenen Schrift «De corona»,
wo er den Soldaten belehrt: «Substantia tibi a Deo tradita est, habitus a

saeculo»23, ein wichtiger Gedanke, der die «substantia» des Menschen

Gott, seinen «habitus» der «Welt» zuordnet, eine Unterscheidung, die

uns später noch des öfteren beschäftigen wird.
In diesem Zusammenhang ist es nicht uninteressant, einen Blick zu werfen

auf Tertullians Schrift «De pallio», die sich ausführlich mit
Geschichte und Bedeutung des Philosophenmantels befasst. Es braucht hier
nicht des näheren aufdie vielfältigen Beziehungen zwischen Mönchskleid
und Philosophenhabit eingegangen zu werden24. Uns interessieren
besonders Wertung und Wirkung des Philosophenmantels. Ehedem
Zeichen der heidnischen Wanderphilosophen, wird er nun in den christlichen

15 Op.cit., cap.XVII, MPL2, 961.
16 Op.cit., cap.X, MPL 2, 951.

n Op.cit., cap.X, MPL 2, 951.
18 Op.cit., cap.X, MPL 2, 952.
19 Gegen Oppenheim, S. 6.

20 Tertull, Apol. adv. Gent., cap.42: «Quo pacto homines vobiscum degentes,
eiusdem victus, habitus, instructus, eiusdem ad vitam necessitatis.» MPL 1/1, 554.

2i De Idolatria, cap. 18, MPL 1,765.
22 Op.cit. 766.
23 Tertull., De Corona, cap. 5, MPL 2, 102.
24 Vgl. dazu Oppenheim 228 ff.

52



Bereich integriert, indem Tertullian ihn als «super omnes exuvias et pep-
los augusta vestis superque omnes apices et tutulos sacerdos suggestus» 25

bezeichnet. Wenngleich es zutrifft, dass zur Zeit Tertullians eine klerikale
Tracht noch nicht existierte, so ist doch der Ausdruck «sacerdos
suggestus»26 ein Hinweis darauf, dass Tertullian die Schmückung eines Priesters

mittels eines bestimmten Gewandes zumindest spekulativ vor Augen
hatte.

Einen positiven Beitrag zu einer «Theologie des Kleides»27 bietet
Tertullian im letzten Kapitel dieser Schrift. Hier heisst es : «Verum, etsi elo-

quium quiescat, aut infantia subductum aut verecundia retentum (nam et

elingua philosophia vita contenta est), ipse habitus sonat. Sic denique
auditur philosophus dum videtur... Grande pallii beneficium est, sub

cuius recogitatu improbi mores vel erubescunt»28. Diese non-verbale,
quasi missionarische Funktion des habitus selbst werden wir im Auge
behalten müssen, um die späteren Diskussionen um Sinn und Wert des habitus

clericalis besser würdigen zu können.

3. Die weitere Entwicklung

a) Allgemein wird die Spannung gesehen, die zwischen Anspruch und
Wirklichkeit im Leben des Philosophen sowie des christlichen Klerikers
besteht, doch lässt sich sagen, dass in der Kirche eine tiefe Abneigung
bestand, seine innere vocatio ostentativ zur Schau zu stellen. Cyprian, dessen

Kleidung nichts Aussergewöhnliches an sich hatte29, ordnete die
«äussere Kleidung» den «leeren Worten» zu, den «Taten» jedoch die

«Wahrheit» : «Nos autem, fratres dilectissimi, qui philosophi non verbis
sed factis sumus, nec vestitu sapientiam, sed veritate praeferimus...30.»

Die gleiche Haltung gegenüber der Kleidung wird deutlich bei Euseb in
seiner Lebensbeschreibung Konstantin d.Gr., wo er über Bischöfe (hoi
tou theou leitourgoi) handelt, die zu Gast sind am kaiserlichen Hof: «Er
machte sie sogar zu seinen Tischgenossen, Männer, die wohl ihrer
Kleidung und ihrer ganzen äusseren Erscheinung nach für unansehnlich gel-

25 Tertull., De Pallio, cap.4, MPL 2, 1100.
26 Oder sollte hier mit HS V2 «sacer suggestus» gelesen werden? Vgl. CChr 2, 746

Anm. 130/131.
27 Vgl. Erick Peterson : Theologie des Kleides, in : Marginalien zur Theologie,

München 1956.
2» Tertull., De Pallio, cap. 6, CChr 2, 750.
29 Acta Proconsularia S.Cypriani, cap. 5, MPL 3,1564.
30 Cyprian, De bono patientiae, cap. 3, MPL 4, 623.

53



ten konnten, nicht aber auch von ihm dafür gehalten wurden; denn er
schien beim Menschen nicht auf das zu schauen, was den gewöhnlichen
Leuten in die Augen fällt, sondern auf Gott...31.» Kleidungsfragen sind
in diesem Zeitraum letztlich irrelevant, was zählt, ist die Transparenz für
Gott, die einem Kleriker am Gesicht abgelesen werden kann. Dieser für
Gott «durchsichtige» Geistliche benötigt keine besonderen Kleider, die
seinen Stand, seine Berufung und Ambitionen ad oculos demonstrierten.
Hier erscheinen solche Kleider eher als lästige, vom Wesentlichen ablenkende

Überflüssigkeiten, die Lauf und Urteil der Geschichte mit aller
Vergänglichkeit und Vorläufigkeit unterworfen sind32.

b) Die generelle Geringschätzung des Äusseren, der Kleidung wie der

Leibespflege, ist fester Bestandteil all der Ordnungen und Regeln, nach
denen die monastischen Gemeinschaften des ausgehenden 3. und des

4. Jahrhunderts lebten. Sie haben in nicht geringem Masse die Haltung
der Kirche bezüglich unseres Problems beeinfiusst, zumal durch den Aufstieg

etlicher Mönche zum Bischofsamt im Osten33 wie im Westen34

monastisches Gedankengut direkt übertragen wurde. So bestimmt die

Antoniusregel: «Ne induas vestimenta, quibus extollaris»35. Dieser
Zusammenhang zwischen Kleidung und Überheblichkeit, Stolz oder Eitelkeit,

wird immer wieder betont, etwa wenn verfügt wird, dass die
Kleidung eines Mönches «non diversis coloribus tincta»36 sein soll oder dass

niemand «pulchra vestimenta»37 begehren solle. Pachomius in seiner

Regel fügt dem einen interessanten Gesichtspunkt hinzu: «Et in
vestimento, et in habitu suo nihil novi praeter ceteros causa decoris inve-
niet38.» Der Gedanke des «nihil novi», hier bezogen auf Verschönerungen

an Kleidungsstücken und von eher untergeordneter Bedeutung,
gewinnt im Laufe der Behandlung unseres Themas39 wie auch in der
Kirchengeschichte allgemein an Kraft und Einfluss. Alle anderen Vorschrif-

31 Euseb, De Vita Constantini, Lib.I, cap. 42, MPG 20, 956. Übers. BKV Bd. 9,
S.34.

32 Vgl. dazu auch: Gregor von Nyssa, De Beatitudinibus, Oratio I, 4, MPG 44,
1204.

33 Athanasius, Epist. ad.Dracont., cap. 7, MPG 25, 533.

Vgl. auch: S.Schiewietz: Das morgenländische Mönchtum I, Mainz 1904, S.313.
34 So z. B. Faustus Ricohatus und Martin von Tours, s. S. 56 f.
35 Cap. XXVII, Holstenms 1,4.
36 Tertia Patrum Regula ad monachos, cap. Ill, MPL 103, 445.
37 Regula Orientahs, cap. XVII, Holstenius I, 62.
38 Cap.XCVIII, Boon, 40, 12f.
39 Vgl. unten.

54



ten des hl. Pachomius betreffs der Kleiderordnung in den von ihm geleiteten

Klöstern40 sowie die Berichte aus seinem Leben41 atmen denselben

Geist des Verzichts, der Beschränkung auf das Allernotwendigste, der

Absage an Eitelkeit und Putzsucht sowie übertriebene Aufmerksamkeit
für den Körper. Zuviele Kleider zu haben42 oder zu gut gekleidet zu
sein43 bedeutet gleichermassen eine Gefährdung der monastischen Berufung

und Lebensweise.

Ausführlich handelt die Regula Basilii ad monachos' über diese Frage
und beantwortet sie sehr praktisch nach den Gesichtspunkten der

Notwendigkeit44 und Bescheidenheit45. Sich durch Kleider oder Schuhwerk

zu putzen oder zu verschönern (kallöpizesthai), dient nur der Eitelkeit.
Was über das reine Bedürfnis hinausgeht, ist Luxus und damit für den

Christen verwerflich46. In einem Brief an Gregor von Nazianz beschreibt
Basilius das Leben in seiner Einsiedelei: «Der demütigen und
niedergeschlagenen Stimmung entspricht... ein nachlässiges Äusseres, ungepflegtes

Haar, schäbige Kleidung, so dass das, was die Trauernden absichtlich

tun, an uns ohne weiteres zum Ausdruck kommt...
Der Zweck der Kleidung sei einzig der, eine Bedeckung zu sein für den

Leib für Sommer und Winter47.»
Weiter warnt er in demselben Briefvor farbigen Kleidern, die weibische

Putzsucht vermuten lassen könnten. Bei allem ist die «chreîa» massgebend:

nur das, dessen man wirklich bedarf, kann geduldet werden, in der

Kleidung sowie in der Nahrung, im Lebenswandel überhaupt. Dieser
kurze Überblick über die Kleiderfrage im monastisch-asketischen Raum

vor 398 zeigt folgendes : Die Verhüllung des Körpers sowie sein gesamtes

Erscheinungsbild sind theologisch relevant. Kleider können, je nachdem,
zur Entwicklung eines wahrhaft christlichen Lebens beitragen oder
demselben entgegenwirken. Deutlich wird der Tenor, dass einfarbige

40 Regula Pachomii, cap.2, Boon 13; cap.49, Boon 175 (versio graecaA);
cap. 81, Boon 178 (versio graeca A) ; cap. 99, Boon 40 ; cap. 91, Boon 39 (versio lat.).

4i Vita S.Pachomii, cap.7, MPL 73, 233; cap. 14, MPL 73, 237f.; cap.22,
MPL 73, 242.

42 Orsiesii Abb. Taben., Doctrina de institutione monachorum, cap. 22, Holste-
nius I, 52.

43 Isaiae Abbatis Regula ad monachos, cap. 38, Holstenius I, 8.

44 Regula S. Basila ad Mon. (versio Ruf.) Int. CXLIII, MPL 103, 537.
45 Op.cit., Int.XI, MPL 103, 503f.
46 S. Basilii Epistola 22, 2, MPG 32, 289.
47 S. Basilii Epist. ad. Greg. Ep.II, cap. 6, MPG 32, 232. Übers. BKV Bd.46.

S.16f.

55



(schwarze)48, einfache und zweckmässige Kleidung der monastischen
Berufung zur Weltentsagung am ehesten entsprechen.

c) Diese Betrachtungsweise wurde nicht in der Auseinandersetzung mit
dem ,mundus', sondern durch die oben erwähnte Praxis49 vermehrter
Bischofsberufungen aus dem Mönchsstand entwickelt.

Uns soll hier Martin von Tours als Beispiel dienen für diesen Vorgang.
Sulpicius Severus gibt uns in seiner «Vita S. Martini» einige wichtige
Hinweise. So schreibt er über die Opposition der Bischöfe gegen eine Ordination

Martins: «indignum esse episcopatu hominem vultu despicabilem,
veste sordidum, crine deformem50.» Er hebt hervor, dass nach der
schliesslich dennoch erfolgten Bischofsweihe «idem enim constantissime

perseverabat qui prius fuerat, eadem in corde eius humilitas, eadem in
vestitu eius vilitas erat: adque ita... implebat episcopi dignitatem, ut non
tarnen propositum monachi virtutemque desereret51.» Und wenn Sulpicius

anschliesst «plerique camelorum saetis vestiebantur : mollior ibi
habitus pro crimine erat... pluresque ex eis (den zahlreichen Adeligen in
Martins Kloster, Anm.d. Vf.) postea episcopos vidimus»52, dann kann

man sich vorstellen, mit welchem Rigorismus diese Bischöfe ihre frühere

strenge monastische Tradition in der Kleiderfrage in ihren Diözesen
verfochten haben. Es gab jedoch auch die umgekehrte Position : gerade die
äussere Gleichheit mit dem gewöhnlichen Bürger kennzeichnet den wahren

Bischof, das Einhalten des Goldenen Mittelweges, ein Thema, das

immer wieder aufklingen wird. So rühmt Gregor von Nazianz in der

Begräbnisrede für seinen Vater Gregor d. Ä. im Jahre 374 dessen Vorzüge als

Bischof mit folgenden Worten : «Demut suchte er nicht in der Kleidung,
sondern durch die Gesinnung auszudrücken. Nicht heuchelte er Demut
durch biegsamen Nacken, gedämpfte Stimme, Komplimente, langen
Bart, glattrasiertes Haupt... Seine Kleidung war die des gewöhnlichen
Mannes, so dass er weder stolz war, noch sich etwas vergab»53. Gregor

48 Es gab auch Verfechter der weissen Farbe wie z.B. der Novati anerbischof
Sisinnius, der das weisse Gewand für Bischöfe und Priester gegen Angriffe der
Befürworter einer schwarzen Kleidung verteidigt mit dem Hinweis : «emoi de kai ho Solomon

parënense legön, ,estösan soi himatia leuka' (Eccl.9, 8, Anm. d. Vf.) kai ho
Sotër en tois Euanggeliois leukë phainetai esteti chrësamenos (Lk. 9, 28 Anm. d. Vf.)
Ou mên alla kai Möysen kai Ëlian leukophorountas tois apostolois edeixen (Mt. 17,

Anm. d. Vf.). Socrates Hist. eccl. lib. VI, cap. 22, MPG 67, 728.
49 Vgl. oben S.54.
50 Sulpicius Severus, Vita S. Martini, cap. 9, CSEL 1, 119.
5i Op.cit., cap. 10, CSEL1, 119f.
?2 Op.cit., cap. 10, CSEL 1, 120.
53 S.Gregorii Oratio XVIII, cap.XXIII, MPG 35, 1012. Übers. BKV Bd.59,

S. 370.

56



d.Ä. nimmt also eine Mittelstellung ein zwischen den eitlen, putzsüchtigen

Klerikern auf der einen und den monastisch geprägten Asketen auf
der anderen Seite. Der Welt jedoch, die sich überhaupt mit dem Problem
der äusseren Erscheinung befasst, wird immer wieder der Antitypus Christi

entgegengestellt. Er ist das Leitbild der Armut und Entsagung, wie also

können Christen überhaupt auf den Gedanken kommen, sich entweder
mittels ihrer Kleidung zu schmücken oder durch sie einen geistlichen
Herrschaftsanspruch auszudrücken! Christus, der leidende Gottesknecht,

ist Massstab für den Gläubigen in dieser Frage: «Soll ich euch

Christus vor Augen stellen, wie er hungert und seiner Kleidung beraubt
ist, wie er überall umherirrt und mit Banden gefesselt ist»54?

Wir werden im Auge behalten müssen, ob dieser «christozentrische»
Ansatz in der nun folgenden Erörterung des Themas im Bereich synodaler
Bestimmungen weiterverfolgt oder aufgegeben wird.

(Fortsetzung folgt)

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff

54 Johannes Chrysostomus, Homilia XLIX in Mt. cap. 5, MPG 58, 502. Ubers.
BKVBd.26, S.94.

57


	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

