Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)
Heft: 1
Artikel: Die aussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung

zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen
von 398 bis 1565

Autor: Retzlaff, Georg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die aussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag *

Eine Untersuchung zur Frage des ,habitus clericalis’ im Spiegel
synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

Vorwort

Es ist die Aufgabe dieser Arbeit, einen Aspekt zu untersuchen, der das im
Laufvieler Jahrhunderte gepriagte Bild vom christlichen Geistlichen mit-
bestimmt. Es gibt wohl mancherlei Untersuchungen tiber die Funktion
des Klerikers im Rahmen der Messfeier, doch ist bisher kaum noch
grundlegend erforscht worden, was den Kleriker — vom Ostiarier bis zum
Bischof — ausserhalb des liturgischen Bereichs als Kleriker kenntlich
macht bzw. machen sollte.

Aus der gewaltigen Fiille des Materials haben wir folgende Bereiche
herausgegriffen:

Aussagen lber die Haartracht, das Waffentragen sowie die Kleidung
des Klerikers. Wir haben uns also bewusst beschrankt auf die augenfillige
Erscheinung des Geistlichen im Alltagsleben und etwa alle solche Vor-
schriften ausgeklammert, die sich auf das Benehmen, die moralische Inte-
gritit des Klerikers usw. beziehen.

Den gesamten Bereich ,Kleriker und Jagd® haben wir nur kurz behan-
delt. Die Tatigkeit der Jagd verlangt gewisse Accessoires, die mit der dus-
seren Erscheinung des Geistlichen zu tun haben. Von daher hétte sich
wohl eine Behandlung auch dieses Aspekts empfohlen. Wir haben uns
jedoch anders entschieden, weil aus der Fiille des synodalen Materials
hervorgeht, dass der Bereich ,Jagd* sehr oft nicht in Verbindung mit den
Verdikten gegen das Waffentragen erwihnt, sondern im Zusammenhang
mit der Achtung von Vergniigungen aller Art wie z.B. Spiel, Wiirfeln,
Tavernenbesuch, Teilnahme an Theater- und Tanzveranstaltungen ge-
nannt wird. Diese von der iiberwiltigenden Mehrheit der Synoden gezo-
gene Verbindungslinie bindet die ,Jagd® ein in den Bereich der ,Zerstreu-
ung‘, was jedoch noch andere theologische Implikationen in sich birgt, die
nicht zu unserem Thema gehoren. Um bei der Bearbeitung der Quellen
einigermassen vollstindige Ergebnisse erzielen zu konnen, mussten wir
die Untersuchung der genannten Themenkreise begrenzen auf die Durch-

* Diese Studie wurde 1978 von der Christkatholisch-Theologischen Fakultit der
Universitdt Bern als Dissertation angenommen. Thr Verfasser ist Rev. Georg Retz-
laft, altkatholischer Priester, zur Zeit in Whiting (Indiana, USA).

46



arbeitung der synodalen! Akten vornehmlich der abendlandischen Kir-
che. Der behandelte Zeitraum erstreckt sich vom Jahre 398, als unser Pro-
blem auf einer karthaginiensischen Synode zum erstenmal von einer
«offiziellen» Kirchenversammlung behandelt wird, bis hin zum 1. Provin-
zialkonzil von Mailand 1565, auf dem zumindest die Kleiderfrage zu
einem vorlaufigen Abschluss gebracht wurde. Die Entscheidungen der
folgenden Jahrhunderte griinden grosstenteils auf diesem Kanon 23 von
Mailand, tragen also im wesentlichen kaum neue Aspekte zum Thema
bei. Innerhalb des angegebenen Zeitraumes wurden alle synodalen Quel-
len, wie sie sich in den grossen Sammlungen Mansi, CG und CMBH fin-
den, herausgesucht, ausgewertet, geordnet und interpretiert. Nur in Be-
zug auf diese Quellen war Vollstindigkeit angestrebt. Es handelt sich im
ganzen gesehen um eine eher materialkundliche Arbeit, die nicht die peri-
phere Behandlung unseres Fragenkomplexes in der Sekundarliteratur
wihrend der letzten Jahrhunderte im Blickfeld hat, sondern vornehmlich
auf die Quellen rekurriert.

Alle nicht-synodalen Zitate, stammen sie aus Kapitularien, Briefsamm-
lungen, Monchsregeln, Konstitutionen oder patristischen Quellen, sind
nur der Bereicherung und Verdeutlichung wegen hinzugezogen worden,
konnen also nicht als erschopfend ausgewertet betrachtet werden.

Bei unserer Fragestellung konnte es sich auch nicht darum handeln, so
etwas wie eine klerikale «Esthetologie» zu entwerfen 2. Uns interessieren
weniger die Einzelheiten der modischen Irrungen und Wirrungen, denen
der Klerus der jeweiligen Epoche wohl ausgeliefert war. (Es geht vielmehr
darum, die in den synodalen Stimmen durchténenden theologischen Aus-
sagen liber das Wesen des geistlichen Amtes zu untersuchen.) Ferner wird
die Frage gestellt, wie dies im Hinblick auf die aktuelle Situation mit
patristischen, synodalen und biblischen Belegen aus dem Alten und
Neuen Testament sowie etlichen anderen Methoden dem Klerus deutlich
gemacht wird, dass ein Zusammenhang besteht zwischen dem Inneren
und dem Ausseren.

I Die Ausdriicke ,Synode‘ und ,Konzil* werden im Laufe der Kirchengeschichte
immer wieder abwechselnd fiir dieselbe Versammlung gebraucht, die die Bischofe
einer oder mehrerer Didzesen vereinigt. Die z. T. heute gebrauchliche Differenzie-
rung zwischen beiden Termini ist fiir den von uns behandelten Zeitraum nicht nach-
zuweisen.

2 Fir diesen Bereich s. das Buch von: Martha Bringemeier, Priester- und Gelehr-
tenkleidung, das unsere Frage von der geistesgeschichtlichen Kostiimforschung her
zu behandeln versucht. Hier findet sich auch reiches Bildmaterial fiir die verschiede-
nen Kleidungs- und Tonsurformen. S. ebenso: J. Wilpert: Die romischen Mosaiken.

47



Wasdie inden synodalen Akten verwendeten biblischen Belege angeht,
so ist zu vermerken, dass wir nur in Ausnahmefillen darauf Bezug neh-
men, dass Interpretation und Verwendungsweise einiger Stellen heute
volliganders gehandhabt werden. Es geht uns auch nicht darum, moderne
Bibelkritik auf Dokumente vergangener Jahrhunderte anzuwenden. Wis-
senschaftlich bedeutsam ist nur das jeweilige biblische Verstindnis, das
diejenigen hatten, die solche Stellen in ihrer Argumentation verwandten.
Nach dem jeweiligen Erkenntnisstand eines Jahrhunderts kann aber auch
eine nach heutigen Gesichtspunkten unsachgemisse Interpretation
biblischer Zitate als ehrlich und zutreffend bewertet werden.

Die Aufweisung eines sachlichen Zusammenhangs zwischen dusserer
Erscheinung und geistlich-sakramentaler Wirklichkeit ist eines der
Hauptanliegen synodaler Bestimmungen. Dieser starken Tendenz gegen-
iber entsteht jedoch eine Gegenstromung, etwa ab dem 13.Jahrhundert,
dass nimlich eine Fiille von Vorschriften durch Bestimmungen ein und
derselben Synode in Ausnahmegenehmigungen und Privilegien neutrali-
siert wird. Die vorliegende Arbeit konnte aus diesem Grunde nicht zu
einem klar formulierten synodalen Konsens beziiglich unserer Frage vor-
stossen, da esihn nach Lage der Dinge wohl nie gegeben hat. Dieser Zwie-
spalt zwischen der von Amt und Kirche geforderten angemessenen geist-
lichen Erscheinung und dem in den Ausnahmegenehmigungen deutlich
werdenden Druck der Welt mit ihren mannigfaltigen Versuchungen, die-
ser Zwiespalt wird deutlich in der gesamten Behandlung unseres Themas
vonder Jahrtausendwende an. In diesem Zwiespalt wird das Bemiihen er-
sichtlich, von einem Konzept der Harmonie und Deckungsgleichheit her
die Existenz des Geistlichen in der Welt zu charakterisieren, ein Gedanke,
der nicht nur im Bereich der Kirche und nicht nur im Mittelalter von Be-
deutung war:

«Bis zu einem gewissen Grade strebt jede Kultur nach der Verwirkli-
chung einer Traumwelt in der realen durch das Umgestalten der Gesell-
schaftsformen. Wiahrend es sich jedoch sonst bloss um eine geistige Neu-
schopfung handelt, das Aufstellen imaginidrer Vollkommenheit gegen-
iiber der rauhen Wirklichkeit, um diese vergessen zu konnen, ist hier (im
13.Jahrhundert, Anm.d. Vf.) das Objekt des Traumes die Wirklichkeit
selbst. Sie will man umformen, lautern und verbessern; die Welt scheint
auf gutem Weg nach dem Ideal, wenn der Mensch nur weiterschafft3.»

Teil dieser «Sehnsucht nach dem schonen Leben» wird wohl auch das
Ideal eines Geistlichen gewesen sein, der von der geistlich-sakramentalen

3 Huizinga, J.: Herbst des Mittelalters, S.46.

48



Wirklichkeit her imstande war, die dussere Wirklichkeit, seine Erschei-
nung im Alltag bestimmen zu lassen. Dies war ein Ideal, das sicher reali-
sierbar war und auch realisiert wurde. Dennoch wird sich hiufig der An-
passungsdrang, der Wunsch nach Angleichung an die Sitten der Welt als
starker erwiesen haben, eine Situation, mit der sich die Konzilien aller
Jahrhunderte befassen mussten. Wohl wegen der Zwiespéltigkeit des Pro-
blems sowie der Betroffenen wurden disziplindre Vorschriften in der Kir-
che immer wieder erneuert, verschirft, lapidar wiederholt, abgeschwicht
und eingeschéirft.

Die Arbeitsmethode dieser Untersuchungist im ersten Teil, der die Ent-
wicklung des 1.Jahrtausends betrifft, chronologisch-deskriptiv, um einen
klareren Uberblick iiber die Gesamtproblematik zu bekommen. In den
folgenden Abschnitten wird unsere Frage thematisch nach den so gefun-
denen Gesichtspunkten behandelt, Einzelaspekte treten stirker hervor, es
wird darauf verzichtet, gleiche oder dhnliche Entscheidungen oder Ent-
wicklungen wie in fritheren Zeitrdumen in extenso zu behandeln, die
Methode soll dazu verhelfen, von einer breiten Basis aus den Blick fiir das
Besondere und Wesentliche unserer Frage zu 6ffnen und zu scharfen.
Durch die Varietit der Arbeitsweise soll ausserdem eine leichtere Lesbar-
keit und Griffigkeit des oft schwierigen Materials erreicht werden.

Obwohl diese Arbeit den Blick zuriickwendet in die Geschichte der Kir-
che, glauben wir, dass doch die Frage nach der ausserliturgischen Erschei-
nung des Geistlichen auch heute durchaus aktuell ist. Sie wird wieder ge-
stellt etwa als Folge der Diskussion um die Stellung des besonderen Prie-
stertums im Zusammenhang mit einer wiederentdeckten Verantwortung
der Laien oder etwa im psychologisch-soziologischen Raum, wenn die
Bedeutung des ,habitus clericalis‘4 bei dem «process of the professionali-
zation of clergy» S untersucht wird. So geben wir unserer Hoffnung Aus-
druck, dass der Blick in die Geschichte des ,habitus clericalis‘ eine Hilfe

4 Der Ausdruck ,habitus clericalis® ist sehr vielschichtig und meint eigentlich die
ganze Adussere Erscheinung, Lebensweise usw. des Klerikers. In etlichen Féillen
jedoch bedeutet er: Kleidung, Habit usw. In dieser Arbeit wird der Ausdruck ,habi-
tus clericalis® in seiner umfassenden Bedeutung sowie in seiner pragnanten Form ge-
braucht, dies auch deswegen, weil beides inhaltlich wie dusserlich nur sehr schwer
voneinander zu trennen ist.

5 Diese Frage wird zur Zeit untersucht an der Harvard Divinity School und der
Episcopal Divinity School in Cambridge/Massachussets. Dort forscht man empi-
risch nach soziologisch-psychologischen Aspekten fiir den Vorgang des ,turning the
layperson into a sacred person‘. Man geht auch hier davon aus, dass ,habitus non
facit clericum* und sucht nach bestimmten Gesetzen personaler Sakralisierung und
geistlicher Identitat. Fiir diesen Hinweis und entsprechende Einfithrungen und Er-

49



sein mag fiir manchen Geistlichen, der auf der Suche ist nach einem
Selbstverstindnis seiner Person und seines Amtes in der Kirche des
20. Jahrhunderts.

Einleitung: Die priakonziliare Problemstellung

Als im Jahre 398 auf dem 1. Provinzialkonzil von Karthago zum ersten-
mal ¢ offiziell zu dem Problem der dusseren Erscheinung des Geistlichen
im Alltag Stellung genommen wurde, geschah dies nicht unvermittelt:
auch frithere Jahrhunderte haben diese Frage gekannt und zu beantwor-
ten versucht. Das Gesamtproblem ,Christ und habitus® war auch schon
vor 398 behandelt worden, und zwar in bezug auf den Christen allgemein,
den christlichen Soldaten, den christlichen Monch, Asketen und Kleriker.
Es erscheint uns somit hilfreich, vor der Hinwendung zum engeren, im
Vorwort beschriebenen Problemkreis einen Blick zu werfen auf den Ge-
samtkomplex. Die priakonziliaren Stimmen zu unserem Thema kénnen
jedoch nur andeutungsweise und als vorbereitende Einflihrung zum
Hauptthema zur Sprache kommen.

1. Der Brief Papst Stephans 1. an Hilarius’

Um die Mitte des 3. Jahrhunderts finden wir in einem Brief des romischen
Bischofs Stephan 1. an Hilarius ein frithes 8 Zeugnis, das Bezug nimmt auf
die Aussere Erscheinung des Klerikers im Alltag. Es geht Stephan jedoch
im 3. Kapitel dieses Briefes nicht um die Kenntlichkeit des Klerikers im
Alltag, sondern sein Augenmerk gilt der Verhinderung der Profanierung
des Sakralen. Er schreibt iiber die liturgischen Gewander: «Quibus (scil.

lauterungen bin ich dem Leiter des Projektes, Prof. Dr. Warren Ramshaw, Harvard,
dankbar.

6 Die arabisch-nicdnischen Canones 66 (Mansi 2, 1002) und 81 (Mansi 2, 1008f.)
von 325 (so erscheinen sie offiziell datiert) stammen wohl aus dem 5. oder 6. Jahr-
hundert und kénnen nicht als erste synodale Ausserung zu unserem Thema gewertet
werden. Vgl. auch: Joseph Braun, Gewandung, S.116, Anm. 2.

7 Epistola I Stephani Papae [ ad Hilarium Ep., Mansi 1, 887.

8 Der Brief des Papstes Anicet an die Bischéfe Galliens, bei Mansi 1, 685 (hier
auch das entscheidende 4. Kapitel) auf etwa 160 datiert, stammt wohl aus einer spi-
teren Zeit (nicht vor dem 6. Jahrhundert). Vgl. auch: J.P.Kirsch, Art.: Anicet, in:
DHGE 111, 280.

50



vestimentis ecclesiasticis, Anm.d. Vf.) aliis in usibus ... nemo debet frui
quam ecclesiasticis et Deo dignis officiis.» Und er fahrt fort, niemand
dirfe diese geheiligten Gewidnder benutzen oder tragen, er sei denn ge-
weiht, damit nicht der Ubertreter dieser Anordnung von der Rache ge-
troffen werde, die auch den Konig Belsatzar erreichte, der die geheiligten
Gegenstinde aus dem Tempel in Jerusalem zu Schaustiicken auf seinen
Gastméhlern degradierte9. Hier wird also vom Gesichtspunkt der Heilig-
keit der Liturgie und der in threm Dienst stehenden Personen und Gegen-
stinde eine Trennung zwischen gottesdienstlichem und alltdglichem
Leben vertreten. Wir erfahren aus dieser Stelle, dass der Dienst des Litur-
gen auf den Kirchenraum beschriankt, dass die Erscheinung des ,cele-
brans' dem Heiligtum vorbehalten ist. Dieses Motiv der negativen Um-
schreibung der dusseren Erscheinung des Geistlichen im Alltag wird spa-
ter noch einmal aufgenommen in der Auseinandersetzung zwischen Gre-
gor d. Gr. und Bischof Johannes von Ravenna, in der es um den ausserli-
turgischen Gebrauch des Palliums, des Kennzeichens der erzbischof-
lichen Wiirde, geht 10 und um die rechte Verwendung des Manipels 1!,

2. Tertullian

Ob die Asketen, Einsiedler, Jungfrauen und Gottesmédnner bis zur Mitte
des 4. Jahrhunderts ein eigenes, nur sie kennzeichnendes Gewand hatten,
ist nicht ganz sicher. Tertullian verwendet in seiner Schrift «De virginibus
velandis» beziiglich des velamen der Jungfrau den Ausdruck «dicatum
Deo habitum» 12, womit eine Art Urform der geistlichen Gewandung ge-
meint sein konnte. Er betrachtet demzufolge den Schleier der gottgeweih-
ten Jungfrau nicht bloss als praktisch-textilen Gegenstand, sondern bietet
weiter unten eine moralisch-allegorische Begriindung dieser Sitte: «alios
ipsa oculos habet, confugit ad velamen capitis, quasi ad galeam, quasi ad
clypeum, qui bonum suum protegat adversus ictus tentationum, adversus
jacula scandalorum, adversus suspiciones et susurros et aemulationem,
ipsum quoque livorem .»!3 Dies jedoch ein «Eigenkleid» zu nennen !4,

9 §S. Daniel 5, 3f.

10°S. Gregorit Papae Epist. Lib. II, ep. LIV ad Joannem Ep. Ravenn. Mansi 9,
1145; s. auch: ep. LV (Joann. ad Greg.), Mansi 9, 1147f.

11 «Alio autem tempore (als der gottesdienstlichen, Anm. d. Vf.) hoc agere vehe-
mentissime prohibemus.» Lib. II, ep. LIV, Mansi 9, 1147.

12 Lib. de virg. vel., cap. I1I, MPL 2, 941.

13 Op.cit., cap. XV, MPL 2, 959.

14 Oppenheim, S.7.

51



geht wohl zu weit, denn zumindest in weiten Kreisen war die Verschleie-
rung der Frau sowohl in Karthago wie in Arabien usus communis, wie
Tertullian selbst bezeugt 15, Eine Kennzeichnung der ménnlichen Asketen
(so darf man wohl die ,viri‘ auffassen 16) fehlte damals noch, weswegen
Tertullian die «nihil gestantes quod et ipsos faceret illustres» 17 aufruft,
irgendwelche kennzeichnenden Merkmale sich zuzulegen, wie «pennas
Garamantum, aut stropulos Barbarorum, aut cicadas Atheniensium, aut
cirros Germanorum, aut stigmata Britonum» 18. Von einer spezifischen
Kleidung st hier nicht die Rede 19, es handelt sich nur um «irgendwelche»
Unterscheidungsmerkmale. |

Inbezug auf die Christen allgemein betont Tertullian, dass sie sich
nicht von den Heiden unterscheiden 20, modifiziert jedoch in seiner spate-
ren montanistischen Zeit diesen Gedanken der Unterschiedslosigkeit, in-
dem er fiir Christen eine priachtige Kleidung als Idolatrie generell ablehnt,
zum einen mit der Behauptung, Barbaren und Dimonen seien in Purpur
gekleidet 21, zum anderen mit dem Hinweis auf die armselige Gestalt Jesu
selbst, wozu er auf Lk. 9,58, Mt.11,8 sowie Jes. 53,2 rekurriert22, Diese
Verschiarfung des asketischen Standpunkts bei Tertullian ldsst sich auch
andernorts nachweisen, so in der 211 erschienenen Schrift «De corona»,
wo er den Soldaten belehrt: «Substantia tibi a Deo tradita est, habitus a
saeculo» 23, ein wichtiger Gedanke, der die «substantia» des Menschen
Gott, seinen «habitus» der «Welt» zuordnet, eine Unterscheidung, die
uns spater noch des 6fteren beschéftigen wird.

In diesem Zusammenhang ist es nicht uninteressant, einen Blick zu wer-
fen auf Tertullians Schrift «De pallio», die sich ausfithrlich mit Ge-
schichte und Bedeutung des Philosophenmantels befasst. Es braucht hier
nicht des naheren aufdie vielfaltigen Beziehungen zwischen M 6nchskleid
und Philosophenhabit eingegangen zu werden?24. Uns interessieren be-
sonders Wertung und Wirkung des Philosophenmantels. Ehedem Zei-
chen der heidnischen Wanderphilosophen, wird er nun in den christlichen

IS Op.cit., cap. XVII, MPL 2, 961.

16 Op.cit., cap. X, MPL 2, 951.

17 Op.cit., cap. X, MPL 2, 951.

18 Op.cit., cap. X, MPL 2, 952.

19 Gegen Oppenheim, S. 6.

20 Tertull, Apol. adv. Gent., cap.42: «Quo pacto homines vobiscum degentes,
eiusdem victus, habitus, instructus, etusdem ad vitam necessitatis.» MPL 1/1, 554.

21 De Idolatria, cap. 18, MPL 1, 765.

22 Op.cit. 766.

23 Tertull., De Corona, cap. 5, MPL 2, 102.

24 Vgl. dazu Oppenheim 228 {f.

52



Bereich integriert, indem Tertullian ithn als «super omnes exuvias et pep-
los augusta vestis superque omnes apices et tutulos sacerdos suggestus 25
bezeichnet. Wenngleich es zutrifft, dass zur Zeit Tertullians eine klerikale
Tracht noch nicht existierte, so ist doch der Ausdruck «sacerdos sugge-
stus» 26 ein Hinweis darauf, dass Tertullian die Schmiickung eines Prie-
sters mittels eines bestimmten Gewandes zumindest spekulativ vor Augen
hatte.

Einen positiven Beitrag zu einer «Theologie des Kleides» 27 bietet Ter-
tullian im letzten Kapitel dieser Schrift. Hier heisst es: «Verum, etsi elo-
quium quiescat, aut infantia subductum aut verecundia retentum (nam et
elingua philosophia vita contenta est), ipse habitus sonat. Sic denique
auditur philosophus dum videtur... Grande pallii beneficium est, sub
cuius recogitatu improbi mores vel erubescunt»28. Diese non-verbale,
quasi missionarische Funktion des habitus selbst werden wir im Auge be-
halten miissen, um die spateren Diskussionen um Sinn und Wert des habi-
tus clericalis besser wiirdigen zu konnen.

3. Die weitere Entwicklung

a) Allgemein wird die Spannung gesehen, die zwischen Anspruch und
Wirklichkeit im Leben des Philosophen sowie des christlichen Klerikers
besteht, doch lasst sich sagen, dass in der Kirche eine tiefe Abneigung be-
stand, seine innere vocatio ostentativ zur Schau zu stellen. Cyprian, des-
sen Kleidung nichts Aussergewohnliches an sich hatte29, ordnete die
«dussere Kleidung» den «leeren Worten» zu, den «Taten» jedoch die
«Wabhrheit»: «Nos autem, fratres dilectissimi, qui philosophi non verbis
sed factis sumus, nec vestitu sapientiam, sed veritate praeferimus...30.»
Die gleiche Haltung gegeniiber der Kleidung wird deutlich bei Euseb in
seiner Lebensbeschreibung Konstantin d. Gr., wo er tiber Bischofe (hoi
tou theou leitourgoi) handelt, die zu Gast sind am kaiserlichen Hof: «Er
machte sie sogar zu seinen Tischgenossen, Ménner, die wohl ihrer Klei-
dung und ihrer ganzen dusseren Erscheinung nach fiir unansehnlich gel-

25 Tertull., De Pallio, cap.4, MPL 2, 1100.
26 Oder sollte hier mit HS V2 «sacer suggestus» gelesen werden? Vgl. CChr 2, 746
Anm. 130/131.

27 Vgl. Erick Peterson: Theologie des Kleides, in: Marginalien zur Theologie,
Miinchen 1956.

28 Tertull., De Pallio, cap.6, CChr 2, 750.

29 Acta Proconsularia S. Cypriani, cap.5, MPL 3, 1564.

30 Cyprian, De bono patientiae, cap.3, MPL 4, 623.

53



ten konnten, nicht aber auch von ihm dafiir gehalten wurden; denn er
schien beim Menschen nicht auf das zu schauen, was den gewdhnlichen
Leuten in die Augen fillt, sondern auf Gott...31.» Kleidungsfragen sind
in diesem Zeitraum letztlich irrelevant, was zahlt, ist die Transparenz fiir
Gott, die einem Kleriker am Gesicht abgelesen werden kann. Dieser fiir
Gott «durchsichtige» Geistliche bendétigt keine besonderen Kleider, die
seinen Stand, seine Berufung und Ambitionen ad oculos demonstrierten.
Hier erscheinen solche Kleider eher als ldstige, vom Wesentlichen ablen-
kende Uberfliissigkeiten, die Lauf und Urteil der Geschichte mit aller
Verginglichkeit und Vorlaufigkeit unterworfen sind 32,

b) Die generelle Geringschitzung des Ausseren, der Kleidung wie der
Leibespftlege, ist fester Bestandteil all der Ordnungen und Regeln, nach
denen die monastischen Gemeinschaften des ausgehenden 3. und des
4. Jahrhunderts lebten. Sie haben in nicht geringem Masse die Haltung
der Kirche beziiglich unseres Problems beeinflusst, zumal durch den Auf-
stieg etlicher Monche zum Bischofsamt im Osten?3 wie im Westen 34
monastisches Gedankengut direkt tbertragen wurde. So bestimmt die
Antoniusregel : «Ne induas vestimenta, quibus extollaris» 33. Dieser Zu-
sammenhang zwischen Kleidung und Uberheblichkeit, Stolz oder Eitel-
keit, wird immer wieder betont, etwa wenn verfiigt wird, dass die Klei-
dung eines Monches «non diversis coloribus tincta» 3¢ sein soll oder dass
niemand «pulchra vestimenta» 37 begehren solle. Pachomius in seiner
Regel fiigt dem einen interessanten Gesichtspunkt hinzu: «Et in vesti-
mento, et in habitu suo nihil novi praeter ceteros causa decoris inve-
niet 38.» Der Gedanke des «nihil novi», hier bezogen auf Verschonerun-
gen an Kleidungsstiicken und von eher untergeordneter Bedeutung, ge-
winnt im Laufe der Behandlung unseres Themas3® wie auch in der Kir-
chengeschichte allgemein an Kraft und Einfluss. Alle anderen Vorschrif-

31 Euseb, De Vita Constantini, Lib. 1, cap.42, MPG 20, 956. Ubers. BKV Bd.9,
S. 34,
32 Vgl. dazu auch: Gregor von Nyssa, De Beatitudinibus, Oratio I, 4, MPG 44,

1204.
33 Athanasius, Epist. ad. Dracont., cap. 7, MPG 25, 533.

Vgl. auch: S.Schiewietz: Das morgenlindische Monchtum I, Mainz 1904, S.313.
34 So z.B. Faustus Ricohatus und Martin von Tours, s.S.56f.

35 Cap. XXVII, Holstenius I, 4.

36 Tertia Patrum Regula ad monachos, cap. 11, MPL 103, 445.

37 Regula Orientalis, cap. X VII, Holstenius I, 62.

38 Cap. XCVIII, Boon, 40, 121,

39 Vgl unten.

54



ten des hl. Pachomius betreffs der Kleiderordnung in den von ihm geleite-
ten Klostern40 sowie die Berichte aus seinem Leben4! atmen denselben
Geist des Verzichts, der Beschrinkung auf das Allernotwendigste, der
Absage an Eitelkeit und Putzsucht sowie iibertriebene Aufmerksamkeit
fir den Korper. Zuviele Kleider zu haben4? oder zu gut gekleidet zu
sein 4} bedeutet gleichermassen eine Gefidhrdung der monastischen Beru-
fung und Lebensweise. :

Ausfiihrlich handelt die ,Regula Basilii ad monachos* iiber diese Frage
und beantwortet sie sehr praktisch nach den Gesichtspunkten der Not-
wendigkeit 44 und Bescheidenheit45. Sich durch Kleider oder Schuhwerk
zu putzen oder zu verschonern (kallopizesthai), dient nur der Eitelkeit.
Was iliber das reine Bediirfnis hinausgeht, ist Luxus und damit fiir den
Christen verwerflich46, In einem Brief an Gregor von Nazianz beschreibt
Basilius das Leben in seiner Einsiedelei: « Der demiitigen und niederge-
schlagenen Stimmung entspricht... ein nachldssiges Ausseres, ungepfleg-
tes Haar, schiabige Kleidung, so dass das, was die Trauernden absichtlich
tun, an uns ohne weiteres zum Ausdruck kommt...

Der Zweck der Kleidung sei einzig der, eine Bedeckung zu sein fiir den
Leib fiir Sommer und Winter47.»

Weiter warnt er in demselben Brief vor farbigen Kleidern, die weibische
Putzsucht vermuten lassen konnten. Bei allem ist die «chreia» massge-
bend: nur das, dessen man wirklich bedarf, kann geduldet werden, in der
Kleidung sowie in der Nahrung, im Lebenswandel iiberhaupt. Dieser
kurze Uberblick iiber die Kleiderfrage im monastisch-asketischen Raum
vor 398 zeigt folgendes: Die Verhiillung des Korpers sowie sein gesamtes
Erscheinungsbild sind theologisch relevant. Kleider konnen, je nachdem,
zur Entwicklung eines wahrhaft christlichen Lebens beitragen oder dem-
selben entgegenwirken. Deutlich wird der Tenor, dass einfarbige

40 Regula Pachomii, cap.2, Boon 13; cap.49, Boon 175 (versio graeca A);
cap. 81, Boon 178 (versio graeca A); cap. 99, Boon 40; cap. 91, Boon 39 (versio lat.).

41 Vita S.Pachomii, cap.7, MPL 73, 233; cap.14, MPL 73, 237f.; cap.22,
MPL 73, 242.

42 Orsiesii Abb. Taben., Doctrina de institutione monachorum, cap. 22, Holste-
nius I, 52.

43 Tsaiae Abbatis Regula ad monachos, cap. 38, Holstenius I, 8.

44 Regula S. Basilii ad Mon. (versio Ruf.) Int. CXLIII, MPL 103, 537.

43 Op.cit., Int. XI, MPL 103, 503f.

46 S, Basilii Epistola 22, 2, MPG 32, 289.

47 S, Basilii Epist. ad. Greg. Ep.II, cap.6, MPG 32, 232. Ubers. BKV Bd.46,
S.16f. :

e



(schwarze) 48, einfache und zweckmassige Kleidung der monastischen Be-
rufung zur Weltentsagung am ehesten entsprechen.

¢) Diese Betrachtungsweise wurde nicht in der Auseinandersetzung mit
dem ,mundus‘, sondern durch die oben erwdhnte Praxis4® vermehrter
Bischofsberufungen aus dem Moénchsstand entwickelt.

Uns soll hier Martin von Tours als Beispiel dienen fiir diesen Vorgang.
Sulpicius Severus gibt uns in seiner «Vita S. Martini» einige wichtige Hin-
weise. So schreibt er {iber die Opposition der Bischofe gegen eine Ordina-
tion Martins: «indignum esse episcopatu hominem vultu despicabilem,
veste sordidum, crine deformem?>0.» Er hebt hervor, dass nach der
schliesslich dennoch erfolgten Bischofsweihe «idem enim constantissime
perseverabat qui prius fuerat, eadem in corde eius humilitas, eadem in
vestitu eius vilitas erat: adque ita... implebat episcopi dignitatem, ut non
tamen propositum monachi virtutemque desereret>1.» Und wenn Sulpi-
cius anschliesst «plerique camelorum saetis vestiebantur: mollior ibi
habitus pro crimine erat... pluresque ex eis (den zahlreichen Adeligen in
Martins Kloster, Anm.d. Vf.) postea episcopos vidimus»>2, dann kann
man sich vorstellen, mit welchem Rigorismus diese Bischofe ihre frithere
strenge monastische Tradition in der Kleiderfrage in ihren Didzesen ver-
fochten haben. Es gab jedoch auch die umgekehrte Position: gerade die
dussere Gleichheit mit dem gewohnlichen Biirger kennzeichnet den wah-
ren Bischof, das Einhalten des Goldenen Mittelweges, ein Thema, das
immer wieder aufklingen wird. So rithmt Gregor von Nazianz in der Be-
gribnisrede fiir seinen Vater Gregord. A. im Jahre 374 dessen Vorziige als
Bischof mit folgenden Worten: «Demut suchte er nicht in der Kleidung,
sondern durch die Gesinnung auszudriicken. Nicht heuchelte er Demut
durch biegsamen Nacken, geddmpfte Stimme, Komplimente, langen
Bart, glattrasiertes Haupt... Seine Kleidung war die des gewohnlichen
Mannes, so dass er weder stolz war, noch sich etwas vergab»33. Gregor

48 Es gab auch Verfechter der weissen Farbe wie z.B. der Novatianerbischof
Sisinnius, der das weisse Gewand fiir Bischofe und Priester gegen Angriffe der Befiir-
worter einer schwarzen Kleidung verteidigt mit dem Hinweis : «emoi de kai ho Solo-
mon parénense legon, ,estosan soi himatia leuka® (Eccl.9, 8, Anm.d. Vf) kai ho
Sotér en tois Euanggeliois leuke phainetai estgti chrésamenos (Lk. 9, 28 Anm.d. Vf.)
Oumenalla kai Mdysén kai Elian leukophorountas tois apostolois edeixen (Mt. 17,
Anm.d. Vf). Socrates Hist. eccl. lib. VI, cap. 22, MPG 67, 728.

49 Vgl. oben S.54.

S0 Sulpicius Severus, Vita S. Martini, cap.9, CSEL 1, 119.

S Op.cit., cap. 10, CSEL 1, 119f.

52 Op.cit., cap. 10, CSEL 1, 120.

53 8. Gregorii Oratio XVIII, cap. XXIII, MPG 35, 1012. Ubers. BKV Bd. 59,
S.370.

56



d. A. nimmt also eine Mittelstellung ein zwischen den eitlen, putzsiichti-
gen Klerikern auf der einen und den monastisch geprigten Asketen auf
der anderen Seite. Der Welt jedoch, die sich iiberhaupt mit dem Problem
der dusseren Erscheinung befasst, wird immer wieder der Antitypus Chri-
stientgegengestellt. Er ist das Leitbild der Armut und Entsagung, wie also
konnen Christen iiberhaupt auf den Gedanken kommen, sich entweder
mittels ihrer Kleidung zu schmiicken oder durch sie einen geistlichen
Herrschaftsanspruch auszudriicken! Christus, der leidende Gottes-
knecht, ist Massstab fiir den Gldubigen in dieser Frage: «Soll ich euch
Christus vor Augen stellen, wie er hungert und seiner Kleidung beraubt
ist, wie er iiberall umherirrt und mit Banden gefesselt ist» 547
Wir werden im Auge behalten miissen, ob dieser «christozentrische»
Ansatzin der nun folgenden Erorterung des Themas im Bereich synodaler
Bestimmungen weiterverfolgt oder aufgegeben wird.
(Fortsetzung folgt)

Whiting (Indiana, USA) Georg Retzlaff

54 Johannes Chrysostomus, Homilia XLIX in Mt. cap.5, MPG 58, 502. Ubers.
BKYV Bd. 26, S.94.

57



	Die äussere Erscheinung des Geistlichen im Alltag : eine Untersuchung zur Frage des 'habitus clericalis' im Spiegel synodaler Entscheidungen von 398 bis 1565

