
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Konferenz der "Kommission für Glauben und Kirchenverfassung"

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Konferenz der «Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung»

(Bangalore 1978)

«Hier sind wir: 630 Millionen Menschen, im nächsten Jahr 643, darunter
50 Millionen, die allein von der Handweberei leben; und wir bitten um
einen etwas breiteren Platz auf dem europäischen Markt, wir bitten, aus

eigenen Kräften leben zu dürfen. Ich spreche nicht von Hilfe, von
Beistand, von Gaben. Ich spreche von einer fairen Chance, nur von einer fairen

Chance.»
«In den letzten 12 Monaten haben wir versucht, die Länder der

Europäischen Wirtschaftsgemeinschaft und die USA zum Kauf einiger unserer
Handwebereien zu bewegen. Es gibt aber so viel Protektionismus, sie sind

so sehr in erster Linie mit ihrer eigenen Industrie beschäftigt, aber auch
mit ihren Investitionen in Singapur und Hong-Kong, dass ihre Hoffnung
zu unserer Verzweiflung wurde.»

«Deshalb habe ich gedacht, dass mancher von Ihnen uns helfen könnte,
unsere Hoffnungen mit den Hoffnungen der Menschen an anderen Orten
in Verbindung zu setzen und vielleicht zu versöhnen : keine Versöhnung
von abstrakten Gegensätzen, sondern von konkreten Problemen.»

Diesen leidenschaftlichen Appell richtete G Fernandes, der Industrie-
und Handelsminister Indiens, an die rund 180 Teilnehmer der Konferenz
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, die in Whitefield
bei Bangalore vom 16.-30. August 1978 tagte. Für ihn ist Indien ein Ozean
der Armut, in dem einige wenige Inseln des Wohlstands sich nicht schämen,

eine «Fünf-Sterne-Kultur» zu betreiben. Es gibt darin wenige Reiche,

die an einem Tag in einem erstklassigen Hotel soviel ausgeben wie das

Jahresdurchschnittseinkommen pro Kopf, nämlich 250 DM. Und es gibt
420 Millionen Menschen, die unter der Armutsgrenze leben, die über

weniger als 60 Pfennig pro Tag verfügen, und die gleiche Zahl Analphabeten.

Sich in einem solchen Land zu versammeln, um über die theologischen
Fragen zu diskutieren, die die christlichen Kirchen heute noch immer
voneinander trennen, ist ein gewagtes Unternehmen. Zu deutlich wird
dabei eine Kluft, die Theologie und Leben zu trennen droht, zu sehr wird
auch der einzelne durch solche Realitäten herausgefordert. Kann nicht
wenigstens ein «Moratorium» in den dogmatischen Kontroversfragen

36



vereinbart werden, um alle christlichen Kräfte auf solch dringende
Probleme zu konzentrieren, bis ein Minimum an menschenwürdigem Leben
für alle Teile der Menschheit geschaffen wird Oder ist ein solches Ziel gar
nicht erreichbar? Und: wenn doch, haben die Christen überhaupt eine
einheitliche Vorstellung, mit welchen Mitteln und aufweichen Wegen sie

es anstreben wollen?
Um es vorwegzunehmen: die Konferenz von Bangalore hat keine

Antwort auf diese Fragen gegeben, über die die Christen aller Richtungen
unbedingt weiter nachdenken mussten, - und zwar in vollem Bewusstsein,
dass es nicht einfach ist, eine solche Antwort zu finden. Der Ruf von M ini-
ster Fernandes sollte aber nicht nur Anlass zu grundsätzlichen Überlegungen

sein, sondern hoffentlich auch zu konkreten Resultaten im Sinne
einer grösseren Solidarität mit Indien und seiner Demokratie führen.

Faith and Order existiert als organisierte Bewegung schon seit über
50 Jahren - 1977 wurde das fünfzigjährige Gedenken an die Konferenz
von Lausanne gefeiert -, seit 30 Jahren ist es eine Kommission des

Ökumenischen Rates der Kirchen, die sich allerdings eine gewisse Selbständigkeit

und die Freiheit bewahrt hat, eigene Weltkonferenzen zu organisieren.

Nach Löwen (1971) und Akkra (1974) wurde jetzt nach Bangalore
eingeladen : eine aufstrebende Stadt mit bald 2 Millionen Einwohnern, im
Herzender südindischen Hochebene günstig gelegen, ein Mittelpunkt der
Industrie und der Wirtschaft - und auch des christlichen Indiens, das

durch zahlreiche wichtige Institutionen dort besonders stark vertreten ist.

Das «Ecumenical Christian Centre», etwa 15 km ausserhalb der Stadt,
als ein Komplex von gut einem Dutzend meist ebenerdigen Gebäuden
rund um einen Campus erbaut, dient den indischen Kirchen als Ort für
Tagungen und Kurse (darunter kurz vor der Konferenz die erste gemeinsame

Synode der Kirchen von Südindien, Nordindien und der Mar-
Thoma-Kirche, die in Sakramentsgemeinschaft miteinander stehen und
eine grössere organische Einheit anstreben). Es war für die Konferenz
noch mit einem grossen Zelt ergänzt worden ; die ebenfalls erweiterte
Belegschaft meisterte tadellos und liebenswürdig sämtliche organisatorischen

Probleme.
Das Programm umfasste zwei Themen, die jeweils durch gedrucktes

Material und einführende Referate vorbereitet in Gruppenarbeit behandelt

wurden : «Rechenschaft über die Hoffnung» und «Zusammen in der

Einheit wachsen». Der Berichterstatter wurde im ersten Fall der

Gruppe 2 über Asien zugewiesen, im zweiten nahm er an den Arbeiten der

Kommission 3 teil, die sich mit der Weiterarbeit an den Texten von Akkra
über Taufe, Abendmahl und Amt beschäftigte.

37



Das Thema «Rechenschaft über die Hoffnung» war durch das Bemühen,

die konkreten Hoffnungen der Menschheit miteinzubeziehen,
gekennzeichnet. Es erwies sich als äusserst schwierig, über ein Thema mit
solchen politischen Implikationen von Vertretern aus Ost und West und
aus der Dritten Welt etwas in sich Zusammenhängendes und Profiliertes
zu sagen. Das Ergebnis, das mit viel Mühe und nicht ohne Manipulationen

zustande kam, ist beachtenswert und dennoch unbefriedigend. Es

stellt eine allgemein gehaltene Verurteilung von Unterdrückung und
Ausbeutung dar, in der der Grundtenor an die marxistisch-christliche «Theologie

der Befreiung» erinnert : die Armen werden von den Reichen
ausgebeutet, die Kluft zwischen Armen und Reichen wird immer grösser, die
bestehenden Klassenunterschiede bleiben erhalten, und es entstehen

neue, die Lösung wird in einem Kampf gesucht, in dem sogar Gott Partei
ergriffen hat; so sollen die Christen auch kämpfen und offen Partei
nehmen: es ist nicht möglich, eine «Pseudo-Neutralität» einzuhalten.
Bezeichnenderweise werden solche Aussagen nur mit dem Alten Testament

(Psalm 103, 6) belegt. Änderungswünsche in dem Sinne, dass Befreiung
im Dienste der Versöhnung stehen soll, oder dass man neben der
Unterdrückung durch die Machthabenden auch die Gefahrdung durch den
Terrorismus verurteilen sollte, wurden ignoriert oder stillschweigend in der
nächsten redaktionellen Änderung wieder entfernt1. Meines Erachtens
fehlt hier eine klare Aussage darüber, dass die christlichen Kirchen sich

nicht voll mit einer der beiden Parteien im Ost-West-Konflikt identifizieren

können, sondern sich mit friedlichen Mitteln in jedem Lager für eine

Weiterentwicklung des Systems zur grösseren Menschlichkeit und
Gerechtigkeit und zu einem naturkonformeren Leben einsetzen sollten.

Im Vergleich zu diesen Aussagen der beiden letzten Abschnitte
wirkt der mehr theologische Teil zu Beginn des Dokumentes (Abschnitte

I-V) etwas künstlich. Hier sind allerdings wesentliche Präzisierungen
eingebaut worden, die für das Verständnis des gesamten Dokumentes
unentbehrlich sind : «Durch den Heiligen Geist strömt Gottes Liebe in unser
Herz. Echte Hoffnung ohne Liebe gibt es nicht» und «Wenn wir in der

Nachfolge Christi gegen das Böse kämpfen, tun wir es nicht nur in der

Hoffnung auf mehr menschliches Glück. Wir tun es auch in der Hoff-

1 Ich habe im Plenum beantragt, im Abschnitt 6 Mord und Entführung unschuldiger

Menschen als ein weiteres Beispiel der Angriffe auf die Menschenwürde zu
nennen. Obwohl niemand sich gegen diesen Vorschlag äusserte, wurde er nicht in
den Text aufgenommen. Mein schriftlicher Antrag auf Abstimmung darüber wurde
nicht beachtet.

38



nung, dass der Unterdrücker Busse tun und nicht länger ein Unterdrücker
sein wird und dass sich alle im Glauben Gott zuwenden und zusammen
seinen Segen empfangen werden. » Wenn es also einen christlichen Kampf
gibt, dann im Geist der Liebe und mit der Hoffnung aufVersöhnung. Der
erste Abschnitt ist in seiner hymnischen Sprache sogar für den
gottesdienstlichen Gebrauch geeignet und wurde in diesem Sinne im
Abschlussgottesdienst in Bangalore verwendet. Es wäre nur zu hoffen, dass für diesen

Zweck eine bessere deutsche Übersetzung angefertigt wird. Zu
bedauern ist, dass der Abschnitt IV nur von Gottes Vergebung spricht, ohne
sie wie im Vaterunser mit unserer Bereitschaft, auch zu vergeben, in
Verbindung zu setzen.

Fast naiv mutet im Abschnitt VI die Betrachtung von Wissenschaft und
Technologie an, die als an sich gut und segensbringend dargestellt werden,

während die Gefahren von biologischen Katastrophen und nuklearer

Vernichtung nur aus dem unverantwortlichen Gebrauch durch die

Menschen («insbesondere die Reichen»), erwachsen sollten. Technik ist

philosophisch betrachtet eine einseitige, auf «Gebrauch» gerichtete
Auseinandersetzung mit der Natur, theologisch ist sie ein Produkt des
abgefallenen Menschen, dessen Hybris sie in sich trägt. Neben dem
unverantwortlichen Gebrauch wären mindestens rein wissenschaftliche Fehler und
die Gefahr der «Verselbständigung» der Technologie hier zu nennen
gewesen. Dass eine christliche Haltung heute unter Umständen Verzicht auf
aufwendige Technologien und auf einen durch Raubbau an Mitmenschen
und Natur begründeten Wohlstand zugunsten eines einfacheren Lebens
und einer auf Partnerschaft mit der biologischen Umwelt gerichteten
Technik verlangen kann, wurde in dem Text wie auch in einer diesem

Thema gewidmeten Podiumsdiskussion in Bangalore nicht einmal artikuliert.

Die angeführten Beispiele machen deutlich, dass im Redaktionskomitee

des Textes über die Hoffnung eine alttestamentliche oder sogar säkulare,

auf jeden Fall nicht voll christliche Mentalität mitschwang. Wenn
das Dokument trotzdem von der ganzen Versammlung angenommen
wurde, dann ist dieses m. E. nicht im Sinne einer Identifizierung mit jedem
Ausdruck des theologischen Jargons (der in der kurzen Zeit auch nicht
von allen durchschaut werden konnte) zu verstehen, sondern als der

Wille, die Solidarität mit den Armen und Unterdrückten zum Ausdruck
zu bringen, was allerdings ganz deutlich eine Tendenz der Konferenz war.
Auf diesem Willen sollte in der Zukunft weitergebaut werden, indem
allerdings auf Mittel und Wege hingewiesen wird, die besser dem Geist
des Evangeliums entsprechen.

39



Ausgesprochen unheilvoll war aber der Versuch, durch die einzelnen

Gruppen Zusatztexte entwerfen zu lassen, die die konkreten regionalen
Probleme berücksichtigen sollten. Sie wurden oft von wenigen Personen

zusammengestellt, ohne abschliessende Besprechung in der betreffenden

Gruppe, schon ganz und gar nicht im Plenum. Insbesondere der Text über
die USA erregte durch seine Einseitigkeit den Widerspruch vieler
Delegierter2. Diese Texte sind für die Gesamtkonferenz als nicht repräsentativ
zu betrachten; sie wurden als Informationsmaterial an den Ständigen
Ausschuss weitergeleitet, dem die schwierige Aufgabe zukommt, sie zu
verbessern und über ihre Verwendung zu entscheiden.

Viel positiver ist der zweite Teil der Konferenz zu bewerten. Hier wurde

an Themen weitergearbeitet, die schon lange in Vorbereitung sind und
Schritte zur theologischen Annäherung der Konfessionen darstellen.
Besonders erfolgreich war hier die Kommission 2 unter der Leitung von
Prof. Nikos Nissiotis, Athen, der es zum erstenmal in der Geschichte der
ökumenischen Bewegung gelang, ein gemeinsames Glaubensbekenntnis
herzustellen. Dieser Text, der nicht trinitarisch, sondern vom Christus-

Ereignis her aufgebaut ist, wurde in der letzten Sitzung unter allgemeiner
Zustimmung zur Kenntnis genommen. Die schwierigste Frage, mit der
diese Kommission zu ringen hatte, war die des Bezugs auf die altkirchlichen

Bekenntnisse. In der Sache steht der Text auf dem Boden der
trinitarischen und christologischen Entscheidungen der alten Kirche. Viele

Delegierte hätten aber eine ausdrückliche Erwähnung dieses Tatbestandes

gewünscht. Vor allem Vertreter der «jungen Kirchen» aus der Dritten
Welt lehnten dieses jedoch ab: diese Bekenntnisse sind ihrer Meinung
nach in einem ihnen fremden kulturellen Kontext entstanden. Die
Botschaft des Evangeliums sollte aber in jedem Kulturkreis neu ausgedrückt
werden, ohne durch andere Kulturen von vornherein gebunden zu sein.

Viele Delegierte aus den Orthodoxen Kirchen waren über diese neue
Infragestellung der Tradition sehr enttäuscht; es wurde gesagt, die ökume-

2 Dem schriftlichen Protest einer Gruppe von Delegierten konnte ich mich
allerdings nicht anschliessen, weil er seinerseits verlangte, «das Bild der amerikanischen
Gesellschaft als eines Symbols für Freiheit und Demokratie in der Welt» hinzustellen,

was man angesichts der Unterstützung zahlreicher Diktaturen durch diesen
Staat nicht so sagen kann. Der genannte Text versuchte andererseits, die Wurzel vieler

mit Recht kritisierten Erscheinungen der nordamerikanischen Lebensweise «im
System selbst» zu sehen, womit wohl die freie Wirtschaft und die parlamentarische
Demokratie gemeint waren. Aus diesem Grund, und weil eine ähnliche Kritik der
Zustände in den Ostblockstaaten nicht zugelassen wurde, bin ich auch der Meinung,
dass der Text über die USA abzulehnen ist.

40



nische Bewegung wäre damit wieder auf den Ausgangspunkt zurückversetzt

worden. Wer so pessimistisch denkt, sieht allerdings nicht, dass hier
die Lehrkontinuität der Kirche nicht pauschal abgelehnt wird, sondern

nur die Frage ihres Übergangs von einem kulturellen Kontext aufden
anderen in besonders akuter Form gestellt wird. Über diesen neuen Aspekt
des Themas muss intensiver nachgedacht werden. Einerseits sollen die

jungen Kirchen, vor allem in Afrika, einsehen, dass eine bestimmte Kultur

immer im Austausch mit anderen, vergangenen und zeitgenössischen
Kulturen steht, und dass es den Christen in einem bestimmten Kulturkreis

nicht gleichgültig sein kann, welchen Weg die Kirche unter der

Leitung des Heiligen Geistes in den Jahrhunderten vor ihrer Missionierung
gegangen ist. Andererseits sollte man auf orthodoxer Seite inhaltliche und
formelle Fragen besser voneinander trennen : wäre man sich eines Tages
über den Inhalt des Glaubens völlig einig, aber nicht über den Wert der

konziliaren Entscheidungen der Vergangenheit - das scheint z. B. in bezug
auf die nicht-chalzedonensischen Kirchen immer mehr der Fall zu sein -,
dann müsste man sich fragen, ob eine Kirchentrennung allein aus diesem

Grund noch gerechtfertigt erscheint. Es wurde vorgeschlagen, eine
Konsultation über dieses besondere Thema abzuhalten.

Dieselbe Kommission erarbeitete auch einen wichtigen Text über die

Autorität in der Kirche, in dem u. a. Amt und Konzile als charismatische

Ereignisse gesehen werden, im Rahmen der übrigen Gaben des Geistes in
der Kirche ; die letztgültige Autorität ist die des Heiligen Geistes, darum
soll es keine falsche Alternativwahl zwischen Schrift und Tradition geben.

Die Kommission 1 unter der Leitung von Günther Gassmann beschäftigte

sich mit dem von der Vollversammlung in Nairobi vorgeschlagenen
Begriff der «konziliaren Gemeinschaft». In ihm wird nach wie vor eine

Basis gesehen, auf die sich die Anhänger der «organischen Einheit» und
der «versöhnten Verschiedenheit» einigen könnten. Orthodoxen Bedenken

gegenüber wurde klargestellt, dass es nicht die Aufgabe des Ökumenischen

Rates selber ist, ein ökumenisches Konzil vorzubereiten ; aber alle
ökumenischen Bemühungen zielen dahin, eine Situation herbeizuführen,
in der die Einheit verwirklicht und ein solches Konzil gehalten werden
kann. Der Ausdruck «konziliare Gemeinschaft», wie er in Nairobi
gebraucht wurde, bezeichnet auch nicht die gegenwärtige Situation der
Kirchen, sondern es ist die Umschreibung der zukünftigen «Einheit, die wir
suchen». In einem bestimmten Sinn ist die heutige Situation, mindestens

dort, wo der ökumenische Geist Fuss gefasst hat, «vor-konziliar». Im
Bezug auf diesen letzten Ausdruck wurde wiederum klargestellt, dass er hier
nicht die unmittelbare Vorbereitung eines Konzils meint (die innerhalb

41



einer schon vereinten Kirche geschieht), sondern eine Situation, in der die

Kirchen noch nicht in konziliarer Gemeinschaft miteinander stehen, aber

positiv auf diese Gemeinschaft hinarbeiten. Die Kommission empfahl
weiter, den Begriff der «lokalen Kirche», über den es schon den Bericht
«In Each Place» gibt, weiter zu präzisieren.

Die Texte von Akkra über Taufe, Abendmahl und Amt sind schon von
mehr als hundert Kirchen begutachtet worden3, ein weiterer erstmaliger
Vorgang in der Geschichte der ökumenischen Bewegung. Auch wenn es

nicht möglich sein wird, alle Vorschläge, die sich zum Teil gegenseitig
aufheben, in den Text hineinzunehmen, konnte die Kommission 3 einige
Richtlinien für eine weitere Arbeit an diesen Texten ausarbeiten. Vor
allem sollte dabei der Text über das Amt gestrafft werden und ähnlich wie
der Eucharistietext sich auf die wesentlichen gemeinsamen Aussagen
konzentrieren. Die unlogische Vermischung von soziologischen und theologischen

Betrachtungsweisen, die den Text belasten, sollte vermieden werden.

Einige Vorschläge gingen dahin, die Frage des Amtes der Frau ebenfalls

aus diesem Dokument auszuklammern (oder sie nur kurz zu behandeln)

und zum Gegenstand eines besonderen Dokumentes im Zusammenhang

mit der Konsultation über «die Gemeinschaft von Mann und Frau
in der Kirche» zu machen. Die Behandlung der Beziehungen zwischen
Taufe und Firmung im Text über die Taufe sollte weiter untersucht
werden; der Heilige Geist ist nicht etwas, was einmalig in der Taufe «gegeben»

wird, so dass man ihn hat oder nicht hat; sondern es ist mehr der

Gläubige, der vom Geist in Besitz genommen wird, mehr oder weniger
stark und für jeweils andere Aufgaben. Die drei Texte sollten weiter in
einen ekklesiologischen Kontext gestellt werden. Das wird vor allem
geschehen, indem die geplanten Erklärungen über «konziliare Gemeinschaft»,

«verbindliches Lehren» und das gemeinsame Glaubensbekenntnis

ihnen vorangestellt werden. Über das Ganze sollte auch noch ein
Werkbuch mit Kommentaren ausgearbeitet werden. Wenn diese ganze
Arbeit bis zur nächsten Sitzung von Faith and Order im Jahr 1981

abgeschlossen ist, hätte man ein wirkliches «Corpus Oecumenicum», das

3 Als letzte Stellungnahme wurde eine völlig ablehnende der Orthodoxen Kirche
Griechenlands während der Konferenz verteilt. Der verletzend knappe Text, der
u. a. die Gültigkeit der Taufe ausserhalb der apostolischen Sukzession leugnet und
sich mit dem Inhalt der Erklärungen von Akkra kaum auseinandersetzt, wurde auch

von vielen orthodoxen Delegierten aus anderen Ländern scharf kritisiert. Ein
ökumenisches Dokument abzulehnen, weil es nicht wortwörtlich den Glauben der eigenen

Kirche enthält, ist ja keine Stellungnahme, sondern ein Rückzug aus dem
ökumenischen Gespräch.

42



sowohl als Rahmen und Anregung für bilaterale Zusammenschlüsse als

auch als Zielrichtung für die Vereinigung der gesamten Christenheit von
grösstem Wert wäre.

Weitere Kommissionen bzw. Subkommissionen beschäftigten sich mit
«zwischenkirchlicher Hilfe» (es wird empfohlen, vor allem Projekte zu
fördern, die entweder die wirtschaftliche Entwicklung unter starker
Einbeziehung der Beteiligten in Planung und Ausführung fordern oder aber
die Einheit der Kirchen am Ort und ihre spirituelle Erneuerung vorantreiben),

mit der «Gemeinschaft von Mann und Frau» (hier geht es vor allem

um die Vorbereitung der Weltkonferenz von Melbourne, die im Mai 1980

stattfinden soll) und mit «neuen ökumenischen Erfahrungen» (in
spirituellen Gruppen der charismatischen oder der Meditationsbewegung, in
vielen Basisgruppen wird ökumenische Gemeinschaft als Selbstverständlichkeit

praktiziert ; die nationalen ökumenischen Räte und
Arbeitsgemeinschaften sollen prüfen, ob ihre Programme die Einheit fördern oder
eventuell eher die Spaltung institutionalisieren). Weniger aufschlussreich

war derText über den Dialogmit anderen Religionen, von dem man gerade
in Asien mehr erwartet hätte. Die indischen Kirchen, vor allem die
römisch-katholische und die Kirchevon Südindien, hatten auch während der
Konferenz einen sehr eindrucksvollen Beitrag dazu geliefert : in beiden
Kirchen ist die Bemühung deutlich, indische Gesangs- und Gebetsweisen
in ihre Gottesdienste zu integrieren, in beiden wird christliches Yoga intensiv

praktiziert, im römisch-katholischen Liturgischen Zentrum, das auch
in Bangalore seinen Sitz hat, werden sogar Riten und Texte aus dem
Hinduismus übernommen. Mögen in diesem letzten Fall manche Einzelheiten

zu weit gehen oder künstlich wirken, so ist im ganzen eine unverkennbare,

tiefe Auseinandersetzung mit dem Hinduismus im Gange, von der

viel zu lernen gewesen wäre. Immerhin hatte der Ökumenische Rat im

April 1977 eine eigene Konsultation über dieses Thema in Chiang Mai
(Thailand) organisiert, die neben viel «Nachhilfeunterricht» und bei
wiederholter Betonung der zu vermeidenden Gefahren auch einige gute
Gesichtspunkte enthielt. Leider leben noch viele asiatische Kirchen introvertiert.

Die Furcht, bei einer tieferen Beschäftigung mit ihrer religiösen Umwelt

die eigene Identität zu verlieren, ist noch sehr stark. Dabei ist es

erstaunlich, zu merken, dass oft als typischer Ausdruck der Theologie der

Dritten Welt Ideen angeboten werden, die dorthin aus unserer Welt
exportiert worden sind - von Marxismus und Fortschrittsglauben bis zu der

barthianischen Minderbewertung des Wortes «Religion» -, während
viele der dortigen Christen der eigentlichen Kultur ihres Volkes gegenüber

verschlossen bleiben. Es wäre auch an der Zeit, festzustellen, dass der

43



Dialog mit anderen Religionen und derjenige mit dem Atheismus qualitativ
verschiedene Dinge sind.

Die Konferenz litt z.T. darunter, dass in der neuen, vom Zentralausschuss

des Ökumenischen Rates der Kirchen beschlossenen Zusammensetzung

die eigentlichen Fachtheologen unterrepräsentiert sind. Der Vorsatz,

die Kirchen der Dritten Welt, die Jugend und andere Organisationen
stärker zu Wort kommen zu lassen, bewirkte leider einen Qualitätsverlust
in der Besetzung. Es war auch eine bedauerliche Fehlentscheidung des

Zentralausschusses, den 6 Kirchen der Utrechter Union, die z.T. zu den

Gründern von Faith and Order gehören, den einzigen stimmberechtigten
Sitz, den sie in der hundertzwanzigköpfigen Kommission besassen, zu
entziehen4. Es ist nur zu hoffen, dass dieser Fehler bald wieder rückgängig

gemacht wird.
Das Ergebnis einer Konferenz besteht nicht allein in Resolutionen und

Papieren, sondern auch im lebendigen Kontakt, im gemeinsamen Gebet,
in Ideen, die weiterwirken werden. Die christlichen Kirchen Indiens, ihre
heitere Innerlichkeit und ihr soziales Engagement sind in dieser Beziehung

eine unvergessliche Erinnerung. Es sind schlichte «Kirchen der

Armen», die das Fehlen an materiellen Mitteln nicht als eine Last empfinden

; ihre meditativen Gottesdienste sind nicht nur schön, sie führen auch

wirklich zur Anbetung. Die Konferenz gab Gelegenheit, in Gemeindegottesdiensten

mitzuwirken, mit Kirchenvorständen und Gemeindemitgliedern

zu sprechen, die wichtigen Stätten des Christentums in Bangalore zu

besichtigen. Vor allem beim Besuch des « United Theological College»
befanden sich die Teilnehmer auf historischem Boden : hier wurde schon
1911 eine ökumenische Bildungsanstalt errichtet, aus der im wesentlichen
die Geistlichkeit hervorgegangen ist, die 1948 den Zusammenschluss in
die vereinigte «Kirche von Südindien» bewirkte. Dreissig Jahre danach
steht diese Kirche trotz mancher internen Schwierigkeit gestärkt da, als

ein lebendiges Zeugnis für die Möglichkeit und den Segen der Einheit.
Das in altkirchlicher Schlichtheit erneuerte Bischofsamt wacht über
Gemeinden, die die Verschiedenheit des Ursprungs und der Traditionen als

Bereicherung empfinden. Die Vereinigung mit der Kirche von Nordindien

und der Mar-Thoma-Kirche wird angestrebt. Auch in Sri Lanka
(Ceylon) ist eine ähnliche Vereinigung von den Kirchen beschlossen wor-

4 Ich war in Bangalore als «liaison officer», d. h. Vertreter einer Konfessionsfamilie,
mit beratender Stimme zugelassen. Es ist zu vermerken, dass manche anderen

Kirchen ganz sicher übervertreten waren, wie z. B. die armenische und die Valden-
ser.

44



den; sie konnte aber bis jetzt wegen staatskirchenrechtlicher, aus der

Kolonialzeit stammender Regelungen nicht verwirklicht werden.
Eindrucksvoll war für den Verfasser auch ein Privatbesuch im Mutterhaus
der Südindischen Schwesternschaft und das dortige Gespräch mit dem
Bischof C. S. Sundaresan, der nach 16 Jahren in der Leitung eines Bistums

jetzt ganz freigestellt ist, um die spirituelle Erneuerung der Kirche unter
Berücksichtigung der Yoga-Methoden zu fördern. Dieser Bischof, der

den Titel eines Yoga-Arztes erworben hat und seine Übungen mit einer

überzeugenden christlichen Frömmigkeit verbindet, wird voraussichtlich
im Frühjahr 1980 nach Deutschland kommen, um seine Erfahrungen in
einem ökumenisch offenen Kreis von Teilnehmern bekannt zu machen.

Zu erwähnen sind auch eine Versammlung der charismatischen Bewegung

in einer römisch-katholischen Schule und die Meditationstage im
Ramakrishna-Ashram und in der Maha Boddhi Society, die ebenfalls auf
privater Basis die Tage nach der Konferenz erfüllten; darüber zu berichten

würde aber den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen.

Bonn Christian Oeyen

45


	Die Konferenz der "Kommission für Glauben und Kirchenverfassung"

