
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 1

Artikel: Katholizität und Ökumene : der altkatholische Weg im Bezugsfeld der
Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholizität und Ökumene

Der altkatholische Weg im Bezugsfeld der Bewegung
für Glauben und Kirchenverfassung

Vorbemerkung

Die hier mit einem gewissen Abstand vom Gedenken vor zwei Jahren an
Lausanne 1927-1977 folgenden Überlegungen versuchen, aus altkatholischer

Sicht und Erfahrung der Frage von Lukas Vischer ' nachzugehen :

«Was hat es eigentlich zu bedeuten, dass die Kirchen sich bereits so lange

um die Einheit der Kirche bemühen?» Persönlich teile ich dabei die von
Yves Congar in seinem Überblick zum Ausdruck gebrachte Stimmung2 :

«Ich bin gleichzeitig überrascht über das, was geleistet worden ist, und
betrübt darüber, dass man so wenig vorangekommen ist.» Und ich
möchte deshalb Lukas Vischers Frage vom altkatholischen Weg, von
seinen Anfängen und von seinem Fortgang her bis heute, hinterfragen im
Sinne der diesen Weg charakterisierenden Dialektik von Engagement und
Distanz, wie solches auch dem Beitrag Congars im ganzen entspricht,
aber auch durch die Ausführungen Eptings über die Vorgeschichte der

Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung3 nahegelegt wird.
Gewiss sollte dabei auch Lukas Vischers Sicht wegleitend sein: «Die

ökumenische Bewegung steht in mancher Hinsicht noch am Anfang, und
es wäre ein leichtes, eine lange Liste von Fragen aufzuzählen, über die eine

Verständigung erst noch erzielt werden muss. Diese weitere Arbeit kann
aber nur geleistet werden, wenn die Kirchen anfangen, aus den bisher
erreichten Ergebnissen die ersten Konsequenzen zu ziehen. Die unerledigten

Fragen können nur in der Gemeinschaft bewältigt werden.» Könnte
es nun aber nicht sein, dass gerade deshalb in den einzelnen Kirchen die

Vorfragen und Grundlagen bewusster bedacht und deutlicher entschieden

werden mussten, um in Wahrheit zu der «Gemeinsamkeit4 der Kirche

als Ganzheit» hindurchdringen zu können? Und steht dahinter nicht
doch die so oft mit leichter Hand zurückgeschobene, in genuin altkatho-

1 ÖR 26 (1977), 249, 50 Jahre Glauben und Kirchenverfassung. Vorwort.
2 A. a. O., S. 28, Fünfzig Jahre der Suche nach Einheit.
3 Karl-Christoph Epting, Ein Gespräch beginnt. Die Anfänge der Bewegung für

Glauben und Kirchenverfassung in den Jahren 1910-1920, Zürich 1972, 388 S.

4 A.a.O., S.250.



lischer Sicht jedoch entscheidende Frage nach der alten Kirche und der

normativen Bedeutung des in ihr entfalteten Pieromas offenbarter Wahrheit

und gelebter Einheit?

I. Altkatholische Bemühung um kirchliche Wiedervereinigung im Vorfeld
von Glauben und Kirchenverfassung bis zur «Weltkonferenz» 1927

Ohne Frage bedeutet, auf das Ganze der ökumenischen Bewegung der

neueren Zeit gesehen, die erste «Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung» in Lausanne 1927, sowenig wie die sie vorbereitende
Vorkonferenz von Genf 1920, einen Anfang schöpferischer Art, sondern
vielmehr den ersten Höhepunkt einer schon im ausgehenden 19. Jahrhundert

von weit auseinanderliegenden Ausgangspunkten her sich erhebenden

Flutwelle theologischer Bemühung auf kirchliche Einheit hin. Dieser

grosse Vorgang ist trotz allem, was schon vorliegt, in seinen Zusammenhängen

noch nicht genügend durchforscht und dargestellt worden5. Mit
Recht erklärt deshalb Epting im Blick auf das Faktum des Beschlusses

vom 20. Oktober 1910 in der General Convention der Protestant Episcopal

Church, der aus Bischof Charles Brents prophetischer Anregung
kirchliches Handeln werden liess : «Um die Bedeutung dieses Geschehens

zu verstehen, haben wir zunächst den Rahmen aufzuzeigen, in dem dies

allein recht gesehen wird», um sich zunächst «der Geschichte und dem
Denken der Protestant Episcopal Church zuzuwenden, insbesondere

dem, was in ihr im Blick auf die kirchliche Einheit vor 1910 getan und
gedacht wurde»6. Was aber für eine, in diesem Fall besonders hervorgetretene

Kirche gilt, bleibt so oder so für alle gültig. Es geschieht auch in
mancher Hinsicht in Eptings Arbeit. Trotz einzelner Hinweise werden
dabei jedoch Motivierung, Ziel und Charakter der altkatholischen
Teilnahme nicht deutlich. Sie erscheinen ohne weitere Betonung nur generell
eingeordnet in die kirchliche Reihung «Orthodoxe, Altkatholiken,
Anglikaner»7. Zur Ermöglichung eines konkreteren und differenzierteren
Verständnisses soll deshalb hier zunächst versucht werden, einige ausführlichere

Hinweise zu geben. Denn in der Tat: die Altkatholische Kirchen-

5 Vgl. Rouse, R./Neill, S. (Hrsg.), Geschichte der Ökumenischen Bewegung.
1517-1948. I II, Göttingen 1958, S. 171-.20; Epting, a.a.O., S.304f, Bibliographie.

« A.a.O., S.2-46.
7 A. a. O., S. 79 Anm. 148 u. öfter.



gemeinschaft der Utrechter Union, zu der sich seit 1889 eine Reihe
autonomer bischöflicher, die römische Zentralgewalt und Lehrunfehlbarkeit
ablehnender, national geordneter katholischer Kirchen verbunden hatten,

stellte hinsichtlich der Einheitsfrage kein unbeschriebenes Blatt dar.
Dabei ist es wichtig zu sehen, dass es ein «altkatholisches ökumenisches

Programm» und eine entsprechende katholische Haltung vor der äusseren

Kirchenbildung8 gab. Und zwar waren die Grundzüge einer ökumenischen

Theologie dieser Kirchengemeinschaft vorgegeben in Gedanken,
die Ignaz von Döllinger schon in den sechziger Jahren, vor allem in der
Münchener «Versammlung katholischer Gelehrter»9, vorgetragen hatte.
Wie J.Finsterhölzl zusammenfassend erklärt: «Döllinger versteht nun
endgültig die Wiedervereinigung nicht als blosse Rückkehr, etwa gar in
die katholische Kirche des 16. Jahrhunderts, sondern er, der jeder Vereinigung

in einer imaginären Kirche der Zukunft als Synthese aller Gegensätze

und zugleich als Aufgeben des bisher Geglaubten zutiefst misstraut,
lässt nun die Versöhnung doch als eine Begegnung erfassen, wo beide
Kirchen in der Treue zur göttlichen Offenbarung und in einem zeitlichen
Fortschritt, der inhaltliche Vertiefung des Glaubens bedeutet und allein
daher wirklich Gewinn ist, in der einen unverfälschten katholischen
Wahrheit sich treffen», wofür allerdings bestimmte Bedingungen gelten:

«Die erste Bedingung ist, dass unsere Wissenschaft das wahrhaft
Trennende und Unkatholische, das heisst, das dem Gesamtbewusstsein der
Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Kontinuität Zerstörende in
der Lehre der Gegenseite... überwinde, wofür noch sehr viel zu leisten
bleibt.»

«Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische Lehre in ihrer Totalität,

ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ihrem organischen
Zusammenhang und ihrer inneren Konsequenz zur Darstellung bringe,
so dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf
unterscheide von dem Zufälligen und den der Idee fremdartigen Auswüchsen...
Dies ist noch nicht geschehen, und die aufrichtige Beantwortung der

Frage, warum es noch nicht geschehen sei, dürfte einen Beitrag zu der uns
so nötigen und heilsamen Selbsterkenntnis liefern10.»

«Endlich die dritte Bedingung wäre, dass die Theologie und durch sie

die Kirche die Art und die Kraft jenes Magnetberges der Fabel annehme,

8 Abgesehen von der seit 1723 von Rom getrennten Kirche von Utrecht.
9 Kleinere Schriften, hrsg. v. Fr. H. Reusch, Würzburg 1890, s. a. J. Finsterhölzl,

Die Kirche in der Theologie Ignaz v. Döllingers bis zum ersten Vatikanum, Göttingen

1975, S. 395-402.
10 Vgl. die Frage von Lukas Vischer, Anm. 1, a. a. O.



der alles Eisen aus dem ihm nahegekommenen Schiffe herauszog, ich

meine, dass sie alles Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaften

in Lehre, Geschichte und Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfältig

von dem beigemischten Irrtum ausscheide und dann frei und offen

akzeptiere, ja als das rechtmässige Eigentum der einen wahren Kirche, die

dies alles einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage, besessen habe,

in Anspruch nehme u.»
Und kein anderer als Döllinger selbst hat in seiner Auseinandersetzung

mit dem I. Vatikanum der werdenden altkatholischen Kirchengemeinschaft

in diesem Sinn ihre genuine ökumenische Einstellung bis in die

Laienbewegung der «Katholiken-, später Altkatholikenkongresse» hinein
vermittelt. So heisst es schon in der von Döllinger entworfenen Münchener

Pfingsterklärung vom Jahre 1871, dass die Loslösung von Roms
Zentralgewalt neue Hoffnung auf Wiedervereinigung der vielgespaltenen
Christenheit bedeute u : «Auf diesem Wege und nicht durch die vatikanischen

Dekrete, werden wir zugleich uns dem höchsten Ziel christlicher

Entwicklung nähern, der Vereinigung der jetzt getrennten christlichen
Glaubensgenossenschaften, die von dem Stifter der Kirche gewollt und
verheissen ist, die mit immersteigender Kraft der Sehnsucht von unzähligen

Frommen, und nicht am wenigsten in Deutschland, herbeigerufen
wird13.»

Und in der Folge dieser Gedanken erklärt der zweite (Alt-)Katholiken-
kongress zu Köln in seinem Beschluss vom 21. September 1872: «Der
Kongress wiederholt den in den Münchener Programmen von Pfingsten
und vom September 1871 enthaltenen Ausdruck der Hoffnung auf eine

Wiedervereinigung der jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften.

Er spricht den Wunsch aus, dass die Theologen aller Konfessionen

diesem Punkt ihre Aufmerksamkeit zuwenden mögen, und ernennt
eine Kommission, welcher der Auftrag erteilt wird:

1. sich mit den bereits bestehenden oder sich bildenden Vereinen zur
Hebung der kirchlichen Spaltung in Beziehung zu setzen ;

2. wissenschaftliche Untersuchungen über die vorhandenen Differenzen

und die Möglichkeit ihrer Beseitigung anzustellen und zu veranlassen
und die Veröffentlichung der Ergebnisse dieser Untersuchungen in
wissenschaftlichen Werken und Zeitschriften zu erleichtern;

n Finsterhölzl, a.a.O., S.396f.
12 IKZ 1 (1911), 1 ff. Dokumente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholizismus.

u Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen (1887) 1965, S.22.



3. durch populäre Schriften und Aufsätze die Kenntnis der Lehren,
Einrichtungen und Zustände der getrennten Kirchen und Konfessionen, die

richtige Würdigung der vorhandenen Einigungs- und Differenzpunkte zu
fördern und überhaupt das Verständnis und Interesse für die wünschenswerte

Verständigung in weiteren Kreisen zu wecken und zu erhalten.»
Zehn führende Altkatholiken, darunter als erster Döllinger selbst, wurden

vom Kongress zu Mitgliedern dieser Kommission bestimmt und
ersucht, «andere Männer zu kooptieren und sich mit denselben über eine

zweckdienliche Organisation zu einigen»»4. Und in Fortsetzung dieser

Linie wiederum liess Döllinger im Sommer seine persönliche Einladung
zur ersten der beiden Bonner Unionskonferenzen vom 14. September
1874 mit den Worten hinausgehen : «Als Grundlage und Massstab des

Erreichbaren und zu Erstrebenden sind die Bekenntnisformeln der ersten
kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und Institutionen zu
betrachten, welche in der allgemeinen Kirche des Ostens wie des Westens

vor den grossen Trennungen als wesentlich und als unentbehrlich gegolten

haben», während eine der Bildung der späteren Christkatholischen
Nationalkirche der Schweiz vorausgehende Volksversammlung in Ölten
schon am 1.Dezember 1872 erklärt hatte: «Als höchstes Ziel erstreben

wir die endliche Wiedervereinigung aller Kirchen und Konfessionen, welche

die in Wahrheit allgemeine katholische Kirche in ihrer Einheit
bilden15.» Diese Formulierung gibt in ihrer Ausrichtung auf das zu erstrebende

«höchste Ziel» in bemerkenswerter Ausgeglichenheit den
ekklesiologischen Grundgedanken Döllingers, wie er sich in jener Zeit herausgebildet

hatte, wieder : «Wiedervereinigung» bedeutet das Hervortreten der
in Wahrheit allgemeinen, d. h. universalen und damit ökumenischen Kirche

in ihrer ununterbrochen bestehenden, «allen Kirchen und Konfessionen»

vorgegebenen wesenhaften Einheit : Katholizität und Ökumenizität
sind zu unterscheiden, jedoch letzten Endes nicht zu trennen. So zeigt die

Ekklesiologie die ihr angemessene Analogie zur chalkedonensischen

Christologie der Väterzeit. Die Oltener Formel und andere auf Döllingers
ökumenische Vision zurückgehende Formulierungen aus seiner ökumenischen

Theologie haben weit über den altkatholischen Bereich hinaus
eine Auswirkung gehabt. Und wie Döllingers eigene Gedanken zur
kirchlichen Wiedervereinigung sich nicht zuletzt auch in Verbindung mit und

14 IKZ, a.a.O., S.2ff. Als Mitglieder der Kommission wurden benannt: «die
Herren v. Döllinger, Friedrich, Langen, Lutterbeck, Michaud, Michelis, Reinkens,
Reusch, Rotteis und v. Schulte».

"5 A.a.O., S.7, Resolution?.



im Gegenüber zu der katholischen Erneuerung in der englischen Kirche
von Henry Newman und Edward B.Pusey her gebildet haben, so wirken
sie auf den Fortgang der Bewegung in England und Amerika zurück.
Ohne hier schon darauf eingehen zu können, bleibt jedoch festzuhalten,
dass es bis heute für das altkatholische Verständnis der «Gesamtkirche»
als der katholischen Una sancta eine nicht aufgehobene, schon von
Döllinger geltend gemachte Differenz zum anglikanischen ekklesiologischen
Grundgedanken der Gleichsetzung Catholicity und Comprehensiveness
gibt16.

Für die frühe Wirkung Döllingers auf den Initiator der Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung, den 1861 in Ontario/Kanada geborenen

Bischof Charles Henry Brent, gibt es aus seiner ersten direkten Begegnung

mit Altkatholiken auf deren sechstem Internationalen Kongress in
Ölten 1904 ein lebendiges Zeugnis. Als Vertreter des Presiding Bishop der

amerikanischen Episkopalkirche erklärte der damalige Missionsbischof
von Manila auf den Philippinen: «For long years now the name ,01d
Catholic' has been to me a symbol of great principles - of deep devotion to
the Person of Jesus Christ, of loyalty to Catholic... But until today is was

never my fortune to brought into contact your organic life. Permit me to

say with all sincerity that the reality is not untrue to the symbol. But there
is a further principle which stands out primently in the history of Old-
Catholic Christianity - a principle which fired my boyish imagination
with admiration, and which, I trust, has not ceased to inspire my
manhood associated inseparably with the venerated name of Döllinger as

may be summed up in an epigramm of which, if I mistake not, he was the

author ; at any rate his life was an embodiment of the principle, that truth
is greater than unity : Truth with unity ifpossible, but truth at all costs and

without unity if need be. ' If there is aught that is divergent between your
Church and that of my allegiance, it is nothing that invalidates or mars
true Catholicity. The types are different ; you stand for the more, we for
the less precise form, you are the,moderates' we the progressives'... it is a

nessary means of self-protection, saving us from mistakes and amplifying
our wisdom and power for service17.» Aufmerksames Hinhören vermag

i« S. Epting, a.a.O.. S. 11-16; vgl. J.Finsterhölzl. a.a.O.. S.471: «Dieses
Bekenntnis zur Unfehlbarkeit der Kirche noch am Vorabend des Konzils gewinnt
deshalb grosse Bedeutung... Diese Sicht weist zurück auf Möhler. hinüber zu Newman

und voraus auf Scheeben, der ein unfehlbares Zeugnis des Heiligen Geistes in
der Einheit des Bekenntnisses im Glaubenskörper, die Wechselwirkéng im Zeugnis
des Lehr- und Glaubenskörpers und die gemeinsame Unfehlbarkeit erkannt hat.»

17 Kongressbericht. Aarau 1905, S.37.



auch hier etwas von der erwähnten ekklesiologischen Differenz zu
vernehmen. Und jedenfalls gilt generell für die bleibende Rezeption Döllingers

in der altkatholischen Theologie, dass diese der Linie eines Ökumenismus

zu folgen sucht, «der nicht spätgeborene, reduzierende Aufklärung,

nicht ein den Mittelweg suchender Puseyismus, sondern eben

katholischer Ökumenismus ist». Und dementsprechend kann er von
seinem Ansatz her auch für sich in Anspruch nehmen, was Finsterhölzl im
Blick auf Döllingers ökumenischen Aufbruch zusammenfassend sagt:
«Eine so verstandene Theologie ist kontroverstheologisch und irenisch

zugleich: kontroverstheologisch, indem sie das Unkatholische, das der

gesamtkirchlichen Überlieferung Widersprechende bei den andern
aufdeckt und diesen so einen Dienst tut ; irenisch, indem sie allen unnötigen
Anstoss vermeidet, das Wahre und Gute der Getrennten bereitwillig
annimmt und der eigenen Kirche zur Selbsterneuerung hilft, um für andere

zugänglich zu sein18.»

Zugleich ist jedoch nicht zu übersehen, dass jede Rezeption ein Akt von
Kommunikation ist, der Änderungen einschliesst, so gering oder
unbemerkt sie sein mögen und zunächst bleiben können. Dies zeigen schon auf
dem Kölner Kongress Ton und Akzentsetzung der Begründung des

Antrages «eine permanente Commission einzusetzen, welche auf dem
angedeuteten Weg die Einigung der Confessionen erzielt», durch Professor
Josef Hubert Reinkens, den späteren ersten altkatholischen Bischof in
Bonn: «Die verschiedenen Confessionen und besonderen Typen christlicher

Gemeinschaft müssen, wenn eine Einigung erzielt werden soll, sich

selbst als reformbedürftig und vervollkommensfähig erkennen und
bekennen, ohne Ausnahme. So wie Selbstgerechtigkeit den einzelnen Christen

verurteilt, so verurteilt sie auch eine Konfession. Das Zweite ist : Nur
aus der Mitte der Christen, der Gläubigen heraus, durch die Macht der
Liebe und durch die Macht der Wissenschaft, der heiligen Wissenschaft,
kann das Verständnis allmählich erzielt werden, welches für die offiziellen
Repräsentanten der Kirchen die Einigung möglich macht. Dabei bleiben

wir in dem Bewusstsein, dass wir einen einigen Grund unter unsern Füssen

haben, dass wir die ökumenischen Bekenntnisse der ersten allgemeinen

Konzilien wie aus einem Munde bekennen, dass wir die gesamte
Wissenschaft der Kirchenväter einmütig die unsrige nennen, dass wir die

Märtyrer des christlichen Altertums in gleicher Weise als die unsrigen
verehren, dass das christliche Leben des Altertums unser gemeinsames Leben

18 A.a.O., S.402. Finsterhölzls dieses Urteil auf «Döllinger vor dem Konzil»
einschränkende Klausel kann hier nur kommentarlos angemerkt werden.



ist, dass wir eins sind in dem Gebete, dass wir uns als Brüder erkennen,
dass wir eins sind in der Liebe19.» Abgesehen vom Ton pastoral-volkstümlicher

Beredsamkeit - hier beginnt der Akzent sich zu verschieben

vom Bewusstsein unmittelbarer, gelebter Katholizität in der Umwelt,
innerhalb deren die oppositionelle Gruppe der Unfehlbarkeitsgegner sich

zunächst vorfand, auf ein «wir», das sich in neuer Betonung aufdie in der
Sache zwar festgehaltene, zeitlich jedoch ferngerückte Katholizität der

alten Kirche bezieht. Und zugleich spüren wir, wie dieses neue «wir»
Christen einbezieht, die vorher «draussen» zu stehen schienen, sie «als

Brüder» erkennt und mit ihnen «eins in der Liebe» ist.

Damit zeichnet sich die neue existentielle Situation «katholischer
Opposition in isolierter Minderheit» ab, die den weiteren altkatholischen
Weg in besonderer Weise kennzeichnet.

Mit besonderer Deutlichkeit spricht diese neue Lage sich aus in der
ausführlichen Antwort des Präsidiums des dritten Kongresses in Konstanz
1873 auf die Einladung der Evangelischen Allianz, zu deren sechster

Internationalen Generalkonferenz im Oktober 1873 drei Delegierte nach
New York zu entsenden, um «dem christlichen Publikum von Amerika
authentische Mitteilungen über Ursprung, Fortschritt und Aussicht der
altkatholischen Bewegung zu machen». Das Schreiben ist gezeichnet von
Bischof Reinkens, Prof. von Schulte, Prof. Cornelius und Landammann

Augustin Keller. Der folgende Auszug zeichnet in charakteristischer
Weise das allgemeine, auch die Laienkreise bewegende ökumenische
Denken vor allem in der deutschen und schweizerischen Bewegung : «Wir
erhoffen und erstreben eine Herstellung der Einheit der christlichen Kirche.

Wir bekennen offen, dass kein Zweig derselben allein die ausschliessliche

Wahrheit habe. Wir halten als Ziel fest, dass auf dem Boden der

Schrift und der auf diesem stehenden Überlieferung, auf dem Boden der
alten ungeteilten Kirche eine Vereinigung auf einem wirklich ökumenischen

Konzil stattfinden könne. Das ist unsere Aufgabe und Absicht für
jenes Streben, das uns in unmittelbare Verbindung gebracht hat mit der

evangelischen, der anglikanischen, der anglo-amerikanischen, der
russischen und der griechischen Kirche. Wir wissen, dass dieses Ziel nicht so

bald zu erreichen ist. Aber wir sehen als den Anfang der Erreichung den

Umstand an, dass bereits ein wirklich christlicher Verkehr zwischen uns
und den übrigen christlichen Konfessionen ins Leben getreten ist. Mit
Freuden ergreifen wir daher Ihre uns gebotene Bruderhand und erlauben

uns die Bitte, mit uns auf einem beiderseits zu vereinbarenden Weg in

19 Kongressbericht Cöln, 1871, S.78f.



nähere Verbindung zu treten.» Aus der Fortsetzung ist zu entnehmen,
dass wirklich ernstlich an eine festere und anhaltende Beziehung zur - den

Verfassern des Schreibens bestimmt nicht unbekannten - Evangelischen
Allianz gedacht wurde. Nach dem Hinweis auf die «tatsächlich bereits ins
Werk gesetzten Reformen gemäss Ordnung und Geist der alten Kirche»
heisst es weiter : «Durch die beiliegenden, am 3. Juni 1873 angenommenen
,Provisorischen Bestimmungen' ist bereits dem Laienelement in der
Verwaltung des Kirchenwesens ein Einfluss eingeräumt worden, der, in allen
seinen Bestimmungen durchaus verträglich mit den Satzungen und
Übungen der alten Kirche der ersten Jahrhunderte, sicherlich nicht hinter
dem zurückbleibt, was als wünschenswert in unserer Zeit bezeichnet werden

kann. Wird der Entwurf einer Synodal- und Gemeindeordnung
von der ersten Synode angenommen, so haben wir eine Verfassung, welche

wohl den meisten unserer evangelischen Brüder in Deutschland noch

längere Zeit als frommer Wunsch erscheinen dürfte. Eine katholische
Synode mit Bischof, Priestern und Laien liefert den Beweis einer Reform
des Kirchenwesens, welche noch vor wenigen Jahren für unmöglich
gegolten hätte. Wir haben so das ins Leben gesetzt, was uns in der
kirchlichen Verfassung wesentlich erscheint : das Bischöfliche Amt als das

leitende, das bischöfliche und das priesterliche als das zum Spenden der

Heilsmittel und zum Verkünden des göttlichen Wortes bestimmte, das

volle und harmonische Zusammenwirken aller Gläubigen in gesetzlich
geordneter Weise... Wir schliessen mit dem Wunsch, dass Ihre Konferenz
das Ziel : eine tätige, enge Verbindung der verschiedenen Zweige der
evangelischen Kirche herbeizuführen, erreiche, mit dem anderen Wunsche für
Sie und uns, dass das Band der gegenseitigen Liebe ein immer festeres

werde, dass wir Institutionen gründen, welche die Wiedervereinigung der

christlichen Konfessionen anzubahnen und zu jenem Ziele zu führen
geeignet seien, welches uns allen vorschweben muss...20.» Die in diesem

Schreiben sich abzeichnenden Linien sind lange Zeit für das kirchliche
Bewusstsein bis in die Gemeinden hinein kennzeichnend geblieben. Dabei
ist das Bild von den Zweigen der Einen Kirche nicht so zu verstehen,
dass schon der blosse Verzicht auf ein «alleiniges Haben der ausschliesslichen

Wahrheit» die Katholizität der Lokal- oder Nationalkirche
ausreichend definiere. Vielmehr wären damit Ausdeutungen im Sinne der

anglikanischen Branch-Church-Theorie und pragmatischen Verständnisses

der Comprehensiveness nicht mit voller Klarheit ausgeschieden.

20 Kongressbericht Constanz, 1873, S. 21-27. Das Schreiben schliesst mit den

Worten Joh. 17, 20 f.



Interessant als Zeichen einer Analogie der altkatholischen Bewegung
und der Bewegung von Glauben und Kirchenverfassung ist im Schreiben

an die Evangelische Allianz die Verwendung der Formeln «ein wirklich

ökumenisches Konzil» für das ferne Ziel und «wirklich christlicher
Verkehr» im Sinn von «Konziliarität» oder «konziliare Prozesse» für das

schon Mögliche in bezug auf die gesuchte Vereinigung. Eine solche Parallele

in zeitlicher Verschiebung ist um so natürlicher, als es sich ja im Falle
der altkatholischen wie der anglikanischen Einheitsinitiativen um einen
Versuch handelt, sich mit der Identifizierung «römische» gleich «katholische

Kirche» nicht abzufinden und mit dem Prozess der Überwindung
einengender Schranken für die Katholizität in der ganzen christlichen
Ökumene Raum zu schaffen 21. Der frühe, auf «bleibende Einrichtungen»
als Instrumente allgemeiner Wiedervereinigung gerichtete altkatholische
Vorstoss konnte allerdings schon bald nicht mehr sich auf eine breitere

Wirkung ausrichten. Doch nach der Konsolidierung als Kirchengemeinschaft

der Utrechter Union im weitgespannten Rahmen einer aktiven
Minderheit wurden besonders seit dem II. Internationalen Kongress 1892

in Luzern die schon früh von Döllinger, E. Michaud und Bischof Eduard
Herzog in Verbindung mit Bischof Reinkens in freier Weise geknüpften
Beziehungen zu bleibenden Anliegen der ganzen Gemeinschaft, vertreten
durch ihr höchstes Organ, die Internationale Bischofskonferenz, die man
auch als Bischofssynode im altkirchlichen Sinn bezeichnen könnte, zumal
sie nach ihrer Ordnung für die Wahrung der katholischen Überlieferung
in den von den Bischöfen geleiteten Kirchen Verantwortung trägt und
gemeinsam über die Beziehungen zu anderen Kirchen wacht. Dies gilt auch
heute noch.

Tatsächlich zeigte sich schon in den Erklärungen des Münchener
Kongresses 1871 eine doppelte Differenzierung in der zeitlichen und methodischen

Zielsetzung für das, was im Anschluss an Döllingers Gesamtschau

«Wiedervereinigung der Kirchen» genannt wurde: «Wir hoffen», heisst

es im dritten Artikel des Programmes», auf eine Wiedervereinigung mit
der griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung
ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren
dogmatischen Unterschieden begründet ist.» Charakteristisch unterschieden
heisst es dann weiter im Blick auf eine Gemeinsamkeit der westlichen
Kirchen: «Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen

21 Vgl. den Hinweis auf den «konziliaren Umgang der Kirchen miteinander» in
Werner Küppers, Unterschiede im Verständnis der ökumenischen Situation und
Aufgabe in Evanston, ÖR 4 (1955), 81-94 (s. 91 ff).

10



und auf dem Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Kultur allmählich eine Verständigung mit den protestantischen und
bischöflichen Kirchen.» Diese Linien zeichnen sich deutlich ab in der von
Otto Steinwachs gegebenen Zusammenfassung der Ausgangslage in

jenem frühesten Zeitpunkt22: «Auch in den Verhandlungen jenes
Kongresses spielte bereits die Unionsfrage keine geringe Rolle, zumal auch
Glieder der beiden Kirchen anwesend waren, die nach ihrer Verfassung
und Vergangenheit für eine Union zunächst in Betracht kommen mussten,

der griechisch-russischen und der anglikanischen. Seitens der ersteren

war der Theologieprofessor Dr. Ossinin aus St. Petersburg und seitens der

anglikanischen der Dekan von Westminster in London, Rev. Stamley,
erschienen. Professor Michelis wies darauf hin, dass die morgenländische
Kirche der nicht ultramontanen katholischen Kirche des Westens keineswegs

so fern stehe, als man für gewöhnlich annehme : ,Es ist im Episkopat
der griechischen Kirche jetzt vollständig das Bewusstsein angeregt, nachdem

eben dieser Kampf gegen die Übergriffe der päpstlichen Macht in

unserer katholischen Kirche recht aufgenommen wird, dass damit eigentlich

die trennenden Hindernisse einer Vereinigung schon behoben sind !'
Und er fand die vollste Zustimmung von Professor Ossinin, der ihm auch

darin beipflichtete, dass zwar der Unterschied in der Lehre vom Ausgang
des heiligen Geistes wesentlich, aber nicht unüberwindbar sei. Bezüglich
der anglikanischen Kirche konnte Döllinger mitteilen: ,Von seiten der

bischöflichen Kirche in Nordamerika sind mir wiederholt von
Geistlichen und selbst von Bischöfen erst jüngst und mit Beziehung auf unsere
jetzige Versammlung Erklärungen zugekommen, dass man den Wunsch

hege, mit uns als den Vertretern der nicht ultramontanen Anschauung in
der katholischen Kirche, in nähere Beziehung, in Konferenzen über die

Möglichkeit einer Annäherung zu treten.' Auch mit den Protestanten
deutschen und schweizerischen Bekenntnisses, das wurde auf dem Kongress

von verschiedenen Teilnehmern betont, erhoffte man zunehmende

Verständigung.» Sehr deutlich zeigt sich hier nach den vier Hauptrichtungen

hin die eine Grundeinstellung : Verharren in der katholischen Kirche
bei ungelöster Spannung zu «Rom»; wesentliche Übereinstimmung mit
der Ostkirche ; ähnliche, aber nicht im gleichen Sinn gegebene Nähe zum

von altkirchlicher und reformatorischer Überlieferung bestimmten
Anglikanismus ; und lebhafte Sympathie vor allem vom gemeinsamen Anliegen

toleranter Menschlichkeit und Frömmigkeit her für die Gläubigen in
den protestantischen Kirchen. Damit profiliert sich, wenn auch weithin

22 IKZ 1 (1911), 169 ff. Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus.

11



als Ausdruck des Selbstverständnisses einer praktisch «gewichtlosen»
Minderheit wenig beachtet und nur von wenigen in ihrer Bedeutung für
die ökumenische Ekklesiologie verstanden und ernstgenommen, schon
sehr früh ein heute noch aktueller Beitrag zur späteren Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung.

Im einzelnen kann nun aber hier auf die Entwicklungen in den vier
genannten Hauptrichtungen nicht eingegangen werden. Besonders das

altkatholisch-römisch-katholische Verhältnis und das protestantisch-altkatholische

bedürften sehr sorgfältiger Untersuchungen. Aber auch in den

beiden anderen Ausrichtungen der theologischen und praktischen
Bemühungen um volle kirchliche Gemeinschaft kann hier nur kurz das Wesentliche

für den Zeitraum bis zur Konferenzbegegnung in Lausanne 1927

angeführt werden23.

Was die anglikanische Frage betrifft, so konnte eine wesentliche

Hemmung auf altkatholischer Seite erst 1925 überwunden werden. Nachdem
im Jahr 1893 eine besondere theologische Kommission in der Kirche von
Utrecht sich gegen die Gültigkeit der anglikanischen Weihen erklärt
hatte, kam es erst 1925 durch eine Erklärung der niederländischen
Bischöfe zu deren theologischer und kirchlicher Anerkennung24. Andererseits

erklärte schon 1874 auf der ersten Bonner Konferenz über die

Unionsfrage der Bischof von Winchester, E.H.Brown: «Über die
Interkommunion zwischen Altkatholiken und der englischen Kirche habe ich
mich mit meinen englischen Freunden besprochen und darf erklären, dass

nach unserer Überzeugung von seiten der englischen Kirche kein Bedenken

gegen eine Interkommunion mit den Altkatholiken obwaltet; die

Weihen der katholischen Priester, der altkatholischen wie der
römischkatholischen, werden von uns als gültig angesehen», worauf von Bischof
Kerfoot von Pittsburg versichert wurde: «Bezüglich der Interkommunion

mit den Altkatholiken kann ich als amerikanischer Bischof dieselbe

Erklärung abgeben...25. »

23 S.Urs Küry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart (1966), 21978, S.388-403
O. Steinwachs, Unionsbestrebungen des Altkatholizismus, IKZ 1 (1911), 169-186;
471-499.

24 RITh III (1895), 8-20; IKZ 15 (1925), 65; vgl. die theologischen Vorbehalte
von E. Michaud, RITh XVII 1909), 556-560 ; Sur les Ordres anglicans ; 660-690, La
question des Ordres pendant les neuf premiers siècles : «Une chose peut être valide
sans être correcte, et dans l'incorrection il y a des degrés» (S. 560).

25 Hirtenbriefe. Eduard Herzog, Bern 1886, S. 208-230: Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche.

12



Am 10. August 1879 fand in der Berner Pfarrkirche gemeinsame
Kommunion statt zwischen dem schottischen Bischof Henry Cotterill, dem
Bischof der deutschen Altkatholiken J. H. Reinkens und dem Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz Eduard Herzog. Im Sommer 1880

folgte Bischof Herzog der Einladung des präsidierenden Bischofs zur
amerikanischen Generalsynode und bezeugte die bestehende Gemeinschaft

in aktiver Teilnahme an deren Gottesdiensten. Zur Begründung
führt Herzog die Worte aus dem 1861 in Oxford erschienenen Buch des

derzeitigen Bischofs Wordsworth von Lincoln «De l'Eglise Catholique»
(Die Katholische Kirche und ihr anglikanischer Zweig) an : «Die Kirche
von England anerkennt die Autorität der katholischen (allgemeinen) Kirche

und betet täglich für ihre Wohlfahrt: sie glaubt an nichts, was die

katholische Kirche verwirft, und sie verwirft nichts, was die katholische
Kirche glaubt, sie ist durch den Glauben, die Hoffnung und die Liebe
verbunden mit allen ihren Gliedern, in Jesus Christus, dem Haupt der
Kirche.» Herzog verkennt dabei nicht: «Man braucht nicht sehr lange mit
den Angehörigen der anglo-amerikanischen Kirche zu verkehren, um die

Wahrnehmung zu machen, dass sie trotz der gemeinsamen Grundlage,
auf der sie alle stehen, doch verschiedenen kirchlichen Richtungen
huldigen»... ; er meint jedoch, diese schliessen einander nicht aus, «sondern
ergänzen einander in der wohltätigsten Weise. Es ist jedem aufmerksamen
Leser der Heiligen Schrift bekannt, dass ähnliche Verschiedenheiten
schon im Schosse der apostolischen Kirche bestanden der Herr ist der

Geist, und wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit. Und gerade darin
offenbart sich auch der wahrhaft katholische Charakter der anglo-amerikanischen

Kirche, dass sie in nebensächlichen Dingen volle Freiheit walten

lässt26.» Der Bischof unterstreicht dabei ausdrücklich seine Überzeugung

von der Gültigkeit der anglikanischen Weihen und erklärt: «Eine
Kirche charakterisiert sich nämlich auch dadurch als eine katholische,
dass sie durch die gültige Übertragung des priesterlichen Amtes von einer
Generation auf die andere in ununterbrochenem Zusammenhang steht

mit der apostolischen und allgemeinen Kirche», und dies sei geschichtlich
und kirchenrechtlich hier der Fall. Dies gelte auch in bezug auf den Glauben

der englischen Kirche an die Gnade der heiligen Weihen, und zwar
speziell auch für das Handeln Bischof Parkers wie seine eigene Weihe
durch vier Bischöfe am 17. Dezember 1559, sowie die Lehre der alten Kirche

von den «Sakramenten» oder «Mysterien» überhaupt.

26 A.a.O., S.215.

13



Bischof Herzog geht noch einen Schritt weiter und glaubt sagen zu dürfen:

«Wir haben ein und denselben Altar. Das ist in der Tat die notwendige

Voraussetzung einer Interkommunion. Die Interkommunion
zwischen zwei verschiedenen Einzelkirchen bekundet sich nämlich zunächst
durch die wechselseitige Gewährung und Annahme der Abendmahlsgemeinschaft.

Hiervon kann aber vernünftigerweise nur dann die Rede sein,

wenn die beiden Kirchen dem heiligen Abendmahl im wesentlichen
dieselbe Bedeutung zuschreiben und es in gleicher Weise feiern.» Dies nun
aber glaubt Bischof Herzog in seinem Hirtenbrief den Mitgliedern seiner
Kirche überzeugend darlegen zu können, indem er ausführt: «Nur mit
grösster Ängstlichkeit, ich bekenne es offen, würde ich die Frage aufwerfen,

ob es uns, ohne uns unbesonnener und frevelhafter Willkür schuldig
zu machen, gestattet sei, mit andern Kirchen in Abendmahlsgemeinschaft
zu treten, wenn ich bei dieser Frage einzig auf meine Überzeugung
angewiesen wäre.» Dafür beruft er sich auf die gemeinsame Erklärung über
«die eucharistische Feier in der Kirche», die übereinstimmend von
orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Mitgliedern der Bonner
Unionskonferenz 1874 formuliert wurde. Er zeigt deren Übereinstimmung

mit den einzelnen Gedanken der Erklärung gegenübergestellten
biblischen Aussprüchen und fährt fort : «Alle diese Gedanken nun sind in

unserer christkatholischen Messliturgie ausgesprochen, in möglichst
genauem Anschluss an die Worte der Heiligen Schrift. Ich habe auch die

Wahrnehmung machen können, dass in der anglo-amerikanischen Kirche

unsere Messliturgie als mit der apostolischen und katholischen Lehre
übereinstimmend anerkannt worden ist. Dass den liturgischen Gebeten,
mit welchen die englische und insbesondere die amerikanische Kirche das

heilige Abendmahl feiert, dasselbe Zeugnis gebührt, wird meines Wissens

von niemand bestritten. Darum habe ich dankbar bei verschiedenen
feierlichen Anlässen der Einladung Folge geleistet, zu kommunizieren, wie
dies umgekehrt von Mitgliedern der anglo-amerikanischen Kirche in
unserm Gottesdienst geschehen ist27.»

Dies ist hier so ausführlich wiedergegeben, um etwas von der «ökumenischen»

Gesinnung erkennen zu lassen, in der Bischof Herzog das
anglikanische Entgegenkommen aufnahm. Diese Linie wurde dadurch fortgesetzt,

dass die Bischöfe J.H.Reinkens und E.Herzog im Oktober 1881

einer Einladung seitens eines englischen Komitees in Verbindung mit der

Anglo-kontinentalen Gesellschaft zunächst nach Cambridge folgten, wo
sie zum Zeichen der Gemeinschaft in der Allerheiligenkapelle gemeinsam,

27 A.a.O., S.224-226.

14



u.a. auch mit dem auf eigenen Wunsch teilnehmenden Erzbischof von
Canterbury, kommunizierten. In einer Versammlung von Bischöfen,
Gelehrten und Parlamentsmitgliedern wurde die Resolution angenommen :

«Diese Versammlung sieht in der kirchlichen Verfassung der Altkatholischen

Kirchen Deutschlands und der Schweiz und in ihrem Festhalten
an den katholischen Symbolen die Kennzeichen eines echten Zweiges der
katholischen Kirche.» Nach seiner Rückkehr berichtete auch Bischof
Reinkens darüber in seinem Hirtenbrief vom 19. November 1881. Nach
Cambridge waren noch offizielle Besuche in Ely, Winchester, Lincoln und
Canterbury erfolgt. Am 16. Mai 1883 nahm die 8. deutsche Synode den

Antrag an: «...zu gestatten, dass den Mitgliedern der englischen Kirche
das heilige Abendmahl unter beiden Gestalten gereicht würde»28. Trotzdem

bedeutete dies keine förmliche kirchliche Gemeinschaft. Vielmehr
bemerkt die Synodalvertretung in der von ihr herausgegebenen Sammlung

der Hirtenbriefe29 noch im Jahr 1897, «dass es sich in der ganzen
Sache lediglich um einen reinen persönlichen Höflichkeitsakt von seiten

Bischof Reinkens gehandelt hat, keineswegs aber um Anknüpfung
irgendwelcher offizieller Beziehungen. Und als 2. Vorsitzender der Syn-

odal-Repräsentanz bemerkt Prof. v. Schulte am 10. März 1897 : «Die
Altkatholiken haben keine Kirchengemeinschaft mit der anglikanischen Kirche

geschlossen... Man kann nicht bestreiten, dass darin eine Brüderlichkeit,

eine Annäherung liegt, aber nicht mehr... Eine Union, eine förmliche
Kirchengemeinschaft, setzt voraus Übereinstimmung in allen wesentlichen

Punkten.» Diese wäre nur durch gründliche Untersuchung
festzustellen, was wiederum «erfordert erstens den darauf bezüglichen
Wunsch» und «zweitens die formellen Erklärungen beider Kirchen selbst

durch die nach deren Verfassung massgebenden Organe»30.
Doch auch auf anglikanischer Seite machte sich im Lauf der achtziger

Jahre zunehmende Zurückhaltung bemerkbar, über deren Gründe Rev.
J. J. Lias sich sehr deutlich aussprach31. Er sieht sie vor allem auf der
anglikanischen Seite und tadelt diese dafür mit Schärfe. Er schreibt dagegen

weiter: «It is certain, however, that Old Catholicism has reached a point
when it can no longer be ignored.» Lias unterstreicht, neben zahlenmässi-

*

2« A.a.O., S.471-499.
29 Bonn 1897, S. IX.
3° Deutscher Merkur 1897, Nr. 12.
31 IKZ 1 (1911), 31-36: Anglican and Continental Churches. Lias nennt vor

allem die Hoffnung Puseys und seiner Freunde auf eine Aussöhnung mit Rom; s.a.
a. a. O., S. 476-484, 496^199, O. Steinwachs, Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus.

15



gem Wachstum in einer Reihe von Ländern, die innere Festigkeit, mit der
die altkatholischen Kirchen die für die römische, anglikanische und
protestantische Kirche so verstörend wirkende Zeit des Modernismus
überstanden haben. Sie waren innerlich besser vorbereitet und gerüstet : «Old
Catholic Churches, while strongly sympathising with the demand for
freedom and investigation made by the Modernists, have steadily refused to
accept conclusions perhaps somewhat hastly arrived at, but have reposed
calmly on the doctrinal basis bequeathed to them from the days when the
Church was as yet undivided.» Und Lias bezieht dies besonders auch auf
die Stellung zur rational-kritischen Bibelwissenschaft. Und er schliesst :

«The last reason for cordial relations with the Old Catholics is that it
would be a mistake to suppose that we have nothing to learn from them.
Old Catholicism reposes not only on the faith and the zeal of its clergy, but
on the calm judgment, practical capacity and deepseated convictions ofits
laity.»

Von Bedeutung für den Fortgang der anglikanisch-altkatholischen
Annäherung waren jeweils auch die darauf bezüglichen Erklärungen und
Beschlüsse der Lambeth-Konferenzen seit 1878, wo es recht allgemein, aber

positiv hiess : «Jenes hl. Depositum, der Kirche anvertraut als der Bewah-
rerin und Zeugin des Glaubens, welches einmal den Heiligen übergeben,
in den Bekenntnissen niedergelegt, von den unbestrittenen Generalsynoden

angenommen, durch die Übereinstimmung der ungeteilten Kirche
in den Schriften der alten Väter festgehalten und verteidigt wurde - ist die
herrliche Erbschaft von uns allen und hält uns zusammen in der Einmütigkeit

und Einheit eines lebendigen Organismus32.» Der Wechsel von
Nähe und Distanz spiegelt sich deutlich in den Erklärungen der folgenden
Konferenzen: 1888 zurückhaltend; 1897 eine Wiederaufnahme der Bonner

Unionskonferenzen, wenn auch ohne praktisches Ergebnis, anregend

; 1908 erfolgreich die Gründung des «Willibrord-Bundes» in beiden
Kirchen «zur Erneuerung freundschaftlicher Beziehungen, Pflege
gegenseitiger Kenntnis und Anbahnung engerer kirchlicher Gemeinschaft».
Doch erst nach dem Kriege 1914-1918 kam es zu den konkreten Schritten,

und zwar in Zusammenhang mit der allgemeineren Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung und den dadurch bewirkten mehrfachen

32 IKZ 9 (1919), 32f. : vgl. Bericht Bischof Herzogs vom in seinem Beisein von
den 53 Bischöfen der General Convention in New York «ernst und einlässlich
verhandelten und unterzeichneten ,Konzilsbeschluss' über den Altkatholizismus» vom
Oktober 1880, der seinerzeit die Lambeth-Erklärung von 1878 als eine seiner

Voraussetzungen aufführt.

16



persönlichen Begegnungen, die 1931 in Bonn zum später von allen
altkatholischen und anglikanischen Kirchen angenommenen Abkommen über
die «Interkommunion» führten, von deren Voraussetzungen, Charakter,
und Bedeutung im Rahmen von «Glauben und Kirchenverfassung» noch

zu handeln sein wird.
Von besonderem, sachlichem Gewicht war nun aber von allem Anfang

an in der altkatholischen Ausrichtung auf die erhoffte und erstrebte
Wiedervereinigung das Verhältnis zur «morgenländischen» Kirche, wie man
mit Döllinger und wohl sonst in jener Zeit die östliche orthodoxe
Kirchengemeinschaft um das Ökumenische Patriarchat im alten Konstantinopel

nannte. Zwar hatte noch die seit 1723 von Rom getrennte Kirche
von Utrecht auf ihrem Nationalkonzil des Jahres 1763 mit der Römischen
und allgemeinen westlichen katholischen Kirchengemeinschaft den
«schismatischen» Zustand der griechisch-russischen Ostkirche festgehalten.

Doch setzte sich, abgesehen zunächst von der Utrechter Kirche, im
altkatholischen Verständnis sozusagen unmittelbar als Folge der Trennung

von Rom die von J.Friedrich schon vom Konzil her am 4.März
1870 Döllinger gegenüber geäusserte Auffassung durch. Friedrich schrieb
damals: Er habe «schon seit einigen Wochen die Ahnung, dieses Konzil
müsse zum Sturz des Kurialsystems, wenn auch ohne Absicht und
Bewusstsein, beitragen. Ist dies aber gestürzt, dann stehen wir wieder auf
dem Standpunkt von damals, als die Griechen sich von der abendländischen

Kirche trennten. Es ist dann kein Grund mehr vorhanden, warum
nicht eine Aussöhnung mit der griechischen Kirche stattfinden
sollte...33. » Und Friedrich ruft Döllinger auf, im Sinne der bei ihm gehörten

Vorlesungen in dieser grossen ökumenischen Sicht die Initiative zu
ergreifen, wie es nach dem Konzil auch geschah34. Die schon erwähnten
Erklärungen der ersten Kongresse in München und Köln bezogen die
Ostkirche deutlich ein. Besonders bemerkenswert ist dabei aber das breite
und anhaltende Echo von ostkirchlicher Seite. Dies gilt vor allem für dem

Westen gegenüber aufgeschlossene Kreise in der griechischen und
russischen Kirche, um die Athener Universität und die Geistliche Akademie

von St. Petersburg, hier mit Beziehungen zu Kreisen des Zarenhofes und

33 E. Kessler, Johann Friedrich (1836-1917), Ein Beitrag zur Geschichte des

Altkatholizismus, München 1975, S.241.
34 Vgl. I. v. Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sieben

Vorträge, gehalten zu München 1872, Nördlingen 1888. Die Kirche von Utrecht
hat ihre frühere Haltung durch eine eigene Erklärung vom 7. Juni 1922 im Sinne voller

Anerkennung der Katholizität korrigiert und klargestellt. IKZ 12 (1922), 134.

17



zum Hl. Synod, dem Leitungsorgan der Kirche. So kam es dazu, dass dort
die vom Kölner Kongress angeregte und in Konstanz 1873 eingesetzte

Spezialkommission für Verhandlungen mit der orthodoxen Kirche unter
Vorsitz von Prof. Josef Langen ernstgenommen wurde und dieser ein
«Sendschreiben der St. Petersburger Sektion der Bereinigung von Freunden

geistlicher Bildung'», die in Verbindung mit dem Hl. Synod der Kirche

stand, erhielt. In dem Schreiben vom 4. Februar 1874 wurde die
Anerkennung der in Köln beschlossenen Grundsätze der Unionsarbeit
ausgesprochen und zugleich um eine Zusammenstellung der dogmatischen,
kanonistischen und rituellen Differenzpunkte übermittelt. Die Bonner
Kommission beantwortete am 24. Februar 1874 das Schreiben und fügte
der St. Petersburger Aufstellung selbst einige Differenzpunkte als zu
behandelnde Fragen hinzu. Diese Antwort wurde in St. Petersburg eingehend

besprochen und dazu die anderen Geistlichen Akademien der
russischen Kirche befragt. Dieser frühe Vorgang wirft ein sehr positives Licht
auf den Ernst und die Sorgfalt, mit der hier ein zeichenhafter Anfang eines

kirchlich-theologischen Dialogs gemacht wurde35. Ihm entsprach in
erfreulicher Weise der nächste, von Döllinger selbst gewagte Schritt: Im
Namen des Komitees zur Beförderung kirchlicher Unionsbestrebungen
lud er, ohne Beschränkung auf Anglikaner, Orthodoxe und Altkatholiken

auf den 14. September 1874 zur ersten Unionskonferenz in der Bonner

Universität ein, deren Rektor zur Zeit sein Kollege und Freund Franz
Heinrich Reusch war. Eine zweite Konferenz folgte 1875. Wie dabei
betont wurde, hatten die Verhandlungen «lediglich den Charakter einer

Besprechung von Privatpersonen». Methodisch und inhaltlich zeigten sie

jedoch nahezu synodalen Charakter, und dies nicht nur, indem einzelne
Bischöfe daran teilnahmen und trotzdem eigentliche kirchliche Beauftragungen

und Beschlussvollmachten fehlten. Sie waren im theologischen
Sinn «konziliare Ereignisse». Ihre Thematik war, wenn auch in engerem
Rahmen, späteren Versammlungen von Glauben und Kirchenverfassung
gleichwertig und übertrafen sie in der Direktheit, mit der wesentliche und
z.T. hochkontroverse ekklesiologische und theologische Fragen
angegangen werden konnten, und durch die Kürze der Zeit, in der es zur
Annahme, wenn auch nicht von eigentlichen Beschlüssen, so doch zu
gemeinsamen positiven Thesen, kam, die weithin und nachhaltig Beachtung
gefunden haben.

35 Es folgte dadurch angestossen em analoger Kontakt zwischen der Anglican-
Continental Society und eine Debatte über die Unionsfrage im Athener Parlament.
IKZ 1 (1911), 177 f.

18



Und wenn man bedenkt, dass z. B. Glauben und Kirchenverfassung
mehr als 50 Jahre brauchte, bis es Ende 1978 bei Strassburg zu einer

Sitzung einer Studiengruppe über die filioque-Frage kam, während in Bonn
es in dieser klassischen Kontroversfrage zwischen Ost- und Westkirche
schon in der zweiten Konferenz 1875 zu einer Reihe von gemeinsamen
Thesen zwischen Anglikanern, Orthodoxen und Altkatholiken kam, die
heute noch Beachtung finden, so ist jedenfalls in diesem Sektor altkatholischer

Unionsbemühungen die vorauslaufende Parallele zu Glauben und
Kirchenverfassung evident.

Für einen Ausbau der andeutungsweise gewonnenen Position und eine

praktisch weiterführende Zusammenarbeit fehlte damals allerdings noch
die tragfähige Grundlage. Für die Bischöfe stand die kirchliche Sammlung

und Aufbauarbeit im Vordergrund und beanspruchte alle Kräfte.
Dazu kam die innere Unausgeglichenheit, zwischen und z. T. auch in den
verschiedenen selbständigen Kirchen, von konservativer und liberaler
Gesinnung in den Gemeinden und in der Geistlichkeit36. Fast schien es,
sie würden in diese beiden Richtungen auseinanderfallen. Auch blickte
anfanglich die Utrechter Kirche mit Misstrauen besonders auf die liberale
Schweiz, während es hier in den Anfangen zu Spannungen zwischen dem

zur Verbindung mit der Ostkirche neigenden Berner Professor Eugène
Michaud und dem der Annäherung an die Anglikanische Kirche den Vorrang

gebenden Bischof Eduard Herzog kam. In der Deutschen altkatholischen

Kirche erreichte die Krise ihren Höhepunkt in der Entscheidung
für die Aufhebung der Pflicht zur Ehelosigkeit für die Geistlichen auf der
5. Synode des Jahres 1878. Hinzu kamen im grossen Rahmen der mehr
und mehr materialistische Geist im Bürgertum des letzten Drittels des

19. Jahrhunderts und die veränderte kirchenpolitische Haltung Papst
Leos XIII., des Nachfolgers Pius'IX.

Und dennoch : Mochte der Münchener Nuntius in seinem Bericht nach
Rom über den Konstanzer Kongress spotten, «man könne hier die stolze
deutsche Wissenschaft sehen, wie sie dabei sei, eine Union aller christlichen

Kirchen zu gründen und dazu Katholiken, Altkatholiken, Janseni-

56 S. IKZ IX (1919), 273-288, E.Herzog: Der religiöse Standpunkt der
Christkatholischen Kirche. S. 278 ff. erinnert der Bischof an die gemeinsame Verpflichtung
aller altkatholischen Bischöfe gemäss ihrer Erklärung vom Jahr 1889, «am Glauben
der alten Kirche festzuhalten, wie er in den ökumenischen Symbolen und in den
allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ungeteilten Kirche...
ausgesprochen ist», und der ihnen damit «überbundenen Pflicht der Bewahrung der Einheit

in der Kirche nachzukommen».

19



sten, Protestanten, Schismatiker und Atheisten zu Hilfe rufe»37 ; mochte

Papst Leo XIII. in seiner Enzyklika «Praeclara» vom Peter-und-Pauls-

Tag 1895 seinen Rufzur «Wiedervereinigung» mit dem sichtbaren Haupt
der Kirche ausgehen lassen: Mit Recht konnte, gestützt auf die
zurückweisende Antwort des ökumenischen Patriarchen Anthimos und seiner

Synode in Konstantinopel vom August des gleichen Jahres, E. Michaud
dazu in aller Ruhe bemerken: «...ce dont les ancien-catholiques ont
surtout lieu de se féliciter, c'est de voir, que les principes qu'ils ont proclamés
dès l'origine de leur mouvement et particulièrement aux conférences de

Bonn en 1874 et 1875, ainsi qu'aux congrès internationaux de Lucerne
1892 et de Rotterdam en 1894, sont identiques aux principes mêmes sur
lesquels le vénéré patriarche de Constantinople s'appuie pour affirmer
l'orthodoxie de son Eglise et pour réfuter les prétentions de Léon XIII3^.»
Dieser Treue zur altkirchlichen Katholizität ist es zuzuschreiben, dass die

gefährdete und aus geschichtlichen Gründen in sich selbst pluriforme
«altkatholische Bewegung» sich kirchlich zu konsolidieren vermochte.
Von ausschlaggebender Wirkung für das Vertrauen auf orthodoxer Seite

müsste es verständlicherweise sein, dass im September 1889 in Utrecht die
altkatholischen Bischöfe eine permanente Synode bilden konnten, die sie

«Internationale Altkatholische Bischofskonferenz» nannten. Tatsächlich
konnten erst dadurch die Altkatholiken auf die Dauer zu ernsthaften
Partnern in den von beiden Seiten bejahten Unionsbemühungen werden.
Die positiven Folgen traten bald ein : Infolge des neuerwachenden orthodoxen

und in der Folge auch gestärkten inneraltkatholischen Interesses
erklärte sich der 10. deutsche Altkatholikenkongress in Köln 1890 zum
ersten Internationalen Kongress, dessen zweite Zusammenkunft in
Luzern 1892 tatsächlich das altkatholische Anliegen gefestigt und
verdeutlicht hervortreten liess.

Das wichtigste Ergebnis war in diesem Zusammenhang die moralische
Stärkung der Berner Christkatholischen Theologischen Fakultät
hinsichtlich ihrer Internationalität, besonders auch durch die Schaffung der
mit der Fakultät eng und bleibend verbundenen Revue Internationale de

Théologie (RITh) in Bern als dem wissenschaftlich-publizistischen Organ
des internationalen Altkatholizismus, die von 1893 bis 1910 unter der
Leitung von Eugène Michaud zusammen mit ihrem orthodoxen Förderer

37 Zitiert: Ewald Kessler, a.a.O., S.378 (Archivo segredo Vaticano, Rom. 1877,

Rubr.255.fasc.13).
38 RITh IV (1896), 218. Das Rundschreiben von Konstantinopel ist wiedergegeben

a.a.O., S. 1-13.

20



Alexander Kireev primär auf die kirchliche Einheitsfrage und die
altkatholisch-orthodoxe Position in dieser ausgerichtet war, während in der
Neuen Folge, d. h. der Internationalen Kirchen Zeitschrift seit 1911, unter
der Leitung vor allem der einander folgenden Bischöfe Adolf und Urs
Küry, die altkatholische Kirche und Theologie deutlich in den
Zusammenhang der allgemeinen ökumenischen Bewegung seit Edinburgh 1910

gestellt erscheint. Wichtig, wenn auch weniger produktiv war der im
gleichen Zusammenhang wiederaufgenommene Dialog mit der russischen
Kirche : Wichtig, weil in St. Petersburg und in Rotterdam von beiden Seiten

eine eigene Kommission für die Unionsverhandlungen eingesetzt
wurde und tatsächlich kontinuierlich von diesen gearbeitet wurde und
weil jetzt Theologen und Bischöfe der drei altkatholischen Kirchen in den

Niederlanden, in der Schweiz und in Deutschland dazugehörten ; weniger
produktiv war der Dialog, weil er an weit voneinander getrennten Orten,
mit langen zeitlichen Intervallen, ohne je zum direkten mündlichen
Austausch der zwei «Lager» zu kommen, geführt wurde. Auch herrschte die
stille Voraussetzung, die Anerkennung der von beiden Seiten als vorgegeben

betrachteten Einheit in der alten ungeteilten Kirche der ersten neun
Jahrhunderte könne ohne Veränderungen auf der eigenen Seite mehr oder

weniger punktuell oder satzweise in bezug auf eine Reihe von Lehrfragen
festgestellt werden. Und tatsächlich stellten sich wesentliche
Übereinstimmungen heraus:39 Über die Offenbarung, die Autorität der Heiligen
Schrift und die Überlieferung, über das dreifache Amt der Bischöfe, Priester

und Diakone, die Apostolische Sukzession, den Begriff des Dogmas,
die Synoden und die Sakramente und, wie sich versteht, in bezug auf die

römisch-katholische Kirche, in der Ablehnung ihres Verständnisses der
Lehrunfehlbarkeit und der Universaljurisdiktion wie des Mariendogmas
von 1854, der Lehren vom Ablass und solchen im Bereich der Eschatologie.

Fast vollständige Übereinstimmungen wurden auch in der Filioque-
Frage und in der Lehre der Eucharistie mit der Unterscheidung von
Transsubstantiation und Wandlung formuliert. Eine nicht so leicht zu
überwindende Hemmung stellte sich in bezug auf die volle kanonische

Anerkennung der Weihen der Utrechter Kirche heraus, weil die Utrechter
Kirche sich auf den kirchlichen Notstand beruft, während auf orthodoxer
Seite auch bei dessen Berücksichtigung zur vollendeten Anerkennung
einmal die Feststellung voller Glaubensübereinstimmung, dann aber auch

39 Vgl. RITh VIII (1900), 36-53, K.L.Goetz, Die Union zwischen der altkatholischen

und der russisch-orthodoxen Kirche; ibd. RITh XIII (1905) 401-412,
Svetlar, Die altkatholische Frage.

21



ein gemeinsamer orthodoxer Entscheid über die Anwendung des Oikono-
mia-Prinzips erforderlich ist. Und so war der Stand im wiederholten
Gutachtenaustausch bis zum letzten Kongress 1913 in Köln vor dem
Kriegsausbruch des Jahres 1914. Da aber in diesem Verhandlungsgang nur die
russische Kirche des Zarenreiches von orthodoxer Seite beteiligt gewesen

war, trat nach dem Kriege die Notwendigkeit eines gewissen Neubeginns
ein. Dieser wurde wie im Falle der anglikanischen Kirche durch die
gemeinsame Teilnahme der griechischen Kirche und des ökumenischen
Patriarchates wie der altkatholischen Kirche an der Bewegung für Glauben

und Kirchenverfassung in Genf 1920 und Lausanne 1927 sehr erleichtert

und indirekt gefördert. In jedem Fall ist aber zu sagen, dass schon

bevor es den grossen ökumenischen Versuch der Bewegung für Glauben
und Kirchenverfassung auch nur der Idee nach gab, die altkatholische
Kirche und Theologie im grundsätzlichen, d.h. im ideellen und theoretischen

Sinn zur Vorbereitung einer Überwindung des « Grossen Schismas»
des 11. und 13. Jahrhunderts zwischen Ost- und Westkirche so viel hatte

beitragen können, wie es noch keiner anderen westlichen Kirche möglich
gewesen war, und dies als «gewichtlose Minderheit». Auch wäre es nicht
zutreffend, das so wesentliche neue Vertrauen zwischen einer westlich
bestimmten und einer östlichen Kirche auf durch Schwäche und eigenes

Interesse bedingtes Nachgeben und Sichanpassen von westlicher Seite

zurückzuführen. Wie schon die vermerkte Differenz in der Frage der
Utrechter Weihen zeigt, wie es aber auch in einer Reihe anderer Fragen
nachgewiesen werden könnte, war es oft gerade eine deutliche Nichtbe-
reitschaft zu derartigem Konjunkturverhalten, die ein rascheres äusseres

Fortschreiten der stetig bewusster gewordenen Übereinstimmung in
Wesensfragen behinderte. Deutlich spitzte diese Frage sich zu in der
ausserhalb der offiziellen Kommissionsbeziehungen um 1903 aufbrechenden
Problematik voller ekklesialer Einheit: Wie ist sie zu verstehen und
wodurch und worin verwirklicht sie sich? In damaliger altkatholischer
Sprechweise hiess dies : Müssen wir uns in die orthodoxe Kirche aufnehmen

lassen oder bleiben wir, was wir sind, eine autonome Kirche, zur Einheit

verbunden mit anderen autonomen Lokalkirchen? Oder, formelhaft
ausgedrückt: sind und bleiben wir «Katholisch-orthodoxe Kirche im
Westen» im Sinn der alten Kirche, verbunden mit «Katholisch-orthodoxer

Kirche im Osten?». Um diese Frage ging und geht es z. T. noch in der
noch nicht abgeschlossenen Phase vor der weiter mit allem Ernst erwarteten

wahren Einigung.
Das bisher Mitgeteilte zeigt, wie umfangreich und vielgestaltig, aber

auch wie gewichtig das «ökumenische Gepäck» war, das - geistig verstan-

22



den - die altkatholischen kirchlichen Vertreter mitbrachten, als sie sich
zuerst 1920 in Genfund später 1927 in Lausanne versammelten, um mit
den vielen Gefährten sich der grossen ökumenischen Reisegesellschaft
unseres Jahrhunderts zuzugesellen.

II. Die altkatholische theologische Position

Bevor wir versuchen, das weitläufige, heute nur noch schwer übersehbare
Feld des ökumenischen Gesamtgeschehens mit dem auf ihm sich
hinziehenden altkatholischen Weg in den Blick zu nehmen, erscheint es

angebracht, nach der theologischen Position zu fragen, die es den Altkatholiken

möglich machte, ihre Schritte und ihr Verhalten auf diesem Wege
jeweils mit ihrem genuinen Verständnis der Katholizität positiv oder
kritisch in Einklang zu bringen. Die Antwort ist nicht von faktischen
Unterschiedlichkeiten, Spannungen und Widersprüchen her zu geben, weder
indem sie nebeneinandergestellt, noch indem aus ihnen ein abstrakter
Mittelwert eruiert würde. Doch könnte es hilfreich sein, sozusagen als

Anfänger und Wegweiser einen anerkannten «ersten Zeugen» für den
altkatholischen Weg und die ihm gewissermassen als Kompass zur Steuerung

von innen her gegebene Ausrichtung aufzurufen. Ich versuche dies
durch die skizzenhafte Darstellung der kirchlichen Position des nach dem
Altmeister Döllinger wissenschaftlich wohl befähigsten Vertreters der
ersten altkatholischen Generation, des Bonner Neutestamentiers, der im
Ringen um die Begründung der Opposition gegen das Vatikanum und
seine Lehren zum Historiker wurde, Josef Langen41. Und zwar soll dies

weitgehend mit seinen eigenen Worten geschehen42. Wie sein Schüler und

40 RITh X (1902), 340-356; 405-426.
41 J. Langen (1837-1901)s. PRE 11 (31902), 268-271; 1861 Priv.-Doz., 1864 a.o.,

1867 o. Prof. der Exegese in Bonn, 1871 exkommuniziert, nahm sein Lehramt bis

zuletzt für altkatholische Hörer wahr, ebenso die Mitarbeit in der RITH, vgl. ibd.
IX (1901), 658 f. Nekrolog und Bibliographie ibd. XIII (1905) Menn, Josef Langen
als Schriftsteller. Vgl. E.Kessler, a.a.O., S.294: L. schrieb «die einzige grossangelegte

Untersuchung über die päpstliche Unfehlbarkeit», die Victor Conzemius
noch 1955 in «Zwischen Rom, Canterbury und Konstantinopel», S.205, finden
konnte; s.a. Kessler, S.471f. u. 496f.

42 S. RITh II (1894), 407-419: Katholisch und Protestantisch; III (1895), 79-88:
Weder Protestantismus noch Romanismus sondern Katholizismus; III 403^,35:
Katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum; IV (1896), 71-84:
Neutestamentliche Keime der katholischen Lehre von den Sakramenten und von dem
Priestertum; IV, 420-434: Abendmahl, Wandlung, Messe; VI (1898), 713-749:

23



in gewissem Sinne Nachfolger in Bonn Karl Leopold Goetz sagt: «Der
Altkatholizismus hat den festen Boden für seine katholische Stellung
gegenüber Rom in der Geschichte des Katholizismus, in der Darstellung der

Entwicklung, die der Katholizismus im Abendland genommen hat.»
Darum schrieb Langen von 1871 bis 1893 seine patristischen und
geschichtlichen Werke, darunter «Johannes von Damaskus» und die
«Geschichte der römischen Kirche bis zum Pontifikate Innocenz III». Dann
aber gab ihm die seit 1893 unter der Leitung des ihm theologisch
verwandten Eugène Michaud erscheinende Revue Gelegenheit, in einer Reihe

systematischer Aufsätze, die so begründete Position in lebendiger Sprache

und mit konservativer Strenge aber auch oft erstaunlicher Offenheit
für neue Perspektiven zu entfalten.

Der entscheidende Punkt ist dabei für Langen, in Abgrenzung zu allem

religiösen Idealismus und theologischen Bibelfundamentalismus, die

geschichtliche, auf der im Bibelwort bezeugten Offenbarung beruhende
Realität der Kirche43: Die Kirche kann weder aus menschlichen Ideen
noch aus dem blossen Bibelwort erschlossen werden: Für den historischen

Blick hat hier «das uferlose Meer kritischer Untersuchungen» sein

Recht, «bei denen es jedoch nur zu wenigen sicheren Resultaten kommt:
Der Wortlaut der Reden und Äusserungen Christi, welche vor wenigen
Männern in einem Winkel Palästinas getan und erst geraume Zeit nachher

in verschiedenen Formen, mitunter nachweislich paraphrastisch,
aufgezeichnet wurden, ist diplomatisch nicht mehr genau zu ermitteln. Nicht
also das von Christus von Wort zu Wort Gesprochene, sondern das als

solches von den ältesten christlichen Gemeinden Überlieferte bildet die

Grundlage unserer Glaubenslehre, welche die neutestamentliche Kritik
nach ihrem Werte zu schätzen weiss, nicht aber auf ihr fusst. Der
Glaube an die Göttlichkeit der christlichen Religion und Kirche schliesst

die Überzeugung ein, dass nach dem Erlöschen der lebendigen mündlichen

Überlieferung der Apostel und ihrer unmittelbaren Schüler, deren

Kampfund Friede zu gleicher Zeit; VIII (1900), 473^176 : Vincenz von Lerin; VIII,
665-672: Das antike und das moderne Glaubensprinzip.

In der folgenden Zusammenfassung aus Langens Artikeln in der RITh werden die
einzelnen Stücke nach der Zahl der Jahrgänge und ihrer Seiten zitiert.

43 A.a.O., IV, S.71-94 passim, bes. 73-79: «Als Grundlage des ganzen
kirchlichen Lebens hat uns hier zunächst die Idee von der Kirche zu beschäftigen, ob es

nach der Absicht Christi Eine mit bestimmten Einrichtungen ausgestattete Kirche...
geben sollte. Die Vorstellung von verschiedenen christlichen Kirchen, die sich

widersprechen oder gar bekämpfen, und wesentlich verschiedene Einrichtungen und
gottesdienstliche Formen aufweisen, ist ebenso unevangelisch wie unapostolisch.»

24



schriftlicher Niederschlag, das Neue Testament, in keinem wesentlichen
Punkt Irrtümer und Abweichungen von dem Geiste Christi enthalte44.

Der Glaube an die Göttlichkeit der christlichen Religion verlangt gebieterisch,

eine trotz vielfacher menschlicher Abweichungen göttlich geleitete,
den jeweiligen Verhältnissen entsprechende Entwicklung der Kirche
anzunehmen. Der einzig zulässige Standpunkt für den gläubigen Christen,
die Anfänge des christlichen Kirchenwesens zu ermitteln, kann also nur
der auf dem festen Fundament des N.T. sein... Wenn es je ein
supranaturalistisches Buch gegeben hat, so ist es das N. T., und dasselbe in
modernrationalistischem Sinn erklären zu wollen, war und bleibt ein geradezu
lächerliches Unterfangen. Alles Übernatürliche ist mystisch... Die Erlösung

der Menschheit als Erfüllung alttestamentlicher Symbolik und
Prophétie ist im N.T. nicht als eine abstrakte Idee entwickelt... Die Tilgung
der menschlichen Sündenschuld durch das Opferlamm Gottes, durch die

Gehorsamsleistung des zweiten Adams und die Zuwendung dieser grossen

Herstellung zerstörter Harmonie für den einzelnen Menschen bildet
nach neutestamentlicher Lehre den Inhalt der Erlösung. Da liegt dann
schon die Ahnung nahe, dass es sich dabei nicht um einen einmaligen
historischen Akt... unter der jüdischen Nation handelte, auf den in aller
Zukunft nur wie mit einem Finger von Predigern hingewiesen werden

sollte, sondern wie die Erlösung der Menschheit selbst einen mystischen
Inhalt hatte, so auch die Zuwendung für den einzelnen fortwährend in
mystischer Weise sich vollzieht. Damit ist der Begriffder Kirche, des

Priestertums und der Sakramente gegeben.» Und im Blick auf die biblisch
hermeneutische Frage und speziell aufsein persönliches Gegenüber in der

Auseinandersetzung um die Petrusstelle Mt. 16,18, den Hallenser Professor

und Freund der Altkatholiken, Willibald Beyschlag, erklärt er: «Hier
hat der exegetische Streit ein Ende oder vielmehr er erweitert oder vertieft
sich zu einer unüberbrückbaren dogmatischen Kluft zwischen der Auffassung

des Christentums als eines mehr oder weniger formlosen religiösen
Idealismus und einer Religion, welche bestimmt war, eine feste
kirchenbildende Gestaltung anzunehmen45.»

44 In dieser Einstellung zur historisch-kritischen Forschung setzt Langen die mit
seinem Bonner alttestamentlichen Kollegen Franz Heinrich Reusch schon vor dem
Konzil verfolgte Richtung fort. Die Offenheit, mit der damit das biblische Problem
aufgedeckt wird, ist etwas, das oft bis in spätere Zeit hinein der ökumenischen Arbeit
fehlt.

Für die Dimension des Transzendentalen verwendet Langen die leicht
missverständliche Bezeichnung des «Mystischen».

45 A.a.O., II,S.419.

25



«Versteht man unter Christentum ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der
die Menschheit durchdringen sollte,... dann gehört der Begriffder Kirche
einem niederen, überwundenen Standpunkt an, von kirchlichen
Amtsvollmachten ist keine Rede mehr, es gibt nur noch eine christliche
Religion, ein sittliches Lebensideal in verschiedenen Gestalten. Wir räumen
ein, dass die neutestamentlichen Schriften an manchen Stellen diese oder
eine ähnliche Auffassung zu begünstigen scheine... Zu einer eigentlichen
Kirchenbildung dürfte es dann überhaupt nicht kommen. Denn von einer
Kirche mit festen Formen und Einrichtungen im späteren Sinn weiss das

N. T. noch nichts und wo von Kirchenämtern die Rede ist, wird stets in
der Mehrzahl gesprochen... Selbst die Bezeichnungen wechseln: Älteste,
Aufseher, Vorsteher werden die Leiter in gleicher Weise genannt. Von
christlichen Priestern ist, wie Luther richtig bemerkt, nirgends die Rede :

Der einzige Hohepriester, der Mittler zwischen Gott und den Menschen,
in dem sich das vorbildliche Priestertum des Alten Testamentes erfüllt, ist
Christus selbst... Aber so will es auch nach seiner ganzen Anlage und
Entstehung nicht betrachtet sein... Und wenn wir es offen gestehen sollen,
scheint uns das der Grundfehler der Reformatoren des 16. Jahrhunderts

gewesen zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und ersten Entfaltung

des Christentums für den absolut massgebenden erklärte. Die
Gebundenheit an das ,Wort' des N.T. hat es unseres Erachtens mit sich

gebracht, dass der Protestantismus seit jeher namentlich an dem Mangel
einer festen und der Zeit entsprechenden Organisation krankte... Freiheit,

Geist, Liebe, Licht sind Worte, welche schöne Vorstellungen erwek-
ken, aber bei der Einrichtung eines grossen Gemeinwesens von dauerndem

Bestand sinken solche Ideen zu hohlem Pathos herab, wenn sie

nicht einen festen, klaren Inhalt bekommen... Seit dem zweiten Jahrhundert

begann dieser Entfaltungsprozess, welcher nicht ohne Gärung und
Kämpfe die Kirche und ihre Einrichtungen schuf. Sobald von der Kirche
im vollen Sinn des Wortes die Rede sein konnte, mit bestimmten Lehren,
Formen, Funktionen, war sie die katholische, deren freilich weiter
entwickelte Grundzüge die morgenländisch-griechische wie die
abendländisch-lateinische bis auf den heutigen Tag bewahrt. Die lückenhafte

Überlieferung der Vorkommnisse im nachapostolischen Zeitalter

macht es oft schwer, ein sicheres Urteil zu lallen. Aber die
protestantische Forschung greift unseres Erachtens heute fehl, indem sie

die Unbestimmtheit der Lehren und Einrichtungen der Urkirche chronologisch

möglichst weit auszudehnen trachtet. Dies Streben beruht oft
unbewusst auf der Vorstellung, dass mit der Fixierung von Dogmen,
der Einrichtung der Hierarchie und des altkirchlichen Gottesdienstes das

26



Christentum gefälscht worden sei, um erst im 16. Jahrhundert wieder
entdeckt zu werden.»

«Unter der Kirche verstand man schon zu aller Zeit, ehe das Wort miss-
bräuchlich die Hierarchie bedeuten sollte, doch etwas anderes als einen
blossen Verein zur Pflege religiöser Andacht und sittlichen Lebens. Sie

galt als göttlich gegründete Heilsanstalt für das Menschengeschlecht, welche

Unterricht und Erbauung, aber auch, in die Sphäre übernatürlichen-
geistigen Lebens hinübergreifend, Gnadenmittel bieten sollte.»

Das hindert Langen nicht, sehr kritische und nüchterne Urteile über
den äusseren Verlauf der Geschichte der Kirche zu äussern und einer
Reihe überlieferter Vorstellungen das Bild historischer Forschung
entgegenzusetzen, wie es schon Döllinger in steigendem Masse getan hatte46.

Nach ins einzelne gehender Besprechung der theologisch differenziert,
auch in der Siebenzahl, verstandenen Sakramente47 heisst es jedoch:
«Fassen wir das Resultat zusammen, so müssen wir sagen, dass aus den

neutestamentlichen Keimen die katholische Lehre von dem Priestertum
und den Sakramenten naturgemäss und organisch sich entwickelt, dass

aber andererseits die scholastische Behandlung derselben nicht ohne
Irrtümer und Missverständnisse geblieben ist. Dass die tatsächliche (sc.

ursprüngliche) Entwicklung eine organische war, entnimmt man im
allgemeinen aus der ohne eigentliche Anordnungen zustandegekommenen
Übereinstimmungen aller Kirchen im Orient wie im Occident48.»

Alle Kritik am geschichtlichen Gang auch der kirchlichen Dinge lässt

Langen nur um so entschiedener an der Vorstellung von Notwendigkeit,
Recht und Verheissung des neuen Ansatzes zu Einigung und Erneuerung
der Kirche festhalten, wie er sie mit besonderer Deutlichkeit in den

Revue-Beiträgen «Katholische Opposition» und «Kampfund Friede zu
gleicher Zeit» zum Ausdruck zu bringen suchte 49 : « Sollte die katholische

Opposition gegen das unfehlbare Papsttum die Folge haben, dass die

Theologie aus den Fesseln des Jesuitismus erlöst, aber andererseits um so

bestimmter auf die dogmatischen Grundlehren der alten Kirche, als die

unvergänglichen, ewig fruchtbaren Wurzeln ihrer Kraft, zurückgeführt
werde, so dürfte sie eine providentielle Bedeutung besitzen. Auf diese

46 S.bes. a.a.O., VI, S. 713-749, Kampf und Friede zu gleicher Zeit.
47 S. a. Fr.H.Reusch: Siebenzahl der Sakramente, RITh I (1893), 181-205.
48 A.a.O., IV, S.91 f.
49 A. a. O., III, S. 403 ff. VI, 713 ff. Dabei sollte allerdings auf den Sinn und nicht

so sehr auf den z. T. polemischen Klang der Worte und eine gewisse Einseitigkeit
zeitbedingter Art geachtet werden, um dem Anliegen des gegen sein Lebensende
vereinsamten Rufers gerecht zu werden.

27



Weise würde auch der sehr gewöhnliche protestantische Einwand seine

Erledigung finden5": ,Man mag die Opposition grosser katholischer
Kreise gegen das Vatikanum für noch so berechtigt halten,... es wird doch
kaum gelingen zu zeigen, dass im Altkatholizismus wirklich eine positive
neue Entwicklungsstufe im Kirchenleben beschritten ist.' Nicht eine

Rückkehr zu abgelebten Vorstellungen wäre das, sondern Fortschreiten
zu weiterer lebensvoller Verwertung noch lange nicht ausgenutzter
Schätze.» Und überraschend erklingt mit dem Ton schmerzlichen

Zorns und ernster Sorge eine darin tief verborgene Hoffnung : «Den
gähnenden Abgrund des Unglaubens und sichtlich zunehmender Gewissenlosigkeit

füllt man nicht mit seichter Aufklärerei oder hohlem Phrasengeklingel,

sondern nur mit dem ehrlichen Christenglauben, wie ihn die
katholische Kirche des Ostens wie des Westens durch alle Stürme der Zeit
hindurch gerettet hat, jene noch treuer, wenn auch zum Teil mit geringerem

Verständnis als diese. Auch unternimmt man» - und hier klingt es wie
eine Ahnung negativer ,ökumenischer' Möglichkeiten - «keinen soliden

Bau, wenn man sich das Material dazu willkürlich präpariert durch ein
wirres Gemenge von Ideen und Einrichtungen der verschiedenen
Kirchen. Die Verirrungen beider abendländischen Konfessionen zu vermeiden,

das dürfte die der Zukunft gestellte Aufgabe sein», um ein erneuertes
wahrhaft christliches Leben zur Entfaltung kommen zu lassen, begründet
auf die «in ihrer Reinheit hergestellte dogmatische Überlieferung der
alten Kirche»51.

In welchem Sinne dieser Gedanke der Heimkehr zur alten Kirche
und zu ihrer auf der antiken Glaubensregel des Konsensus über die
überlieferte apostolische Lehrverkündigung beruhenden wesentlichen Einheit

über auch in ihr nicht aufgehobene Spannungen hinausgeht, zeigt
die letzte Veröffentlichung Langens im Revue-Artikel «Das antike und
moderne Glaubensprinzip» : «Die mündliche Predigt der apostolischen
Zeit verwandelte sich später in die schriftliche, wie sie im Neuen Testament

niedergelegt war... Hieraus erhellt auch, wie sehr Vincenz von Lerin
im Rechte ist mit seiner Forderung des dogmatischen Konsensus. Die
apostolische Predigt, die Lehre des Neuen Testamentes, die übereinstimmende

Überlieferung der Väter decken sich hinsichtlich der Dogmen...
Das alte Glaubensprinzip, welches auf Irenäus und Tertullian zurückgeht,

konnte freilich in der Kirche nicht erlöschen, weil es sachlich zu tief
in ihr begründet war. Selbst in der Zeit der Jesuitenherrschaft tönte die

50 Schmidt, Die Kirche, Leipzig 1884, S. 186 a.a.O. III, 434.
si A.a.O., III, S.434f.

28



Idee der unwandelbaren Überlieferung nach und der daraus sich
ergebende Satz des Vincenz von Lerin von dem immer, überall und von allen.
Zu einem Dogma erforderte man in der Kirche den Konsensus, auch den
aller Zeiten, nicht bloss den der Gegenwart52.»

Die hier bruchstückhaft in ihren Grundzügen aufgezeigte kirchliche
Position Josef Langens ist von überindividueller Bedeutung. Langen ver-
fasste im gleichen Sinn der führenden konservativen Altkatholiken der
ersten Generation den «altkatholischen Katechismus» und den «Leitfaden
für den Religionsunterricht an den höheren Schulen», er gehörte verschiedenen

Kommissionen zur Organisation der altkatholischen Kirche an
und war Vorsitzender der Kommission zur theologischen Erörterung der

Unionsfrage mit den Ostkirchen. Die theologische Substanz der von ihm
eingenommenen Position ist begründet in dem ontologischen Ansatz der

Offenbarung, von dem her in dieser Glaubenshaltung Schriftwort,
apostolisches Zeugnis und kirchliche Überlieferung mit der Freiheit historischer

Forschung und wissenschaftlichen Denkens verbunden sind. Dieser

Haltung entspricht generell über die Zeit der ersten Generation hinaus
das verbindliche öffentliche Zeugnis der altkatholischen Kirche in den

Erklärungen der Bischöfe und der Internationalen Bischofskonferenz, in
den Kundgebungen der Kongresse und wissenschaftlichen Veröffentlichungen

in der Berner Theologischen Revue. Auf natürlicherweise
vorhandene divergierende Auffassungen Einzelner wie auch unterschiedliche
Tendenzen bestimmter Gruppen soll hier nicht eingegangen werden. Sie

stammten teils noch aus vorvatikanischer Zeit, da sich in der Opposition
gegen das Vatikanum Vertreter mehrerer geistiger Strömungen im
Katholizismus des 19.Jahrhunderts zusammengefunden hatten: Von
J. M. Sailer her, in der Nachwirkung Wessenbergs, von den Hermesiani-
schen, Güntherschen und Tübinger-Münchner-Bonner theologischen
Schulen her bis hin zu rationalistischen und von sozialistischen Vorstellungen

bestimmten Kreise und Vertreter nationalkirchlicher Gedanken.
Zum anderen Teil entstanden sie in der zweiten und dritten Generation
mit den Strömungen und Tendenzen ihrer Zeit im weltlichen und
kirchlichen Raum, wobei charakteristischer Weise die überlieferte
altkatholische Position zunächst fast immer als Voraussetzung unangetastet

blieb. Dies gilt besonders im Bereich der Vorstellungen über die kirchliche

Wiedervereinigung, wo das «Eigene» als im besonderen Mass
vorbildlich empfunden und festgehalten wurde. Dies «Eigene» aber zeigt sich
in den Gedanken Josef Langens zugleich am umfassendsten und am deut-

52 A.a.O., Vili, S.665ff.

29



lichsten, weil er stets im vollen Bezug auf die ganze geschichtliche Ökumenizität

der Kirche einschliesslich der «Welt» denkt und dabei von der
qualitativen Katholizität der Kirche in ihrer Universalität ausgeht. Daraus
ergaben sich die Grundlinien des in die spätere Verbindung mit «Glauben
und Kirchenverfassung» eingebrachten Einheitsverständnisses. Immer
geht es dabei um die ganze und Eine Kirche, und die eigene Kirchlichkeit
versteht sich von dieser her grundsätzlich als vollgültige Lokalkirche im
Sinne und nach dem Vorbild der alten Kirche. Die trennenden Grenzen
verlieren dabei zwar ihr absolutes Gewicht, werden aber nicht in einfacher

Verbrüderung aufgehoben. Sie zeigten sich : als verschlossene Grenze auf
gemeinsamem Boden zur römischen Kirche hin; als von beiden Seiten

zögernd oder auch rascher sich öffnend zur anglikanischen Kirchengemeinschaft

hin; als noch formell geschlossene Grenze, über deren rechtlich

im Grund für gegeben betrachtete Öffnung, ja Aufhebung von beiden
Seiten verhandelt wird zu den Ostkirchen hin; und schliesslich als sozusagen

im Besuchsverkehr offene Auslandsgrenze, die als solche gegeben und
respektiert ist, zu den «protestantischen» Kirchen hin. So gab es in der
Rundsicht kein unbedingtes «Gegen», abgesehen von den als nicht
verbindlich, weil nicht als ökumenisch-katholisch angesehenen «Vatikanischen

Dekreten» von 1870, aber auch noch kein unbedingtes «Miteinander».

Und hier liegen für den späteren gemeinsamen ökumenischen Weg
«Engagement und Distanz» unvermeidbar miteinander in «Kampfund
Frieden zugleich», wie Langen im Titel eines seiner letzten Aufsätze es

nennt, bereit. Die eigentliche kritische Stelle lag dabei in dem scheinbar
offensten und damit einfachsten Verhältnis, d.h. dem zur anglikanischen
Kirchengemeinschaft hin. Hier schien aus besten Gründen von Anfang an
die volle kirchliche Gemeinschaft nicht nur möglich sondern geradezu wie
gegeben und nur noch von beiden Seiten zu realisieren. Zugleich aber
begleitet dieses Verhältnis die Frage, ob diese so beglückende Sicht nicht,
wie von einem Schattendes Missverstehens begleitet, erst noch dessen

innerste Überwindung erreichen müsse, um in Wahrheit zu sein, was sie in
der Liebe schon zu sein scheint : Einigung geschichtlich so verschieden
gewordener, selbständiger Kirchen auf dem Boden und in der Einheit der
alten Kirche. Bei der besonderen Bedeutung der anglikanischen Position
im weiten ökumenischen Feld, zumal für das neue Einheitsverständnis,
stellt sich damit ein schweres, bis heute nicht gelöstes Problem, das sich
besonders auch auf das altkatholisch/orthodoxe Verhältnis auswirkt.

Deutlich wird das Problem im Gebrauch der Worte Comprehensiveness

und Katholizität, die wechselseitig das gleiche und etwas durchaus
Verschiedenes für beide Seiten bezeichnen können.

30



Wie Epting53 berichtet, gelangte die Protestant Episcopal Church, im
Unterschied zunächst von der Entwicklung des «catholic revival» der

Oxford-Bewegung im England des 19. Jahrhunderts, im «Kampf der

Gegensätze und im Austrag der Meinungsverschiedenheiten zu einem

Selbstverständnis, das am Rande zwar schon immer in der Kirche betont
worden war, aber eben doch nicht eine breite Resonanz gefunden hatte.
Die Erkenntnis war, dass High Churchmen und Low Churchmen mit
ihren Traditionen und Betonungen in einer möglichen Einheit zusammen
leben könnten. Auch wenn Reibungen auftreten würden, könnten sie

voneinander lernen und einander bereichern, bei genügendem Bemühen

um echte Katholizität. Im Bewusstsein der Katholizität würde sich die

Comprehensiveness der Protestant Episcopal Church zeigen.
Comprehensiveness meinte die Weite, den Umfang, in dem verschiedene Auffassungen

möglich sind. Für den breiten Durchbruch dieser Erkenntnis setzen

anglikanische Historiker die Zeit der General Convention 1874 an» :

also gerade die Zeit der frühen altkatholischen ökumenischen und ekklesialen

Erklärungen. So konnte man auf anglikanischer Seite etwa hören:
«We are the only Christian body in regard to which it can be claimed, for a

moment, that it is a truly comprehensive Church. The Church of Rome
has become sectarian by the limits of its recent dogmas (Vatican I), and
the other Christian bodies around us proceed upon the principle of division

when there are differences as to the doctrine and ritual. Our Church
stands in the position of recognizing very wide differences as legitimate
and as constituting no obstacle to communion and fellowship.» Und
Epting fährt fort: «Das war genau das neue Selbstverständnis der
Kirche», seine Vertreter «wollten die Tendenz fördern, ,to be as comprehensive

as possible and to minimize the importance of definite Dogma', im
Sinne der ,Broad Churchmen, der vermittelnden und ausgleichenden

Episcopalians'.» Ohne hier weiter auf die ökumenische Problematik der

bekannten drei «Gruppen» in der einen Anglican Communion einzugehen,

bleibt doch festzustellen, dass sich hier Berufung auf die alte Kirche
und Berücksichtigung der Spaltungen des 16. Jahrhunderts unentschieden

die Waage halten, was zwar auf altkatholischer Seite von Döllingers
Zeit her nicht übersehen wurde, jedoch schon von diesem selbst im Blick
auf das mögliche Überwiegen der katholischen Tradition gern nicht zu
ernst genommen wurde. Tatsächlich steht der neuen Formel einer «truly
comprehensive Church» von 1874 eine «evangelisch-katholische»
Idealvorstellung der Kirche gegenüber, wie sie schon lange vorher William

53 A.a.O., S.9 ff.

31



August Muhlenberg von seinem 1835 erschienenen Büchlein «Hints to
Catholic Union» vertreten hatte. Wie es oft im Fall einer grossen Idee
geschieht, äusserte sich hier der entscheidende Gedanke zuerst in einer
eindrucksvollen Klarheit und Unschuld : «Da sie alle Jünger Christi seien,

gäbe es bereits eine Einheit (unity) unter Christen, meinte er. Aber es fehle
die sichtbare Vereinigung (union), die äusserst wichtig sei. Denn ,it is the

offspring of unity, and in turn it becomes its protector'54.»
Das Problematische zeigt sich bei dieser Formulierung darin, dass es

nach der einen Seite naheliegt, die als «äusserst wichtig» bezeichnete

sichtbare Vereinigung als konstitutiv für wahre Katholizität anzuerkennen,

ohne die auch die voraus von Gott her gegebene Einheit unter Christen

nicht Bestand hat, dass Muhlenberg jedoch als Folge seiner Gedanken

sofort zum Vorschlag einer Konföderation mit den führenden
protestantischen Kirchen der Vereinigten Staaten übergeht. Denn : «Union
must proceed on broader ground leaving to the separate Churches all
their original independence, but uniting them, if not under one government,

yet in the adoption of all the great principles which they hold in
common.» Hier fällt der kaum berührte «äusserst wichtige» Vorgang
der wesenhaften Einigung in seiner notwendigen Verbindung mit «sichtbarer

Vereinigung» viel zu rasch aus dem Spiel.
An dieser Stelle aber setzt von Langens altkatholischer Position her der

besorgte Gedanke ein, so könnte wahrhaft katholische Einheit nicht
angemessen in Erscheinung treten. Und so gewiss der Gedanke der Selbständigkeit

der Lokalkirchen wie auch in einem erweiterten Sinn die Wirklichkeit

autonomer und autokephaler Nationalkirchen von dieser Position
aus annehmbar ist, setzt er doch gerade die volle Einheit im gemeinsam
anerkannten Glauben voraus und kann auch nur mit seiner Bewahrung
durchgehalten werden, ohne den grössten Gefahren Tür und Tor zu
öffnen.

Nun hat sich aber im Anglikanismus von Muhlenberg her über H. Vail
und W. R. Huntington die zum Chicago-Lambeth Ouadrilateral als
ökumenischer Grundformel entwickelte Vorstellung ideeller Einheit von
Katholizität und Comprehensiveness schon lange vor Beginn der Lausan-

ner Weltkonferenz durchgesetzt. Und es lag nahe, die altkatholische Position

mit ihr in Einklang zu setzen. Dies ist aber, soviel ich erkennen kann,
in irgendeinem offiziellen Sinn nicht geschehen und konnte auch bei aller
Nähe vom oft zitierten, dem Sinne nach Augustinus zugeschriebenen «in
necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas» nicht geschehen,

54 A.a.O.,S.U.

32 -



weil die Berufung auf die Fülle der alten Kirche in ihrem Glauben und
ihrer Ordnung es nicht gestattete. Zwar böten die Vorformen des

abschliessend in Lambeth 1897 festgelegten «Vierecks», wie sie sich in
Chicago 1886, vor allem in der einer katholischen Interpretation sehr viel
zugänglicheren «Urfassung» Huntingtons von 187054 darbieten, einigen
Anlass. Doch ist ja die inneranglikanische und allgemein ökumenische

Rezeption, so weit man in Bezug aufdas Lambeth Quadrilateral in seiner

abgerundet-schlagwortartigen Gestalt von einer solchen sprechen kann,
im ganzen genommen eher in Richtung eines Programms der
Mindesterfordernisse verlaufen. Hier aber findet dann mit Sicherheit der tiefere
Gedanke Langens und möglicherweise auch Henry Charles Brent des

Ringens um die Überwindung erklärter und bewusstgemachter Differenzen
keinen Zugang mehr.

Damit sind wir zum Ende unseres Weges durch das Vorfeld der
Weltkonferenz, soweit es die altkatholische Ausrichtung auf diese betrifft,
angelangt. Zum Beschluss nur noch zwei Hinweise :

Einmal darf hier erinnert werden an Professor Adolf Küry, seit 1911

Mitarbeiter und seit 1916 Schriftleiter der IKZ und 1924 zweiter Bischof
der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Seit der ersten direkten Kontakte

des amerikanischen Committees on Old-Catholics mit Erzbischof
Gerhard Gul von Utrecht im Sommer 191155 wird durch ihn die IKZ zur
dauernden, zuverlässigen Nachrichtenquelle gerade auch für Glauben
und Kirchenverfassung bis heute, und zwar erfüllte sie lange Zeit diese

Aufgabe als einzige theologische Zeitschrift deutscher Sprache einerseits

fortlaufend in der halbjährigen «Kirchlichen Chronik» und darüberhinaus

in einer Vielzahl von ausführlicheren Berichten und weiteren Beiträgen

zumal von altkatholischen, anglikanischen und orthodoxen Autoren.
Es ist kennzeichnend für Adolf Kürys wache Beobachtung der Vorgänge,
dass schon im Herbst 1911 die Reihe dieser Berichterstattungen eröffnet
wurde mit dem Abdruck der eindrucksvollen Predigt Bischof Brents vom
Herbst 1910 in der Londoner St.-Pauls-Kathedrale «Whole Man for
Whole God», und zwar in englischer Sprache und im vollen Wortlaut56.
Bischof Adolf Küry hat so über den Kreis der eigenen Kirche einen nicht
zu übersehenden praktischen Beitrag zum Bekanntwerden der Einheitsidee,

die von Charles Brent mit prophetischer Kraft ausging, wie zu ihrem
breiteren Verständnis in der Folgezeit geleistet.

Als Delegierter seiner Kirche legte er in Lausanne 1927 deren Zeugnis

55 Epting, a.a.O., S.98;IKZ 1 (1911), 544f, Kirchliche Chronik.
56 IKZ1 (1911), 293-299.

33



für die altkatholische Mitarbeit und deren Begründung, Art und Zielsetzung

in seiner nüchternen, festen und bedachten Art ab57.

Zum zweiten aber sei im Sinne einer zeichenhaften Zusammenfassung
des von uns durch einige Streiflichter erhellten Vorfeldweges an die Achtung

gebietende Gestalt des 79jährigen Bischofs der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, Eduard Herzog, erinnert, der am 12. August 1920 die
nach Überwindung zahlreicher Schwierigkeiten und vor allem ihrer
Infragestellung durch den Krieg 1914-1918 und dessen Folgen endlich

zustandegekommene Vorkonferenz im Athenäum der Stadt Genf durch
Gebet eröffnete, woran anschliessend auf seinen Vorschlag hin Bischof
Brent zum Präsidenten der Konferenz anstelle von Bischof Anderson als

dem Präsidenten der Kommission der Protestant Episcopal Church
gewähltwurde 58. In ihm als dem letzten damals noch lebenden, in der christlichen

Ökumene bekannten Zeugen der ersten Generation des altkirchlich-
ökumenischen Widerstandes gegen eine zentralisierende römische

Einheitsvorstellung, wie sie noch Papst Leo XIII. 1895 in seiner Enzyklika
«Praeclara urbi et orbi» gegenüber glaubte vertreten zu können, verkörperten

sich nicht nur alle Mühen, Sorgen und Anfechtungen seiner Kirche
in der Wahrung ihrer Eigenständigkeit als Minorität, sondern vor allem
die ökumenische Vision der altkatholischen Kirchengemeinschaft
schlechthin.

Und als Siegel dieses Zeugnisses sollen hier die Worte folgen, mit denen
der Bischof kurz zuvor seiner Kirche gegenüber Rechenschaft über den

von ihm in Verbindung mit seinen Priestern und den Gemeinden seit 1874

mitgestalteten Weg gefährdeter und bewahrter Katholizität abgelegt
hatte59. «Um unser Gewissen nicht mit der Anklage zu beschweren, wir
dienten nicht der katholischen Kirche, sondern einem Zerrbild,... lehnten
wir vor einem halben Jahrhundert die Unterwerfung unter die vatikanischen

Dogmen ab und schritten zur Organisierung unseres nationalen
Kirchenwesens. Seitdem erliessen wir keine Kundgebung, die nicht zur
Voraussetzung gehabt hätte, dass wir uns zum katholischen Christentum
bekennen ; wurde es notwendig, irgendeinen Schritt, den wir getan haben,
öffentlich zu rechtfertigen, so beriefen wir uns auf die allgemein
anerkannten Quellen der christlichen und katholischen Glaubenslehre, die

Heilige Schrift und die kirchliche Überlieferung. Auf diese Weise dienten

?7 Hermann Sasse. Die Weltkonferenz. Berlin 1929, S. 411-413.
58 Epting. a.a.O., S.279.
59 IKZ 9 (1919), 273-288 : Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche.

S. 288.

34



wir der katholischen Kirche, zu der sich schon im zweiten Jahrhundert die

griechischen und lateinischen Diözesen mit dem sog. apostolischen
Glaubensbekenntnis bekannten und in der sich bis auf diesen Tag alle Kirchen
des Ostens und Westens, die den sonntäglichen eucharistischen Kultus
beibehalten haben, mit dem gemeinschaftlichen nizäischen Glaubensbekenntnis

zu den Füssen des Einen Herrn zusammenfinden. ,Ein Herr, Ein
Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller. ' Solange wir uns nach
apostolischer Übung befleissigen, durch dieses ,Band des Friedens die Einheit
des Geistes' zu erhalten und zu pflegen, dienen wir der katholischen
Kirche.»

(Fortsetzung folgt)

Tübingen/Bern Werner Küppers

35


	Katholizität und Ökumene : der altkatholische Weg im Bezugsfeld der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

