Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 69 (1979)

Heft: 1

Artikel: Katholizitat und Okumene : der altkatholische Weg im Bezugsfeld der
Bewegung fur Glauben und Kirchenverfassung

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholizitit und Okumene

Der altkatholische Weg im Bezugsfeld der Bewegung
fiir Glauben und Kirchenverfassung

Vorbemerkung

Die hier mit einem gewissen Abstand vom Gedenken vor zwei Jahren an
Lausanne 1927-1977 folgenden Uberlegungen versuchen, aus altkatho-
lischer Sicht und Erfahrung der Frage von Lukas Vischer ! nachzugehen:
«Was hat es eigentlich zu bedeuten, dass die Kirchen sich bereits so lange
um die Einheit der Kirche bemiithen?» Personlich teile ich dabei die von
Yves Congar in seinem Uberblick zum Ausdruck gebrachte Stimmung?2:
«Ich bin gleichzeitig liberrascht {iber das, was geleistet worden ist, und
betriibt dartiber, dass man so wenig vorangekommen ist.» Und ich
mochte deshalb Lukas Vischers Frage vom altkatholischen Weg, von sei-
nen Anfingen und von seinem Fortgang her bis heute, hinterfragen im
Sinne der diesen Weg charakterisierenden Dialektik von Engagement und
Distanz, wie solches auch dem Beitrag Congars im ganzen entspricht,
aber auch durch die Ausfithrungen Eptings tiber die Vorgeschichte der
Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung3 nahegelegt wird.
Gewiss sollte dabei auch Lukas Vischers Sicht wegleitend sein: «Die
Okumenische Bewegung steht in mancher Hinsicht noch am Anfang, und
es wire ein leichtes, eine lange Liste von Fragen aufzuzahlen, iiber die eine
Verstindigung erst noch erzielt werden muss. Diese weitere Arbeit kann
aber nur geleistet werden, wenn die Kirchen anfangen, aus den bisher er-
reichten Ergebnissen die ersten Konsequenzen zu ziehen. Die unerledig-
ten Fragen konnen nur in der Gemeinschaft bewéltigt werden.» Konnte
es nun aber nicht sein, dass gerade deshalb in den einzelnen Kirchen die
Vorfragen und Grundlagen bewusster bedacht und deutlicher entschie-
den werden miissten, um in Wahrheit zu der «Gemeinsamkeit 4 der Kir-
che als Ganzheit» hindurchdringen zu konnen? Und steht dahinter nicht
doch die so oft mit leichter Hand zuriickgeschobene, in genuin altkatho-

I OR 26 (1977), 249, 50 Jahre Glauben und Kirchenverfassung. Vorwort.

2 A.a.0,, S.28, Fiinfzig Jahre der Suche nach Einheit.

3 Karl-Christoph Epting, Ein Gesprich beginnt. Die Anfinge der Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung in den Jahren 1910-1920, Ziirich 1972, 388 S.

4 A.a.0.,S.250.



lischer Sicht jedoch entscheidende Frage nach der alten Kirche und der
normativen Bedeutung desin ihr entfalteten Pleromas offenbarter Wahr-
heit und gelebter Einheit?

I. Altkatholische Bemiihung um kirchliche Wiedervereinigung im Vorfeld
von Glauben und Kirchenverfassung bis zur «Weltkonferenz» 1927

Ohne Frage bedeutet, auf das Ganze der 6kumenischen Bewegung der
neueren Zeit gesehen, die erste « Weltkonferenz fiir Glauben und Kir-
chenverfassung» in Lausanne 1927, sowenig wie die sie vorbereitende
Vorkonferenz von Genf 1920, einen Anfang schopferischer Art, sondern
vielmehr den ersten Hohepunkt einer schon im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert von weit auseinanderliegenden Ausgangspunkten her sich erheben-
den Flutwelle theologischer Bemtiihung auf kirchliche Einheit hin. Dieser
grosse Vorgang ist trotz allem, was schon vorliegt, in seinen Zusammen-
hdngen noch nicht geniigend durchforscht und dargestellt worden3. Mit
Recht erklart deshalb Epting im Blick auf das Faktum des Beschlusses
vom 20. Oktober 1910 in der General Convention der Protestant Episco-
pal Church, der aus Bischof Charles Brents prophetischer Anregung
kirchliches Handeln werden liess: « Um die Bedeutung dieses Geschehens
zu verstehen, haben wir zunidchst den Rahmen aufzuzeigen, in dem dies
allein recht gesehen wird», um sich zunichst «der Geschichte und dem
Denken der Protestant Episcopal Church zuzuwenden, insbesondere
dem, was in ihr im Blick auf die kirchliche Einheit vor 1910 getan und
gedacht wurde» 6. Was aber fiir eine, in diesem Fall besonders hervorge-
tretene Kirche gilt, bleibt so oder so fiir alle giiltig. Es geschieht auch in
mancher Hinsicht in Eptings Arbeit. Trotz einzelner Hinweise werden
dabei jedoch Motivierung, Ziel und Charakter der altkatholischen Teil-
nahme nicht deutlich. Sie erscheinen ohne weitere Betonung nur generell
eingeordnet in die kirchliche Reihung «Orthodoxe, Altkatholiken, Angli-
kaner» 7. Zur Ermoglichung eines konkreteren und differenzierteren Ver-
stindnisses soll deshalb hier zunédchst versucht werden, einige ausfiihr-
lichere Hinweise zu geben. Denn in der Tat: die Altkatholische Kirchen-

S Vgl. Rouse, R./Neill, S. (Hrsg.), Geschichte der Okumenischen Bewegung.
1517-1948. I/I1, Gottingen 1958, S.171-420; Epting, a.a.0., S.304f., Bibliogra-
phie.

6 A.a.0., S.2-46.

7 A.a.0.,S.79 Anm. 148 u. ofter.



gemeinschaft der Utrechter Union, zu der sich seit 1889 eine Reihe auto-
nomer bischoflicher, die romische Zentralgewalt und Lehrunfehlbarkeit
ablehnender, national geordneter katholischer Kirchen verbunden hat-
ten, stellte hinsichtlich der Einheitsfrage kein unbeschriebenes Blatt dar.
Dabei ist es wichtig zu sehen, dass es ein «altkatholisches 6kumenisches
Programm» und eine entsprechende katholische Haltung vor der dusse-
ren Kirchenbildung?® gab. Und zwar waren die Grundzige einer 6kume-
nischen Theologie dieser Kirchengemeinschaft vorgegeben in Gedanken,
die Ignaz von Ddéllinger schon in den sechziger Jahren, vor allem in der
Miinchener « Versammlung katholischer Gelehrter» 9, vorgetragen hatte.
Wie J. Finsterholzl zusammenfassend erklart: «Dollinger versteht nun
endgiiltig die Wiedervereinigung nicht als blosse Riickkehr, etwa gar in
die katholische Kirche des 16. Jahrhunderts, sondern er, der jeder Vereini-
gung in einer imagindren Kirche der Zukunft als Synthese aller Gegen-
sdtze und zugleich als Aufgeben des bisher Geglaubten zutiefst misstraut,
ldsst nun die Versohnung doch als eine Begegnung ... erfassen, wo beide
Kirchen in der Treue zur gottlichen Offenbarung und in einem zeitlichen
Fortschritt, der inhaltliche Vertiefung des Glaubens bedeutet und allein
daher wirklich Gewinn ist, in der einen unverfilschten katholischen
Wahrheit sich treffen», wofiir allerdings bestimmte Bedingungen gelten:

«Die erste Bedingung ist, dass unsere Wissenschaft das wahrhaft Tren-
nende und Unkatholische, das heisst, das dem Gesamtbewusstsein der
Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Kontinuitit Zerstorende in
der Lehre der Gegenseite... liberwinde, wofiir noch sehr viel zu leisten
bleibt.»

«Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische Lehre inihrer Tota-
litdt, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ithrem organischen
Zusammenhang und ihrer inneren Konsequenz zur Darstellung bringe,
so dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf unter-
scheide von dem Zufélligen und den der Idee fremdartigen Auswlchsen...
Dies ist noch nicht geschehen, und die aufrichtige Beantwortung der
Frage, warum es noch nicht geschehen sei, diirfte einen Beitragzu der uns
so notigen und heilsamen Selbsterkenntnis liefern 10.»

«Endlich die dritte Bedingung wiére, dass die Theologie und durch sie
die Kirche die Art und die Kraft jenes Magnetberges der Fabel annehme,

8 Abgesehen von der seit 1723 von Rom getrennten Kirche von Utrecht.

9 Kleinere Schriften, hrsg. v. Fr. H. Reusch, Wiirzburg 1890, s.a. J. Finsterholzl,
Die Kirche in der Theologie Ignaz v. Dollingers bis zum ersten Vatikanum, Gottin-
gen 1975, S.395-402.

10 Vgl. die Frage von Lukas Vischer, Anm. 1, a.a.0.



der alles Eisen aus dem ihm nahegekommenen Schiffe herauszog, ... ich
meine, dass sie alles Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaf-
ten in Lehre, Geschichte und Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfél-
tig von dem beigemischten Irrtum ausscheide und dann frei und offen
akzeptiere, ja als das rechtmissige Eigentum der einen wahren Kirche, die
dies alles einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage, besessen habe,
in Anspruch nehme!l.»

Und kein anderer als Doéllinger selbst hat in seiner Auseinandersetzung
mit dem I.Vatikanum der werdenden altkatholischen Kirchengemein-
schaft in diesem Sinn ihre genuine 6kumenische Einstellung bis in die Lai-
enbewegung der «Katholiken-, spiter Altkatholikenkongresse» hinein
vermittelt. So heisst es schon in der von Déllinger entworfenen Miinche-
ner Pfingsterklarung vom Jahre 1871, dass die Loslésung von Roms Zen-
tralgewalt neue Hoffnung auf Wiedervereinigung der vielgespaltenen
Christenheit bedeute 12: « Auf diesem Wege und nicht durch die vatikani-
schen Dekrete, werden wir zugleich uns dem hochsten Ziel christlicher
Entwicklung nidhern, der Vereinigung der jetzt getrennten christlichen
Glaubensgenossenschaften, die von dem Stifter der Kirche gewollt und
verheissen ist, die mit immersteigender Kraft der Sehnsucht von unzih-
ligen Frommen, und nicht am wenigsten in Deutschland, herbeigerufen
wird 13.»

Und in der Folge dieser Gedanken erklirt der zweite (Alt-)Katholiken-
kongress zu Koln in seinem Beschluss vom 21.September 1872: «Der
Kongress wiederholt den in den Miinchener Programmen von Pfingsten
und vom September 1871 enthaltenen Ausdruck der Hoffnung auf eine
Wiedervereinigung der jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossen-
schaften. Er spricht den Wunsch aus, dass die Theologen aller K onfessio-
nen diesem Punkt ihre Aufmerksamkeit zuwenden mogen, und ernennt
eine Kommission, welcher der Auftrag erteilt wird:

1. sich mit den bereits bestehenden oder sich bildenden Vereinen zur
Hebung der kirchlichen Spaltung in Beziechung zu setzen;

2. wissenschaftliche Untersuchungen tiber die vorhandenen Differen-
zen und die Moglichkeit ihrer Beseitigung anzustellen und zu veranlassen
und die Veroffentlichung der Ergebnisse dieser Untersuchungen in wis-
senschaftlichen Werken und Zeitschriften zu erleichtern;

Il Finsterholzl, a.a.O., S.396f.
12 IKZ 1(1911), 1ff. Dokumente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholizis-

mus.
13 Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen (1887) 1965, S.22.



3. durch populére Schriften und Aufsitze die Kenntnis der Lehren, Ein-
richtungen und Zustdnde der getrennten Kirchen und Konfessionen, die
richtige Wiirdigung der vorhandenen Einigungs- und Differenzpunkte zu
fordern und tiberhaupt das Verstdndnis und Interesse fiir die wiinschens-
werte Verstindigung in weiteren Kreisen zu wecken und zu erhalten.»
Zehn fiihrende Altkatholiken, darunter als erster Dollinger selbst, wur-
den vom Kongress zu Mitgliedern dieser Kommission bestimmt und er-
sucht, «andere Manner zu kooptieren und sich mit denselben tiber eine
zweckdienliche Organisation zu einigen» 14, Und in Fortsetzung dieser
Linie wiederum liess Dollinger im Sommer seine persdnliche Einladung
zur ersten der beiden Bonner Unionskonferenzen vom 14.September
1874 mit den Worten hinausgehen: «Als Grundlage und Massstab des Er-
reichbaren und zu Erstrebenden sind die Bekenntnisformeln der ersten
kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und Institutionen zu be-
trachten, welche in der allgemeinen Kirche des Ostens wie des Westens
vor den grossen Trennungen als wesentlich und als unentbehrlich gegol-
ten haben», wihrend eine der Bildung der spidteren Christkatholischen
Nationalkirche der Schweiz vorausgehende Volksversammlung in Olten
schon am 1. Dezember 1872 erklért hatte: «Als hochstes Ziel erstreben
wir die endliche Wiedervereinigung aller Kirchen und Konfessionen, wel-
che die in Wahrheit allgemeine katholische Kirche in ihrer Einheit bil-
den 15.» Diese Formulierung gibt in ihrer Ausrichtung auf das zu erstre-
bende «hochste Ziel» in bemerkenswerter Ausgeglichenheit den ekklesio-
logischen Grundgedanken Dollingers, wie er sich in jener Zeit herausge-
bildet hatte, wieder: « Wiedervereinigung» bedeutet das Hervortreten der
in Wahrheit allgemeinen, d. h. universalen und damit 6kumenischen Kir-
che inihrer ununterbrochen bestehenden, «allen Kirchen und Konfessio-
nen» vorgegebenen wesenhaften Einheit: Katholizitdt und Okumenizitat
sind zu unterscheiden, jedoch letzten Endes nicht zu trennen. So zeigt die
Ekklesiologie die ihr angemessene Analogie zur chalkedonensischen
Christologie der Viterzeit. Die Oltener Formel und andere auf Dollingers
Okumenische Vision zuriickgehende Formulierungen aus seiner 6kume-
nischen Theologie haben weit iiber den altkatholischen Bereich hinaus
eine Auswirkung gehabt. Und wie Dollingers eigene Gedanken zur kirch-
lichen Wiedervereinigung sich nicht zuletzt auch in Verbindung mit und

14 1KZ, a.a.0., S.2ff. Als Mitglieder der Kommission wurden benannt: «die
Herren v. Dollinger, Friedrich, Langen, Lutterbeck, Michaud, Michelis, Reinkens,
Reusch, Rottels und v. Schulte».

15 A.a.0., S.7, Resolution 7.



im Gegeniiber zu der katholischen Erneuerung in der englischen Kirche
von Henry Newman und Edward B. Pusey her gebildet haben, so wirken
sie auf den Fortgang der Bewegung in England und Amerika zuriick.
Ohne hier schon darauf eingehen zu kdnnen, bleibt jedoch festzuhalten,
dass es bis heute fiir das altkatholische Verstindnis der «Gesamtkirche»
als der katholischen Una sancta eine nicht aufgehobene, schon von D&l-
linger geltend gemachte Differenz zum anglikanischen ekklesiologischen
Grundgedanken der Gleichsetzung Catholicity und Comprehensiveness
gibt 16,

Fir die frithe Wirkung Dollingers auf den Initiator der Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung, den 1861 in Ontario/Kanada gebore-
nen Bischof Charles Henry Brent, gibt es aus seiner ersten direkten Begeg-
nung mit Altkatholiken auf deren sechstem Internationalen Kongress in
Olten 1904 ein lebendiges Zeugnis. Als Vertreter des Presiding Bishop der
amerikanischen Episkopalkirche erklirte der damalige Missionsbischof
von Manila auf den Philippinen: «For long years now the name ,0ld
Catholic has been to me a symbol of great principles — of deep devotion to
the Person of Jesus Christ, of loyalty to Catholic... But until today is was
never my fortune to brought into contact your organic life. Permit me to
say with all sincerity that the reality is not untrue to the symbol. But there
is a further principle which stands out primently in the history of Old-
Catholic Christianity — a principle which fired my boyish imagination
with admiration, and which, T trust, has not ceased to inspire my man-
hood ... associated inseparably with the venerated name of Ddllinger as
may be summed up in an epigramm of which, if I mistake not, he was the
author; at any rate his life was an embodiment of the principle, that truth
is greater than unity: , Truth with unity if possible, but truth at all costs and
without unity if need be.’ If there is aught that is divergent between your
Church and that of my allegiance, it is nothing that invalidates or mars
true Catholicity. The types are different; you stand for the more, we for
theless precise form, you are the ,moderates‘ we the ,progressives’...itisa
nessary means of self-protection, saving us from mistakes and amplifying
our wisdom and power for service !7.» Aufmerksames Hinhéren vermag

16 S, Epting, a.a.0., S.11-16; vgl. J. Finsterholzl, a.a.O., S.471: «Dieses Be-
kenntnis zur Unfehlbarkeit der Kirche noch am Vorabend des Konzils ... gewinnt
deshalb grosse Bedeutung... Diese Sicht weist zurlick auf Méhler, hiniiber zu New-
man und voraus auf Scheeben, der ein unfehlbares Zeugnis des Heiligen Geistes in
der Einheit des Bekenntnisses im Glaubenskorper, die Wechselwirkéng im Zeugnis
des Lehr- und Glaubenskdrpers und die gemeinsame Unfehlbarkeit erkannt hat.»

I7 Kongressbericht, Aarau 1905, S.37.



auch hier etwas von der erwihnten ekklesiologischen Differenz zu ver-
nehmen. Und jedenfalls gilt generell fiir die bleibende Rezeption Dollin-
gers in der altkatholischen Theologie, dass diese der Linie eines Okume-
nismus zu folgen sucht, «der nicht spatgeborene, reduzierende Aufkla-
rung, nicht ein den Mittelweg suchender Puseyismus, sondern eben
katholischer Okumenismus ist». Und dementsprechend kann er von sei-
nem Ansatz her auch fiir sich in Anspruch nehmen, was Finsterholzl im
Blick auf Dollingers dkumenischen Aufbruch zusammenfassend sagt:
«Eine so verstandene Theologie ist kontroverstheologisch und irenisch
zugleich: kontroverstheologisch, indem sie das Unkatholische, das der
gesamtkirchlichen Uberlieferung Widersprechende bei den andern auf-
deckt und diesen so einen Dienst tut; irenisch, indem sie allen unnoétigen
Anstoss vermeidet, das Wahre und Gute der Getrennten bereitwillig an-
nimmt und der eigenen Kirche zur Selbsterneuerung hilft, um fiir andere
zuganglich zu sein 18.»

Zugleich ist jedoch nicht zu tibersehen, dass jede Rezeption ein Akt von
Kommunikation ist, der Anderungen einschliesst, so gering oder unbe-
merkt sie sein mogen und zundchst bleiben kénnen. Dies zeigen schon auf
dem Kolner Kongress Ton und Akzentsetzung der Begriindung des An-
trages «eine permanente Commission einzusetzen, welche auf dem ange-
deuteten Weg die Einigung der Confessionen erzielt», durch Professor
Josef Hubert Reinkens, den spiteren ersten altkatholischen Bischof in
Bonn: «Die verschiedenen Confessionen und besonderen Typen christ-
licher Gemeinschaft miissen, wenn eine Einigung erzielt werden soll, sich
selbst als reformbediirftig und vervollkommensfihig erkennen und be-
kennen, ohne Ausnahme. So wie Selbstgerechtigkeit den einzelnen Chri-
sten verurteilt, so verurteilt sie auch eine Konfession. Das Zweite ist: Nur
aus der Mitte der Christen, der Gldubigen heraus, durch die Macht der
Liebe und durch die Macht der Wissenschaft, der heiligen Wissenschaft,
kann das Verstindnis allmahlich erzielt werden, welches fiir die offiziellen
Reprisentanten der Kirchen die Einigung méglich macht. Dabei bleiben
wir in dem Bewusstsein, dass wir einen einigen Grund unter unsern Fis-
sen haben, dass wir die 6kumenischen Bekenntnisse der ersten allgemei-
nen Konzilien wie aus einem Munde bekennen, dass wir die gesamte Wis-
senschaft der Kirchenviter einmiitig die unsrige nennen, dass wir die
Mairtyrer des christlichen Altertums in gleicher Weise als die unsrigen ver-
ehren, dass das christliche Leben des Altertums unser gemeinsames Leben

18 A a.0., S.402. Finsterholzls dieses Urteil auf « Dollinger vor dem Konzil» ein-
schrinkende Klausel kann hier nur kommentarlos angemerkt werden.



ist, dass wir eins sind in dem Gebete, dass wir uns als Briider erkennen,
dass wir eins sind in der Liebe19.» Abgesehen vom Ton pastoral-volks-
timlicher Beredsamkeit — hier beginnt der Akzent sich zu verschieben
vom Bewusstsein unmittelbarer, gelebter Katholizitdt in der Umwelt, in-
nerhalb deren die oppositionelle Gruppe der Unfehlbarkeitsgegner sich
zunichst vorfand, auf ein «wir», das sich in neuer Betonung auf die in der
Sache zwar festgehaltene, zeitlich jedoch ferngeriickte Katholizitdt der
alten Kirche bezieht. Und zugleich spiliren wir, wie dieses neue «wir»
Christen einbezieht, die vorher «draussen» zu stehen schienen, sie «als
Briider» erkennt und mit ihnen «eins in der Liebe» ist.

Damit zeichnet sich die neue existentielle Situation «katholischer
Opposition in isolierter Minderheit» ab, die den weiteren altkatholischen
Weg in besonderer Weise kennzeichnet.

Mit besonderer Deutlichkeit spricht diese neue Lage sich aus in der aus-
fiihrlichen Antwort des Prisidiums des dritten Kongresses in Konstanz
1873 auf die Einladung der Evangelischen Allianz, zu deren sechster In-
ternationalen Generalkonferenz im Oktober 1873 drei Delegierte nach
New York zu entsenden, um «dem christlichen Publikum von Amerika
authentische Mitteilungen liber Ursprung, Fortschritt und Aussicht der
altkatholischen Bewegung zu machen». Das Schreiben ist gezeichnet von
Bischof Reinkens, Prof. von Schulte, Prof. Cornelius und Landammann
Augustin Keller. Der folgende Auszug zeichnet in charakteristischer
Weise das allgemeine, auch die Laienkreise bewegende dkumenische
Denken vor allem in der deutschen und schweizerischen Bewegung: « Wir
erhoffen und erstreben eine Herstellung der Einheit der christlichen Kir-
che. Wir bekennen offen, dass kein Zweig derselben allein die ausschliess-
liche Wahrheit habe. Wir halten als Ziel fest, dass auf dem Boden der
Schrift und der auf diesem stehenden Uberlieferung, auf dem Boden der
alten ungeteilten Kirche eine Vereinigung auf einem wirklich ékumeni-
schen Konzil stattfinden kdonne. Das ist unsere Aufgabe und Absicht fiir
jenes Streben, das uns in unmittelbare Verbindung gebracht hat mit der
evangelischen, der anglikanischen, der anglo-amerikanischen, der russi-
schen und der griechischen Kirche. Wir wissen, dass dieses Ziel nicht so
bald zu erreichen ist. Aber wir sehen als den Anfang der Erreichung den
Umstand an, dass bereits ein wirklich christlicher Verkehr zwischen uns
und den iibrigen christlichen Konfessionen ins Leben getreten ist. Mit
Freuden ergreifen wir daher Ihre uns gebotene Bruderhand und erlauben
uns die Bitte, mit uns auf einem beiderseits zu vereinbarenden Weg in

19 Kongressbericht Coln, 1871, S. 78f.



nihere Verbindung zu treten.» Aus der Fortsetzung ist zu entnehmen,
dass wirklich ernstlich an eine festere und anhaltende Beziehung zur — den
Verfassern des Schreibens bestimmt nicht unbekannten — Evangelischen
Allianz gedacht wurde. Nach dem Hinweis auf die «tatsachlich bereits ins
Werk gesetzten Reformen gemédss Ordnung und Geist der alten Kirche»
heisst es weiter: « Durch die beiliegenden, am 3. Juni 1873 angenommenen
,Provisorischen Bestimmungen® ist bereits dem Laienelement in der Ver-
waltung des Kirchenwesens ein Einfluss eingerdumt worden, der, in allen
seinen Bestimmungen durchaus vertriglich mit den Satzungen und
Ubungen deralten Kirche der ersten Jahrhunderte, sicherlich nicht hinter
dem zuriickbleibt, was als wiinschenswert in unserer Zeit bezeichnet wer-
den kann. Wird der Entwurf einer Synodal- und Gemeindeordnung ...
von der ersten Synode angenommen, so haben wir eine Verfassung, wel-
che wohl den meisten unserer evangelischen Briider in Deutschland noch
lingere Zeit als frommer Wunsch erscheinen diirfte. Eine katholische
Synode mit Bischof, Priestern und Laien liefert den Beweis einer Reform
des Kirchenwesens, welche noch vor wenigen Jahren fiir unméglich ge-
golten hitte. Wir haben so das ins Leben gesetzt, was uns in der kirch-
lichen Verfassung wesentlich erscheint: das Bischofliche Amt als das lei-
tende, das bischofliche und das priesterliche als das zum Spenden der
Heilsmittel und zum Verkiinden des goéttlichen Wortes bestimmte, das
volle und harmonische Zusammenwirken aller Glaubigen in gesetzlich
geordneter Weise ... Wir schliessen mit dem Wunsch, dass Thre Konferenz
das Ziel: eine titige, enge Verbindung der verschiedenen Zweige der evan-
gelischen Kirche herbeizufiihren, erreiche, mit dem anderen Wunsche fiir
Sie und uns, dass das Band der gegenseitigen Liebe ein immer festeres
werde, dass wir Institutionen griinden, welche die Wiedervereinigung der
christlichen Konfessionen anzubahnen und zu jenem Ziele zu fiihren ge-
eignet seien, welches uns allen vorschweben muss...20.» Die in diesem
Schreiben sich abzeichnenden Linien sind lange Zeit fiir das kirchliche Be-
wusstsein bis in die Gemeinden hinein kennzeichnend geblieben. Dabei
ist das Bild von den Zweigen der Einen Kirche nicht so zu verstehen,
dass schon der blosse Verzicht auf ein «alleiniges Haben der ausschliess-
lichen Wahrheit» die Katholizitdt der Lokal- oder Nationalkirche aus-
reichend definiere. Vielmehr wiren damit Ausdeutungen im Sinne der
anglikanischen Branch-Church-Theorie und pragmatischen Verstind-
nisses der Comprehensiveness nicht mit voller Klarheit ausgeschieden.

20 K ongressbericht Constanz, 1873, S.21-27. Das Schreiben schliesst mit den
Worten Joh. 17, 20f.



Interessant als Zeichen einer Analogie der altkatholischen Bewegung
und der Bewegung von Glauben und Kirchenverfassung ist im Schrei-
ben an die Evangelische Allianz die Verwendung der Formeln «ein wirk-
lich 6kumenisches Konzil» fiir das ferne Ziel und «wirklich christlicher
Verkehr» im Sinn von «Konziliaritdt» oder «konziliare Prozesse» fiir das
schon Mo6gliche in bezug auf die gesuchte Vereinigung. Eine solche Paral-
lele in zeitlicher Verschiebung ist um so natlirlicher, als es sich ja im Falle
der altkatholischen wie der anglikanischen Einheitsinitiativen um einen
Versuch handelt, sich mit der Identifizierung «rémische» gleich «katho-
lische Kirche» nicht abzufinden und mit dem Prozess der Uberwindung
einengender Schranken fiir die Katholizitidt in der ganzen christlichen
Okumene Raum zu schaffen 2!. Der friihe, auf «bleibende Einrichtungen»
als Instrumente allgemeiner Wiedervereinigung gerichtete altkatholische
Vorstoss konnte allerdings schon bald nicht mehr sich auf eine breitere
Wirkung ausrichten. Doch nach der Konsolidierung als Kirchengemein-
schaft der Utrechter Union im weitgespannten Rahmen einer aktiven
Minderheit wurden besonders seit dem II. Internationalen Kongress 1892
in Luzern die schon frith von Déllinger, E. Michaud und Bischof Eduard
Herzog in Verbindung mit Bischof Reinkens in freier Weise gekniipften
Beziehungen zu bleibenden Anliegen der ganzen Gemeinschaft, vertreten
durch ihr hochstes Organ, die Internationale Bischofskonferenz, die man
auch als Bischofssynode im altkirchlichen Sinn bezeichnen konnte, zumal
sie nach ihrer Ordnung fiir die Wahrung der katholischen Uberlieferung
in den von den Bischofen geleiteten Kirchen Verantwortung triagt und ge-
meinsam iiber die Beziehungen zu anderen Kirchen wacht. Dies gilt auch
heute noch.

Tatsdchlich zeigte sich schon in den Erklarungen des Miinchener Kon-
gresses 1871 eine doppelte Differenzierung in der zeitlichen und methodi-
schen Zielsetzung fiir das, was im Anschluss an Dollingers Gesamtschau
«Wiedervereinigung der Kirchen» genannt wurde: « Wir hoffen», heisst
es im dritten Artikel des Programmes», auf eine Wiedervereinigung mit
der griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung
ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dog-
matischen Unterschieden begriindet ist.» Charakteristisch unterschieden
heisst es dann weiter im Blick aufeine Gemeinsamkeit der westlichen Kir-
chen: «Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen

21 Vgl. den Hinweis auf den «konziliaren Umgang der Kirchen miteinander» in
Werner Kippers, Unterschiede im Verstdndnis der 6kumenischen Situation und
Aufgabe in Evanston, OR 4 (1955), 81-94 (s.91 ff.).

10



und aufdem Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Kultur allméhlich eine Verstindigung mit den protestantischen und bi-
schoflichen Kirchen.» Diese Linien zeichnen sich deutlich ab in der von
Otto Steinwachs gegebenen Zusammenfassung der Ausgangslage in
jenem frithesten Zeitpunkt22: «Auch in den Verhandlungen jenes Kon-
gresses spielte bereits die Unionsfrage keine geringe Rolle, zumal auch
Glieder der beiden Kirchen anwesend waren, die nach ihrer Verfassung
und Vergangenheit fiir eine Union zunichst in Betracht kommen muss-
ten, der griechisch-russischen und der anglikanischen. Seitens der ersteren
war der Theologieprofessor Dr. Ossinin aus St. Petersburg und seitens der
anglikanischen der Dekan von Westminster in London, Rev. Stamley, er-
schienen. Professor Michelis wies darauf hin, dass die morgenliandische
Kirche der nicht ultramontanen katholischen Kirche des Westens keines-
wegs so fern stehe, als man fiir gewohnlich annehme: ,Esist im Episkopat
der griechischen Kirche jetzt vollstindig das Bewusstsein angeregt, nach-
dem eben dieser Kampf gegen die Ubergriffe der papstlichen Macht in
unserer katholischen Kirche recht aufgenommen wird, dass damit eigent-
lich die trennenden Hindernisse einer Vereinigung schon behoben sind !
Und er fand die vollste Zustimmung von Professor Ossinin, der ihm auch
darin beipflichtete, dass zwar der Unterschied in der Lehre vom Ausgang
des heiligen Geistes wesentlich, aber nicht uniiberwindbar sei. Beziiglich
der anglikanischen Kirche konnte Dollinger mitteilen: ,Von seiten der
bischoflichen Kirche in Nordamerika sind mir wiederholt von Geist-
lichen und selbst von Bischofen erst jiingst und mit Beziehung auf unsere
jetzige Versammlung Erklarungen zugekommen, dass man den Wunsch
hege, mit uns als den Vertretern der nicht ultramontanen Anschauung in
der katholischen Kirche, in ndhere Beziehung, in Konferenzen iiber die
Moglichkeit einer Anndherung zu treten.® Auch mit den Protestanten
deutschen und schweizerischen Bekenntnisses, das wurde auf dem Kon-
gress von verschiedenen Teilnehmern betont, erhoffte man zunehmende
Verstandigung.» Sehr deutlich zeigt sich hier nach den vier Hauptrichtun-
gen hin die eine Grundeinstellung: Verharren in der katholischen Kirche
bei ungeloster Spannung zu «Rom» ; wesentliche Ubereinstimmung mit
der Ostkirche; dhnliche, aber nicht im gleichen Sinn gegebene Néihe zum
von altkirchlicher und reformatorischer Uberlieferung bestimmten An-
glikanismus; und lebhafte Sympathie vor allem vom gemeinsamen Anlie-
gen toleranter Menschlichkeit und Frommigkeit her fiir die Glaubigen in
den protestantischen Kirchen. Damit profiliert sich, wenn auch weithin

22 IKZ 1 (1911), 1691f. Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus.

11



als Ausdruck des Selbstverstindnisses einer praktisch «gewichtlosen»
Minderheit wenig beachtet und nur von wenigen in ihrer Bedeutung fiir
die 6kumenische Ekklesiologie verstanden und ernstgenommen, schon
sehr frith ein heute noch aktueller Beitrag zur spateren Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung.

Im einzelnen kann nun aber hier auf die Entwicklungen in den vier ge-
nannten Hauptrichtungen nicht eingegangen werden. Besonders das alt-
katholisch-romisch-katholische Verhiltnis und das protestantisch-altka-
tholische bediirften sehr sorgfiltiger Untersuchungen. Aber auch in den
beiden anderen Ausrichtungen der theologischen und praktischen Bemii-
hungen um volle kirchliche Gemeinschaft kann hier nur kurz das Wesent-
liche fiir den Zeitraum bis zur Konferenzbegegnung in Lausanne 1927 an-
gefiihrt werden 23,

Was die anglikanische Frage betrifft, so konnte eine wesentliche Hem-
mung auf altkatholischer Seite erst 1925 iberwunden werden. Nachdem
im Jahr 1893 eine besondere theologische Kommission in der Kirche von
Utrecht sich gegen die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen erklart
hatte, kam es erst 1925 durch eine Erklarung der niederlindischen Bi-
schofe zu deren theologischer und kirchlicher Anerkennung?24. Anderer-
seits erkldrte schon 1874 auf der ersten Bonner Konferenz iiber die
Unionsfrage der Bischof von Winchester, E. H. Brown: «Uber die Inter-
kommunion zwischen Altkatholiken und der englischen Kirche habe ich
mich mit meinen englischen Freunden besprochen und darf erklaren, dass
nach unserer Uberzeugung von seiten der englischen Kirche kein Beden-
ken gegen eine Interkommunion mit den Altkatholiken obwaltet; die
Weihen der katholischen Priester, der altkatholischen wie der romisch-
katholischen, werden von uns als giiltig angesehen», worauf von Bischof
Kerfoot von Pittsburg versichert wurde: «Beziiglich der Interkommu-
nion mit den Altkatholiken kann ich als amerikanischer Bischof dieselbe
Erkldrung abgeben...25.»

23 8. Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart (1966), 21978, S.388-403
O. Steinwachs, Unionsbestrebungen des Altkatholizismus, IKZ 1 (1911), 169-186;
471-499,

24 RITh III (1895), 8-20; IKZ 15 (1925), 65; vgl. die theologischen Vorbehalte
von E. Michaud, RITh XVII (1909), 556-560; Sur les Ordres anglicans; 660-690, La
question des Ordres pendant les neuf premiers siécles: «Une chose peut étre valide
sans étre correcte, et dans I'incorrection il y a des degrés» (S. 560).

25 Hirtenbriefe. Eduard Herzog, Bern 1886, S.208-230: Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche.

12



Am 10. August 1879 fand in der Berner Pfarrkirche gemeinsame Kom-
munion statt zwischen dem schottischen Bischof Henry Cotterill, dem
Bischof der deutschen Altkatholiken J. H. Reinkens und dem Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz Eduard Herzog. Im Sommer 1880
folgte Bischof Herzog der Einladung des prasidierenden Bischofs zur
amerikanischen Generalsynode und bezeugte die bestehende Gemein-
schaft in aktiver Teilnahme an deren Gottesdiensten. Zur Begriindung
fiihrt Herzog die Worte aus dem 1861 in Oxford erschienenen Buch des
derzeitigen Bischofs Wordsworth von Lincoln «De I’Eglise Catholique»
(Die Katholische Kirche und ihr anglikanischer Zweig) an: «Die Kirche
von England anerkennt die Autoritit der katholischen (allgemeinen) Kir-
che und betet taglich fiir ihre Wohlfahrt: sie glaubt an nichts, was die
katholische Kirche verwirft, und sie verwirft nichts, was die katholische
Kirche glaubt, sie ist durch den Glauben, die Hoffnung und die Liebe ver-
bunden mit allen ihren Gliedern, in Jesus Christus, dem Haupt der Kir-
che.» Herzog verkennt dabei nicht: «Man braucht nicht sehr lange mit
den Angehorigen der anglo-amerikanischen Kirche zu verkehren, um die
Wahrnehmung zu machen, dass sie trotz der gemeinsamen Grundlage,
auf der sie alle stehen, doch verschiedenen kirchlichen Richtungen huldi-
gen» ... ; er meint jedoch, diese schliessen einander nicht aus, «sondern er-
ginzen einander in der wohltdtigsten Weise. Es ist jedem aufmerksamen
Leser der Heiligen Schrift bekannt, dass dhnliche Verschiedenheiten
schon im Schosse der apostolischen Kirche bestanden ... der Herr ist der
Geist, und wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit. Und gerade darin
offenbart sich auch der wahrhaft katholische Charakter der anglo-ameri-
kanischen Kirche, dass sie in nebensichlichen Dingen volle Freiheit wal-
ten lasst 26.» Der Bischof unterstreicht dabei ausdriicklich seine Uberzeu-
gung von der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen und erklért: «Eine
Kirche charakterisiert sich namlich auch dadurch als eine katholische,
dass sie durch die giiltige Ubertragung des priesterlichen Amtes von einer
Generation auf die andere in ununterbrochenem Zusammenhang steht
mit der apostolischen und allgemeinen Kirche», und dies sei geschichtlich
und kirchenrechtlich hier der Fall. Dies gelte auch in bezugauf den Glau-
ben der englischen Kirche an die Gnade der heiligen Weihen, und zwar
speziell auch fir das Handeln Bischof Parkers wie seine eigene Weihe
durch vier Bischofe am 17. Dezember 1559, sowie die Lehre der alten Kir-
che von den «Sakramenten» oder « Mysterien» iiberhaupt.

26 A.a.0.,S.215.

13



Bischof Herzog geht noch einen Schritt weiter und glaubt sagen zu diir-
fen: «Wir haben ein und denselben Altar. Das ist in der Tat die notwen-
dige Voraussetzung einer Interkommunion. Die Interkommunion zwi-
schen zwel verschiedenen Einzelkirchen bekundet sich ndmlich zunéchst
durch die wechselseitige Gewahrung und Annahme der Abendmahlsge-
meinschaft. Hiervon kann aber verniinftigerweise nur dann die Rede sein,
wenn die beiden Kirchen dem heiligen Abendmahl im wesentlichen die-
selbe Bedeutung zuschreiben und es in gleicher Weise feiern.» Dies nun
aber glaubt Bischof Herzog in seinem Hirtenbrief den Mitgliedern seiner
Kirche tiberzeugend darlegen zu kdnnen, indem er ausfiihrt: «Nur mit
grosster Angstlichkeit, ich bekenne es offen, wiirde ich die Frage aufwer-
fen, ob es uns, ohne uns unbesonnener und frevelhafter Willkiir schuldig
zumachen, gestattet sei, mit andern Kirchen in Abendmahlsg'emeinschaft
zu treten, wenn ich bei dieser Frage einzig auf meine Uberzeugung ange-
wiesen wire.» Dafiir beruft er sich auf die gemeinsame Erkldrung iiber
«die eucharistische Feier in der Kirche», die iibereinstimmend von ortho-
doxen, anglikanischen und altkatholischen Mitgliedern der Bonner
Unionskonferenz 1874 formuliert wurde. Er zeigt deren Ubereinstim-
mung mit den einzelnen Gedanken der Erkldrung gegeniibergestellten
biblischen Ausspriichen und fahrt fort: «Alle diese Gedanken nun sind in
unserer christkatholischen Messliturgie ausgesprochen, in moglichst ge-
nauem Anschluss an die Worte der Heiligen Schrift. Ich habe auch die
Wahrnehmung machen konnen, dass in der anglo-amerikanischen Kir-
che unsere Messliturgie als mit der apostolischen und katholischen Lehre
tibereinstimmend anerkannt worden ist. Dass den liturgischen Gebeten,
mit welchen die englische und insbesondere die amerikanische Kirche das
heilige Abendmahl feiert, dasselbe Zeugnis gebiihrt, wird meines Wissens
von niemand bestritten. Darum habe ich dankbar bei verschiedenen feier-
lichen Anlédssen der Einladung Folge geleistet, ... zu kommunizieren, wie
dies umgekehrt von Mitgliedern der anglo-amerikanischen Kirche in un-
serm Gottesdienst geschehen ist27.»

Dies ist hier so ausfiihrlich wiedergegeben, um etwas von der «6kume-
nischen» Gesinnung erkennen zu lassen, in der Bischof Herzog das angli-
kanische Entgegenkommen aufnahm. Diese Linie wurde dadurch fortge-
setzt, dass die Bischofe J. H.Reinkens und E. Herzog im Oktober 1881
einer Einladung seitens eines englischen Komitees in Verbindung mit der
Anglo-kontinentalen Gesellschaft zunidchst nach Cambridge folgten, wo
sie zum Zeichen der Gemeinschaft in der Allerheiligenkapelle gemeinsam,

27 A.a.0., S.224-226.

14



u.a. auch mit dem auf eigenen Wunsch teilnehmenden Erzbischof von
Canterbury, kommunizierten. In einer Versammlung von Bischéfen, Ge-
lehrten und Parlamentsmitgliedern wurde die Resolution angenomment:
«Diese Versammlung sieht in der kirchlichen Verfassung der Altkatho-
lischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz und in ihrem Festhalten
an den katholischen Symbolen die Kennzeichen eines echten Zweiges der
katholischen Kirche.» Nach seiner Riickkehr berichtete auch Bischof
Reinkens dariiber in seinem Hirtenbrief vom 19. November 1881. Nach
Cambridge waren noch offizielle Besuche in Ely, Winchester, Lincoln und
Canterbury erfolgt. Am 16. Mai 1883 nahm die 8. deutsche Synode den
Antrag an: «...zu gestatten, dass den Mitgliedern der englischen Kirche
das heilige Abendmahl unter beiden Gestalten gereicht wiirde» 28. Trotz-
dem bedeutete dies keine férmliche kirchliche Gemeinschaft. Vielmehr
bemerkt die Synodalvertretung in der von ihr herausgegebenen Samm-
lung der Hirtenbriefe29 noch im Jahr 1897, «dass es sich in der ganzen
Sache lediglich um einen reinen personlichen Hoflichkeitsakt von seiten
Bischof Reinkens gehandelt hat, keineswegs aber um Ankniipfung
irgendwelcher offizieller Beziehungen. Und als 2. Vorsitzender der Syn-
odal-Reprasentanz bemerkt Prof. v. Schulte am 10. Marz 1897: «Die Alt-
katholiken haben keine Kirchengemeinschaft mit der anglikanischen Kir-
che geschlossen... Man kann nicht bestreiten, dass darin eine Briiderlich-
keit, eine Annidherung liegt, aber nicht mehr ... Eine Union, eine formliche
Kirchengemeinschaft, setzt voraus Ubereinstimmung in allen wesent-
lichen Punkten.» Diese ware nur durch griindliche Untersuchung festzu-
stellen, was wiederum «erfordert erstens den darauf beziiglichen
Wunsch» und «zweitens die formellen Erkldrungen beider Kirchen selbst
durch die nach deren Verfassung massgebenden Organe» 30,

Doch auch auf anglikanischer Seite machte sich im Lauf der achtziger
Jahre zunehmende Zuriickhaltung bemerkbar, {iber deren Griinde Rev.
J.J. Lias sich sehr deutlich aussprach 3. Er sieht sie vor allem auf der ang-
likanischen Seite und tadelt diese dafiir mit Schirfe. Er schreibt dagegen
weiter: «It is certain, however, that Old Catholicism has reached a point
when it can no longer be ignored.» Lias unterstreicht, neben zahlenmissi-

L]

28 A.a.0.,S.471-499.

29 Bonn 1897, S.IX.

30 Deutscher Merkur 1897, Nr. 12.

3LIKZ 1 (1911), 31-36: Anglican and Contmenta] Churches. Lias nennt vor
allem die Hoffnung Puseys und seiner Freunde auf eine Aussohnung mit Rom; s.a.
a.a.0., S.476-484, 496-499, O. Steinwachs, Die Unionsbestrebungen im Altkatho-
lizismus.

13



gem Wachstum in einer Reihe von Ldndern, die innere Festigkeit, mit der
die altkatholischen Kirchen die fiir die rémische, anglikanische und pro-
testantische Kirche so verstorend wirkende Zeit des Modernismus tiber-
standen haben. Sie waren innerlich besser vorbereitet und geriistet : «Old
Catholic Churches, while strongly sympathising with the demand for free-
dom and investigation made by the Modernists, have steadily refused to
accept conclusions perhaps somewhat hastly arrived at, but have reposed
calmly on the doctrinal basis bequeathed to them from the days when the
Church was as yet undivided.» Und Lias bezieht dies besonders auch auf
die Stellung zur rational-kritischen Bibelwissenschaft. Und er schliesst:
«The last reason for cordial relations with the Old Catholics is that it
would be a mistake to suppose that we have nothing to learn from them.
0Old Catholicism reposes not only on the faith and the zeal of its clergy, but
on the calm judgment, practical capacity and deepseated convictions ofits
laity.» ,

Von Bedeutung fiir den Fortgang der anglikanisch-altkatholischen An-
ndherung waren jeweils auch die darauf beziiglichen Erklarungen und Be-
schliisse der Lambeth-Konferenzen seit 1878, wo es recht allgemein, aber
positiv hiess: «Jenes hl. Depositum, der Kirche anvertraut als der Bewah-
rerin und Zeugin des Glaubens, welches einmal den Heiligen iibergeben,
in den Bekenntnissen niedergelegt, von den unbestrittenen Generalsyn-
oden angenommen, durch die Ubereinstimmung der ungeteilten Kirche
in den Schriften der alten Viter festgehalten und verteidigt wurde —ist die
herrliche Erbschaft von uns allen und halt uns zusammen in der Einmii-
tigkeit und Einheit eines lebendigen Organismus32.» Der Wechsel von
Nihe und Distanz spiegelt sich deutlich in den Erklarungen der folgenden
Konferenzen: 1888 zuriickhaltend ; 1897 eine Wiederaufnahme der Bon-
ner Unionskonferenzen, wenn auch ohne praktisches Ergebnis, anre-
gend; 1908 erfolgreich die Griindung des « Willibrord-Bundes» in beiden
Kirchen «zur Erneuerung freundschaftlicher Beziehungen, Pflege gegen-
seitiger Kenntnis und Anbahnung engerer kirchlicher Gemeinschaft».
Doch erst nach dem Kriege 1914-1918 kam es zu den konkreten Schrit-
ten, und zwar in Zusammenhang mit der allgemeineren Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung und den dadurch bewirkten mehrfachen

32 IKZ 9 (1919), 32f.: vgl. Bericht Bischof Herzogs vom in seinem Beisein von
den 53 Bischofen der General Convention in New York «ernst und einldsslich ver-
handelten und unterzeichneten ,Konzilsbeschluss® iiber den Altkatholizismus» vom
Oktober 1880, der seinerzeit die Lambeth-Erklarung von 1878 als eine seiner Vor-
aussetzungen auffiihrt.

16



personlichen Begegnungen, die 1931 in Bonn zum spéter von allen altka-
tholischen und anglikanischen Kirchen angenommenen Abkommen {iber
die «Interkommunion» fiihrten, von deren Voraussetzungen, Charakter,
und Bedeutung im Rahmen von «Glauben und Kirchenverfassung» noch
zu handeln sein wird.

Von besonderem, sachlichem Gewicht war nunaber von allem Anfang
an in der altkatholischen Ausrichtung auf die erhoffte und erstrebte Wie-
dervereinigung das Verhiltnis zur «morgenlandischen» Kirche, wie man
mit Dollinger und wohl sonst in jener Zeit die Ostliche orthodoxe Kir-
chengemeinschaft um das Okumenische Patriarchat im alten Konstanti-
nopel nannte. Zwar hatte noch die seit 1723 von Rom getrennte Kirche
von Utrecht aufihrem Nationalkonzil des Jahres 1763 mit der Romischen
und allgemeinen westlichen katholischen Kirchengemeinschaft den
«schismatischen» Zustand der griechisch-russischen Ostkirche festgehal-
ten. Doch setzte sich, abgesehen zundchst von der Utrechter Kirche, im
altkatholischen Verstdndnis sozusagen unmittelbar als Folge der Tren-
nung von Rom die von J.Friedrich schon vom Konzil her am 4. Méirz
1870 Dollinger gegeniiber gedusserte Auffassung durch. Friedrich schrieb
damals: Er habe «schon seit einigen Wochen die Ahnung, dieses Konzil
miisse zum Sturz des Kurialsystems, wenn auch ohne Absicht und Be-
wusstsein, beitragen. Ist dies aber gestiirzt, dann stehen wir wieder auf
dem Standpunkt von damals, als die Griechen sich von der abendldndi-
schen Kirche trennten. Es ist dann kein Grund mehr vorhanden, warum
nicht eine Aussohnung mit der griechischen Kirche stattfinden
sollte... 33.» Und Friedrich ruft Déllinger auf, im Sinne der bei thm gehor-
ten Vorlesungen in dieser grossen 0kumenischen Sicht die [nitiative zu er-
greifen, wie es nach dem Konzil auch geschah 34. Die schon erwidhnten Er-
klarungen der ersten Kongresse in Miinchen und Koln bezogen die Ost-
kirche deutlich ein. Besonders bemerkenswert ist dabei aber das breite
und anhaltende Echo von ostkirchlicher Seite. Dies gilt vor allem fiir dem
Westen gegeniiber aufgeschlossene Kreise in der griechischen und russi-
schen Kirche, um die Athener Universitidt und die Geistliche Akademie
von St. Petersburg, hier mit Beziehungen zu Kreisen des Zarenhofes und

33 E.Kessler, Johann Friedrich (1836-1917), Ein Beitrag zur Geschichte des Alt-
katholizismus, Miinchen 1975, S.241.

34 Vgl. 1.v. Dollinger, Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sie-
ben Vortrige, gehalten zu Miinchen 1872, Nordlingen 1888. Die Kirche von Utrecht
hat ihre frithere Haltung durch eine eigene Erklarung vom 7. Juni 1922 im Sinne vol-
ler Anerkennung der Katholizitit korrigiert und klargestellt. IKZ 12 (1922), 134.

X7



zum HI. Synod, dem Leitungsorgan der Kirche. So kam es dazu, dass dort
die vom Kolner Kongress angeregte und in Konstanz 1873 eingesetzte
Spezialkommission fiir Verhandlungen mit der orthodoxen Kirche unter
Vorsitz von Prof. Josef Langen ernstgenommen wurde und dieser ein
«Sendschreiben der St. Petersburger Sektion der ,Vereinigung von Freun-
den geistlicher Bildung‘», die in Verbindung mit dem HI. Synod der Kir-
che stand, erhielt. In dem Schreiben vom 4. Februar 1874 wurde die Aner-
kennung der in Ko6ln beschlossenen Grundsitze der Unionsarbeit ausge-
sprochen und zugleich um eine Zusammenstellung der dogmatischen,
kanonistischen und rituellen Differenzpunkte tibermittelt. Die Bonner
Kommission beantwortete am 24. Februar 1874 das Schreiben und fiigte
der St.Petersburger Aufstellung selbst einige Differenzpunkte als zu be-
handelnde Fragen hinzu. Diese Antwort wurde in St.Petersburg einge-
hend besprochen und dazu die anderen Geistlichen Akademien der russi-
schen Kirche befragt. Dieser frithe Vorgang wirft ein sehr positives Licht
aufden Ernst und die Sorgfalt, mit der hier ein zeichenhafter Anfang eines
kirchlich-theologischen Dialogs gemacht wurde 35, Thm entsprach in er-
freulicher Weise der nichste, von Dollinger selbst gewagte Schritt: Im
Namen des Komitees zur Beforderung kirchlicher Unionsbestrebungen
lud er, ohne Beschrankung auf Anglikaner, Orthodoxe und Altkatholi-
ken auf den 14.September 1874 zur ersten Unionskonferenz in der Bon-
ner Universitit ein, deren Rektor zur Zeit sein Kollege und Freund Franz
Heinrich Reusch war. Eine zweite Konferenz folgte 1875. Wie dabei be-
tont wurde, hatten die Verhandlungen «lediglich den Charakter einer Be-
sprechung von Privatpersonen». Methodisch und inhaltlich zeigten sie
jedoch nahezu synodalen Charakter, und dies nicht nur, indem einzelne
Bischofe daran teilnahmen und trotzdem eigentliche kirchliche Beauftra-
gungen und Beschlussvollmachten fehlten. Sie waren im theologischen
Sinn «konziliare Ereignisse». Thre Thematik war, wenn auch in engerem
Rahmen, spateren Versammlungen von Glauben und Kirchenverfassung
gleichwertig und libertrafen sie in der Direktheit, mit der wesentliche und
z.T. hochkontroverse ekklesiologische und theologische Fragen ange-
gangen werden konnten, und durch die Kiirze der Zeit, in der es zur An-
nahme, wenn auch nicht von eigentlichen Beschliissen, so doch zu ge-
meinsamen positiven Thesen, kam, die weithin und nachhaltig Beachtung
gefunden haben.

35 Es folgte dadurch angestossen ein analoger Kontakt zwischen der Anglican-
Continental Society und eine Debatte tiber die Unionsfrage im Athener Parlament.
IKZ 1 (1911), 1771

18



Und wenn man bedenkt, dass z.B. Glauben und Kirchenverfassung
mehr als 50 Jahre brauchte, bis es Ende 1978 bei Strassburg zu einer Sit-
zung einer Studiengruppe iiber die filioque-Frage kam, wihrend in Bonn
es in dieser klassischen Kontroversfrage zwischen Ost- und Westkirche
schon in der zweiten Konferenz 1875 zu einer Reihe von gemeinsamen
Thesen zwischen Anglikanern, Orthodoxen und Altkatholiken kam, die
heute noch Beachtung finden, so ist jedenfalls in diesem Sektor altkatho-
lischer Unionsbemithungen die vorauslaufende Parallele zu Glauben und
Kirchenverfassung evident.

Fiir einen Ausbau der andeutungsweise gewonnenen Position und eine
praktisch weiterfiihrende Zusammenarbeit fehlte damals allerdings noch
die tragfihige Grundlage. Fiir die Bischofe stand die kirchliche Samm-
lung und Aufbauarbeit im Vordergrund und beanspruchte alle Kréfte.
Dazu kam die innere Unausgeglichenheit, zwischen und z. T. auch in den
verschiedenen selbstindigen Kirchen, von konservativer und liberaler
Gesinnung in den Gemeinden und in der Geistlichkeit 36. Fast schien es,
sie wiirden in diese beiden Richtungen auseinanderfallen. Auch blickte
anfanglich die Utrechter Kirche mit Misstrauen besonders auf die liberale
Schweiz, wihrend es hier in den Anfidngen zu Spannungen zwischen dem
zur Verbindung mit der Ostkirche neigenden Berner Professor Eugene
Michaud und dem der Anndherungan die Anglikanische Kirche den Vor-
rang gebenden Bischof Eduard Herzog kam. In der Deutschen altkatho-
lischen Kirche erreichte die Krise ihren Héhepunkt in der Entscheidung
fiir die Aufhebung der Pflicht zur Ehelosigkeit fiir die Geistlichen auf der
5.Synode des Jahres 1878. Hinzu kamen im grossen Rahmen der mehr
und mehr materialistische Geist im Biirgertum des letzten Drittels des
19.Jahrhunderts und die verdnderte kirchenpolitische Haltung Papst
Leos XIII., des Nachfolgers Pius’IX.

Und dennoch: Mochte der Miinchener Nuntiusin seinem Bericht nach
Rom iiber den Konstanzer Kongress spotten, «man konne hier die stolze
deutsche Wissenschaft sehen, wie sie dabei sei, eine Union aller christ-
lichen Kirchen zu griinden und dazu Katholiken, Altkatholiken, Janseni-

36 S.IKZ1X (1919), 273-288, E. Herzog: Der religiose Standpunkt der Christka-
tholischen Kirche. S.278ff. erinnert der Bischof an die gemeinsame Verpflichtung
aller altkatholischen Bischofe gemdss ihrer Erklarung vom Jahr 1889, «<am Glauben
der alten Kirche festzuhalten, wie er in den 0kumenischen Symbolen und in den all-
gemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ungeteilten Kirche ... ausge-
sprochen ist», und der ihnen damit «iiberbundenen Pflicht der Bewahrung der Ein-
heit in der Kirche nachzukommeny. ‘

19



sten, Protestanten, Schismatiker und Atheisten zu Hilfe rufe» 37; mochte
Papst Leo XIII. in seiner Enzyklika «Praeclara» vom Peter-und-Pauls-
Tag 1895 seinen Rufzur «Wiedervereinigung» mit dem sichtbaren Haupt
der Kirche ausgehen lassen: Mit Recht konnte, gestiitzt auf die zuriick-
weisende Antwort des Okumenischen Patriarchen Anthimos und seiner
Synode in Konstantinopel vom August des gleichen Jahres, E. Michaud
dazu in aller Ruhe bemerken: «...ce dont les ancien-catholiques ont sur-
tout lieu de se féliciter, c’est de voir, que les principes qu’ils ont proclamés
des I'origine de leur mouvement et particuliérement aux conférences de
Bonn en 1874 et 1875, ainsi qu’aux congres internationaux de Lucerne
1892 et de Rotterdam en 1894, sont identiques aux principes mémes sur
lesquels le vénéré patriarche de Constantinople s’appuie pour affirmer
I'orthodoxie de son Eglise et pour réfuter les prétentions de Léon XII138.»
Dieser Treue zur altkirchlichen Katholizitét ist es zuzuschreiben, dass die
gefahrdete und aus geschichtlichen Griinden in sich selbst pluriforme
«altkatholische Bewegung» sich kirchlich zu konsolidieren vermochte.
Von ausschlaggebender Wirkung fiir das Vertrauen auf orthodoxer Seite
musste es verstindlicherweise sein, dass im September 1889 in Utrecht die
altkatholischen Bischofe eine permanente Synode bilden konnten, die sie
«Internationale Altkatholische Bischofskonferenz» nannten. Tatsdchlich
konnten erst dadurch die Altkatholiken auf die Dauer zu ernsthaften
Partnern in den von beiden Seiten bejahten Unionsbemithungen werden.
Die positiven Folgen traten bald ein: Infolge des neuerwachenden ortho-
doxen und in der Folge auch gestarkten inneraltkatholischen Interesses
erkldrte sich der 10. deutsche Altkatholikenkongress in Koéln 1890 zum
ersten Internationalen Kongress, dessen zweite Zusammenkunft in
Luzern 1892 tatsichlich das altkatholische Anliegen gefestigt und ver-
deutlicht hervortreten liess.

Das wichtigste Ergebnis war in diesem Zusammenhang die moralische
Starkung der Berner Christkatholischen Theologischen Fakultidt hin-
sichtlich ihrer Internationalitét, besonders auch durch die Schaffung der
mit der Fakultdt eng und bleibend verbundenen Revue Internationale de
Théologie (RITh) in Bern als dem wissenschaftlich-publizistischen Organ
desinternationalen Altkatholizismus, die von 1893 bis 1910 unter der Lei-
tung von Eugene Michaud zusammen mit threm orthodoxen Forderer

37 Zitiert: Ewald Kessler, a.a.0., S.378 (Archivo segredo Vaticano, Rom. 1877,
Rubr. 255, fasc. 13). '

38 RITh IV (1896), 218. Das Rundschreiben von Konstantinopel ist wiedergege-
bena.a.O., S.1-13.

20



Alexander Kireev primér auf die kirchliche Einheitsfrage und die altka-
tholisch-orthodoxe Position in dieser ausgerichtet war, wihrend in der
Neuen Folge, d. h. der Internationalen Kirchen Zeitschrift seit 1911, unter
der Leitung vor allem der einander folgenden Bischofe Adolf und Urs
Kiiry, die altkatholische Kirche und Theologie deutlich in den Zusam-
menhang der allgemeinen 6kumenischen Bewegung seit Edinburgh 1910
gestellt erscheint. Wichtig, wenn auch weniger produktiv war der im glei-
chen Zusammenhang wiederaufgenommene Dialog mit der russischen
Kirche: Wichtig, weil in St. Petersburg und in Rotterdam von beiden Sei-
ten eine eigene Kommission fiir die Unionsverhandlungen eingesetzt
wurde und tatsidchlich kontinuierlich von diesen gearbeitet wurde und
welil jetzt Theologen und Bischofe der drei altkatholischen Kirchenin den
Niederlanden, in der Schweiz und in Deutschland dazugehdrten ; weniger
produktiv war der Dialog, weil er an weit voneinander getrennten Orten,
mit langen zeitlichen Intervallen, ohne je zum direkten miindlichen Aus-
tausch der zwei «Lager» zu kommen, gefithrt wurde. Auch herrschte die
stille Voraussetzung, die Anerkennung der von beiden Seiten als vorgege-
ben betrachteten Einheit in der alten ungeteilten Kirche der ersten neun
Jahrhunderte konne ohne Verdnderungen auf der eigenen Seite mehr oder
weniger punktuell oder satzweise in bezug auf eine Reihe von Lehrfragen
festgestellt werden. Und tatséichlich stellten sich wesentliche Uberein-
stimmungen heraus:3 Uber die Offenbarung, die Autoritit der Heiligen
Schrift und die Uberlieferung, iiber das dreifache Amt der Bischéfe, Prie-
ster und Diakone, die Apostolische Sukzession, den Begriff des Dogmas,
die Synoden und die Sakramente und, wie sich versteht, in bezug auf die
romisch-katholische Kirche, in der Ablehnung ihres Verstindnisses der
Lehrunfehlbarkeit und der Universaljurisdiktion wie des Mariendogmas
von 1854, der Lehren vom Ablass und solchen im Bereich der Eschatolo-
gie. Fast vollstindige Ubereinstimmungen wurden auch in der Filioque-
Frage und in der Lehre der Eucharistie mit der Unterscheidung von
Transsubstantiation und Wandlung formuliert. Eine nicht so leicht zu
uberwindende Hemmung stellte sich in bezug auf die volle kanonische
Anerkennung der Weihen der Utrechter Kirche heraus, weil die Utrechter
Kirche sich aufden kirchlichen Notstand beruft, wihrend auf orthodoxer
Seite auch bei dessen Berticksichtigung zur vollendeten Anerkennung ein-
mal die Feststellung voller Glaubensiibereinstimmung, dann aber auch

39 Vgl. RITh VIII (1900), 36-53, K. L. Goetz, Die Union zwischen der altkatho-
lischen und der russisch-orthodoxen Kirche; ibd. RITh XIII (1905) 401-412,
Svetlar, Die altkatholische Frage.

21



ein gemeinsamer orthodoxer Entscheid tiber die Anwendung des Oikono-
mia-Prinzips erforderlich ist. Und so war der Stand im wiederholten Gut-
achtenaustausch bis zum letzten Kongress 1913 in Ko6ln vor dem Kriegs-
ausbruch des Jahres 1914. Da aber in diesem Verhandlungsgang nur die
russische Kirche des Zarenreiches von orthodoxer Seite beteiligt gewesen
war, trat nach dem Kriege die Notwendigkeit eines gewissen Neubeginns
ein. Dieser wurde wie im Falle der anglikanischen Kirche durch die ge-
meinsame Teilnahme der griechischen Kirche und des 6kumenischen
Patriarchates wie der altkatholischen Kirche an der Bewegung fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung in Genf 1920 und Lausanne 1927 sehr erleich-
tert und indirekt gefordert. In jedem Fall ist aber zu sagen, dass schon
bevor es den grossen Okumenischen Versuch der Bewegung fiir Glauben
und Kirchenverfassung auch nur der Idee nach gab, die altkatholische
Kirche und Theologie im grundsitzlichen, d. h. im ideellen und theoreti-
schen Sinn zur Vorbereitung einer Uberwindung des « Grossen Schismas»
des 11. und 13.Jahrhunderts zwischen Ost- und Westkirche so viel hatte
beitragen konnen, wie es noch keiner anderen westlichen Kirche moglich
gewesen war, und dies als «gewichtlose Minderheit». Auch wére es nicht
zutreffend, das so wesentliche neue Vertrauen zwischen einer westlich be-
stimmten und einer Ostlichen Kirche auf durch Schwiche und eigenes
Interesse bedingtes Nachgeben und Sichanpassen von westlicher Seite zu-
riickzufiihren. Wie schon die vermerkte Differenz in der Frage der
Utrechter Weihen zeigt, wie es aber auch in einer Reihe anderer Fragen
nachgewiesen werden konnte, war es oft gerade eine deutliche Nichtbe-
reitschaft zu derartigem Konjunkturverhalten, die ein rascheres dusseres
Fortschreiten der stetig bewusster gewordenen Ubereinstimmung in
Wesensfragen behinderte. Deutlich spitzte diese Frage sich zu in der aus-
serhalb der offiziellen Kommissionsbeziehungen um 1903 aufbrechenden
Problematik voller ekklesialer Einheit: Wie ist sie zu verstehen und
wodurch und worin verwirklicht sie sich? In damaliger altkatholischer
Sprechweise hiess dies: Miissen wir uns in die orthodoxe Kirche aufneh-
men lassen oder bleiben wir, was wir sind, eine autonome Kirche, zur Ein-
heit verbunden mit anderen autonomen Lokalkirchen? Oder, formelhaft
ausgedriickt: sind und bleiben wir «Katholisch-orthodoxe Kirche im
Westen» im Sinn der alten Kirche, verbunden mit «Katholisch-orthodo-
xer Kirche im Osten?». Um diese Frage ging und geht es z. T. noch in der
noch nicht abgeschlossenen Phase vor der weiter mit allem Ernst erwarte-
~ ten wahren Einigung.

Das bisher Mitgeteilte zeigt, wie umfangreich und vielgestaltig, aber
auch wie gewichtig das «6kumenische Gepack» war, das — geistig verstan-

22



den — die altkatholischen kirchlichen Vertreter mitbrachten, als sie sich
zuerst 1920 in Genfund spdter 1927 in Lausanne versammelten, um mit
den vielen Gefahrten sich der grossen ékumenischen Reisegesellschaft
unseres Jahrhunderts zuzugesellen.

II. Die altkatholische theologische Position

Bevor wir versuchen, das weitliufige, heute nur noch schwer iibersehbare
Feld des 6kumenischen Gesamtgeschehens mit dem auf ihm sich hinzie-
henden altkatholischen Weg in den Blick zu nehmen, erscheint es ange-
bracht, nach der theologischen Position zu fragen, die es den Altkatholi-
ken moglich machte, ihre Schritte und ithr Verhalten auf diesem Wege
jeweils mit ihrem genuinen Verstdndnis der Katholizitit positiv oder kri-
tisch in Einklang zu bringen. Die Antwort ist nicht von faktischen Un-
terschiedlichkeiten, Spannungen und Widerspriichen her zu geben, weder
indem sie nebeneinandergestellt, noch indem aus ihnen ein abstrakter
Mittelwert eruiert wiirde. Doch koénnte es hilfreich sein, sozusagen als
Anfinger und Wegweiser einen anerkannten «ersten Zeugen» fiir den alt-
katholischen Weg und die ihm gewissermassen als Kompass zur Steue-
rung von innen her gegebene Ausrichtung aufzurufen. Ich versuche dies
durch die skizzenhafte Darstellung der kirchlichen Position des nach dem
Altmeister Dollinger wissenschaftlich wohl befdhigsten Vertreters der er-
sten altkatholischen Generation, des Bonner Neutestamentlers, der im
Ringen um die Begriindung der Opposition gegen das Vatikanum und
seine Lehren zum Historiker wurde, Josef Langen4!. Und zwar soll dies
weitgehend mit seinen eigenen Worten geschehen42. Wie sein Schiiler und

40 RITh X (1902), 340-356; 405-426.

41 J. Langen (1837-1901)s. PRE 11 (31902),268-271; 1861 Priv.-Doz., 1864 a. 0.,
1867 o. Prof. der Exegese in Bonn, 1871 exkommuniziert, nahm sein Lehramt bis
zuletzt fiir altkatholische Horer wahr, ebenso die Mitarbeit in der RITH, vgl. ibd.
IX (1901), 658f. Nekrolog und Bibliographie ibd. XII1I (1905) Menn, Josef Langen
als Schriftsteller. Vgl. E. Kessler, a.a. 0., S.294: L. schrieb «die einzige grossange-
legte Untersuchung iiber die pépstliche Unfehlbarkeit», die Victor Conzemius
noch 1955 in «Zwischen Rom, Canterbury und Konstantinopel», S.205, finden
konnte; s.a. Kessler, S.471f. u. 496f.

42 S. RITh II(1894), 407-419: Katholisch und Protestantisch; IIT (1895), 79-88:
Weder Protestantismus noch Romanismus sondern Katholizismus; 111 403-435:

. Katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum; IV (1896), 71-84: Neute-
stamentliche Keime der katholischen Lehre von den Sakramenten und von dem
Priestertum; IV, 420-434: Abendmahl, Wandlung, Messe; VI (1898), 713-749:

23



in gewissem Sinne Nachfolger in Bonn Karl Leopold Goetz sagt: «Der
Altkatholizismus hat den festen Boden fiir seine katholische Stellung ge-
gentiber Rom in der Geschichte des Katholizismus, in der Darstellung der
Entwicklung, die der Katholizismus im Abendland genommen hat.»
Darum schrieb Langen von 1871 bis 1893 seine patristischen und ge-
schichtlichen Werke, darunter «Johannes von Damaskus» und die «Ge-
schichte der rémischen Kirche bis zum Pontifikate Innocenz III». Dann
aber gab ithm die seit 1893 unter der Leitung des ihm theologisch ver-
wandten Eugéne Michaud erscheinende Revue Gelegenheit, in einer Reihe
systematischer Aufsitze, die so begriindete Position in lebendiger Spra-
che und mit konservativer Strenge aber auch oft erstaunlicher Offenheit
flir neue Perspektiven zu entfalten.

Der entscheidende Punkt ist dabei fiir Langen, in Abgrenzung zu allem
religiosen Idealismus und theologischen Bibelfundamentalismus, die ge-
schichtliche, auf der im Bibelwort bezeugten Offenbarung beruhende
Realitdt der Kirche43: Die Kirche kann weder aus menschlichen Ideen
noch aus dem blossen Bibelwort erschlossen werden: Fiir den histori-
schen Blick hat hier «das uferlose Meer kritischer Untersuchungen» sein
Recht, «bei denen es jedoch nur zu wenigen sicheren Resultaten kommt :
Der Wortlaut der Reden und Ausserungen Christi, welche vor wenigen
Mainnern in einem Winkel Paldstinas getan und erst geraume Zeit nach-
her in verschiedenen Formen, mitunter nachweislich paraphrastisch, auf-
gezeichnet wurden, ist diplomatisch nicht mehr genau zu ermitteln. Nicht
also das von Christus von Wort zu Wort Gesprochene, sondern das als
solches von den dltesten christlichen Gemeinden Uberlieferte bildet die
Grundlage unserer Glaubenslehre, welche die neutestamentliche Kritik
nach ithrem Werte zu schitzen weiss, nicht aber auf ihr fusst. Der ...
Glaube an die Gottlichkeit der christlichen Religion und Kirche schliesst
die Uberzeugung ein, dass nach dem Erldschen der lebendigen miind-
lichen Uberlieferung der Apostel und ihrer unmittelbaren Schiiler, deren

Kampf und Friede zu gleicher Zeit; VIII (1900), 473-476: Vincenz von Lerin; VIII,
665-672: Das antike und das moderne Glaubensprinzip.

Inder folgenden Zusammenfassung aus Langens Artikeln in der RITh werden die
einzelnen Stiicke nach der Zahl der Jahrgidnge und ihrer Seiten zitiert.

43 A.a.0,, IV, S.71-94 passim. bes. 73-79: «Als Grundlage des ganzen kirch-
lichen Lebens hat uns hier zunéchst die Idee von der Kirche zu beschiftigen, ob es
nach der Absicht Christi Eine mit bestimmten Einrichtungen ausgestattete Kirche ...
geben sollte. ... Die Vorstellung von verschiedenen christlichen Kirchen, die sich
widersprechen oder gar bekdmpfen, und wesentlich verschiedene Einrichtungen und
gottesdienstliche Formen aufweisen, ist ebenso unevangelisch wie unapostolisch.»

24



schriftlicher Niederschlag, das Neue Testament, in keinem wesentlichen
Punkt Irrtiimer und Abweichungen von dem Geiste Christi enthalte44.
Der Glaube an die Goéttlichkeit der christlichen Religion verlangt gebiete-
risch, eine trotz vielfacher menschlicher Abweichungen gottlich geleitete,
den jeweiligen Verhédltnissen entsprechende Entwicklung der Kirche an-
zunehmen. Der einzig zuldssige Standpunkt fiir den gldubigen Christen,
die Anfange des christlichen Kirchenwesens zu ermitteln, kann also nur
der auf dem festen Fundament des N. T. sein... Wenn es je ein supranatu-
ralistisches Buch gegeben hat, so ist es das N. T., und dasselbe in modern-
rationalistischem Sinn erkldren zu wollen, war und bleibt ein geradezu
licherliches Unterfangen. Alles Ubernatiirliche ist mystisch... Die Erlo-
sung der Menschheit als Erfiillung alttestamentlicher Symbolik und Pro-
phetie ist im N.T. nicht als eine abstrakte Idee entwickelt... Die Tilgung
der menschlichen Stindenschuld durch das Opferlamm Gottes, durch die
Gehorsamsleistung des zweiten Adams und die Zuwendung dieser gros-
sen Herstellung zerstorter Harmonie fiir den einzelnen Menschen bildet
nach neutestamentlicher Lehre den Inhalt der Erlosung. Da liegt dann
schon die Ahnung nahe, dass es sich dabei nicht um einen einmaligen
historischen Akt ... unter der jliidischen Nation handelte, auf den in aller
Zukunft nur wie mit einem Finger von Predigern hingewiesen werden
sollte, sondern wie die Erlosung der Menschheit selbst einen mystischen
Inhalt hatte, so auch die Zuwendung fiir den einzelnen fortwidhrend in
mystischer Weise sich vollzieht. Damit ist der Begriff der Kirche, des Prie-
stertums und der Sakramente gegeben.» Und im Blick auf die biblisch
hermeneutische Frage und speziell auf sein persdnliches Gegeniiber in der
Auseinandersetzung um die Petrusstelle Mt. 16, 18, den Hallenser Profes-
sor und Freund der Altkatholiken, Willibald Beyschlag, erklart er: «Hier
hat der exegetische Streit ein Ende oder vielmehr er erweitert oder vertieft
sich zu einer uniiberbriickbaren dogmatischen Kluft zwischen der Auffas-
sung des Christentums als eines mehr oder weniger formlosen religiosen
Idealismus und einer Religion, welche bestimmt war, eine feste kirchen-
bildende Gestaltung anzunehmen45.»

44 In dieser Einstellung zur historisch-kritischen Forschung setzt Langen die mit
seinem Bonner alttestamentlichen Kollegen Franz Heinrich Reusch schon vor dem
Konzil verfolgte Richtung fort. Die Offenheit, mit der damit das biblische Problem
aufgedeckt wird, ist etwas, das oft bis in spatere Zeit hinein der 6kumenischen Arbeit
fehit,

Fiir die Dimension des Transzendentalen verwendet Langen die leicht missver-
standliche Bezeichnung des «Mystischen».

¥ Aa.0,11, S.419.

23



«Versteht man unter Christentum ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der
die Menschheit durchdringen sollte, ... dann gehort der Begriff der Kirche
einem niederen, iiberwundenen Standpunkt an, von kirchlichen Amts-
vollmachten ist keine Rede mehr, es gibt nur noch eine christliche Reli-
gion, ein sittliches Lebensideal in verschiedenen Gestalten. Wir riumen
ein, dass die neutestamentlichen Schriften an manchen Stellen diese oder
eine dhnliche Auffassung zu begiinstigen scheine... Zu einer eigentlichen
Kirchenbildung diirfte es dann iiberhaupt nicht kommen. Denn von einer
Kirche mit festen Formen und Einrichtungen im spéteren Sinn weiss das
N.T. nochnichts ... und wo von Kirchendmtern die Rede ist, wird stets in
der Mehrzahl gesprochen... Selbst die Bezeichnungen wechseln: Alteste,
Aufseher, Vorsteher werden die Leiter in gleicher Weise genannt. Von
christlichen Priestern ist, wie Luther richtig bemerkt, nirgends die Rede:
Der einzige Hohepriester, der Mittler zwischen Gott und den Menschen,
in dem sich das vorbildliche Priestertum des Alten Testamentes erfiillt, ist
Christus selbst... Aber so will es auch nach seiner ganzen Anlage und Ent-
stehung nicht betrachtet sein... Und wenn wir es offen gestehen sollen,
scheint uns das der Grundfehler der Reformatoren des 16.Jahrhunderts
gewesen zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und ersten Entfal-
tung des Christentums fiir den absolut massgebenden ... erklarte. Die Ge-
bundenheit an das ,Wort‘ des N.T. hat es unseres Erachtens mit sich ge-
bracht, dass der Protestantismus seit jeher namentlich an dem Mangel
einer festen und der Zeit entsprechenden Organisation krankte... Frei-
heit, Geist, Liebe, Licht sind Worte, welche schone Vorstellungen erwek-
ken, aber bei der Einrichtung eines grossen Gemeinwesens von dauern-
dem Bestand sinken solche Ideen ... zu hohlem Pathos herab, wenn sie
nicht einen festen, klaren Inhalt bekommen... Seit dem zweiten Jahrhun-
dert begann dieser Entfaltungsprozess, welcher nicht ohne Garung und
Kéampfe die Kirche und ihre Einrichtungen schuf. Sobald von der Kirche
im vollen Sinn des Wortes die Rede sein konnte, mit bestimmten Lehren,
Formen, Funktionen, war sie die katholische, deren freilich weiter ent-
wickelte Grundziige die morgenldndisch-griechische wie die abend-
landisch-lateinische ... bis auf den heutigen Tag bewahrt. Die licken-
hafte Uberlieferung der Vorkommnisse im nachapostolischen Zeit-
alter macht es oft schwer, ein sicheres Urteil zu fillen. Aber die pro-
testantische Forschung greift unseres Erachtens heute fehl, indem sie
die Unbestimmtheit der Lehren und Einrichtungen der Urkirche chrono-
logisch moglichst weit auszudehnen trachtet. Dies Streben beruht oft
unbewusst auf der Vorstellung, dass mit der Fixierung von Dogmen,
der Einrichtung der Hierarchie und des altkirchlichen Gottesdienstes das

26



Christentum gefalscht worden sei, um erst im 16.Jahrhundert wieder
entdeckt zu werden.»

«Unter der Kirche verstand man schon zu aller Zeit, ehe das Wort miss-
briauchlich die Hierarchie bedeuten sollte, doch etwas anderes als einen
blossen Verein zur Pflege religioser Andacht und sittlichen Lebens. Sie
galtals gottlich gegriindete Heilsanstalt fiir das Menschengeschlecht, wel-
che Unterricht und Erbauung, aber auch, in die Sphére iibernatiirlichen-
geistigen Lebens hintibergreifend, Gnadenmittel bieten sollte.»

Das hindert Langen nicht, sehr kritische und niichterne Urteile liber
den dusseren Verlauf der Geschichte der Kirche zu dussern und einer
Reihe tiberlieferter Vorstellungen das Bild historischer Forschung entge-
genzusetzen, wie es schon Dollinger in steigendem Masse getan hatte46.
Nach ins einzelne gehender Besprechung der theologisch differenziert,
auch in der Siebenzahl, verstandenen Sakramente47 heisst es jedoch:
«Fassen wir das Resultat zusammen, so miissen wir sagen, dass aus den
neutestamentlichen Keimen die katholische Lehre von dem Priestertum
und den Sakramenten naturgeméiss und organisch sich entwickelt, dass
aber andererseits die scholastische Behandlung derselben nicht ohne Irr-
timer und Missverstindnisse geblieben ist. Dass die tatsidchliche (sc. ur-
springliche) Entwicklung eine organische war, entnimmt man im allge-
meinen aus der ohne eigentliche Anordnungen zustandegekommenen
Ubereinstimmungen aller Kirchen im Orient wie im Occident 48.»

Alle Kritik am geschichtlichen Gang auch der kirchlichen Dinge ldsst
Langen nur um so entschiedener an der Vorstellung von Notwendigkeit,
Recht und Verheissung des neuen Ansatzes zu Einigung und Erneuerung
der Kirche festhalten, wie er sie mit besonderer Deutlichkeit in den
Revue-Beitragen «Katholische Opposition» und «Kampf und Friede zu
gleicher Zeit» zum Ausdruck zu bringen suchte49: «Sollte die katholische
Opposition gegen das unfehlbare Papsttum die Folge haben, dass die
Theologie aus den Fesseln des Jesuitismus erlost, aber andererseits um so
bestimmter auf die dogmatischen Grundlehren der alten Kirche, als die
unvergidnglichen, ewig fruchtbaren Wurzeln ihrer Kraft, zuriickgefiihrt
werde, so diirfte sie eine providentielle Bedeutung besitzen. Auf diese

46 S. bes. a.a.0., VI, S.713-749, Kampf und Friede zu gleicher Zeit.

47 S.a. Fr.H. Reusch: Siebenzahl der Sakramente, RITh I (1893), 181-205.

48 A.a.0,, IV, S.91F

49 Ala.O., 111, S.403ff. VI, 713 ff. Dabei sollte allerdings auf den Sinn und nicht
so sehr auf den z.T. polemischen Klang der Worte und eine gewisse Einseitigkeit
zeitbedingter Art geachtet werden, um dem Anliegen des gegen sein Lebensende ver-
einsamten Rufers gerecht zu werden.

27



Weise wiirde auch der sehr gewohnliche protestantische Einwand seine
Erledigung finden30: Man mag die Opposition grosser katholischer
Kreise gegen das Vatikanum fiir noch so berechtigt halten, ... es wird doch
kaum gelingen zu zeigen, dass im Altkatholizismus wirklich eine positive
neue Entwicklungsstufe im Kirchenleben beschritten ist.* Nicht eine ...
Riickkehr zu abgelebten Vorstellungen ware das, sondern Fortschreiten
zu weiterer lebensvoller Verwertung noch lange nicht ausgenutzter
Schitze.» Und iiberraschend erklingt mit dem Ton schmerzlichen
Zorns und ernster Sorge eine darin tief verborgene Hoffnung: «Den gih-
nenden Abgrund des Unglaubens und sichtlich zunehmender Gewissen-
losigkeit fiillt man nicht mit seichter Aufklirerei oder hohlem Phrasenge-
klingel, sondern nur mit dem ehrlichen Christenglauben, wie ihn die
katholische Kirche des Ostens wie des Westens durch alle Stiirme der Zeit
hindurch gerettet hat, jene noch treuer, wenn auch zum Teil mit geringe-
rem Verstindnis als diese. Auch unternimmt man» —und hier klingt es wie
eine Ahnung negativer ,6kumenischer’ Méglichkeiten — «keinen soliden
Bau, wenn man sich das Material dazu willkiirlich prapariert durch ein
wirres Gemenge von Ideen und Einrichtungen der verschiedenen Kir-
chen. Die Verirrungen beider abendlindischen Konfessionen zu vermei-
den, das diirfte die der Zukunft gestellte Aufgabe sein», um ein erneuertes
wahrhaft christliches Leben zur Entfaltung kommen zu lassen, begriindet
auf die «in ihrer Reinheit hergestellte dogmatische Uberlieferung der
alten Kirche»>1.

In welchem Sinne dieser Gedanke der Heimkehr zur alten Kirche
und zu ihrer auf der antiken Glaubensregel des Konsensus iiber die tiber-
lieferte apostolische Lehrverkiindigung beruhenden wesentlichen Ein-
heit tiber auch in ihr nicht aufgehobene Spannungen hinausgeht, zeigt
die letzte Veroffentlichung Langens im Revue-Artikel «Das antike und
moderne Glaubensprinzip»: «Die miindliche Predigt der apostolischen
Zeit verwandelte sich spiter in die schriftliche, wie sie im Neuen Testa-
ment niedergelegt war... Hieraus erhellt auch, wie sehr Vincenz von Lerin
im Rechte ist mit seiner Forderung des dogmatischen Konsensus. Die
apostolische Predigt, die Lehre des Neuen Testamentes, die iibereinstim-
mende Uberlieferung der Viter decken sich hinsichtlich der Dogmen...
Das alte Glaubensprinzip, welches auf Irendus und Tertullian zuriick-
geht, konnte freilich in der Kirche nicht erloschen, weil es sachlich zu tief
in ihr begriindet war. Selbst in der Zeit der Jesuitenherrschaft tonte die

50 Schmidt, Die Kirche, Leipzig 1884, S. 186 a.a.O. 111, 434.
51 ALa. O, 111, S.434f.

28



Idee der unwandelbaren Uberlieferung nach und der daraus sich erge-
bende Satz des Vincenz von Lerin von dem immer, tiberall und von allen.
Zu einem Dogma erforderte man in der Kirche den Konsensus, auch den
aller Zeiten, nicht bloss den der Gegenwart 52.»

Die hier bruchstiickhaft in ithren Grundziigen aufgezeigte kirchliche
Position Josef Langens ist von liberindividueller Bedeutung. Langen ver-
fasste im gleichen Sinn der fiihrenden konservativen Altkatholiken der er-
sten Generation den «altkatholischen Katechismus» und den «Leitfaden
fiir den Religionsunterricht an den hoheren Schulen», er gehorte verschie-
denen Kommissionen zur Organisation der altkatholischen Kirche an
und war Vorsitzender der Kommission zur theologischen Erorterung der
Unionsfrage mit den Ostkirchen. Die theologische Substanz der von ihm
eingenommenen Position ist begriindet in dem ontologischen Ansatz der
Offenbarung, von dem her in dieser Glaubenshaltung Schriftwort, apo-
stolisches Zeugnis und kirchliche Uberlieferung mit der Freiheit histori-
scher Forschung und wissenschaftlichen Denkens verbunden sind. Dieser
Haltung entspricht generell tiber die Zeit der ersten Generation hinaus
das verbindliche 6ffentliche Zeugnis der altkatholischen Kirche in den Er-
kldrungen der Bischofe und der Internationalen Bischofskonferenz, in
den Kundgebungen der Kongresse und wissenschaftlichen Veroffentli-
chungen in der Berner Theologischen Revue. Auf natiirlicherweise vor-
handene divergierende Auffassungen Einzelner wie auch unterschiedliche
Tendenzen bestimmter Gruppen soll hier nicht eingegangen werden. Sie
stammten teils noch aus vorvatikanischer Zeit, da sich in der Opposition
gegen das Vatikanum Vertreter mehrerer geistiger Stromungen im
Katholizismus des 19.Jahrhunderts zusammengefunden hatten: Von
J.M.Sailer her, in der Nachwirkung Wessenbergs, von den Hermesiani-
schen, Giintherschen und Tiibinger-Miinchner-Bonner theologischen
Schulen her bis hin zu rationalistischen und von sozialistischen Vorstel-
lungen bestimmten Kreise und Vertreter nationalkirchlicher Gedanken.
Zum anderen Teil entstanden sie in der zweiten und dritten Generation
mit den Stromungen und Tendenzen ihrer Zeit im weltlichen und
kirchlichen Raum, wobei charakteristischer Weise die tiberlieferte alt-
katholische Position zunéchst fast immer als Voraussetzung unangeta-
stet blieb. Dies gilt besonders im Bereich der Vorstellungen iiber die kirch-
liche Wiedervereinigung, wo das «Eigene» als im besonderen Mass vor-
bildlich empfunden und festgehalten wurde. Dies «Eigene» aber zeigt sich
in den Gedanken Josef Langens zugleich am umfassendsten und am deut-

2 A.a.O., VIII, S. 665ff.

29



lichsten, weil er stets im vollen Bezug auf die ganze geschichtliche Okume-
nizitit der Kirche einschliesslich der « Welt» denkt und dabei von der qua-
litativen Katholizitit der Kirche in ihrer Universalitit ausgeht. Daraus
ergaben sich die Grundlinien des in die spitere Verbindung mit «Glauben
und Kirchenverfassung» eingebrachten Einheitsverstindnisses. Immer
geht es dabei um die ganze und Eine Kirche, und die eigene Kirchlichkeit
versteht sich von dieser her grundsétzlich als vollgiiltige Lokalkirche im
Sinne und nach dem Vorbild der alten Kirche. Die trennenden Grenzen
verlieren dabei zwar ihr absolutes Gewicht, werden aber nicht in einfacher
Verbriiderung aufgehoben. Sie zeigten sich: als verschlossene Grenze auf
gemeinsamem Boden zur romischen Kirche hin; als von beiden Seiten
zogernd oder auch rascher sich 6ffnend zur anglikanischen Kirchenge-
meinschaft hin; als noch formell geschlossene Grenze, liber deren recht-
lichim Grund fiir gegeben betrachtete Offnung, ja Aufhebung von beiden
Seiten verhandelt wird zu den Ostkirchen hin; und schliesslich als sozusa-
gen im Besuchsverkehr offene Auslandsgrenze, die als solche gegeben und
respektiert ist, zu den «protestantischen» Kirchen hin. So gab es in der
Rundsicht kein unbedingtes «Gegen», abgesehen von den als nicht ver-
bindlich, weil nicht als 6kumenisch-katholisch angesehenen «Vatikani-
schen Dekreten» von 1870, aber auch noch kein unbedingtes «Miteinan-
der». Und hier liegen fiir den spédteren gemeinsamen Okumenischen Weg
«Engagement und Distanz» unvermeidbar miteinander in «Kampf und
Frieden zugleich», wie Langen im Titel eines seiner letzten Aufsitze es
nennt, bereit. Die eigentliche kritische Stelle lag dabei in dem scheinbar
offensten und damit einfachsten Verhiltnis, d.h. dem zur anglikanischen
Kirchengemeinschaft hin. Hier schien aus besten Griinden von Anfang an
die volle kirchliche Gemeinschaft nicht nur moglich sondern geradezu wie
gegeben und nur noch von beiden Seiten zu realisieren. Zugleich aber be-
gleitet dieses Verhiltnis die Frage, ob diese so begliickende Sicht nicht,
wie von einem Schatten des Missverstehens begleitet, erst noch dessen in-
nerste Uberwindung erreichen miisse, um in Wahrheit zu sein, was sie in
der Liebe schon zu sein scheint : Einigung geschichtlich so verschieden ge-
wordener, selbstindiger Kirchen auf dem Boden und in der Einheit der
alten Kirche. Bei der besonderen Bedeutung der anglikanischen Position
im weiten 0kumenischen Feld, zumal fiir das neue Einheitsverstindnis,
stellt sich damit ein schweres, bis heute nicht gelostes Problem, das sich
besonders auch auf das altkatholisch/orthodoxe Verhéiltnis auswirkt.

Deutlich wird das Problem im Gebrauch der Worte Comprehensive-
ness und Katholizitit, die wechselseitig das gleiche und etwas durchaus
Verschiedenes fiir beide Seiten bezeichnen kdnnen.

30



Wie Epting33 berichtet, gelangte die Protestant Episcopal Church, im
Unterschied zunichst von der Entwicklung des «catholic revival» der
Oxford-Bewegung im England des 19.Jahrhunderts, im «Kampf der Ge-
gensidtze und im Austrag der Meinungsverschiedenheiten zu einem
Selbstverstindnis, das am Rande zwar schon immer in der Kirche betont
worden war, aber eben doch nicht eine breite Resonanz gefunden hatte.
Die Erkenntnis war, dass High Churchmen und Low Churchmen mit
ihren Traditionen und Betonungen in einer moglichen Einheit zusammen
leben konnten. Auch wenn Reibungen auftreten wiirden, konnten sie
voneinander lernen und einander bereichern, bei genligendem Bemiihen
um echte Katholizitdt. Im Bewusstsein der Katholizitat wiirde sich die
Comprehensiveness der Protestant Episcopal Church zeigen. Compre-
hensiveness meinte die Weite, den Umfang, in dem verschiedene Auffas-
sungen moglich sind. Fiir den breiten Durchbruch dieser Erkenntnis set-
zen anglikanische Historiker die Zeit der General Convention 1874 an»:
also gerade die Zeit der frithen altkatholischen 6kumenischen und ekkle-
sialen Erkldrungen. So konnte man auf anglikanischer Seite etwa horen:
«Weare the only Christian body inregard to which it can be claimed, for a
moment, that it is a truly comprehensive Church. The Church of Rome
has become sectarian by the limits of its recent dogmas (Vatican I), and
the other Christian bodies around us proceed upon the principle of divi-
sion when there are differences as to the doctrine and ritual. Our Church
stands in the position of recognizing very wide differences as legitimate
and as constituting no obstacle to communion and fellowship.» Und
Epting fiahrt fort: «Das war genau das neue Selbstverstdndnis der Kir-
che», seine Vertreter «wollten die Tendenz fordern, ,to be as comprehen-
sive as possible and to minimize the importance of definite Dogma‘, im
Sinne der ,Broad Churchmen, der vermittelnden und ausgleichenden
Episcopalians‘.» Ohne hier weiter auf die 6kumenische Problematik der
bekannten drei «Gruppen» in der einen Anglican Communion einzuge-
hen, bleibt doch festzustellen, dass sich hier Berufung auf die alte Kirche
und Berticksichtigung der Spaltungen des 16.Jahrhunderts unentschie-
den die Waage halten, was zwar auf altkatholischer Seite von Dollingers
Zeit her nicht iibersehen wurde, jedoch schon von diesem selbst im Blick
auf das mogliche Uberwiegen der katholischen Tradition gern nicht zu
ernst genommen wurde. Tatsdchlich steht der neuen Formel einer «truly
comprehensive Church» von 1874 eine «evangelisch-katholische» Ideal-
vorstellung der Kirche gegeniiber, wie sie schon lange vorher William

33 Ala. 0, S.9ff.

31



August Muhlenberg von seinem 1835 erschienenen Biichlein «Hints to
Catholic Union» vertreten hatte. Wie es oft im Fall einer grossen Idee ge-
schieht, dusserte sich hier der entscheidende Gedanke zuerst in einer ein-
drucksvollen Klarheit und Unschuld: «Da sie alle Jiinger Christi seien,
gibe es bereits eine Einheit (unity) unter Christen, meinte er. Aber es fehle
die sichtbare Vereinigung (union), die Ausserst wichtig sei. Denn ,it is the
offspring of unity, and in turn it becomes its protector® 34.»

Das Problematische zeigt sich bei dieser Formulierung darin, dass es
nach der einen Seite naheliegt, die als «dusserst wichtig» bezeichnete
sichtbare Vereinigung als konstitutiv fiir wahre Katholizitit anzuerken-
nen, ohne die auch die voraus von Gott her gegebene Einheit unter Chri-
sten nicht Bestand hat, dass Muhlenberg jedoch als Folge seiner Gedan-
ken sofort zum Vorschlag einer Konfdderation mit den fithrenden pro-
testantischen Kirchen der Vereinigten Staaten iibergeht. Denn: «Union
must proceed on broader ground ... leaving to the separate Churches all
their original independence, but uniting them, if not under one govern-
ment, yet in the adoption of all the great principles which they hold in
common.» Hier fallt der kaum beriihrte «dusserst wichtige» Vorgang
der wesenhaften Einigung in seiner notwendigen Verbindung mit «sicht-
barer Vereinigung» viel zu rasch aus dem Spiel.

An dieser Stelle aber setzt von Langens altkatholischer Position her der
besorgte Gedanke ein, so konnte wahrhaft katholische Einheit nicht an-
gemessen in Erscheinung treten. Und so gewiss der Gedanke der Selbstin-
digkeit der Lokalkirchen wie auch in einem erweiterten Sinn die Wirklich-
keit autonomer und autokephaler Nationalkirchen von dieser Position
aus annehmbar ist, setzt er doch gerade die volle Einheit im gemeinsam
anerkannten Glauben voraus und kann auch nur mit seiner Bewahrung
durchgehalten werden, ohne den grossten Gefahren Tiir und Tor zu 6ff-
nen.

Nun hat sich aber im Anglikanismus von Muhlenberg her tiber H. Vail
und W.R. Huntington die zum Chicago-Lambeth Quadrilateral als 6ku-
menischer Grundformel entwickelte Vorstellung ideeller Einheit von
Katholizitdt und Comprehensiveness schon lange vor Beginn der Lausan-
ner Weltkonferenz durchgesetzt. Und es lag nahe, die altkatholische Posi-
tion mit ihr in Einklang zu setzen. Dies ist aber, soviel ich erkennen kann,
in irgendeinem offiziellen Sinn nicht geschehen und konnte auch bei aller
Nihe vom oft zitierten, dem Sinne nach Augustinus zugeschriebenen «in
necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas» nicht geschehen,

% A8 8011,

32



weil die Berufung auf die Fiille der alten Kirche in ihrem Glauben und
threr Ordnung es nicht gestattete. Zwar boten die Vorformen des ab-
schliessend in Lambeth 1897 festgelegten «Vierecks», wie sie sich in Chi-
cago 1886, vor allem in der einer katholischen Interpretation sehr viel
zuginglicheren «Urfassung» Huntingtons von 187054 darbieten, einigen
Anlass. Doch ist ja die inneranglikanische und allgemein 6kumenische
Rezeption, so weit man in Bezug aufdas Lambeth Quadrilateral in seiner
abgerundet-schlagwortartigen Gestalt von einer solchen sprechen kann,
im ganzen genommen eher in Richtung eines Programms der Mindester-
fordernisse verlaufen. Hier aber findet dann mit Sicherheit der tiefere Ge-
danke Langens und moglicherweise auch Henry Charles Brent des Rin-
gens um die Uberwindung erklirter und bewusstgemachter Differenzen
keinen Zugang mehr.

Damit sind wir zum Ende unseres Weges durch das Vorfeld der Welt-
konferenz, soweit es die altkatholische Ausrichtung auf diese betrifft, an-
gelangt. Zum Beschluss nur noch zwei Hinweise:

Einmal darf hier erinnert werden an Professor Adolf Kiiry, seit 1911
Mitarbeiter und seit 1916 Schriftleiter der IKZ und 1924 zweiter Bischof
der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Seit der ersten direkten Kon-
takte des amerikanischen Committees on Old-Catholics mit Erzbischof
Gerhard Gul von Utrecht im Sommer 191155 wird durch ihn die IKZ zur
dauernden, zuverlissigen Nachrichtenquelle gerade auch fiir Glauben
und Kirchenverfassung bis heute, und zwar erfiillte sie lange Zeit diese
Aufgabe als einzige theologische Zeitschrift deutscher Sprache einerseits
fortlaufend in der halbjdahrigen «Kirchlichen Chronik» und dariiberhin-
aus in einer Vielzahl von ausfiihrlicheren Berichten und weiteren Beitri-
gen zumal von altkatholischen, anglikanischen und orthodoxen Autoren.
Esist kennzeichnend fiir Adolf Kiirys wache Beobachtung der Vorginge,
dass schon im Herbst 1911 die Reihe dieser Berichterstattungen eroffnet
wurde mit dem Abdruck der eindrucksvollen Predigt Bischof Brents vom
Herbst 1910 in der Londoner St.-Pauls-Kathedrale « Whole Man for
Whole God», und zwar in englischer Sprache und im vollen Wortlaut 56.
Bischof Adolf Kiiry hat so iber den Kreis der eigenen Kirche einen nicht
zu libersehenden praktischen Beitrag zum Bekanntwerden der Einheits-
idee, die von Charles Brent mit prophetischer Kraft ausging, wie zu ihrem
breiteren Verstdndnis in der Folgezeit geleistet.

Als Delegierter seiner Kirche legte er in Lausanne 1927 deren Zeugnis

33 Epting, a.a.0., S.98; IKZ 1 (1911), 544f, Kirchliche Chronik.
56 TKZ 1 (1911), 293-299.

33



fiir die altkatholische Mitarbeit und deren Begriindung, Art und Zielset-
zung in seiner nilichternen, festen und bedachten Artab57.

Zum zweiten aber sei im Sinne einer zeichenhaften Zusammenfassung
des von uns durch einige Streiflichter erhellten Vorfeldweges an die Ach-
tung gebietende Gestalt des 79jdhrigen Bischofs der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, Eduard Herzog, erinnert, der am 12. August 1920 die
nach Uberwindung zahlreicher Schwierigkeiten und vor allem ihrer In-
fragestellung durch den Krieg 1914-1918 und dessen Folgen endlich
zustandegekommene Vorkonferenz im Athendum der Stadt Genf durch
Gebet eroftnete, woran anschliessend auf seinen Vorschlag hin Bischof
Brent zum Présidenten der Konferenz anstelle von Bischof Anderson als
dem Prisidenten der Kommission der Protestant Episcopal Church ge-
wiahltwurde38. Inihm als dem letzten damals noch lebenden, in der christ-
lichen Okumene bekannten Zeugen derersten Generation des altkirchlich-
O6kumenischen Widerstandes gegen eine zentralisierende romische Ein-
heitsvorstellung, wie sie noch Papst Leo XIII. 1895 in seiner Enzyklika
«Praeclara urbi et orbi» gegeniiber glaubte vertreten zu konnen, verkor-
perten sich nicht nur alle Miithen, Sorgen und Anfechtungen seiner Kirche
in der Wahrung ihrer Eigenstandigkeit als Minoritit, sondern vor allem
die okumenische Vision der altkatholischen Kirchengemeinschaft
schlechthin.

Und als Siegel dieses Zeugnisses sollen hier die Worte folgen, mit denen
der Bischof kurz zuvor seiner Kirche gegeniiber Rechenschaft iiber den
vonihmin Verbindung mit seinen Priestern und den Gemeinden seit 1874
mitgestalteten Weg gefihrdeter und bewahrter Katholizitit abgelegt
hatte 9. «Um unser Gewissen nicht mit der Anklage zu beschweren, wir
dienten nicht der katholischen Kirche, sondern einem Zerrbild, ... lehnten
wir vor einem halben Jahrhundert die Unterwerfung unter die vatikani-
schen Dogmen ab und schritten zur Organisierung unseres nationalen
Kirchenwesens. Seitdem erliessen wir keine Kundgebung, die nicht zur
Voraussetzung gehabt hitte, dass wir uns zum katholischen Christentum
bekennen; wurde es notwendig, irgendeinen Schritt, den wir getan haben,
offentlich zu rechtfertigen, so beriefen wir uns auf die allgemein aner-
kannten Quellen der christlichen und katholischen Glaubenslehre, die
Heilige Schrift und die kirchliche Uberlieferung. Auf diese Weise dienten

57 Hermann Sasse, Die Weltkonferenz, Berlin 1929, S.411-413.

38 Epting,a.a.0O., S.279.

39 TKZ 9 (1919), 273-288: Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kir-
che, S.288.

34



wir der katholischen Kirche, zu der sich schon im zweiten Jahrhundert die
griechischen und lateinischen Didzesen mit dem sog. apostolischen Glau-
bensbekenntnis bekannten und in der sich bis auf diesen Tag alle Kirchen
des Ostens und Westens, die den sonntédglichen eucharistischen Kultus
beibehalten haben, mit dem gemeinschaftlichen nizdischen Glaubensbe-
kenntnis zu den Fiissen des Einen Herrn zusammenfinden. ,Ein Herr, Ein
Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller.* Solange wir uns nach apo-
stolischer Ubung befleissigen, durch dieses ,Band des Friedens die Einheit
des Geistes‘ zu erhalten und zu pflegen, dienen wir der katholischen Kir-
che.»

(Fortsetzung folgt)

Tiibingen/Bern Werner Kiippers

35



	Katholizität und Ökumene : der altkatholische Weg im Bezugsfeld der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

