
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 2

Artikel: Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis
1971 [Schluss]

Autor: Heinz, Max / Pfister, P. / Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Internationalen altkatholischen
Theologentagungen von 1950 bis 1971

(Schluss*)

11. Studientagung vom 9. bis 14. September 1968 in Zürich

Hauptthemata: Die wichtigsten Lehrdifferenzen im römisch¬
katholisch-altkatholischen Dialog

An dieser ersten Studientagung nach Abschluss des IL Vatikanums

wurde versucht, Stellung zu nehmen zu den Fragen, über die
bis jetzt zwischen der römisch-katholischen und altkatholischen
Theologie die Ansichten am weitesten auseinandergegangen waren
und die durch das Konzil vielfach eine bedeutsame Neu-Formulie-
rung im Sinne der älteren und neueren altkatholischen Theologie
erfahren haben. Die Frage stellte sich nun: Wie weit können wir im
Gespräch mit Rom gehen Bedeutsam war, dass die Verhandlungen
über diese Thematik (erstmals) in einem römisch-katholischen Haus
der Begegnung stattfanden, in der Paulus-Akademie in Zürich. Diesen

Umstand würdigte der damalige Leiter des Hauses, Prof.Dr.
J. Feiner (Cbur), in seinem sympathischen Willkommgruss. Der Präsident

der Tagung, Pfarrer H.Frei, hielt in seiner Begrüssungsan-
sprache einen kurzen Rückblick auf die ersten zehn Studientagungen,

während Bischof U. Küry der Tagung das Wort mitgab : uns
trennt von Rom «non multa, sed multum». Der Fragestellung
entsprechend lag das Schwergewicht der Verhandlungen auf den
Diskussionsvoten, die darum in diesem Bericht ausführlicher zur Sprache

kommen. Das Protokoll, das indessen nicht gedruckt wurde, ver-
fasste Pfarrer H. Vogt69.

Referate und Diskussionen

Die Offenbarung und ihre Weitergabe

Über dieses Thema sprechen als erste die Professoren Dr. Antoni
Naumczyk (Warschau) und Dt. Kurt Stalder (Bern).

* Siehe IKZ 1977, Heft 2, S. 106ff; Heft 3, S. 140ff; Heft 4, Seite 224ff.
69 Kurzberichte über diese Tagung sind erschienen in der IKZ 1969,

S. 55ff., und AKID vom 25. September 1968.

83



Naumczyk nimmt Stellung zum zweiten Abschnitt der dogmatischen

Konstitution «Dei Verbum» des IL Vatikanums. Er weist
nach, dass in der römisch-katholischen Lehrentwicklung, wie sie in
den Bestimmungen der Konzilien von Florenz, Trient und im I.
Vatikanum zutage tritt, die nachapostolische Tradition zur zweiten, der
Schrift gleichgestellten Offenbarungsquelle wird - analog zum
Prozess, der sich im Judentum abspielte, wo der Talmud auf die gleiche
Ebene wie der alttestamentliche Kanon gestellt wurde. Demgegenüber

betrachten die Altkatholiken die Schrift als traditio constitu-
tiva, die Lehrtradition der Kirche als traditio interpretativa. Das

IL Vatikanum bringt zwar einige Fortschritte in dieser Richtung,
enttäuschend ist aber, dass die Tradition immer noch als Verbum
Dei bezeichnet wird, das notwendig sei, um die Schrift zu ergänzen.

Im weit ausholenden Korreferat zeigt Stalder auf, dass in der
altkatholischen Kirche die Frage «Schrift und Tradition» zunächst
nicht speziell zur Diskussion gestellt wird. Man verbleibt mit der
Konzilsmehrheit von 1870 auf dem Boden des Tridentinums. Man
versteht, wie anhand der altkatholischen Katechismen und von
Verlautbarungen der Altkatholiken-Kongresse gezeigt wird, die
Offenbarung als Mitteilung von göttlichen Wahrheiten und stellt die
Lehrtradition der Kirche mehr oder weniger deutlich an die Seite der
Hl. Schrift (9.These der Bonner Unionskonferenz von 1874)70. Der
holländische Katechismus zeigt insofern eine neue Sicht, als er die

Offenbarung als Begegnung mit dem rettenden Tun Gottes versteht.
Zu einer tieferen Auseinandersetzung kommt es erst am
Altkatholiken-Kongress in Zürich von 1938. Dort vertritt Frof.A.Gilg mit
grosser Schärfe die These, dass bei aller Anerkennung der Lehrtradition

der Kirche die Hl. Schrift dieser radikal übergeordnet ist, während

Erzbischof A. Rinkel es energisch ablehnt, die Schrift in dieser
Weise der Tradition gegenüberzustellen: inhaltlich seien sie eins.
Dazu stellt der Referent folgende Erwägungen an: 1) Einig ist man
darin, dass weder die Schrift noch die Lehrverkündigung der Kirche
mit dem Worte Gottes direkt identisch sind und dass die Offenbarung
nicht die Mitteilung von göttlichen Wahrheiten, sondern Gottes
Handeln ist. 2) Die These von der Einheit der Schrift und der
Tradition (Rinkel und ILVatikanum) will den intellektuellen
Offenbarungsbegriff und die Isolierung der Schrift abwehren. Die Gefahr
besteht aber, dass dieser Gedanke zur Einebnung der Schrift in die

70 Die These ist abgedruckt bei U.Küry: Die altkatholische Kirche,
S. 433.

84



kirchliche Tradition führt. 3) Umgekehrt ist zu fragen, ob ein Hören
der Schrift, das in der Opposition zur Kirche und ihrer Tradition
geschieht, noch ein Hören in der Kirche ist DenneinwirklichesHören-
darin ist man einig - kann es nur in der Kirche geben. 4) Die
Herrschaft Christi über die Kirche verlangt, dass die Kirche in ihr selbst
ein kritisches Gegenüber haben muss, und dieses kann sie nicht anders

erlangen als durch berufene Diener, die durch die Autorität und
Kraft des Primärzeugnisses der Schrift ermächtigt werden, die
rettende Kritik zu vollziehen71.

Von da aus drängen sich folgende Be merkungen zum IL
Vatikanum auf: 1) Ein grosser Fortschritt liegt darin, dass Gottes
Offenbarung als ein Handeln Gottes in Wort und Tat verstanden
und so die Gegenwart in das Offenbarungshandeln einbezogen wird.
2) Dass diese Aussagen aus der Schrift selbst hergeleitet werden.
3) Dass die Inspiration nicht mehr rein werkzeuglich verstanden wird,
sondern als Primärzeugnis gläubiger Menschen, auf deren Wort die
Kirche angewiesen bleibt. Zu dieser neuen Sicht sind wenigstens
wichtige Ansätze vorhanden, sie werden aber nicht durchgehalten.
Vielmehr tritt der Gedanke ins Spiel, dass in der Schrift Geoffenbartes

gesichert vorliege, was zu einer unzureichenden Konzilstheorie
und zur Vorstellung eines unfehlbaren Lehramtes führen muss. 4) So

bleibt es zwischen der neuen Sicht der Offenbarung und dem
überlieferten Begriff der Tradition in einem unentschiedenen Schwebezustand.

5) Trotz dieser Vorbehalte stellt die Konstitution als ganze
kein Hindernis für unsere Gespräche mit der römisch-katholischen
Kirche dar.

Die Diskussion wird eröffnet durch die Frage : Müssen wir das
in der Konstitution Gesagte nicht in vielem doch als kirchentrennend
ansehen Wir haben den Hauptakzent auf den neuen Offenbarungsbegriff

zu legen und von ihm her das Gemeinsame zu suchen (Küppers).

Wichtig ist, dass die Konstitution keine Zwei-Quellen-Lehre
mehr kennt. Der aufgezeigte Schwebezustand kann auch positiv
gewertet werden (Kraft). Gegenüber dem Tridentinum gibt es doch
wesentliche Unterschiede. Das IL Vatikanum legt mehr Gewicht auf
die interpretative Tradition ; an diesem Punkt liegt nichts wirklich

71 Vgl. dazu E. Gaugier : Das Wort und die Kirche im Neuen Testament,
IKZ 1939, S. Iff.: A. Gilg : Zum altkirchlichen Traditionsgedanken, IKZ 1939,
S. 28ff. ; A. Rinkel: Wort Gottes und Tradition in der alten Kirche unter
besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention. IKZ 1939, S. 51 ff. ;

U. Küry: Schrift und Tradition, IKZ 1952, S. Iff.; Christkatholischer
Katechismus, 1972, S. 9ff.

85



Kirchentrennendes vor. Aber es gibt Tendenzen, die sich
kirchentrennend auswirken könnten: noch immer erscheint die Überlieferung

als Werk der Hierarchie unter der Leitung des Heiligen Geistes.
Sie ist aber das Werk des Heiligen Geistes in der Gesamt-Kirche.
Unannehmbar bleibt für uns die Bejahung der natürlichen
Gotteserkenntnis und der Unfehlbarkeit, welch letztere nur eine negative
Funktion hat (Aldenhoven). Eigentlich kirchentrennend ist der
Problemkreis «Die Offenbarung und ihre Weitergabe » nicht; aber seine

weitere Klärung ist wichtig, sei es für die Verneinung, sei es für die

Bejahung der beiden Papstdogmen (Amiet). Wir selbst haben unter
uns auch verschiedene Meinungen über diesen Problemkreis. Die
eigentliche Schwierigkeit liegt auf dem Gebiete der modernen Theologie,

in der Fragen der säkularisierten Welt an die ganze Kirche zur
Sprache kommen. Von da her haben wir zu fragen, ob die in der
Konstitution sichtbar werdenden Tendenzen so wichtig sind. Es wird
doch schliesslich von der Hierarchie der Werte gesprochen (Kok).
Wichtige Aussagen der Konstitution sind tatsächlich ambivalent
und können kirchentrennend wirken. Das gilt vor allem vom
Offenbarungsbegriff, der nicht konsequent durchgehalten wird. Unsere
altkatholischen Väter blieben zwar dem alten, heute überholten
Begriff von Offenbarung verhaftet, aber sie wussten von ihrer dynamischen

Gegenwartsbezogenheit und betonten darum - wie ihr Kampf
gegen die beiden Papstdogmen zeigt -, dass der notwendige Gegenbegriff

zur Offenbarung der der Freiheit zur Annahme der authentischen

Offenbarung ist und dass es um diese Freiheit, um die Freiheit
des Glaubens und des Gewissens zu kämpfen gelte. Aber von dieser
Freiheit in der Kirche und der Kirche sagt das Vatikanum nichts
(auch nicht im Dekret über die Glaubensfreiheit). Wir haben darum
im Gespräch mit unseren Partnern die Konsequenzen aufzuzeigen,
die sich vom neuen Offenbarungsverständnis her für die beiden

Papstdogmen ergeben (Küry).
Weniger deutlich als über das Problem der Offenbarung

verläuft die Diskussion über die Frage des Verhältnisses von «Schrift
und Tradition» im engeren Sinn. Mit Nachdruck wird davor
gewarnt, in dieser Sache dogmatisch zuviel fixieren zu wollen. Wir
müssen uns auf das Wesentliche konzentrieren und uns vor Extremen

hüten. Einig können wir in folgendem sein: Offenbarung ist
Heilsoffenbarung. Sie wird tradiert durch die Kirche, die Schrift, die

Predigt. Kernpunkt ist und bleibt die Schrift, die in die Tradition
eingebettet ist, wie diese an sie gebunden ist. Diese Gedanken sind

86



heute auch vielfach in der römisch-katholischen Theologie zu finden
Rinkel). Wesentliche konfessionelle Unterschiede bestehen in dieser

Frage nicht mehr. Aufden Satz Stalders «wenn sich (durch die
Offenbarung) Heil ereignet, dann braucht man keine Unfehlbarkeit», ist
die Gegenfrage zu stellen: wenn das Heil sich so ereignet, dass der
Einzelne sich zu entscheiden hat, muss dann die Wahrheit für ihn
nicht in einer Vielheit von Wahrheiten beziehungsweise von
autoritativen Lehrsätzen zur Sprache kommen (Amiet) Nach der
Konstitution erklärt das Lehramt die Offenbarung. Die Frage dabei ist,
ob diese Funktion der Kirche anvertraut oder in ihre Verfügung
gestellt ist Die Kirche hat Lehrentscheidungen zu treffen, aber ihre
«Unfehlbarkeit» lässt sich nicht auf irgendwelche Sätze beziehen
(Stalder). In diesem Zusammenhang wird die Frage gestellt, ob das

neue Offenbarungsverständnis nicht eine Revision des konventionellen

Traditionsbegriffs nach sich ziehen muss und ob dabei nicht das

eschatologische Moment stärker betont werden müsste (H.Frei)
Auch müsste der Begriff der Tradition an sich näher abgeklärt und
auch das Problem der Sprachüberlieferung miteinbezogen werden
(Korstick). Die Dogmengeschichte zeigt deutlich eine gewisse
Entfaltung. So kann man in der alten Kirche einen Wandel von semitischen

zu hellenistischen Vorstellungen feststellen. Die Frage ist nur,
ob eine legitime Entfaltung möglich ist und was die Tradition an
Neuem bringen kann. Es kann die Tradition nicht auf einige wenige
«apostolische Traditionen» reduziert werden, die als solche weitergegeben

werden. Auch der römisch-katholische Entwicklungsgedanke
ist unbefriedigend. Die moderne Forschung zeigt, dass es weder eine
einfache Weitergabe noch eine dialektische Weiterentwicklung der
Dogmen gegeben hat. Was ist also Tradition «Lebendige» Weitergabe

Konsensus im Heiligen Geist Eine Haltung, die die Kontinuität

der Kirche wahrnimmt (Oeyen) Jedenfalls - das ergibt sich
aus dem Verlauf der Diskussion - haben wir den Begriff der Tradition
anders zu fassen, als das im allgemeinen die römisch-katholische
Schul-Theologie bis jetzt und unsere altkatholischen Väter getan
haben. Wir kommen vielleicht weiter, wenn wir drei verschiedene
Gestalten der Tradition unterscheiden: a) die Heilsoffenbarung
Gottes in ihrem geschichtlichen Geschehenszusammenhang, b) den

Heilsvorgang, der zur schriftlichen Bezeugung der geschichtlichen
Offenbarung in den heiligen Schriften des Alten und Neuen
Testamentes und zu deren Kanonisierung geführt hat, c) die kirchliche
Überlieferung, die die in der Schrift bezeugte Heilsoffenbarung ver-

87



gegenwärtigt und bewahrt. Wichtig dabei ist, dass diese beiden
Funktionen der kirchlichen Überlieferung unterschieden werden:
einerseits ist die Kirche dazu berufen, die Heilsoffenbarung durch
ihr Wort und Sakrament zu verkünden und jeder Generation zu
vergegenwärtigen. So verstanden ist die kirchliche Überlieferung der
nie abbrechende, im Heiligen Geist sich vollziehende Akt der Selbst-

vergegenwärtigung Christi beziehungsweise der Heilsoffenbarung
durch Wort und Sakrament. Davon ist zu unterscheiden die bewahrende

Funktion der kirchlichen Überlieferung, die ihr als Lehr-Tra-
dition zukommt. Die Kirche hat die Verkündigung der Kirche vor
stets möglichen Verfälschungen und Verkürzungen zu bewahren.
Das ist der Sinn ihrer Lehrtradition im engeren Sinn. Der Begriff der
Tradition darfnicht, wie es oft geschieht, auf diese bewahrende Funktion

eingeengt werden. Es gilt, den ganzen Begriff der Überlieferung
in seinen drei Grundbedeutungen ins Auge zu fassen : als geschichtliche

Heilsoffenbarung Gottes, als deren Bezeugung durch die Hl.
Schrift und als deren Vergegenwärtigung und Bewahrung durch die
Kirche (Küry)12.

Es wird weiter gefordert, dass wir über diese rein grundsätzlichen
Erwägungen hinaus im Gespräch mit Rom konkreter reden und die
Punkte diskutieren, in denen wir unsere Vorbehalte machen müssen.
Insbesondere haben wir Stellung zu nehmen gegen die gegenwärtig
vorherrschende Auffassung von der Dogmenentfaltung. Wir können
nicht gutheissen: a) die Meinung, dass eine geoffenbarte Wahrheit
dann vorliegt,wenn in irgendeiner Frage zu irgendeinem Zeitpunkt ein
universaler Konsensus der Theologen zustande kommt; b) den
Versuch, zur Begründung einer neuen Lehre sich statt auf einen klaren
Schriftbeweis nur auf mutmassliche, virtuell oder implizit im depo-
situm fidei enthaltene Andeutungen zu stützen; c) die Auffassung,
dass es dem Papst zukomme, eine auf schwachen Füssen stehende

theologische Meinung zum heilsnotwendigen Dogma zu erheben

{Pfister). Wir Altkatholiken sind grundsätzlich vor die gleichen Fragen

gestellt wie unsere römischen Brüder, nur ist bei uns nicht so viel
dogmatisiert. Das ist ein wichtiger Unterschied. Fragwürdig ist es,
dass es in der römisch-katholischen Kirche an einer feierlichen
Erklärung fehlt, dass die trennenden Dogmen vorerst an ihren historischen

Ort zu weisen sind. Daraus ergeben sich zwei Fragen : ob wir
mit einer bestimmten Interpretation eines Dogmas dieses selbst

72 Näheres hierzu: U. Küry: Der canon fidei der alten Kirche und wir,
IKZ 1962, S. 82ff.



anerkennen und ob es sich genau sagen lässt, wie weit unsere
römischkatholischen Gesprächspartner repräsentativ sind. Zur Frage der
Dogmenentfaltung ist zu bemerken, dass es, statt von «Entfaltung»
zu reden, besser wäre zu sagen : Gott und sein Heil zeigen sich uns in
immer neuen Aspekten. Eine unqualifizierte Entfaltung darf es nicht
geben (Stalder). Es ist davon auszugehen, dass der Heilige Geist uns
in Christus inkorporiert und uns zur Freiheit konstituiert. Darin liegt
das Moment der «Produktion» von Dogmen. Der Geist führt uns
durch viele Meinungen zum Konsensus (Küppers).

Die Erlösungs- und Gnadenlehre73

(Das wesentliche Anliegen des Jansenismus)

Über dieses Thema hält Pfarrer Dr. Jan Visser (Amersfoort) das

einleitende Referat. Er stellt gleich zu Anfang fest, dass Baius und
Jansenius heute von römisch-katholischer Seite, in Ansätzen bei
H.F .von Balthasar und de Lubac und vollends bei Walgrave und
Schillebeeckx rehabilitiert worden sind. Nach ihnen liegt die
Hauptursache zu den nach-tridentinischen Streitigkeiten über das
Verhältnis von Gnade und menschlicher Freiheit (das Tridentinum hat
die Frage unentschieden gelassen) in der Unklarheit, die beiderseits
über die anthropologischen Voraussetzungen bestanden. Baius und
Jansenius sind vor allem zu verstehen aus ihrem Protest gegen die
damals aufkommende philosophische Anthropologie, die den einzelnen

als autonomes Naturwesen verstand. Die Frage war : hat das
Leben einen immanenten Sinn ohne eine Beziehung auf Gott hin,
oder liegt sein Sinn in der jenseitig zu verstehenden Gemeinschaft
mit Gott? (So das Mittelalter und die «Konservativen» Baius und
Jansenius.) Nach der ersteren Auffassung wird das Gnadenleben
wirksam als sittliches Leben, das mit Gottes Hilfe für die Gemeinschaft

mit Gott im Jenseits verdienstlich ist und das vom Glauben
nur so weit geleitet wird, als dieser vor der Vernunft sich verantworten

kann. Dadurch werden Natur und Übernatur voneinander
getrennt und das Gnadenangebot als etwas Überraschendes, gleichsam
als Mirakel verstanden. Baius anerkennt demgegenüber keine
natürliche Gerechtigkeit noch eine auf die Vernunft sich stützende
Theologie. Er setzt beim biblischen Schöpfungszeugnis ein, nach

73 Der Vortrag ist erschienen in der IKZ : Zur Erlösungs- und Gnadenlehre,

1969, S. 278ff.

89



welchem der Mensch von seinem Ursprung her auf Gott hin orientiert
ist. Das Ziel dieser Ausrichtung ist die natura integra elevata. Was
ausserhalb dieser Ausrichtung liegt, ist Sünde, auch wenn es

innerweltlich seinen Wert haben kann. Das Heil liegt allein in der gratia
sanans, welche die durch den Sündenfall angeschlagene Integrität
des Menschen wiederherstellt. Der Kampf konnte aber nicht zum
Ziele führen, da Baius den Begriff der Natur nicht konsequent durch
denjenigen der Erschaffung ersetzte und auch Jansenius die Frage
von ähnlichen Voraussetzungen aus wie seine Gegner zu lösen
versuchte. Indessen schwinden heute die damaligen philosophischen
und anthropologischen Voraussetzungen der anti-jansenistischen
Theologie dahin. Es bahnt sich auch auf römisch-katholischer Seite

ein neues Verständnis für das Anliegen des Baius und Jansenius, wie
auch für das der Reformation, an. Uns Altkatholiken stellt sich im
Dialog mit Rom die Aufgabe, die Frage zu lösen, wie das biblische

Kerygma vom Menschen so ausgelegt werden kann, dass die
Gnadenbotschaft des Evangeliums von neuem fruchtbar wird. Die Antwort
wird nicht nur von der Christologie, sondern von der Trinitätslehre
her zu suchen sein.

In der Diskussion wird betont, das Referat habe gezeigt, wie
entscheidend in allen Diskussionen die ihnen zugrunde gelegte
Anthropologie ist (Stalder). Dem neuen römisch-katholischen
Verständnis des Jansenismus gegenüber sind die Proteste der altkatholischen

Theologen gegen die Verurteilung des Jansenismus rudimentär

und sporadisch geblieben. Die nachtridentinische Notlage der
zwei Parteien, die sich gegenseitig nicht verstanden, stellte sich nicht
zuletzt darum ein, weil die reformatorische und die ostkirchliche
Stimme in dieser Auseinandersetzung völlig fehlten (Küppers In der

Beurteilung dieses Streites gilt es sich vor der Versuchung zu hüten,
in Schwarzweissmalerei zu machen (Pursch). Es ist zu unterscheiden
zwischen Jansenius selbst und den Jansenisten. Die Kirche von
Utrecht war jedenfalls nicht «jansenistisch» im zweiten Sinn (Kok).
Der Auffassung, die Gnadenlehre sei das proprium der Holländer
(Kraft), wird widersprochen mit dem Einwand, die Gnadenlehre sei

ein grundlegendes Problem für die ganze Kirche (Pfister).

90



Die allgemeine Sakramentenlehre

Pfarrer Max Heinz

Die allgemeine Sakramentenlehre, wie sie sich in der
abendländisch-katholischen Kirche herausgebildet hat, ist im Grundsatz
anzunehmen. Doch sind einige Neu-Akzentuierungen nötig, von denen
die wichtigsten folgende sind : der Begriff der Gnade muss die
Heilsoffenbarung in allen Dimensionen umfassen, in der Schöpfung, in der

Erlösung und eschatologischen Vollendung. Sie ist nicht dinglich,
sondern konsequent als Gnadenhandeln Gottes zu verstehen. Dieses
hat seine zentrale Manifestation in Jesus Christus und steht im engsten

Zusammenhang mit der Rechtfertigung und Heiligung des Sünders

DerBegriff des sacramentum ist begrenzter als der des mysterion,
der die grossen Geheimnisse des geschichtlichen Gnadenhandelns
Gottes bezeichnet. Dieses ist an die Sakramente nicht gebunden,
wird aber durch sie vermittelt. Die Instrumentalität der Sakramente
zeigt deren Begrenztheit an. Im Verhältnis von Wort und Sakrament
kommt dem ersteren besonderes Gewicht zu. Die historisch bedingte
Siebenzahl der Sakramente ist anzunehmen. Taufe und Abendmahl
haben als die Grundsakramente zu gelten. Wichtig ist, dass gegenüber

dem traditionellen Verständnis der Sakramente deren eschatologische

Dimension stärker betont wird.
Die Diskussion dreht sich im wesentlichen um folgende drei

Probleme : den Begriff des Sakramentes, die Verwurzelung der
Sakramente in der Kirche, ihre göttliche Einsetzung, a) Der Begriff und
die Siebenzahl der Sakramente, wie sie im Abendland erst im 12. und
13. Jahrhundert geprägt worden sind, waren der alten Kirche
unbekannt und können darum für uns Altkatholiken nicht unbedingt
bindend sein. Das zeigt sich vor allem deutlich am « Sakrament» der Ehe,
über deren Sakramentalität die holländische Kirche in Fortsetzung
einer älteren Tradition eine andere Auffassung vertritt als die
römisch-katholische Kirche heute (Blom). Die Siebenzahl darf nicht
zu eng gefasst werden, zumal die einzelnen Sakramente nicht im
gleichen Sinn Sakramente sind (Kraft). Die ältere Auffassung des

Begriffes « Sakrament» ist darum noch nicht die bessere (Pursch) .Dax
Begriff des Sakramentes ist allzusehr verbraucht. Sakramente sind
Handlungen der Kirche, weil sie zuerst Handlungen Christi sind
(Rinkel). Das Wichtigste an den Sakramenten ist unsichtbar. Wie
Gott unsichtbar ist, bleibt das, was wir in den Sakramenten wie durch

91



einen Spiegel wahrnehmen, unsichtbar (Oeyen). b) Wird die Kirche
als Ur-Sakrament verstanden, so sind die sieben Sakramente als

Ausftuss der Kirche in ihrem Selbstvollzug zu verstehen. In diesem
Sinn ist der Begriff des Sakramentes auszuweiten (Korstick). Wichtig

ist, dass das Verhältnis von Kirche und Sakrament näher
umschrieben wird. Die Sakramente sind Handlungen, die auf die Kirche
zurückwirken. Das Spenden und Empfangen der Sakramente bildet
einen geschlossenen Kreis ; die Spendung, die mit ihnen verbunden
ist, weist über diesen hinaus (Glazemaker). Der römisch-katholischen
Kirche gegenüber, für die die Gültigkeit der Sakramente mehr von
der persönlichen Intention als von derjenigen der Kirche abhängt,
ist zu betonen, dass die Sakramente Handlungen der Kirche sind
(Aldenhoven). Im neuen römisch-katholischen Katechismus wird die
Taufe im Anschluss an die Lehre vom Heiligen Geist behandelt und
so das Sakrament pneumatologisch gedeutet (Korstick), c) Es ist zu
fragen, ob man so unmittelbar, wie die Katechismen es tun, die
Einsetzung der Sakramente durch Christus oder Gott behaupten kann
Zutreffender wäre es, vom Wirken des erhöhten Herrn in der
Entfaltung des sakramentalen Lebens zu reden (Kraft). Von einer blossen

«institutio» zu reden, ist eine Verengung, die zu einer juristisch-
institutionellen Denkweise verleiten kann. Über der Einsetzung steht
das Wort der Verheissung (verbum promissionis) : Gott verheisst den

Heiligen Geist, Christus stiftet die Taufe, Gott verheisst die volle
Gemeinschaft mit ihm, Christus setzt das Abendmahl ein usw. Die
Gnade ist uns gegeben vom Verheissungswort her durch das Sakrament,

das uns die Gnade vermittelt (Küry). Das Sakrament darfvom
Verheissungswort nicht getrennt werden. Wir gehen nicht zum
Sakrament und zusätzlich noch zu Gott. Wir haben dem Sakrament zu
glauben, sonst nehmen wir Gottes Verheissung nicht ernst. Wir hoffen

auch nicht über das Sakrament hinweg auf das Eschaton,
sondern im Sakrament ist das Eschaton vorweggenommen (Amiet). Die
Betonung des göttlichen Verheissungswortes ist sehr wichtig. Eine
ähnliche Ansicht wird von römisch-katholischen Theologen heute in
der sog. intentionalen Auffassung der Gnade vorgefunden, wonach
das sacramentum tantum die Disposition zur Gnade bewirkt, Gott
aber zu seiner Verheissung steht und unmittelbar die bezeichnete
Wirkung in Kraft setzt (Pfister).

92



Die Stellung Marias im Heilsgeschehen nach römisch-katholischer
Auffassung74

Pfarrer P. Pfister

Um einigermassen abzuschätzen, ob das marianische Zeitalter
unter Pius XII. seinen Kulminationspunkt erreicht hat oder ob wir
eine Peripatie erwarten dürfen, gibt der Referent einen gerafften
historischen Durchblick auf die Hauptphasen der Entwicklung der
Marien-Dogmen und überprüft das in ihnen wirkende marianische
«Baugesetz» nach seinen apriorischen und aposteriorischen Prinzipien.

Die Konstitution «De Beata» des ILVatikanums erneuert die

bisherige Marienlehre, enthält aber keine neuen dogmatischen
Bestimmungen : Maria ist die wahre Mutter Gottes, des Erlösers, und
hat den Vorrang vor jeder anderen himmlischen oder irdischen Kreatur.

Zugleich aber ist sie die «Mutter der Glieder» (Christi), der
Gläubigen. In dieser Stellung übt sie im Erlösungswerk Christi, des wahren

Mittlers, als Fürsprecherin für die Gläubigen mittlerische Dienste

aus. Im wesentlichen wird im IL Vatikanum ein Ausgleich
zwischen der christo-zentrischen und ekklesiologischen Mariologie
angestrebt. Klar ist : Als ancilla Domini gehört Maria auf die Seite der
Menschen. Unter diesen Umständen stellt sich die Frage, ob die Kirche

Roms nicht gut täte, den Dogmen von 1854 und 1950, die von
keiner Kirche angenommen werden, eine mindere theologische Relevanz

zu verleihen und sie nur als Theologumena oder opiniones piae
gelten zu lassen. Nach altkatholischer Lehre fällt Licht und Ehre auf
die demütige Mutter von Jesus Christus her (und nicht umgekehrt),
welche Gott nicht zu gering geachtet hat, die Erniedrigung des ewigen

Sohnes in der Menschwerdung zu ermöglichen. Wir ehren und
lieben deshalb in Maria ihr Empfangen im Glauben, ihre mütterlichen
Dienste, ihr Leid und Mitleiden um und mit ihrem Sohn, ihr Zurücktreten

hinter die Verkündigung der Apostel. Maria bleibt uns das

ersterlöste und vornehmste Glied der Kirche. Sie geht uns als mater
dolorosa den schweren Glaubensweg voran.

74 Das Referat ist erschienen in der IKZ 1969, S. 161 ff., und als Sonderdruck

herausgegeben worden.

93



Die Stellung Marias im Heilsgeschehen nach orthodoxer Lehre

Pfarrer P. Amiet

Dogmatisch festgelegt ist - auf orthodoxer wie auf altkatholischer

Seite - mrr der Theotokos-Titel, der eine christologische Aussage

ist. Von grosser Verbindlichkeit sind noch folgende Lehren:
Maria ist unbefleckt (durch das Herabsteigen des Heiligen Geistes

nach dem Besuch des Engels), Maria ist immerwährende Jungfrau,
Maria ist erhabener als die Engel. Wie alle Heiligen kann Maria um
ihre Fürbitte angerufen werden. Maria wird in einer gewissen Spannung

gesehen : einerseits ist sie ein individueller Mensch, andrerseits

Repräsentantin der Kirche: an ihr geschieht, was der Kirche
geschieht.

Aus der Diskussion seien folgende Punkte hervorgehoben: In
Holland hat Erzbischof Neercassel im 17. Jahrhundert vor marianischen

Übertreibungen gewarnt. Zu den gegen Utrecht erhobenen
Vorwürfen gehörte schon immer der, man bringe Maria nicht die ihr
gebührende Ehre entgegen. Heute geben die römisch-katholischen
Gesprächspartner den Marien-Dogmen folgende Interpretation: Das

Heilsgeschehen in Christus beginnt mitMaria (immaculata conceptio ;

Maria geht uns aufdem Heilsweg voran (assumptio). Man weist auch
darauf hin, dass die beiden Dogmen nicht heilsnotwendig sind (Kok).
In Deutschland ist ein starker Rückgang der marianischen
Volksfrömmigkeit festzustellen. In einzelnen Bistümern ist die Feiertagspflicht

für den 8. Dezember und 15. August aufgehoben worden. Ein
spürbarer Unterschied in der Wertung des Assumptio-Glaubens vor
und nach dessen Dogmatisierung ist nicht wahrzunehmen. Die Frage
der Rezeption dieses Dogmas ist in der Praxis negativ beantwortet
worden (Kraft). Kann diese rückläufige Bewegung nicht auch ein
Zeichen für das allgemeine Desinteresse an der Kirche sein (Frei) Wir
sollten nicht unsere Anti-Stellung zu Maria betonen, sondern wir
haben unsere altkatholische Auffassung zum Ausdruck zu bringen
(Korstick). Von Rom scheiden uns in der Mariologie nur die beiden
Dogmen. Diese sind einander nicht gleichzustellen. Die Assumptio-
Lehre ist weniger problematisch als die von der immaculata conceptio
(Aldenhoven).

94



Die Lehre von der Kirche, ihrer Katholizität und Apostolizität

Prof. W. Küppers

1) Nicht so sehr durch ihre Theorie, sondern vielmehr durch ihr
konkretes Leben als bischöflich-synodale Gemeinschaft ist die
altkatholische Kirche zum Hinweis auf die bleibenden biblischen und
altkirchlichen Grundlagen der Kirche und auf ihre immer neuen
Aufgaben im offenen Gegenüber zur Welt geworden.

2) Ekklesiologie ist zutiefst Christologie. Darum muss Kirche in
ihrer Christusverbundenheit sich verwirklichen im Gegenüber zur
Welt. Dieser doppelten Einsicht, die als ein Ergebnis der ekklesiologischen

Neubesinnung des 20. Jahrhunderts gelten kann, hat sich die
altkatholische Kirche von ihren Ursprüngen her geöffnet. Praktisch
geschah das durch das Festhalten am katholischen Bischofsamt und
durch das pionierhaft-wagende Beschreiten des Pfades katholischer
Reformen. Die gelebte Verbindung von konservativen und progressiven

Elementen ist das eigentlich Bedeutsame am Phänomen
«Altkatholische Kirche».

3) Das verstärkte Wissen um die Geschichtlichkeit der Kirche
hat zu einem vertieften Verständnis der notae ecclesiae geführt. Sie

werden nicht mehr, wie bis jetzt, einseitig apologetisch verstanden,
sondern werden von neuen exegetischen und systematischen A^oraus-

setzungen her als Bezeugungen des Offenbarungs- und Geheimnis-
Charakters der Kirche gewertet. Apostolizität und Katholizität
bezeichnen die Fülle der personalen und sachlichen Verwirklichungen
der Christusverbundenheit der Kirche in Zeit und Raum. Bei der
Apostolizität liegt der Nachdruck auf der personalen Beziehung zum
Ursprung der Kirche, die selbst personalen Charakter hat. Diese
Beziehung kommt zum Ausdruck in der apostolischen Amtsnachfolge.
Bei der Katholizität ist das Primäre der sachliche Gehalt der Glaubens-

und Offenbarungswahrheit. Sie stellt sich dar in der Ausbreitung

der einen Wahrheit an allen Orten. Darauf bezieht sich die

Unterscheidung von intensiver und extensiver Katholizität. Apostolizität
und Katholizität gehen in je besonderer Weise zurück auf die beiden

ersten notae, die Einheit und Heiligkeit der Kirche.
4) Die altkatholische Ekklesiologie ist konsequent chalzedo-

nensisch. Sie sucht die in Christus gegebene Einheit und Unterschiedenheit

des Göttlichen und Menschlichen in der Kirche festzuhalten.
Das I. Vatikanum gab auf die Frage nach der wahren Kirche Ant-

95



worten, die abgewiesen werden müssen : weder die personale Zuspitzung

der Apostolizität im xxnfehlbaren Lehramt noch die sachliche
Konzentration der Katholizität auf den Jurisdiktionsprimat darf
zum entscheidenden Rückhalt der Fülle der Apostolizität und
Katholizität der Kirche erhoben werden. Das IL Vatikanum hat zwar
in der Richtung auf diese Fülle hin gedacht und gesprochen, doch
wurde das I. Vatikanum nicht überwunden.

Unsere Stellung zum päpstlichen Primat

Prof M.Kok

1) Der Vorrang des Apostels Petrus wird im Neuen Testament
eindeutig bezeugt. 2) Ihren Vorrang verdankt die Gemeinde von
Rom der Tatsache, dass durch sie und ihre Bischöfe das Kerygma des

Herrn treu bewahrt wurde. In diesem Sinne verstehen die altchristlichen

Autoren den Primat Roms als einen Primat dienender Liebe
zur Aufrechterhaltung der Glaubensgemeinschaft. 3) Im Mittelalter
wird dieser Dienstprimat im Kampf zwischen imperium und
sacerdotium verdunkelt und entwickelt sich auf einen Rechts- und Macht-
Primat zu. 4) Auf dem I.Vatikanum wird diese dem Kerygma
widerstreitende Entwicklung kodifiziert. 5) Das ILVatikanum eröffnet
hoffnungsvolle Perspektiven in der Richtung auf den Primat der
Liebe. 6) Den Primat der Liebe hat die altkatholische Kirche
anzuerkennen und dieser Anerkennung irgendwie Gestalt zu geben.

In der Diskussion wird der Primat Petri und die Notwendigkeit
eines Primates in der Kirche allgemein bejaht. Er muss aber

anders als im I. und IL Vatikanum gefasst werden. Unsere altkatholischen

Väter anerkannten den sog. Ehren-Primat des Papstes, dieser

Begriff muss aber ergänzt und vertieft werden. Möhler meint, als

centrum unitatis sei er eine Gabe des Heiligen Geistes (Küppers). Der

Ehrenprimat ist bis jetzt in unserer Kirche gar nicht zum Ausdruck
gekommen. Bis 1870 haben die holländischen Altkatholiken den
Primat des Papstes als iuris divini betrachtet. Jetzt sind wir, um der
Einheit der Kirche willen, zu einer neuen Stellungnahme aufgerufen
(Kok). Die Primatsstruktur der Kirche ist zu bejahen, aber der
Primat ist nicht juristisch zu fixieren und muss auch auf der Provinz -

und Landesebene gesehen werden ; erst so ist er als gesamtkirchlicher
Primat zu verstehen. Und zwar im Lichte des Wortes : «Keiner soll
etwas tun ohne den Ersten, und der Erste nichts ohne die anderen. »

»4nders lässt sich der Primat nicht mit der Kollegialität vereinbaren

96



(Aldenhoven). Die Frage ist, durch welches Organ der Kirche der
Heilige Geist spricht (Gauthier). Aus dem Neuen Testament allein ist
nicht ersichtlich, wie der Primat zu verstehen ist. Das kann nur von
der Gesamt-Ekklesiologie her gesagt werden. Gefährlich ist die

Meinung, dass es jemanden geben muss, der die letzte Entscheidung
trifft. Das in einem solchen Verlangen sich anmeldende Sicherheitsbedürfnis

drückt Misstrauen gegen den Heiligen Geist aus. Auch der
Dienst-Gedanke ist zwar für die allgemeine Charakterisierung des

höchsten Amtes wichtig, für die rechtliche Konkretisierung aber

wenig hilfreich. Es müsste bei einer solchen Konkretisierung zum
Ausdruck kommen, dass die höchste Autorität Christus, das Haupt der
Kirche ist. Auch die orthodoxe Lösung, wonach es für die Entscheidungen

der Kirche kein äusseres Wahrheitskriterium gibt, ist zwar
zutreffend, vermag aber insofern nicht zu genügen, als es eine Stelle

geben muss, an der die Einheit, wenigstens vorläufig, sichtbar wird.
Um das Gesuchte zu erreichen, ist auch der Gedanke der rechtlichen
Kompetenz nicht ausreichend. Eher wäre vom Gedanken des

Auftrages und der Zuweisung von Aufgaben und Verantwortung
auszugehen. Denn von da aus wäre es möglich, dass verschiedene Personen

und Körperschaften denselben Auftrag bekommen und ihrem
Ort entsprechend ausführen, während es unmöglich ist, dass zwei
verschiedene Instanzen (Papst und Konzil) dieselbe Kompetenz haben
(Stalder). Denkbar wäre anstelle des Lehramt-Primates ein
hirtenamtlicher Dienst-Primat in dem Sinne, dass der Bischof von Rom
sich als erster Seelsorger der Bischöfe verstünde, der die Kirche auf
dringende Zeitaufgaben hinweist und sie im Auftrag des Episkopates
und des Konzils im Dienst der Einheit koordiniert (Pfister). Im
Hinblick auf die tatsächliche Machtstellung des heutigen Papstes ist
davor zu warnen, im Vertrauen auf die durch das IL Vatikanum
proklamierte hierarchia veritatum zu erwarten, dass die Primatsfrage
tief eingestuft würde. Bis jetzt wird doch alles als Veritas bezeichnet,
der gegenüber es nur ein ja oder nein gibt (Kraft).

Wie weit können wir im Gespräch mit Rom gehen

Bischof U. Küry

Die allgemeine Aussprache über die Thematik der Studientagung

leitet Küry ein, indem er, das Gehörte kurz zusammenfassend,
folgende Thesen zur Diskussion stellt :

97



1) Über den Themenkreis «Offenbarung und ihre Weitergabe»
sollte das Gespräch - auch in den Landesgruppen - weitergeführt
werden, weil das auch für die weitere Klärung der Papstfrage wichtig

ist. Es wird in Aussicht genommen, für die gemeinsame
Weiterführung der einschlägigen Studien ein Sekretariat zu schaffen (was
indessen nicht geschehen ist).

2) Das Thema «Gnade und Freiheit» kann im Hinblick auf die
römisch-katholische Neubewertung des Grundanliegens des Baius
und Jansenius vorläufig zurückgestellt werden; es bleibt aber von
zentraler Bedeutung und sollte Gegenstand einer unserer nächsten

Studientagungen werden.
3) Die «allgemeine Sakramentenlehre» ist zwar nicht

kirchentrennend, sollte aber in den Landesgruppen, besonders im Hinblick
auf die kirchliche Praxis, weiterstudiert werden.

4) In der «Lehre von Maria» ist die weitere Entwicklung im Auge
zu behalten.

5) Die altkatholische « Lehre von der Kirche » ist und bleibt unser
zentrales Anliegen und sollte in Zukunft - auch öffentlich - schärfer

profiliert werden.
6) Die damit zusammenhängende Frage des Primates in der

Kirche ist unser vordringlichstes Problem. Die bisherigen Erklärungen

der altkatholischen Kirchen (siehe Utrechter Glaubenserklä-

rungvon 1889)75 sollten-im Hinblick auf den 18. Juli 1970-auf den

Stand der heutigen Fragestellung gebracht und entsprechend
ergänzt werden.

In der Diskussion wird vor allem gewünscht, dass vorerst die

Papstfrage und damit im Zusammenhang die allgemeinere Frage
nach dem Wesen der Autorität behandelt wird (Jans, Stalder).
Hieraufwendet sich das Gespräch der Frage zu, welches das Ziel unserer
Gespräche mit Rom sein soll. Darauf wird geantwortet: grundsätzlich

die Re-Union mit der römisch-katholischen Kirche, ohne dass

wir unsere besonderen Anliegen aufgeben mussten. Bedingung wäre,
dass die Exkommunikation über die altkatholischen Väter und über
die ehemaligen römisch-katholischen Geistlichen, die heute bei uns
dienen, aufgehoben würde (Stalder). Einschränkend wird dem gegenüber

betont : Wir sollten nicht so sehr Ziele setzen als Vorstellungen
entwickeln, an denen wir unsere Arbeit ausrichten können. Re-Union
ist nicht anzustreben, sondern eine «Union neuen Typs». Vorerst

75 Abgedruckt bei U. Küry: Die altkatholische Kirche, S. 426.

98



sollten wir darauf ausgehen, dass wir, auch wenn wir das I. Vatikanum

nicht annehmen, einen Status als Katholiken zugesprochen
erhalten (Küppers). Wie müsste eine «Union neuen Typs» aussehen
Was würde bei einem solchen aus unserem Protest gegen das I.
Vatikanum (Küry) Darauf wird geantwortet : Dieser neue Typ ist nur
ein Denk-Modell (Küppers). Die römisch-katholische Kirche in Holland

wünscht keine Aufgabe der Selbständigkeit der altkatholischen
Kirche. Auch in Zukunft wolle man die Stimme der altkatholischen
Kirche hören. Eventuell sei an eine Interkommunion auf lokaler
Ebene gedacht (Kok). Auch eine Interkommunion bietet Schwierigkeiten

genug. Denn diese ist nicht zu trennen von der vollen Gemeinschaft

des Glaubens. In römisch-katholischer Sicht gehört aber zu
diesem Glauben auch die Bejahung der Papstdogmen (Küry). Auf
römisch-katholischer Seite (Prof. J.Feiner) ist man ebenfalls dieser

Meinung (Stalder). Wir sollten den Römisch-Katholiken zugestehen,
was wir den Anglikanern nicht verweigern (Amiet). Beim Bedenken
all dieser Probleme ist auch die Stimme der Ostkirche zu hören. Wir
haben Rom gegenüber nicht nur eine westliche Position, sondern die
der universalen Kirche zu vertreten (Aldenhoven, Küppers). In Holland

erwächst praktisch die Interkommunion in einzelnen
Ortsgemeinden. Wir sollten darum zuerst eine Verständigung mit Rom
suchen und erst dann mit dem Osten (Bischof van. Kleef). Im Sinne der
altkatholischen Väter sollten wir alles betonen, was uns eint. Die uns
nicht trennende Sakramentenlehre lässt die Möglichkeit einer
Gemeinschaft in der Eucharistie und in allen anderen Sakramenten
offen, wie auch eine gegenseitige Anerkennung der Mischehen und
des ordo bei einem gewissensmässigen Übertritt in eine andere
Jurisdiktion möglich sein sollte (Kraft).

Schliesslich wird über den weiteren Verlauf unseres Dialoges mit
Rom gesprochen. Allgemein ist man der Ansicht, dass die
Landesgruppen weiterbestehen und arbeiten sollten, dass aber zur Intensivierung

und Koordinierung der Arbeit eine internationale altkatholische

Kommission zu schaffen wäre (was inzwischen geschehen ist),
die gegebenenfalls auch den Verkehr mit dem Einheitssekretariat in
Rom übernehmen könnte (Kok, Küry).

Berichte und Anregungen

Rev. Canon .B. Kemp (Oxford) berichtet über den «Anglikanisch-
methodistischen Unionsplan»76, der auf grosse Hindernisse stösst,

76 Der Vortrag ist abgedruckt IKZ 1969, S. 126ff.

99



wie auch über den «Anglikanisch-römisch-katholischen Dialog», der
ebenfalls mit nicht unerheblichen Schwierigkeiten zu kämpfen hat.
Die nächste Studientagung soll in Warschau stattfinden (was sich
indessen als undurchführbar erwies). Als Thema wird endgültig
angenommen: die Papstfrage.

12. Studientagung vom 8. bis 13. September 1969 in Bonn

Hauptthema: Der Primat in der Kirche

An dieser Tagung wurde versucht, auf Grund einer allgemeinen
Erörterung des Problems der Autorität in der Kirche eine
Neuumschreibung der altkatholischen Auffassung vom päpstlichen Primat
anzubahnen. Diese Bemühung führte insofern zu einem positiven
Ergebnis, als es gelang, sich auf die Grundlinien einer solchen

Stellungnahme zu einigen und in sieben Thesen zusammenzufassen. Die
Tagung stand unter der Leitung von Prof. W. Küppers ; ein Protokoll
wurde abgefasst von den Pfarrern H. Vogt und R. Petrak, ist aber nie
veröffentlicht worden77.

Referate und Diskussionen

Das Wesen der Autorität

Prof. iLStalder

Gleichsam als Einstimmung auf die nachfolgenden Erörterungen
will der Referent nicht die Frage beantworten, wie es in der Kirche zu
Autorität kommt und welches ihre Art und ihr Umfang sei, sondern

er will untersuchen, wie es nach biblischem Zeugnis überhaupt dazu

kommt, dass ein Mensch einen anderen als Autorität anerkennt.
Hinsichtlich des Zusammenhangs, in welchem der Autoritätsträger
auftritt, sind zwei verschiedene Situationen festzustellen, a) Der
Autoritätsträger spricht im Namen und Auftrag einer Institution. Solche
Autorität ist als institutionelle sekundär und findet sich in der Bibel
bei Priestern, Königen, Schriftgelehrten, b) Der Autoritätsträger
kann sich auf keine Institution, sondern allein auf Gott oder den
auferstandenen Christus berufen. Solche Autorität ist primär und

77 Ein Kurzbericht über die Tagung ist erschienen in der IKZ 1969,
S.296ff.

100



wird in der Bibel durch Mose, die Propheten, Jesus und die Apostel
repräsentiert. An Mose wird aufgezeigt, wie ein Mensch seinen
Mitmenschen zur Primär-Autorität wird, nämlich dadurch, dass die
Israeliten zur Erkenntnis gelangen, dass Mose und sein Wort von
Gott kommen, und sich von ihm führen lassen. Das geschieht in
folgender Weise : 1 Den Israeliten wird durch das Wort Moses ihre
Vergangenheit als Geschichte Gottes offenbar, die eine Weiterführung
verlangt und verheisst. 2) In seinem Wort sehen sie ihre Gegenwart
und sich selbst verstanden und ernstgenommen. 3) Sie finden sein

Wort durch die Ereignisse (Wunder) bestätigt. 4) Sie bekommen
durch ihn eine wagenswerte Zukunft eröffnet. 5) Sie sehen, dass Mose
ihnen vorangeht. 6) Sie lernen durch ihn in alledem Gott kennen. -
Für die institutionelle Autorität wird an biblischen Beispielen
aufgezeigt, dass sie sich durch Beauftragung von der Primär-Autorität
herleitet. Nirgends wird die institutionelle Autorität als solche
bestritten oder abgelehnt, wohl aber schärfster Kritik unterworfen - so

Aaron durch Mose, Priester und Schriftgelehrte durch Jesus. Diese

Kritik an den Trägern der institutionellen Autorität setzt aber deren

Anerkennung voraus. Daraus erhellt, dass diese durch ihren Auftrag
wohl ermächtigt sind. Dass sie aber anderen erst zurAutorität werden,
geschieht nicht kraft ihrer Ermächtigung und Beauftragung, sondern
allein dadurch, dass den Menschen durch einen anderen Menschen,
den Träger der institutionellen Autorität, etwas von dem eröffnet
wird, was durch Mose im Sinne der obgenannten sechs Punkte
verwirklicht wurde, dass - mit anderen Worten - den Menschen ihr
«Woher », ihre Geschichte erkennbar wird, dass sie ihre Gegenwart und
sich selbst verstehen, eine Zukunft bekommen, kurz : alles von Gott
her und zu Gott hin sehen und durch ihren persönlichen Einsatz
bezeugen, wer Gott ist.

Die altkatholische Kirche und die Primatsfrage

Prof. W. Küppers

Das Referat wird eröffnet durch einen Überblick über «Die

Entwicklung der altkatholischen Position in der Primatsfrage». Am
I. Altkatholiken-Kongress von 1871 in München einigt man sich auf
die Erklärung : «Wir verwerfen die Lehre, dass der Papst der einzige,
göttlich eingesetzte Träger aller kirchlichen Autorität und
Amtsgewalt ist aber) wir bekennen uns zu dem Primat des römischen

101



Bischofs, wie er auf Grund der Schrift von den Vätern und Konzilien
in der alten ungeteilten Kirche anerkannt war»78. In der Folge wird
dieser als «Ehrenprimat» gedeutet. In der Glaubenserklärung der
altkatholischen Bischofskonferenz von 1889 wird am «historischen
Primat des Bischofs von Rom als des primus inter pares» festgehalten79.

Im 1966 erschienenen Werk «Die altkatholische Kirche» von
U.Küry80 wird der Primat des Apostels Petrus für das apostolische
Zeitalter voll bejaht, aber seine direkte und persönliche Fortsetzbar -

keit bestritten. Für die nachapostolische Zeit der Kirche behält der
PrimatRoms, in dem der Primat Petri seine geschichtliche Repräsentation

findet, signifikative Bedeutung für die Einheit der Kirche, der
der Papst zu dienen hat. Im zweiten Teil des Referates « Die biblischen
Grundlagen» wird unter Hinweis auf die drei klassischen Petrus-
Stellen aufgezeigt, dass die nachpfingstliche Gemeinde einen Petrus-
Primat als Stellung eines Ersten kennt und dieser sich als ein Dienst
manifestiert, der auf Christus zurückgeführt wird. Der Kirche eignet
also von Anfang an eine primatiale Struktur. In Würdigung
dieser Sachlage einigt man sich in der römisch-katholisch-altkatholischen

Gesprächskommission 1968 auf die Erklärung: «Als gemeinsame

Aufgabe wird die gemeinsame Entfaltung der in der Lehre des

IL Vatikanischen Konzils von der Kirche gegebenen Neu-Ansätze
ursprünglicher Gemeinsamkeiten des Primatsverständnisses

anerkannt. » Es wird also der in Petrus grundgelegte und in der
altkirchlichen Tradition Gestalt gewordene Primat von den
Altkatholiken gemeinsam mit den Römisch-Katholiken «als bleibende
verbindliche Grundfunktion» bejaht. Anschliessend wird im
Abschnitt «Petrusamt und Papsttum» ein geschichtlicher Überblick
über die Entwicklung des Papates gegeben, die in sechs Phasen
verläuft. Es wird daraus die doppelte Folgerung gezogen: 1) Der dialektische

Weg zwischen Verdammung und Rechtfertigung (« Glorifizierung»)

des Papsttums darf als notwendig und fruchtbar angesehen
werden. 2) Grundlegend ist die Einsicht, dass die göttliche Setzung
und Verheissung durch ihr Eingehen in die geschichtliche Welt der
Sünde weder aufgehoben noch in sich geändert werden. Die
historische und theologische Kritik hebt das nicht auf, was dem Willen
Christi gemäss ist. Zur «Primatslehre des I. (undIL) Vatikanums» ist
zu bemerken, dass diese als ein keineswegs behobenes Hindernis dem

78 J. F. von Schulte: Der Altkatholizismus, 1887, S. 23.
79 U. Küry: Die altkatholische Kirche, S. 426.
80 Ibidem, S. 324ff.

102



altkatholischen Verständnis gegenübersteht. Um dieses zu überwinden,

würden sich folgende Möglichkeiten eröffnen : 1 Formal
bestünde die Möglichkeit, von der (auch bei römisch-katholischen Theologen

sich findenden) Auffassung auszugehen, dassVatikanum I itnd II
keine ökumenischen Konzilien im altkirchlichen Sinn, sondern westliche

General-Synoden waren, deren Entscheidungen durch ein
(kommendes) wirklich ökumenisches Konzil zu revidieren wären (so

unsere altkatholischen Väter und die Ostkirche). 2) Schwieriger liegen
die Dinge in bezug auf den Inhalt der Vatikanischen Entscheidungen.
Vor allem muss festgestellt werden, dass diese von einem axioma-
tischen Vorverständnis der päpstlichen Einheitsfunktion im Sinne
einer universal-monarchischen Entscheidungsvollmacht ausgehen.
Dogmatisch liegt der Schwerpunkt des «Pastor Aeternus» denn auch
auf den Schluss- und Haupt-Definitionen des 4. Kapitels. Nach
altkatholischer Einsicht gibt es gemäss dem Schriftzeugnis und der
altkirchlichen Glaubensüberlieferung keine Möglichkeit, die dort
ausgesprochene Hervorhebung des Primatträgers zum Subjekt kirchlicher
Unfehlbarkeit als «göttlich geoffenbartes Dogma» anzuerkennen. Zur
Überwindung der daraus sich ergebenden Schwierigkeiten bieten sieh

folgende «Perspektiven und ZielVorstellungen» an: 1) Nur in der
Perspektive eines von Christus selbst gewiesenen Weges der Bewahrung

des Glaubens in seiner Reinheit und Fülle kann die Möglichkeit
einer zukünftigen Anerkennung des ökumenischen Petrus-Dienstes
gesehen werden. 2) Eine zweite ökumenische Perspektive eröffnet
sich auf der Linie Möhlers, der in Rom das ,centrum unitatis' sah.
Doch nicht die römische Kirche als solche stünde in der Mitte, sondern
ihr Dienst an der Einheit auf der Grundlage der Gleichberechtigung
aller Kirchen, wie diese sich auf dem IL Vatikanum abzuzeichnen
begann. 3) Eine dritte ökumenische Perspektive ergibt sich, wenn der
ökumenisch erneuerte Primat wieder als Katalysator der Einheit
gesehen wird, wie er das im Westen während Jahrhunderten gewesen
ist. Unter diesen Umständen könnte sich eine altkatholische
Annäherung an Rom auf drei Stufen vollziehen: 1) Die erste Stufe
wäre, dass die Gleichstellung oder Gleichbewertung der altkatholischen

Position mit derjenigen der Ostkirche erreicht würde. 2) Aufder
zweiten Stufe könnte eine Wechselwirkung zwischen beweglicher
vorangehender Minderheit und der komplexen Grösse der Majorität
im abendländischen Katholizismus eingeleitet werden. 3) Auf der
dritten Stufe könnte es zu einer Einheit im sakramentalen Bereich
ohne organisatorisch-rechtliche Vereinigung kommen.

103



Die Autorität des Bischofs und der Bischofsversammlungen
einschliesslich der altkatholischen Bischofskonferenzen

Bischof P. J. Jans

Autorität in der Kirche im absoluten Sinn ist allein Jesus Christus.

Jede andere Autorität kann nur von ihm abgeleitet werden.
Kraft des Heiligen Geistes, den Christus der Gesamtkirche sendet,
bleibt diese, indem sie in der Nachfolge der Apostel das Wort
verkündet und die Sakramente spendet, mit sich selbst identisch. Den
Aposteln und den ihnen nachfolgenden kirchlichen Amtsträgern
eignet priesterlich dienende Autorität. Weder der Korporationsgedanke

noch die Organisation werden in der Kirche verneint. Das

IL Vatikanum hat versucht, den Korporationsgedanken durch die

Kollegialität der Bischöfe hervorzuheben. Neben dem hierarchischen
Torso des I. Vatikanums mit seiner Zuspitzung auf das Papsttum,
hat das IL Vatikanum durch die Sonderstellung des Bischofskollegium

einen zweiten Torso errichtet, so dass es scheint, dass es eine

petrinische neben einer bischöflichen Kirche gibt. Dabei wird die

Einmaligkeit des Apostelamtes zu wenig in Betracht gezogen. Die
bleibende hierarchische Bedeutung des Apostelamtes für die Kirche
ist die, dass die Kirche der Zukunft Kirche Christi bleibt. Göttliche
Autorität findet in der menschlichen Autorität ihre historische
Verwirklichung. Deren Exponent ist nach den Aposteln der Bischof.
Leider wurde das Amt des Bischofs im Verlauf der Entwicklung mehr
und mehr isoliert (wie das Amt überhaupt) und sein Dienstcharakter
verkannt. Infolgedessen hat es viel von seiner einigenden und
heiligenden Wirkung eingebüsst. Zwischen Kirche und Amt entstand eine

Kluft. Das Amt ist aber zuallererst ein Amt der Kirche, das seinen

Ursprung im Herrn der Kirche hat. Die alte Kirche sah Bischof und
Volk als eine Einheit, das Volk galt als pleroma des Bischofs. Diese

Einheit schliesst nicht aus, sondern setzt voraus, dass der Amtsträger
als Autorität dem Volke Gottes gegenübersteht. Das wird heute mit
Recht betont. Obwohl das Volk Gottes sich innerlich nicht in
verschiedene Erscheinungsformen trennen lässt, etwa in eine klerikale
und laikale, episkopale und presbyteriale Kirche, haben solche

Unterscheidungen zu jener Isolierung von Amt und Gemeinde beigetragen,
die sich in der heutigen Autoritätskrise auswirkt. Dieser Entwicklung
gegenüber ist daran festzuhalten, dass die Kirche den Charakter einer
Person-Gemeinschaft hat und nicht bloss eine Organisationsgemein-

104



schaff ist. Darum hat sich der Bischof als Exponent dieser
Persongemeinschaft mehr der Verkündigung und der Seelsorge zuzuwenden
als bloss anzuordnen; sonst stellt er sich abseits. Diese sich anbahnende

Neubewertung des Bischof-Amtes muss sich auch auswirken
auf die Bischofsversammlungen, damit die buchstäbliche Bedeutung
der Kollegialität, dass nämlich alle unter demselben Gesetz und Herrn
stehen, dem Volke Gottes gegenüber verwirklicht wird. Mit dem
Volke Gottes sind auch die Bischöfe und alle Amtsträger miteinander
unterwegs. Dazu ist der immer fortgehende Dialog im synodalen
Umgang notwendig. Durch eine solche Wechselwirkung zwischen Volk
Gottes und Amtsträgern und zwischen diesen selbst kann allein die
bisherige Isolierung überwunden werden. Denn ihnen allen steht ein
und dieselbe Autorität gegenüber: Er, der von sich gesagt hat: «Mir
ist alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben» (Mt. 28, 18).

Die Autorität der Gemeinde

Pfarrer P. Amiet

Im antiautoritären Trend unserer Tage wird das Problem oft
eingeengt auf die Frage : wer ist wichtiger, der Laie oder der Amtsträger,
ohne dass nach dem Zueinander der beiden gefragt wird. Der Begriff
des «allgemeinen Priestertums» sagt noch nichts aus über die
innergemeindliche Autorität der Laien, sondern über diejenige vor der
Welt. Nach dem IL Vatikanum gehören allgemeines und besonderes
Priestertum zusammen, und ihre Zuordnung wird oft so interpretiert,
als wäre letzteres die Konkretisierung des ersteren. Das läuft praktisch

auf eine Entwertung der Laien hinaus. Die Bibel sieht zwischen

Amtsträgern und Laien eine andere Zuordnung: die Amtsträger
haben die Herde Gottes zu weiden, die Laien zu gehorchen, die Autorität

der Amtsträger zu anerkennen. Das heisst nicht, dass die Laien
unmündig seien. Laien sind Träger des Heiligen Geistes und stehen
als Gläubige unmittelbar vor Gott. Eben weil sie glauben, sind ihnen
die Amtsträger Autorität. Der Glaube richtet sich nicht auf Gott und
sein Wort absolut, sondern auf den «Gott der Väter». Man glaubt -
paradoxerweise - dem Amtsträger nur, weil man in seinem Wort den

einzigen Vater erkennt. Das eine ohne das andere höbe die Freiheit
der Laien und ihre Verantwortung auf. Indem der Laie sich dem

Amtsträger unterordnet, richtet er sich zu Gott auf, der sich zu seiner
Kirche bekennt. Der Amtsträger nimmt den Laien nicht als uner-

105



lösten Einzelnen, sondern als Glied der Kirche. Andrerseits bleibt
der Amtsträger allein in dem Masse, als die Laien blind gehorchen und
er solchen Gehorsam verlangt.

Die Stellung Marias im Heilsgeschehen

Pfarrer P. Pfister

Das an der letzten Studientagung gehaltene Referat über dieses

Thema ist inzwischen in der IKZ erschienen81 und liegt als Separatabzug

allen Teilnehmern vor. In der Diskussion werden vor allem

Fragen aufgeworfen, die sich auf die Rezeption der neueren Marienlehre

durch die römisch-katholischen Gläubigen wie auf die Möglichkeit

eines altkatholischen Beitrages beziehen. Eingangs wird betont,
dass in der orthodoxen Ostkirche die Marienverehrung in der Praxis
stärker ausgeprägt ist als in der römisch-katholischen Kirche, obwohl
über die Gottesgebärerin, anders als im Westen, keine weiteren Lehren

dogmatisiert worden sind. Da Maria ein Geschöpf ist, muss es

fraglich sein, ob es überhaupt Dogmen über Maria geben kann. Denn

Dogmen können nur Gott zum Gegenstand haben (Farantos). In
bezug aufdie Mariendogmen sollten wir fürRom positivere Gesprächspartner

werden. Ist nicht geltend zu machen, dass der Begriff
«Dogma» nördlich der Alpen von ganz anderem Gewicht ist als dort,
wo er konzipiert worden ist Vielleicht wäre von da aus auf
römischkatholischer Seite eine ökumenische Öffnung möglich (H.Frei)
Unsere altkatholischen Väter sind beim Nein stehengeblieben. Die
nötige Neubesinnung hätte von zwei Gesichtspunkten auszugehen:
Der erste ist die allgemeine Verehrung der Heiligen, in deren Gemeinschaft

Maria steht. Die Fürbitte der Heiligen, so auch die der Maria,
ist wichtig, wenn wir das Gebet ernst nehmen wollen. Der zweite
Gesichtspunkt ist Maria als Panhagia, deren Stellung im Erlösungswerk

Christi wir nicht übersehen dürfen, wenn wir an die Inkarnation
des Gottessohnes glauben (Amiet). In der Mariologie hängt viel von
der Methodik ab. Die altkatholischen Bischöfe haben 1950 mit
derselben Methodik das Gegenteil dessen sagen wollen, was das Dogma
sagt Visser). Die vorliegende Methode ist die einzige, die zur Zeit zur
Verfügung steht (Pfister). Zur Verteidigung des Dogmas von 1854

argumentiert K. Rahner : wie der Herr im Abendmahl vor seinem Tod

81 Siehe IKZ 1969, S. 16Iff.

106



etwas repräsentieren konnte, was erst nachher seine Erfüllung fand,
so ist die unbefleckte Empfängnis als Vor-Erlösung zu verstehen, die
nicht bedeutet, dass Maria von der Sünde ausgenommen war (Kraft).
Heute ist es extrem schwierig, über die Jungfrauengeburt Aussagen
zu machen. Das ist aber kein Grund, sie abzulehnen. Sonst droht die
Gefahr der Verflachung. Das Alte muss stehenbleiben; wir aber müssen

versuchen, es neu zu verstehen (Amiet). Zum Schluss betont
Pfister, dass die Mariologie keine Randfrage ist. Wir sollten uns weder
vorschnell festlegen noch vorschnell etwas abtun.

Berichte und Anregungen

Abbé A.H. Bekkens, der Rektor der altkatholischen Mission in
Frankreich, legt einen Kurzbericht über deren gegenwärtige Lage vor.
Er betont einleitend, dass zur römisch-katholischen Kirche und deren
Hierarchie ein gutes Verhältnis besteht, und geht dann im grundsätzlichen

Teil dazu über, die Punkte aufzuzählen, an denen wir im weiteren

Gespräch mit Rom festzuhalten haben: nicht nur bleibt das

I. Vatikanum abzulehnen, sondern wir haben uns den Forderungen
weiter römisch-katholischer Kreise anzuschliessen, dass der Papst
in Zukunft durch eine Bischofsversammlung gewählt und das Kardi-
nalkollegium abgeschafft wird.

Schlussresolution

Im Anschluss an die Referate und Diskussionen der beiden
Studientagungen von Zürich und Bonn werden nach kurzer Diskussion

einstimmig folgende, von den altkatholischen Vertretern der
deutschen Gesprächskommission ausgearbeitete sieben Thesen
angenommen82 :

1. Die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe von
1889 spricht in Artikel 2 die Anerkennung des «historischen Primates
des Bischofs von Rom» aus, ohne weitere damit verbundene Fragen
zu berühren. Deshalb haben wir uns angesichts der ökumenischen
Situation darüber Rechenschaft zu geben, wie wir diese Formulierung
verstehen.

2. Vor allem ist festzustellen, dass im neutestamentlichen Zeugnis
eine Petrustradition vorliegt, nach der er als erster Bekenner, als

82 Erschienen im AKID vom 20. September 1969.

107



einer der Grundzeugen der Auferstehung und als leitende Gestalt der
Gemeinde von Jerusalem im Vollzug fundamentaler Entscheidungen
der Kirche eine deutlich hervorragende Initiative hat.

3. Obwohl aus diesem Hervortreten nicht auf das Zugrundeliegen
bestimmter rechtlicher Kompetenzen geschlossen werden kann, und
obwohl die Einmaligkeit der Stellung des Petrus als Apostel den
Gedanken an eine Nachfolge im strikten Sinn ausschliesst, glauben wir,
dass der Sonderstellung des Petrus trotzdem eine für die Kirche
signifikative Bedeutung zukomme.

4. Da Kirche nur im Hören auf den in der Heiligen Schrift
bezeugten Auftrag lebt, müssen die Petrus erteilten Aufträge auch heute
in der Struktur der Kirche zur Geltung kommen.

5. Ohne den Bereich dogmatischer Folgerungen zu berühren,
kann festgestellt werden, dass die Funktion, die Rom in der Geschichte
der Kirche zuwuchs, im Zeichen der Aufnahme dieses Auftrages stand.
Diese Feststellung behält ihre Bedeutung für die ganze Geschichte
des römischen Primates, wenn auch oft stark verdunkelt.

6. Trotz der zahlreichen fatalen Entwicklungen der Vergangenheit,

die zu verschiedenen Schismen führten, darunter das von
Utrecht, wurde auf dem I. Vatikanischen Konzil von einem axio-
matischen Vorverständnis her ein Autoritätsdenken dogmatisiert,
das sich aus Schrift und Tradition nicht begründen lässt. Erst in der
neuesten, durch das IL Vatikanische Konzil ermöglichten Entwicklung

wird auch in der römisch-katholischen Theologie nach einer der
Kirche wirklich dienenden Umschreibung der Primatialstruktur
gesucht.

7. In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis

der Schrift erfüllte, müsste ein «Petrusamt» als Dienst an Christus,
an seiner Kirche und an der Welt durch die Verpflichtung (nicht eine

Rechtskompetenz) bestimmt sein, in allen Entscheidungssituationen
mit einer Initiative voranzugehen, die es der Ganzheit der Kirche
ermöglicht, sich zu entscheiden, ihren Glauben auszusprechen und
ihre Einheit sichtbar darzustellen.

Angesichts der ökumenischen Entwicklung, in der sich das

Verlangen der Welt nach Einheit widerspiegelt, käme der Erfüllung
dieses Dienstes eine umfassende Bedeutung zu83.

83 Auf der Grundlage dieser Thesen gab die «Internationale altkatholische
Bischofskonferenz» anlässlich der hundertjährigen Wiederkehr der

Promulgierung der beiden Papst-Dogmen vom 18. Juli 1870 eine Erklärung
zum ,Primat in der Kirche' ab. Diese ist in einem Sonderheft der IKZ

108



13. Studientagung vom 20. bis 25. September 1971
in St. Polten

Hauptthema: Das kirchliche Amt

(Amtsverständnis - Ordination - Unfehlbarkeit)

An dieser Tagung wurden zwar wichtige Einzelaspekte des
Amtsverständnisses beleuchtet, ohne dass es indessen zu einer abschliessenden

Klärung des altkatholischen Amtsbegriffes kam. So wurde
versucht, von speziell naturrechtlichen, soziologischen und
anthropologischen Voraussetzungen her die Notwendigkeit des von Christus
gestifteten Amtes und der Ordination aufzuzeigen (Referate 1 und 3),
sodann die Möglichkeit einer Überbrückung des katholisch-protestantischen

Gegensatzes in der Amtsauffassung ins Auge zu fassen

(Referat 2) und endlich in Auseinandersetzung mit H. Küng Recht
und Unrecht des Begriffes der «Unfehlbarkeit» abzugrenzen (Referat

4). Die genannten Referate sind zwar in der IKZ (Jg. 1971 und
1972) in extenso abgedruckt worden, weisen aber eine solche theologische

Dichte und Relevanz für das Weiterstudium auf, dass es sich
wohl rechtfertigt, ihren wesentlichen Gehalt hier kurz zusammenzufassen.

Von den übrigen Referaten (5 und 6) geben wir hier nur die

Schlussfolgerungen wieder, während die Diskussionen nur so weit
berücksichtigt werden, als sie neue Gesichtspunkte erbrachten. Die
Tagung stand unter der Leitung von Pfarrer H. Frei, das Protokoll
verfasste Pfarrer H. Vogt8i.

1970, S. 57ff., erschienen, in dem sich auch eine Reihe von Aufsätzen zur
Primatsfrage finden, so von Yves Congar (röm.-kath.), M. Farantos (griech.-
orth.), O. Gilg, W. Küppers, U. Küry. Die beiden Grundsatzerklärungen,
sowohl die der Bonner Theologentagung wie die der altkatholischen Bischofsr
konferenz, sind inzwischen in dem von Heinrich Stirnimann und Lukas Vische-
herausgegebenen Sammelband «Papsttum und Petrusdienst» (erschienen 1975
in den Verlagen Otto Lembeck und Josef Knecht, Frankfurt) publiziert worden.

Vgl. auch den Aufsatz von Beda Baumer OSB: «Der Petrusdienst im
ökumenischen Gespräch», IKZ 1974, S. 145ff.

84 Protokoll IKZ 1972, S. 209ff.

109



Referate und Diskussionen

1. Welches ist die richtige Fragestellung hinsichtlich Amt
und Ordination?

erof.Dr.K. Stalder

Unter diesem Titel wird die Tagung nicht wie sonst durch ein
Referat, sondern erstmals durch ein «Seminargespräch» eingeleitet,

das Prof. Stalder leitet. Das Ergebnis dieses Gesprächs wird in
vier Thesen zusammengefasst, die hier - leicht gekürzt - wiedergegeben

seien.

1) Die Frage nach Amt und Ordination ist grundlegend eine

Frage nach Jesus Christus, seiner Sendung, seinem Willen. Dieser
Wille ist aus dem neutestamentlichen Gesamtzeugnis vom Ziel des

Kommens Christi her zu verstehen, wobei stets die Tradition der
Kirche in Lehre und Praxis zu beachten ist.

2) Die Teilnehmer der Tagung sind sich bewusst, dass sie mit
diesen Aussagen eine bekenntnismässige Entscheidung treffen.

3) Die Teilnehmer der Tagung glauben nämlich, dass Gott in
Christus Mensch geworden ist, um uns zur Gemeinschaft mit Gott und
den Menschen zu befreien. Dieser Sendung Christi entspricht die
Berufung von Menschen zu einer Gemeinschaft des Dienstes, in der
Christus durch besondere Diener seine Sendung weiterführt, um die

Kirche zum Dienst an den Menschen auszurüsten. Sie glauben auch,
dass der Geist Christi ausserordentliche Dienste erweckt, denen die
Kirche und ihr ordentliches Amt Raum zu geben haben. Die Frage,
wie weit die Sendung Christi zur Verwirklichung gelangt, stellt ein
entscheidendes Kriterium für die Prüfung der Frage dar, ob die
Kirche und ihr Amt die rechte Fülle für ihren Dienst gefunden haben.

4) Jede Kirche muss sich über sich selbst und die anderen
Kirchen Rechenschaft geben und bedenken, dass viele ihrer Lehren in
Reaktion auf Missbildungen oder Verkümmerungen ausgebildet wurden

und deshalb oft das Kirchesein ungenügend zum Ausdruck bringen.

Darum ist neben der Lehre immer auch die ekklesiologische
Wirklichkeit und Praxis in Betracht zu ziehen85.

Diese Thesen, die einstimmig angenommen werden, sind gedacht
als altkatholischer Beitrag zum Studienmaterial der Kommission
für «Glaube und Verfassung» des ökumenischen Rates der Kirchen,

85 Voller Wortlaut der Thesen siehe ebda., S. 215ff.

110



die ihrerseits einen (den Teilnehmern vorliegenden) Entwurf zu einer

Erklärung über «Die Bedeutung der Ordination» herausgegeben hat.

2. Apostolisches und nicht-apostolisches Amt

Pfarrer Dr. Ch.Oeyen66

Der Referent betont die Vorläufigkeit seiner Ausführungen;
eine ausgearbeitete Stellungnahme zu diesem äusserst schwierigen
Thema würde eine wissenschaftliche Arbeit voraussetzen, die jetzt
und hier noch nicht vorgelegt werden kann. Er teilt sein Referat in
drei Abschnitte auf:

1. Apostolisches Amt und Wesen der Kirche

Die Frage nach der Apostolizität des Amtes ist auf den ersten
Blick schwer zu beantworten. Die Glaubensbekenntnisse und
Konzilsentscheidungen sprechen nur von der Apostolizität der Kirche ;

das Amt wird dabei nicht ausdrücklich erwähnt. Eine biblische
"Begründung für die Apostolizität der Kirche findet sich Eph. 2, 20,
wonach die Gemeinschaft der Christen «auf dem Grunde der Apostel
und Propheten auferbaut» ist. Das Bild von der Kirche als «Bau»

findet sich auch beim Hirten Hermas (Sim. IX, 15, 4), wobei die
Schichten dieses Baus historische Personen sind, Apostel und Lehrer,
die dem ganzen Bau Festigkeit geben. Die Kirche, die aufdenAposteln
und Propheten auferbaut ist, ist diejenige Kirche, die in historischer
Kontinuität mit der von den Aposteln und Propheten gegründeten
Kirche steht, wobei aber das apostolische Amt nicht erwähnt wird.
Ignatius von Antiochien ist der erste, der die Zugehörigkeit zur
Kirche von der Einheit mit dem Bischof abhängig macht. Seine

Autorität wird allerdings nicht mit der apostolischen Amtsnachfolge,

sondern mystisch begründet. Demgegenüber legt der I.Cle¬
mens-Brief (cap. 44) Gewicht auf die rechtmässige Einsetzung der
Bischöfe und Diakone. Wie die beiden Auffassungen miteinander
vereinbar sind, ob in der Amtsfrage überhaupt eine verpflichtende
Glaubenslehre vorlag, ist schwer zu entscheiden. Sicher ist, dass die

Frage nach der Rechtmässigkeit der Ämter schon sehr früh in der
Kirche gestellt wurde.

86 Das Referat ist abgedruckt IKZ 1972, S. 194ff.

111



2. Ist das apostolische Amt das einzige mögliche Amt in der Kirche?

Eine gewisse scholastische Auffassung der apostolischen Sukzession,

wonach die Apostel überall selbst ihre rechtmässigen Nachfolger
durch Handauflegung eingesetzt haben und diese ihrerseits die
nachfolgenden Bischöfe, ist nicht stichhaltig. Heute kann kein Zweifel
mehr darüber bestehen, dass neben und unabhängig von den Aposteln
andere Männer mit ähnlichen Vollmachten als Gemeinde-Gründer
tätig waren: «Propheten» und «Lehrer». Nach der Didache (15, 1-2;
11, 3) stehen diese auf derselben Ebene wie die Apostel; ähnlich
Hermas. Das steht ganz in Übereinstimmung mit Eph. 2, 20. Die
Propheten sind aber nicht, wie eine weitverbreitete Auffassung
meint, wilde «Charismatiker», die im Gegensatz stehen zum
«institutionalisierten» Amt, sondern es handelt sich um ein kontrolliertes
Amt. Über den neutestamentlichen Begriff des Propheten geben uns
die Synoptiker näheren Aufschluss. Für Lukas ist der Prophet vor
allem ein Träger des göttlichen Geistes; dieser entfaltet sich in
« Geist» und «Kraft», die sich ihrerseits manifestieren in Worten und
Taten. Die vom Geiste gewirkten Früchte erstrecken sich auf
ausserordentliche und auf ordentliche, «normale» Dienstleistungen. Diese

Beschreibung trifft ganzheitlich zu auf Jesus, den «grossen Propheten»,

aber auch auf die untergeordneten Geistträger, wie auf das, was
Didache und Hermas berichten, wenn sie zur Prüfung der Propheten
und ihrer Früchte mahnen. Es geht bei den Propheten um wandernde
Missionare, die zusammen mit den Aposteln und Lehrern und dem

ansässigen Klerus (Episkopen und Diakonen) zur Auferbauung der
Gemeinde beitragen. Nach der Didache vollzogen die Propheten die

Eucharistie, predigten und leiteten die Gemeinde. Ihr Wirken war
ein priesterliches. Aufschluss über die neutestamentlichen Propheten
gibt ferner Apg. 13, wo von einem Rat von fünf Propheten in Antiochien

berichtet wird, die die Gemeinde leiten, darunter Barnabas und
Paulus. Dieser Rat, eine Art Parallelerscheinung zum Rat der Zwölf
Apostel in Jerusalem, weist auf die kollegiale Leitung der ersten
Christengemeinden hin. Paulus, der sich selbst Apostel nennt, ist für
Lukas ein «Prophet», ein vom Herrn berufener Geistträger. Es

zeigt sich, dass diejenigen Kirchengründer, die nicht von Christus
selbst - als Augenzeugen seines irdischen Wandels und seiner

Auferstehung - eingesetzt waren, sondern ihre Berufung durch
Gaben des Heiligen Geistes beweisen konnten, als Propheten
bezeichnet wurden.

112



Daraus sind einige Folgerungen zu ziehen: die apostolische
Generation kannte eine doppelte Art der Legitimität des kirchlichen
Amtes : die eine durch Einsetzung, die andere durch den Geist und
dessen Früchte bzw. durch deren Anerkennung. Die letzteren Amtsträger

wurden also ohne Einsetzung durch andere Amtsträger
anerkannt. Diese Anerkennung erfolgte, wie das Beispiel des Paulus zeigt,
durch die Ortsgemeinde, durch die Nachbargemeinden und durch die

Muttergemeinde in Jerusalem. Dabei handelte es sich nicht um einen
Sonderfall, sondern um die richtige, vollberechtigte Teilnahme an
dem einen Amt der Kirche. Wie I. Tim. 4, 14 zeigt, haben die Propheten

- genau wie die Apostel - andere durch Handauflegung in ihr Amt
eingesetzt. Solche Propheten hat es noch gegeben, als die eigentlichen
Apostel gestorben waren. So gab es also einen doppelten Weg, in das

Amt der Kirche einzutreten: die Einsetzung durch Handauflegung
anderer Amtsträger, die Anerkennung eines Amtes ohne Handauflegung

auf Grund des Wirkens des Heiligen Geistes.

3. Welche Möglichkeiten gibt es, ein Amt, das nicht in der apostolischen
Sukzession steht, zu begründen

In der gegenwärtigen Situation besteht seit der Reformation
eine doppelte Auffassung des Amtes: diejenige der bischöflichen
Kirchen, die an der apostolischen Sukzession festhalten und die der
anderen Kirchen, die dieselbe nicht besitzen und sie in der Regel als

überflüssig erklären. Um diese Kluft zu überbrücken, kommen
folgende Lösungen nicht in Betracht : a) Alle Amtsträger der
reformatorischen Kirchen müssen die Handauflegung durch rechtmässig
konsekrierte Bischöfe empfangen. Diese Auffassung ist dogmatistisch
und übersieht, dass das reformatorische Amt «nicht nichts» (Sarto-
rius), sondern konkret ebenfalls ein Werkzeug des Herrn zur
Auferbauung der Gemeinde ist. b) Der Verwalter eines ungültigen Amtes
kann durch den Wunsch (votum), das Amt der wahren Kirche zu
haben, auch gnadenreich wirken. Demgegenüber ist zu sagen, dass

ein Sakrament in voto in Wirklichkeit kein Sakrament ist. c) Man
überlässt - wie im anglikanisch-methodistischen Unionsplan vorgesehen

- die eigentliche Lösung Gott : ohne über das Amt des anderen
urteilen zu wollen, überlässt man es Gott, in einem Versöhnungsgottesdienst

durch gegenseitige Handauflegung das jeweilige Amt zu

«ergänzen» und ihm zu geben, was ihm noch fehlt. Ein Sakrament
aber, von dem man nicht weiss, was bei seiner Spendung geschieht,

113



ist kein Zeichen mehr. Das Sakrament hat aber ein verständliches
Zeichen für das intendierte Geschehen zu sein, d) Richtiger ist der
Hinweis darauf, dass die Amtskontinuität in der evangelischen
Kirche vorhanden ist ; nur die bischöfliche Sukzession ist unterbrochen,

nicht aber die presbyterianische. Doch gehört zur katholischen
Auffassung des ordo der Bischof. Nach katholischer Auffassung reicht
die presbyterianische Sukzession nicht aus, um das nicht-bischöfliche

Amt voll zu legitimieren, e) Schliesslich wird auf die orthodoxe
Lehre der Oikonomia verwiesen, nach welcher die orthodoxe Kirche
formell ungültige Weihen nachträglich für gültig erklärt, ohne den
Weiheritus zu wiederholen. Dieses Prinzip wurde aber bisher nur in
Fällen nicht beabsichtigter formeller Fehler innerhalb des katholischen

Sakramentsvollzugs gebraucht. Beim evangelischen Amt handelt

es sich um mehr, um die Anerkennung eines anderen Typus des

Amtes.

f Versuch einer Lösung

Die katholisch verfassten Kirchen haben die Vollmacht, ein
bestehendes, nicht in der apostolischen Sukzession stehendes Amt auf
Grund seiner kirchlichen Substanz anzuerkennen. Dass die Kirche
diese Vollmacht hat, beweist der Fall der neutestamentlichen
Propheten.

Es ist nicht gemeint, dass das Amt der evangelischen Kirchen
ein prophetisch-charismatisches Amt ist, das als solches neben dem
«institutionellen» Amt seinen Platz hat; auch nicht, dass dieses Amt
als Sonderfall neben dem apostolischen Amt bestehen soll. Wohl aber,
dass es durch die Anerkennung der Gesamtkirche in das historische
Amt der Kirche eingegliedert werden soll. Es gibt nicht zwei Ämter,
sondern nur das eine priesterliche Amt der Leitung, Verkündigung
und Verwaltung der Sakramente. Die Anerkennung «saniert» nicht
einen Fehler oder Mangel, sondern gibt dem evangelischen Amt nicht
mehr (und nicht weniger) als seine gesamtkirchliche Geltung (die
Anerkennung durch die Ortsgemeinde und einen ihm entsprechenden
Kirchenkörper vorausgesetzt). Positiv bedeutet dieser Weg die

Wiederherstellung der Einheit des Amtes in der einen Kirche. Es
entspricht dieses Verfahren in etwa der Anerkennung des Paulus durch
die übrigen Apostel.

Eine solche Einigung würde heute allerdings nur schrittweise
möglich sein. Eine Anerkennung des evangelischen Amtes würde
vorläufig nur eine grundsätzliche Übereinstimmung über das Wesen des

114



Amtes voraussetzen, darüber nämlich : dass es überhaupt ein besonderes

Amt gibt, sodann, dass es nur ein Amt für die ganze Kirche gibt,
und endlich darüber, welches seine wesentlicheren Aufgaben sind.
Dabei sollte Raum für theologische Verschiedenheiten bleiben, wie
auch eine volle Glaubensübereinstimmung' nicht notwendig wäre (so

wenig das bei der gegenseitigen Anerkennung der Taufe der Fall war).
Schliesslich sollten die Kirchen, die das apostolische Amt besitzen,
sich zu einer gemeinsamen Haltung durchringen, zu der der «Petrusdienst

für die Einheit» sinnvollerweise die Initiative ergreifen könnte.
In diesem Sinne stimmt die patristische Erkenntnis mit den
ökumenischen Forderungen unserer Tage überein, was ohne Zweifel ein
altkatholisches Anliegen ist, wie es Döllinger verstanden hat. Es würde
sich zeigen, dass die Einheit auf der Basis der alten Kirche keine
romantische Vorstellung des letzten Jahrhunderts war, sondern eine
immer aktuelle, für die Kirche lebensnotwendige theologische
Aufgabe ist.

In der Diskussion erweist es sich, dass die Tagungsteilnehmer
von dem Referat und dem Lösungsvorschlag zwar tief beeindruckt,
aber durch die Neuheit der aufgezeigten Aspekte so überrascht sind,
dass es zu keiner grundsätzlichen Stellungnahme kommt. Es werden

nur einzelne Punkte herausgegriffen. So wird festgestellt, dass das

heutige Fehlen des prophetischen Amtes als Defekt der apostolischen
Ämterordnung zu verstehen ist. Auch wird gefragt, ob die vorgeschlagene

Anerkennung des evangelischen Amtes durch die katholische
Kirche nicht eher gnadenhalber als von Rechts wegen erfolgen würde.
Auch sei zu beachten, dass das besondere Anliegen des evangelischen
nicht im prophetischen, sondern im reformatorisch-korrigierenden
liege. Endlich wird darauf verwiesen, dass es nicht so sehr auf die

Lehre, als auf die ekklesiologische Wirklichkeit ankommt, die vom
Amt ausgeht.

3. Worum geht es dogmatisch in der Ordination?

Pfarrer P. Amiet81

Das Amt wird sowohl vom frommen Individualismus, der nur die

persönliche Verbundenheit mit Gott erstrebt, wie vom Demokratismus,

der nur die Gleichberechtigung der Einzelnen sieht, in Frage ge-
87 Unter dem Titel « Systematische Überlegungen zum Amt» ist dasRefe-

rat erschienen in der IKZ 1972, S. 176ff. Vom selben Verfasser liegt (als Disser-

115



stellt. Demgegenüber ist zu betonen, dass der Mensch wesentlich ein
Gemeinschaftswesen ist. Das Evangelium erweist sich auch darin als

frohe Botschaft, dass es den Menschen in seinen Grundstrukturen
ernstnimmt und realisiert. Christus ist als Gemeinschaftswesen
erschienen und hat mit seinen Jüngern eine Gemeinschaft gebildet. Wie
am Beispiel der Hippies und Quäker aufgezeigt wird, bedarf jede
Gemeinschaft einer Führung durch eine geeignete Persönlichkeit Von da

aus gesehen, ergibt sich auch für jede Gemeinschaft vonGläubigen die

Alternative : entweder sind wir Gott-unmittelbar, dann brauchen wir
keine Helfer für den Glauben; oder dann hat unser Glaube etwas zu
tun mit einer Person, einem Amtsträger, der zwischen uns und Gott
steht. Zwischen diesen beiden Extremen gibt es solche, die die

Notwendigkeit der Mittlerschaft Christi anerkennen. Diese Mittlerschaft
kann durch Vermittlung der Lehre Christi geschehen oder durch
persönliche Vermittlung in der Weise, dass die Person des Vermittlers
für die Person Christi steht. Da der erste Weg nicht zu wirklicher
Gemeinschaft führt, bleibt nur die zweite Möglichkeit. Es zeigt sich,
dass die Erkenntnis der Person Christi nur möglich ist durch andere
Menschen, durch Mit-Christen, die uns diesen Christus gebracht
haben. Die solcherart im Glauben sich erfüllende Nächstenliebe (Mit-
Menschlichkeit) bleibt aber nicht auf zwei Menschen, auf das Lehrer-
Schüler-Verhältnis, beschränkt, sondern erstreckt sich auf die
Gemeinschaft aller Gläubigen: auf die Kirche. Bei der Beantwortung
der Frage, welche Form diese Gemeinschaft haben muss, ist auszugehen

von der Überlegung, dass jede menschliche Gemeinschaft, soll
sie nicht auseinanderbrechen, sich in den einzelnen Personen muss
finden können. So enthält jede wirkliche Demokratie monarchische
Elemente, das heisst: sie anerkennt ihr übergeordnete Mächte
persönlicher Art. So könnte eine amtlose Kirche, in der jeder dieselbe

tation) vor die Artikelserie: «Systematische Überlegungen zur Amtsgnade»,
IKZ 1973, S. 168ff., 228ff., 1974, S. 2ff.

Zum Problem des kirchliehen Amtes sind noch Beiträge publiziert worden :

K. Stalder : Die Nachfolger der Apostel, IKZ 1969, S. 192ff. ; Episkopos,
IKZ 1971, S. 200 ff. ; Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens
Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien, IKZ 1972, S. 231 ff., 1973,
S. lOOff. Zur Frage nach dem Amt der Kirche, eine Aufsatzreihe in «

Schweizerische Kirchenzeitung» (röm.-kath.), Jg. 1975, Nrn. 37-39.
W. Küppers: Das Amt der Einheit, IKZ 1971, S. 243ff.
A. E. Rüthy: Oremus pro episcopo, IKZ 1971, S. 257ff.
K. Pursch: Frauen als Priester, IKZ 1973, S. 129ff.
Ferner: D. Dimitrijevic (orth.): Priesteramt und Amtsstruktur, IKZ

1973, S. 62ff.

116



Stellung innehätte, die also extrem demokratisch wäre, dem ihr
übergeordneten Christlichen nicht gerecht werden. Denn die Gemeinde,
die ein «oben» kennt, kann sich selbst nur so darstellen, dass sie ein
höherstehendes Amt anerkennt. Der Amtsträger ist gerade auch so

der Diener der Kirche, dass er durch sein Amt den Herrn des Himmels
darstellt. Der Amtsträger ist das Symbol des Emporblickens der
Gemeinde zu Gott. Dass Gott unsere Hoffnung ist, dass auch Christus
unser Herr ist, das kann die Gemeinschaft als solche nur bekennen,
wenn sie einen Menschen als über ihr stehend anerkennt und damit
annimmt, dass dieser Mensch der Repräsentant Gottes ist. Einen
solchen Menschen bestellt oder ernennt die Gemeinde nicht selbst,
sondern sie empfängt ihn durch die Ordination in der apostolischen
Sukzession. Indem sie das tut, legt sie ein Bekenntnis zum inkarnierten

Christus ab. Das schliesst nicht aus, sondern setzt voraus, dass

der Amtsträger durch die Gemeinde von der Lehre und vom Heiligen
Geist her kritisch geprüft wird. Die apostolische Sukzession garantiert

keineswegs die Wahrheit. Die geforderte Kritik kann und muss
der Laie üben, weil er glaubt - an Gott und nicht an den Amtsträger.
Aber an ihm ermöglicht uns Gott - durch den Heiligen Geist, der den
Laien wie dem Amtsträger ins Herz gegossen ist - das Bekenntnis zu

ihm, das wir als Gemeinschaft abzulegen haben. Darin, dass wir dem

Amtsträger in Unterordnung und Kritik begegnen, liegt das Paradox
im Gegenüber von Amtsträger und Laien.

Inder Diskussion wird darauf verwiesen, dass es mit den
Ausdrücken «gegenüber» und «übergeordnet» terminologische
Schwierigkeiten gibt. Ohne sie ist zwar eine Gesellschaft nicht denkbar, aber
die damit bezeichneten Beziehungen wechseln und diesem Wechsel

muss das kirchliche Amt Rechnung tragen, wenn die
anthropologisch-soziologischen Bedürfnisse zur Erfüllung kommen sollen.

4. Neue Fragen zum Problem der Unfehlbarkeit

(Überlegungen zu H.Küngs Buch «Unfehlbar »)

Pfarrer Dr. Jan Visser88

Einleitend betont der Referent, dass die Grundabsicht des

Buches von H.Küng ein pastorales ist. Er will, wie eine Analyse
seiner Ausführungen zeigt, Antwort geben auf die Frage: I. nach

88 Unter dem Titel «Überlegungen zu Hans Küngs Buch Unfehlbar ?'»
ist dieser Vortrag erschienen in der IKZ 1971, S. 272ff.

117



Wesen, Funktion und Kompetenz des Lehramtes; IL ob es für den
Glauben und die Glaubensgewissheit notwendig ist, sich auf unfehlbare

Sätze stützen zu können. Auf dem I. Vatikanum ging es um die

erste Frage, während die zweite kaum ins Blickfeld trat. Das geschah,
weil das I. Vatikanum in einem bestimmten Vorverständnis dogmatischer

Definitionen befangen war. Dessen Voraussetzung war das

cartesianische Wahrheitsverständnis, wonach der Glaube auf
Evidenz beruht. Der Glaube gründet aber aufgöttlicher Verheissung, auf
Grund deren der Kirche «Indefektibihtät» eignet. Dieser Begriff
eröffnet nicht nur ökumenische Perspektiven, sondern ermöglicht auch,
das Wesen des Lehramtes in der Reziprozität von Lehrern und
Gläubigen zu sehen.

Auf dem I. Vatikanum hielt man es angesichts der durch die
damaligen liberalen Strömungen verursachten Unsicherheit theologisch
und pastoral für grundlegend, die Kirche als Zeichen und Hort der
Einheit und Gewissheit darzustellen. Es stand die Autoritätsfrage im
Mittelpunkt, und zwar nicht so sehr das «was» als vielmehr das «wer»
der Autorität. Der Autoritätsinhaber wird zur régula proxima fidei
und damit Grund und Garant der Glaubensgewissheit. Das I.
Vatikanum hat damit nur eine Kompetenzfrage gelöst und bloss eine

partielle, beziehungsweise einseitige Entscheidung getroffen. Die
Frage ist, ob die durch das I. Vatikanum erfolgte Steigerung der
formellen Lehrautorität eine genügende Garantie dafür sein kann, dass

durch sie Wahrheit vermittelt wird. Küng, der allzu retrospektiv
arbeitet, geht dieser Frage nicht auf den Grund. Wie von neueren
römisch-katholischen Theologen (R. Panikkar, A. Vergote) aufgezeigt

wird, erstarkt das Bedürfnis nach Sicherheitsgarantien in dem

Masse, als - auf den Glaubensinhalt gesehen - die Diastase zwischen
auctoritas und ratio wächst. In dieser Lage erweist sioh aber die

Steigerung des Autoritäts-Anspruchs als eine höchst gewagte Sache,
nicht nur im Blick auf die beanspruchte Autoritätskompetenz,
sondern auch auf die Gewissheit des Glaubens, die jene stützen sollte.
Die Gefahr besteht, dass dieses System durch die Vernunft
durchschaut und aufgedeckt wird, was zu zwei verschiedenen Reaktionen
führen kann : entweder tritt die Vernunft als Halt für wahre Sicherheit

auf, oder man lehnt es ab, überhaupt nach absoluter Erkenntnis
zu suchen, und gibt dem Absurditäts-Gedanken Raum. Mit dieser
letzteren Situation sind wir heute konfrontiert. Die Frage stellt sich
darum von neuem : was ist das Wesen der Lehrautorität Der
Gedanke, dass die Kirche eine Instanz haben muss, die zwar nicht un-

118



fehlbare Entscheidungen fällt, die aber zur Kommunikation im Glauben

eine dogmatische Sprachregelung vornimmt, die den Gläubigen
eine Orientierung bietet, auf Grund deren die Kirche und ihre Gläubigen

nicht bloss zum Assens, sondern zur eigenen Entscheidung im
Glauben aufgerufen werden, wird von Küng, der allzusehr den Gegensätzen

der westlichen Theologie verhaftet bleibt, völlig übersehen.
Die Lehrautorität hat nicht eine dezisionistische, sondern eine

«Zeugnis-Autorität» (Metz) zu sein. Die Zuverlässigkeit dieses
Zeugnisses kann nicht durch theoretische Verifikationen festgestellt werden

; sie kann sich nur in der Praxis des unter der Verheissung Gottes
stehenden Glaubenslebens vollziehen, wie sich das am altchristlichen
Martyria-Begriff zeigt.

In diesen Zusammenhang ist der Begriff der «Unfehlbarkeit»
zu situieren. «Er steht in Korrelation zum Glaubensakt im Sinne
der Annahme des bezeugten Zeugnisses Gottes und seiner
Zuverlässigkeit.» Solche Annahme ist nicht ohne Risiko, aber gerade
dieses Risiko durchschreitend gelangt der Glaube zur wahren
Gewissheit. Im Glaubensakt wird das rational-menschliche
Gewissheitsbedürfnis überstiegen. Das normative Modell dieses Geschehens
ist Jesus Christus selbst als Quelle des Glaubens. Er erscheint in
bezug auf das menschliche Gewissheitsbedürfnis als Zeichen des

Widerspruchs, da er, der den Anspruch erhebt, die letzte Wahrheit
und Gewissheit zu sein, in menschlicher Machtlosigkeit zugrunde
geht. In dem Masse aber, in dem er die menschliche Ungewissheit
nicht abwehrt, sondern durchschreitet, eröffnet er den Weg zur letzten

Gewissheit : der Knecht ist der Herr. Von dieser Sicht her kann es

in der Kirche keine Autorität geben, die, rein von oben kommend,
einfach Glaubenszustimmung zu fordern hätte. Sie kann zum Glauben
einladen und aufrufen, und in der Wechselwirkung zwischen
Zuspruch und Anerkennung kann im Glaubensakt Unfehlbarkeit Ereignis

werden. Was nun die inhaltliche Seite der Unfehlbarkeit betrifft,
so betont Küng - von seiner Grundintention her verständlich - allzusehr

die negative Prädikation menschlicher Sätze. Ihre positive
Bedeutung wird zu wenig beachtet. Für das Wirksam-Werden der
Zeugnis-Autorität sind aber bejahende Sätze notwendig, wenn auch
die religiöse Wahrheit symbolischen Charakter hat und nie ganz
objektiviert werden kann. Der Verkündigung, die die Person des Herrn
zum Inhalt hat, mehr noch : die die Gegenwart des Herrn selbst ist,
eignet eine Kraft, die mehr ist als die verschiedenen Interpretationen.
Die Verkündigung vermittelt nicht nur theoretische Inhalte, sondern

119



sie appelliert an den Entscheidungsgrund des Menschen und hält
kraft der pneumatischen Gegenwart des Herrn in der ekklesialen
Realität durch, und zwar durch die verschiedensten Formen des

Traditionsprozesses : Verkündigung, Feier, Lebenspraxis, Glaubensreflexion.

In diesem umfassenden Zusammenhang ist die Frage der
Unfehlbarkeit zu stellen (was von Küng und seinen Kritikern, zum
Beispiel K. Rahner, übersehen wird). Es wird von ihnen nicht klar
genug bestimmt, welches die Funktion der Glaubensreflexion und
welches die Bedeutung der Lehrentwicklung im ganzen Traditions-
prozess ist. Ihnen gegenüber ist zu betonen : «Die Glaubensreflexion
hat das Ziel, die aktuellen Kommunikationsstrukturen zuzubereiten,
damit die göttliche Wahrheit gehört, akzeptiert und verwirklicht
werden kann. Dass sie bleibend in der Kirche und durch sie geschieht,
können wir mit dem Begriff der Unfehlbarkeit bezeichnen.»

In der Diskussion werden noch folgende Momente hervorgehoben

: Zur späteren Entwicklung des Papsttums mit seinem universalen

Jurisdiktions- und Unfehlbarkeits-Anspruch hat der
korporativ-rechtliche Kirchenbegriff, der in der Kanonistik des Mittelalters
aufkam, viel beigetragen. Frömmigkeitsgeschichtlich gesehen, leuchtet

ein, dass man durch eine möglichste Erhöhung der Spitze in Maria
und im Papst die Kirche zu festigen und verherrlichen bestrebt war.
Das in dieser Entwicklung offenbar werdende Bedürfnis nach einer

möglichst unanfechtbaren Glaubenssicherung ist aber kein Spezifi-
kum der römisch-katholischen Kirche, sondern es findet sich auch in
anderen Kirchen, zum Beispiel in den Kirchen der Reformation mit
ihrem Festhalten an den Bekenntnisschriften. Doch kann der Ruf
nach Glaubenssicherung jederzeit wieder aktuell werden.

5. Die Ordination der Frau

Pfarrer T.Horstman

Im Anschluss an den Vortrag «Apostolisches und nichtapostolisches

Amt» legt der Referent die Gründe dar, die für eine Einbeziehung

der Frau in das kirchliche Amt sprechen. Er fasst das Ergebnis
seiner Untersuchungen in acht Thesen zusammen, von denen die drei
letzten folgende Schlussfolgerungen enthalten :

6) Im kirchlichen Amt sollte Raum gegeben werden für die Frau.
7) Ein erster Schritt zur Anerkennung der Frau im Amt kann sein:
die Spendung der niederen Weihen und des Diakonates an die Frau.

120



8) Im Hinblick auf diese Möglichkeit soll die Funktion des Minorates
und des Diakonates als selbständige Ämter neu durchdacht werden89.

(Siehe dazu auch das nachfolgende Referat.)

6. Zur Frage der Revision der Weiheriten

Prof. Dr. A.E. Rüthy™

Die Frage einer Revision der Weiheriten kann nicht einfach
damit beantwortet werden, dass die in den altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union in Geltung stehenden Riten überarbeitet und
modernisiert werden. Es ist vielmehr zu überlegen, wie weit die
überkommene Ordnung der Weihen mit ihren verschiedenen Abstufungen
heute überhaupt noch sinnvoll ist. Dabei sind die neueren Ergebnisse
der liturgiegeschichtlichen Forschung mit zu berücksichtigen. Angesichts

der Fülle der Probleme, die sich uns heute unter diesem um-
fassendenGesichtspunkt stellen, beschränkt sich der Referent auf das

eine Problem der Presbyteratsweihe. Da es nicht möglich ist, die

Ergebnisse seiner eingehenden und gründlichen Untersuchungen
hier in Kürze wiederzugeben, beschränken wir uns darauf, die
grundsätzlich wichtigsten seiner Reformvorschläge, die zum Teil denen
des neuen römischen Pontifikale von 1968 folgen, hier anzuführen:

1 Die Einkleidung in den geistlichen Stand, niedereWeihen und
Subdiakonat sind abzuschaffen. Dafür sind einfache Riten für die

Betrauung von Laien mit kirchlichen Diensten (Sakristane,
Ministranten, Lektoren, Organisten, Katecheten u.a.) einzuführen. Der
Ausdruck «Ordination» soll für die drei höheren Weihen (Diakonat,
Presbyterat, Episkopat) vorbehalten bleiben.

2) Es soll versucht werden, ein selbständiges und dauerndes
Diakonat zu schaffen (mit karitativen und anderen Aufgaben). Der
Diakonat als blosse Vorstufe zur Priesterweihe soll wegfallen.
Dagegen soll es einem Diakon mit Nachholung einer entsprechenden
Ausbildung offenstehen, später auch Priester zu werden.

3) Zum Ritus der Priesterweihe: Die (ganze) Weihehandlung
folgt auf dieVorlesung des Evangeliums. Die Befragung der Gemeinde
fällt weg. Die Ordinanden legen ein Amtsgelöbnis ab (Apostolisches
Glaubensbekenntnis). Nach der Litanei und einem Gebet des Bischofs
folgt die Handauflegung durch Bischofund Priester. Das Weihegebet

89 Protokoll IKZ 1972, S. 212ff.
90 Das Referat ist abgedruckt IKZ 1972, S. 164ff.

121



beginnt ohne den einleitenden präfationsartigen Dialog. Nach dem

Hymnus «Komm, Schöpfer Geist» folgt die Salbung der Hände mit
Chrisam. Die zweite Bitte um den Heiligen Geist fällt weg. Nach dem
Friedenskuss wird die Messfeier vom Offertorium an fortgesetzt,
wobei die Neupriester mit dem Bischof konzelebrieren.

4) Die Sprache ist im ganzen zeitgemässer zu gestalten, doch soll
der stark neutestamentliche Einschlag der bisherigen, von Bischof
Eduard Herzog geschaffenen Gebettexte beibehalten werden.

Naturgemäss zog der höchst instruktive Vortrag mit seinen
detaillierten Vorschlägen eine rege Diskussion nach sich. Dabei
standen vor allem die Frage der Abschaffung oder Beibehaltung der
niederen Weihen sowie die der Schaffung eines selbständigen Diakonates

im Vordergrund. Die Reformvorschläge wurden als

Diskussionsgrundlage im Prinzip zustimmend entgegengenommen. Es
wurde beschlossen, dieselben der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz vorzulegen. Diese hat sie mit einigen Vorbehalten
ihrerseits entgegengenommen und sie an die internationale liturgische
Kommission zur Ausarbeitung endgültiger Vorschläge weitergeleitet
(Beschluss der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

vom 14. September 1974).

Berichte und Anregungen

Unter dem Titel «Pfarramt in der Krise» leitet Pfarrer
H.Frei eine ausgiebig benützte und brüderliche Aussprache über die

heutigen Schwierigkeiten im Pfarramt ein. Es zeigt sich, dass in fast
allen Ländern die Seelsorger vor dieselben Probleme gestellt sind. Es
wird darum beschlossen, an der nächsten Studientagung praktische
Fragen des Priesteramtes zu behandeln.

Auch wird die Thematik für die nächste anglikanisch-alt-
katholische Theologentagung ins Auge gefasst (diese hat vom
10. bis 12. April 1972 in Bern stattgefunden). Nach einer Aussprache
über den letzten Altkatholiken-Kongress von 1970 in Bonn werden
Vorschläge für den Kongress gemacht, der 1974 in Luzern stattfinden
soll und in dessen Mittelpunkt Laien-Diskussionen über den Sinn des

Lebens stehen sollen.

Basel f Urs Küry

122


	Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis 1971 [Schluss]

