
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Anglican/Roman Catholic Dialogue.
The Work of the Preparatory
Commission. Ed. by Alan C.Clark, Auxiliary

Bishop of Northampton, and
Colin Davey, Assistant Chaplain,
Archbishop of Canterbury's Counsellors

on Foreign Relations. Oxford
University Press, 1974.
Das Buch enthält eine Reihe von

Dokumenten, welche die Annäherung
zwischen der anglikanischen Kirche und
der römisch-katholischen Kirche zum
Thema haben. Die « Gemeinsame
Erklärung», die Papst Paul VI. und
Erzbischof Michael Ramsey am 24. März
1966 in Rom gemeinsam erliessen und
deren Text (in englischer und lateinischer

Fassung) hier wiedergegeben ist,
bezeichnet den Beginn des Dialogs
zwischen beiden Kirchen.In einem ausführlichen

Beitrag schildert Colin Davey
die Arbeit der «Joint Preparatory
Commission», in der beide Seiten auf
internationaler Ebene vertreten waren.
Diese Kommission gab am 2. Januar
1968 den «Malta Report» heraus, in
dem das weitere Vorgehen skizziert
wurde. Auch dieser Malta-Bericht ist
im vorliegenden Band wiedergegeben.
Auf Grund der darin gemachten
Vorschläge kam es zur Einsetzung der
«Permanent Joint Commission», die
sich seit 1970 «Anglican/Roman Catholic

International Commission» nennt.
Ein Brief von Kardinal Bea an den

Erzbischof von Canterbury sowie die
Resolutionen und der Bericht der
Lambethkonferenz von 1968 über die
anglikanisch/römisch-katholischen
Beziehungen spiegeln die positiven Reaktionen

des Vatikans und der anglikanischen

Kirchengemeinschaft auf den
Malta-Bericht wieder.

Die ferner in diesem Band
abgedruckten Beiträge sind Referate, die
jeweils auf den Sitzungen der
Vorbereitungskommission von römisch-katholischen

und anglikanischen Theologen
gehalten wurden, nämlich folgende :

Why is Anglican/Roman Catholic
Dialogue Possible Today - von
Bischof (jetzt Kardinal) Willebrands ;

Where Should Dialogue Begin -
von Professor E. R. Fairweather ;

To What Extent Can or Should There
be Diversity in a United Church

- (Freedom and Authority) - von Bi¬

schof (jetzt Kardinal) Willebrands ;

Unity and Comprehensiveness - von
Bischof Moorman und Prof. H. E.-
Root;
Unity : An Approach by Stages -
von Bischof Mo Adoo ;

Unity : An Approach by Stages —

von Bischof Butler, OSB.
Für den altkatholischen Leser sind

die Beiträge von Bischof Moorman und
Professor Root, sowie von Bischof
McAdoo besonders erhellend, weil diese
ausführlich auf das Prinzip der
«Comprehensiveness», und der Unterscheidung

zwischen «essentials» oder
«fundamentals» und «secondary matters»
eingehen. Die anglikanischen Autoren
sehen übrigens im Konzept einer «Hierarchie

der Wahrheiten» im Dekret des
II. Vatikanums über den Ökumenismus

eine Entsprechung zu dieser für
das anglikanische Verständnis von
Einheit grundlegenden Unterscheidung.

Bischof McAdoo (von der Kirche
von Irland) sieht eine Annäherung beider

Kirchen gemäss derjenigen Prinzipien

als möglich an, die auch der Bonner

Übereinkunft von 1931 zwischen
der Kirche von England und den
altkatholischen Kirchen zugrunde liegen.
Der Text des «Bonn Agreement» ist
S. 95 voll wiedergegeben.

Viele der von Bischof Mc Adoo
(einem ausgezeichneten Kenner des
klassischen Anglikanismus des ^.Jahr¬
hunderts) gemachten Vorschläge zum
weiteren Vorgehen sind in den Malta-
Bericht eingegangen, auch die
Unterscheidung von «essentials» und «secondary

matters», wenn diese auch in
andere Worte gefasst ist. So stellt der
Malta-Bericht fest: «Each accepts the
basic truths set forth in the ecumenical
Creeds and the common tradition of the
ancient church, although neither
Communion is tied to a positive acceptance
of all the beliefs and devotional practi -

ces of the other» (S. 109).
Diese Aussage lehnt sich stark an den

Paragraphen 3 der Bonner Übereinkunft

an, geht aber gleichzeitig darüber
hinaus, indem die «essentials of the
Christian Faith» im Malta-Bericht als
«basic truths» im Hinblick auf die
ökumenischen Glaubensbekenntnisse und
die allgemeine Tradition der alten Kirche

näher bestimmt sind.

48



Die Anglikanisch/Römisch-Katholische
Internationale Kommission hat

seitdem die Windsor-Erklärung über
die heilige Eucharistie (1971) und die
Canterbury-Erklärung über das geistliche

Amt herausgebracht (1973). Man
ist gespannt, wie das
anglikanisch/römisch-katholische Gespräch weitergeht,

zumal seitdem auf dem Stuhl von
Canterbury der Wechsel von Michael
Ramsey zu Donald Coggan stattgefunden

hat. Das Ziel ist nicht eine ad infinitum

geführte theologische Diskussion
ökumenischer Fachleute, sondern die
konkrete Annäherung beider Kirchen
und schliesslich einmal «full communion»

(S. 99). Ernst-Wilhelm Heese

One Baptism, One Eucharist and a
Mutually Recognized Ministry. Faith
and Order Paper No. 73. World
Council of Churches, Geneva, 1975.
Bei dem vorliegenden Büchlein handelt

es sich um drei «Agreed
Statements» über Taufe, Eucharistie und
Amt, die von der Kommission fur
Glaube und Kirchenverfassung des
Weltrats der Kirchen auf ihrer Sitzung
in Accra, Ghana, im Sommer 1974
verabschiedet und den Kirchen zur
Kenntnisnahme und weiterem
Studium vorgelegt wurden.

Diese Texte sind das Ergebnis einer
ökumenischen Debatte, die seit einer
langen Reihe von Jahren geführt worden

ist. Dabei ist von nicht geringerBe-
deutsamkeit die Tatsache, dass seit
einiger Zeit auch römisch-katholische
Theologen Mitglieder der Faith and
Order Commission sind. In seinem
Vorwort weist Lukas Vischer auf den
besonderen Charakter der Texte hin: sie
sollen das Mass an Übereinstimmung
zusammenfassen, das in der Faith-and-
Order-Bewegung schon erreicht worden

ist. Jedoch handelt es sich nicht um
Konsensustexte im vollen Sinn des
Wortes; vielmehr stellen sie eine
Zusammenfassung gemeinsamer
Überzeugungen und Perspektiven dar. «Ihr
Zweck ist es, dabei zu helfen, die
Kirchen näher zusammenzubringen»
(S. 6). Der Leser findet hier auch nicht
abgerundete theologische Abhandlungen

über Taufe, Eucharistie und Amt.
Die Berichte behandeln nur diejenigen
Aspekte, die direkt oder indirekt auf
die Frage der «gegenseitigen Anerkennung»

bezogen sind. Die verwendete
Ausdrucksweise ist, wie zugegeben

wird, «nicht die Sprache unserer Zeit»
(S.7), sondern die überlieferte Sprache
der Theologie. Es mag daher nötig sein,
später eine Übertragung in die Sprache
unserer Zeit (wie immer diese dann
aussehen mag) vorzunehmen.

Der Zweck dieser Veröffentlichung
ist os also nicht, die theologische
Debatte über die oben genannten drei
Themenkreise im Rahmen von Faith
and Order weiterzuführen. Was jetzt
vielmehr vormöten ist, ist die «Diskussion

auf einer neuen Ebene, und diese
Ebene kann nur von den Kirchen selbst
geschaffen werden» (S. 7).

Im Abschnitt über die Taufe, die « ein
grundlegendes Band der Einheit»
(S. 10) genannt wird, verweist man
besonders auf das Problem Taufe -
Firmung (Konfirmation) (S.15), das seit
einigen Jahren u.a. auch in der Kirche
von England heftig diskutiert wird. Ob
nun eine Lösung darin gesucht wird,
dass, wie in der alten Kirche und bei
den Orthodoxen, Taufe und Firmung
in einer einzigen Handlung verbunden
werden, oder, dass beide, wie in den
westlichen Kirchen, weiterhin zeitlich
von einander getrennt gespendet werden

- wobei dann aber die Firmung
nicht mehr als Teil des Initiationsritus
betrachtet werden sollte - der Bericht
von Accra setzt sieh dafür ein, dass der
«Taufe mit Wasser eine Handauflegung
oder Salbung folgen sollte» (S. 15/16),
um die Gabe des Heiligen Geistes in der
Taufe auszudrücken. Diejenigen
Kirchen, die die Konfirmation nicht
sakramental verstehen, werden vom Text
gefragt, aus welchen Gründen sie
überhaupt einen weiteren Ritus zwischen
Taufe und Abendmahlszulassung
einschieben.

Im Abschnitt über die Eucharistie
wird auf die weiter auseinandergehenden

Anschauungen in den einzelnen
kirchlichen Traditionen hingewiesen,
aber es wird auch darauf aufmerksam
gemacht, dass jetzt eine wachsende
Übereinstimmung über viele Aspekte
eucharistischen Denkens festgestellt
werden kann (S. 18). Gutesund Hilfreiches

wird über die Anamnese oder das
«Memorial» des Erlösungswerkes Christi

im Abendmahl gesagt. Wenn der
Bericht meint, dass in der aufgezeigten
Richtung die historischen Gegensätze
über den Opferbegriff in der Eucharistie

neu durchdacht werden mussten,
so ist das richtig. Aber man muss doch

49



fragen, ob nicht die eigentlichen
Unterschiede in dieser Frage zwischen den
Kirchen (und sogar, wie im Anglikanismus,

zwischen den kirchlichen
Richtungen) immer noch hemmend
weiterbestehen. Im Zusammenhang mit der
Epiklese wird gesagt, dass hierdurch
die Unterschiede im Verständnis der
Realpräsenz Christi eher überwunden
werden könnten. Das altchristliche
(und altkathohsche) Verständnis von
der Konsekration der eucharistischen
Gaben durch die ganze « Gebetshandlung»

wird mit Recht hervorgehoben.
Kann aber wirklich die These durchgehalten

werden, dass die Katholizität
der Eucharistie verdunkelt wird, wenn
man zwischen den einzelnen Kirchen
und Gemeinden jetzt noch nicht zu
einer Interzelebration und vollen
Abendmahlsgemeinschaft gelangen kann
(S.26). Die Katholizität des Ganzen
ergibt sich ja nicht durch eine Addition
der noch getrennten Teile

Den grössten Platz in diesem Bericht
nimmt die Abhandlung über das geistliche

Amt ein. Dieses wird eingebunden
in das Wesen der Kirche und den
Dienst des ganzen Volkes Gottes. Vom
Amt wird dann gesagt: es bezeichnet
die Priorität der göttlichen Initiative
und Autorität in der Existenz der Kirche

(S.33). Das besondere Priestertum
der Amtsträger dient dazu, das
Priestertum aller Gläubigen zu stärken, zu
erbauen und ihm Ausdruck zu verleihen.

Von der apostolischen Sukzession
heisst es : die Sukzession der Bischöfe
wurde eine der Weisen, auf welche die
Apostolizität der Kirche ausgedrückt
wurde. Sie sollte gedeutet werden als
ein «wirksames Zeichen», nicht als eine
« Garantie» für die Kontinuität der Kirche

(S.37). Das traditionelle Amt sei
nicht von sich aus schon erschöpfend
und ausschliessend (S.39). Die Kirche
dürfe den Geist bei der Schaffung neuer
Formen von Dienst und Ämtern nicht
dämpfen, aber der historische Episkopat

musse gewürdigt werden als ein
Zeichen der Kontinuität und Einheit
der Kirche S. 3 9 Wo dieses Amt nicht
mehr besteht, sollte man danach streben,

es wiederherzustellen. Die
Handauflegung in der Ordination kann als
das Zeichen für die Gabe des Geistes
angesehen werden (S.39). Die Anrufung

des H eiligen Geistes könne den
sakramentalen Charakter der Ordination
unterstreichen.

Der Text geht auch auf moderne
Entwicklungen des kirchlichen Amtes
ein (full-time, part-time usw.) die auch
in unseren Bistümern hier und da
ausprobiert werden und wohl auch konkrete

Formen anzunehmen beginnen.
Über die schwierige Frage der
Frauenordination sollten die Kirchen in
gemeinsame Studien und Überlegungen
eintreten (in ähnlicher W'eise hat auch
die altkatholische Bischofskonferenz
gemeinsame Beratungen über dieses
Problem zwischen den altkatholischen,
anglikanischen und orthodoxen
Kirchen und der Kirche von Rom
angeregt).

Man wünscht diesen Quasi-Konsen-
sus-Texten die ihnen gebührende
Aufmerksamkeit in den zuständigen
kirchlichen Gremien, damit nun wirklich das
Gespräch auf der neuen Ebene
weitergeführt werden kann. Aber sie sollten
auch in den Gemeinden und ökumenischen

Arbeitsgruppen beachtet werden,

damit man nicht überall, wo man
in ökumenische Gespräche eintritt,
immer wieder ganz von vorn anfängt, so
als müsse das ökumenische Terrain
ganz neu bearbeitet werden. Dabei ver-
gisst man allzuleicht, dass die ökumenische

Bewegung und speziell Faith and
Order seit Lausanne 1927 doch einige
Schritte nach vorn haben tun können -
oder gilt das nur von den Spezialisten
und den offiziellen Funktionären der
Ökumene? Ernst-Wilhelm Heese

Modern Ecumenical Documents on the
Ministry. London, SPCK, 1975.
Dieser Band enthält eine Reihe neuerer
ökumenischer Dokumente über das

Amt : nämlich das Canterbury-Doku-
ment von 1973, das von einer
internationalen Kommission anglikanischer
und römisch-katholischer Theologen
erarbeitet und unter dem Titel «Ministry

and Ordination - A Statement on
the Doctrine of the Ministry» veröffentlicht

wurde ; sodann ein amerikanisches
Dokument «Eucharist and Ministry -
A Lutheran-Roman Catholic
Statement», St. Louis, Missouri 1970; ferner
ein Dokument der französischen Gruppe

von Les Dombes, «Towards a
Reconciliation of Ministries» (1973) und
schliesslich «The Ordained Ministry in
Ecumenical Perspective» das auf die
Konferenz der Kommission für Glaube
und Kirchenverfassung im Juli 1974 in
Accra zurückgeht (und auch in dem

50



Bändchen «One Baptism, One Eucharist
and a Mutually Recognized Ministry»

1975 vom ÖRK in Genf veröffentlicht
wurde).

Das Vorwort schreibt der römisch-
katholische Bischof von Elmham, Alan
C. Clark, einer der beiden Vorsitzenden
der Internationalen Anghkanisch-Rö-
misch-Katholischen Kommission,
während der anglikanische Vorsitzende
dieser Kommission, Bischof
H.R. McAdoo von Ossory, Ferns und
Leighlin (in der Kirche von Irland), die
Einleitung beigesteuert hat. In einem
Anhang an den Text der Erklärung,
den Colin Davey auf Ersuchen der
Kommission geschrieben hat, wird die
geschichtliche Entwicklung dieses
Dokumentes skizziert.

Es ist bemerkenswert, dass aus den
vier gleichen Quellen, die oben
vermerkt sind, auch Erklärungen zum hl.
Abendmahl hervorgegangen sind. Die
darüber ausgelöste inneranglikanische
Reaktion bietet u.a. der ebenfalls von
SPCK veröffentlicht Band « A Critique
of Eucharistie Agreement», der an
anderem Ort besprochen ist.

Wer gemeinsam über die hl. Eucharistie
nachdenkt und über viele, einst

kontroverse Aspekte zur Übereinkunft
findet, muss notwendigerweise dann
auch die Frage des Amtes diskutieren.
Die vorliegenden Berichte dokumentieren

das schon erreichte Mass an
Übereinstimmung. Dabei ist in allen Gruppen

und Kommissionen der eine
Gesprächspartner die römisch-katholische

Seite, die andere Seite sind Vertreter
der anglikanischen (Canterbury-

Dokument), lutherischen (Dokument
von St. Louis) und reformierten Gruppe

von Les Dombes) Tradition. Das
Amts-Dokument des ÖRK von Accra
1974 bleibe hier einmal ausser
Betracht.

Keines dieser Dokumente hat den
amtlichen Charakter eines offiziellen
Abkommens zwischen den betreffenden

Kirchen. Doch sind sie mehr als
das Ergebnis mehr oder minder loser
ökumenischer Arbeitsgruppen. An der
Spitze hinsichtlich Gewicht und
Geltungsbereich steht die Erklärung von
Canterbury: die Mitglieder der
gemischten internationalen Kommission
sind in beiden Kirchen von höchster
Stelle ernannt worden : die Arbeit der
Kommission ist das Ergebnis offizieller
Treffen der höchsten Kirchenführer auf

beiden Seiten; das Ziel der gemeinsamen
Studienarbeit ist die schliessliche

Aussöhnung der beiden
Kirchengemeinschaften, der römisch-katholischen

und der anglikanischen Kirche.
Das lutherisch/römisch-katholische

Dokument stammt zwar von einer
nationalen Arbeitsgruppe in den USA,
aber es ist immerhin unter der Aufsicht
des USA-Nationalkomitees des
Lutherischen Weltbundes und des (rk)
Bischofskomitees für ökumenische und
interreligiöse Angelegenheiten
veröffentlicht worden.

Die französische Gruppe römisch-
katholischer und reformierter Theologen

von Les Dombes geht auf die Anregung

des bekannten Ökumenfkers
Abbé Paul Couturier zurück, und einige

ihrer Mitglieder gehören gleichzeitig
zur Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung des ÖRK und zum
vatikanischen Einheitssekretariat.

So stecken die verschiedenen Dokumente

gewisse Gebiete eines breiten
Konsensus ab, verschweigen aber auch
nicht die Punkte, in denen man noch
keine Übereinstimmung erzielen kann.

Die Canterbury-Erklärung hat z.B.
nicht die schwierige Frage nach der
Anerkennung der anglikanischen Weihen
durch Rom aufgeworfen, in der
Überzeugung: «Agreement on the nature of
Ministry is prior to the consideration of
the mutual recognition of ministries»
S.36).

Auch bleiben noch die Probleme der
Autorität in der Kirche und des
Primats zu erörtern, die heute einer vollen
Versöhnung beider Kirchen «in the one
communion we desire» (S. 37) noch im
Wege stehen.

Dennoch hat die Kommission in der
Amtsfrage einen grossen Schritt nach
vorn getan und einen Konsensus
erreicht «on essential matters where it
considers that doctrine admits no
divergence» (S. 36).

Man ist SPCK dankbar für die
Veröffentlichung dieser Dokumente, die
auch für die ökumenische Arbeit im
deutschen Sprachgebiet von grosser
Bedeutung sein können.

Ernst- Wilhelm Heese

Eduard Winter. Die Sozial- und Etfmo-
ethik Bernard Bolzanos. (Österreichische

Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-Historische
Klasse, Sitzungsberichte, 316.Band.)

51



Wien (Verlag der Österreichischen
Akademie der Wissenschaften) 1977.
Der trotz seiner achtzig Jahre immer

noch unermüdlich tätige Eduard Winter
lässt früheren Publikationen über

Bernard Bolzano nunmehr, gewisser -

massen als Testament, eine Auswahl
von Texten folgen, welche das sozial-
und ethnoethische Denken des allzu
lange verkannten böhmischen
Priesterphilosophen exemplarisch vorführen.
Damit hat er zweifellos die heute noch
aktuellsten Gedanken dieses universalen

Geistes herausgegriffen. Zur Hauptsache

teilt Winter Partien aus den
«Erbauungsreden» mit, die Bolzano bis
zu seiner Absetzung als Professor der
Religionswissenschaft vor Hunderten
von Studenten in Prag gehalten hat
und mit denen er auf eine ganze
Generation einen entscheidenden Einfluss
ausübte. Seine berühmte Formulierung

des obersten Sittengesetzes
konkretisiert sich hier in Überlegungen,
die, wie etwa jene zur allgemeinen
Volksaufklärung, zur sozialen Gleichheit,

zur Eigentumsfrage, zur Überwindung

nationaler Gegensätze, bis heute
ihre Gültigkeit bewahrt haben, ja
sogar erst in unsern Tagen wieder
vermehrt diskutiert werden. Bolzano war
aber nicht nur Theoretiker, er machte
auch praktische Vorschläge, etwa zu
einem sozialen Wohnungsbau, zur
Rettung verlassener Kinder, zu einer
Katastrophenhilfe usw. Dem Leser
wird deutlicher als zuvor klar,
weshalb dieser seiner Zeit vorauseilende
Denker im Metternichschen Österreich
keinen Platz finden konnte. Winter
stellt das Wirken des humanistischen
Patrioten Bolzano vor die dunkle Folie
des romantischen Nationalismus vom
Schlage eines Friedrich Schlegel, aus
dessen bislang geheimgehaltenen
«Historisch-politischen Fragmenten» er
einige interessante Funde zitieren kann.

Einige editorische Mängel, vor allem
die zu wenig konsequente Trennung
von Text und Kommentar, sind im
vorliegenden Falle nicht dem greisen
Herausgeber, wohl aber dem Verlagslektorat

anzulasten. Peter Hersche

André MartiniPeter Falke: Freiheit
zum Tode Gott in Russland,
Aschaffenburg (1976). Paul Pattloch

Verlag. 344 S. - DM 29,50.
Für die Politik des Rätebundes

spielt das religiöse Leben in diesem

52

Staate die Rolle eines Aushängeschilds,

um Ausländer immer wieder
von der freiheitlichen Toleranz dieses
Staates in Fragen der Weltanschauung
zu überzeugen. Zu diesem Zwecke
werden Broschüren aus der Feder von
Geistlichen verbreitet, die genötigt
sind, das kirchliche Leben als im
wesentlichen unbehelligt erscheinen zu
lassen, auch wenn bei einer sorgfältigen
Durchsicht solcher Veröffentlichungen
deutlich wird, dass vielerlei
Betätigungen, die Kirchen (oder andere
Religionsgemeinschaften) in der übrigen
Welt ausüben, hier nicht möglich - da
staatlich untersagt - sind. Neben
solchen Veröffentlichungen stehen die
Publikationen der Kirche selbst, z.B.
die Zeitschrift des Moskauer Patriarchats

oder der «Kalender» der Orthodoxen

Kirche als der auch heute noch
bei weitem wichtigsten, jedenfalls
christlichen Gemeinschaft. Das alles
kann aber die wirklich an der
Entwicklung Interessierten nicht darüber
hinwegtäuschen, dass das christliche
Bekenntnis heute immer schwieriger
wird, dass die Macht des staatlich
geförderten Atheismus immer
gewalttätigere Folgen annimmt. Darüber
wird auch in der Presse oder in westlichen

kirchlichen Zeitschriften berichtet,
werden vielerlei Zeugnisse

vernommen, die aus dem Rätebunde
kommen : Namen wie Äschlimann,
Jakunin oder SolZenicyn sind vielen
bei uns geläufig ; auch der Inhalt ihres
Zeugnisses ist nicht unbekannt. Auch
die vorliegende Zeitschrift hat in
regelmässigen Abständen immer wieder
von dieser Lage der Kirche berichtet,
und die in Küsnaoht (Kt. Zürich)
beheimatete Zeitschrift « Glaube in der
2.Welt» sorgt dafür, dass die wirklichen

Verhältnisse bekannt werden. -
Das vorliegende Buch ist eine Art von
Zusammenfassung aller dieser
Nachrichten, nützlich für viele, die sich mit
den einzelnen Ereignissen nicht befassen,

aber auch für solche, die an dem
Martyrium der russischen Kirche Anteil

nehmen, indem hier die Nachrichten
über eine ganze Reihe von Jahren

zusammengefasst, in Zusammenhang
miteinander gebracht und überdies
manches hinzugefügt wird, was
unmittelbar nach den Ereignissen noch
nicht bekannt war und also noch nicht
berichtet wurde. Das Buch ist ein
wichtiges Zeugnis und kann manche



Illusionen zerstören, die sich mancher
im Westen noch von der Lage macht,
wenn er nur auf offizielle Äusserungen
hört. Bertold Spuler

Sigisbert Kraft: Der deutsche
Gemeindegesang in der alt-katholischen
Kirche. Kirchenlied - Messgesang.
Erhältlich bei : Alt-Katholisches
Pfarramt, Roentgenstrasse 1, Karlsruhe

1. 324 S.

Jede in der Christenheit
vorgenommene Änderung der liturgischen
Sprache, und besonders innerhalb
eines hochentwickelten Kulturkreises,
bewirkt vielgestaltige Probleme. Bei
dem U'bergang zur Volkssprache droht
im allgemeinen eine nationale Isoliertheit,

die dem Wesen der katholischen
Kirche aus den Heiden zutiefst
widerspricht — was in Zeiten zunehmender
internationaler Kontakte besonders
auffällt. Aber abgesehen davon, ergeben

sich dabei mancherlei sachliche
Probleme. Theologische:
Glaubenswahrheiten müssen ungefälscht, ohne
Akzentverschiebungen und vollständig

übertragen werden. Literarische:
Anschluss muss gefunden werden an
dem, was in der neuen Sprache
existiert; die angemessene kulturelle
Ebene muss gefunden werden. Musikalische

: das richtige Gleichgewicht muss
gefunden werden zwischen gegebenenfalls

aus der Musik zur alten Sprache
übernommenen, neu zum Gebrauch
einladenden Formen und eventuellen
Neukompositionen. Praktische: Die
Frage erhebt sich nach der Möglichkeit
der Verwirklichung neuer
Ausführungsweisen und nach zeitweiliger oder
bleibender Anpassung an nicht nur
nicht zu hoch, sondern nachdrücklich
auch nicht an zu tief angesetzten
Idealen.

Mit solchen Überlegungen befasste
man sich schon bald nach 1871 in den
deutschsprachigen alt-katholischen
Kirchen, und etwas später in der
niederländischen Kirche. Im einzelnen
wäre die Geschichte der allmählichen
Sprachwechsel wohl noch neu zu
erforschen.

Der Vergleich mit der Geschichte der
lutherischen Reformation drängt sich
hier auf. Diese hatte schon gleich am
Anfang deutschen Liedern einen festen,
funktionellen Platz im Gottesdienst
eingeräumt, während die Liturgie
selbst übrigens noch manchmal jahr¬

hundertelang lateinisch blieb. Solches
ergab innerhalb des Gottesdienstes ein
neues Verhältnis zwischen Gemeindegesang

und Chorgesang; zwischen
einstimmigem Choralgesang und
mehrstimmigem Figuralgesang ; zwischen
additivem (ergänzendem) und
(notfalls) substitutivem (ersetzendem)
Liedergesang zu dem Messordinarium
bzw. des Messordinariums.

Mit J.S.Bach ging eine grosse
Epoche der Kantoreimusik zu Ende, in
der es manche grossartig kunstvolle
Lösungen solcher von der Reformation
bedingten Gestaltungsprobleme gegeben

hat. Nachdem aber die sogenannte
Aufklärung alles auf diesem Gebiet
verständnislos zerstört hatte,
vermochte die nachfolgende Romantik
nur zögernd die halb verstandenen
Erinnerungen an die frühere Glanzzeit
wenigstens künstlerisch zu restaurieren.

Vor allem für die Wiederentdeckung
des vergessenen Liedbestandes aus der
Zeit vor 1650 war in den siebziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts die
Begeisterung gewachsen. Dieser dann
erschien einladend zu ökumenischem
liturgischem Gebrauch. Da aber die
frühere Integration des Kirchenliedes
im ganzen der Liturgie seit mehr als
einem Jahrhundert überall fehlte - die
katholische Kirche hatte Liturgie ohne
eigentliche Kirchenlieder, die evangelische

Kirche Lieder ohne eigentliche
Liturgie -, so versuchte man in der
altkatholischen Kirche ziemlich mühsam
und auf bescheidener Ebene, eine neue
Integration zu schaffen. - Ähnlich tut
es heute vielerorts die römisch-katholische

Kirche.
Den Weg des deutschsprachigen

Kirchengesangs in der alt-katholischen
Kirche vom Bauerschen Gesangbuch
1885 bis zum heutigen ökumenischen
«Gotteslob» beschreibt Dr. Kraft
gewissenhaft und in vielen Einzelheiten.
Die dabei heute zu Unrecht wenig
beachtete, aber führende Gestalt war Dr.
Adolf Thürlings (1844-1915), der als
Pfarrer in Deutschland und später als
Professor in der Schweiz viel für die
praktische und grundsätzliche
Forschung, wie manche Neudiehtung
beigetragen hat, daraus man auch heute
noch vieles lernen kann.

Diesem historischen Teil schliesst
der Verfasser zunächst einen hymno-
logisch-kritischen Teil an, in dem er

53



sich mit der Untersuchung einzelner
Lieder befasst und dann auf eine
allgemeinere systematische Betrachtung
hinauskommt. Schliesslich fügt er
seine «Überlegungen zur künftigen
Gesangbucharbeit» hinzu, auf Grund
der reichen Erfahrungen, die er als
Vertreter der alt-katholischen Kirche in
der «Arbeitsgemeinschaft für ökumenisches

Liedgut » hat sammeln können.
Dem ausführlichen Literaturverzeichnis

folgt ein Anhang mit Titelbildern

und Inhaltsverzeichnissen der
wichtigsten behandelten Gesangbücher

in Faksimile. Es zeigte sich dem
Verfasser, wie schwer jetzt schon
solches Material aus verhältnismässig
junger Vergangenheit zusammengebracht

werden kann.
Um so mehr verdient diese gediegene

und trotzdem recht gut lesbare
Arbeit besondere Aufmerksamkeit -
auch, oder besser gerade, bei gelegentlicher

Meinungsverschiedenheit - aller
hymnologisch Interessierter, und
gewiss nicht nur der alt-katholischen.

Ferdinand de Beaufort

500 Jahre Eberhard-Karls-U'niversität Tü¬

bingen. 3 Bde., hrsg. im Auftrag des

Universitätspräsidenten und des
Senats der Eberhard-Karls-Universität
Tübingen:
Beiträge zur Geschichte der Universität

Tübingen 1477-1977, hrsg. von
Hansmartin Decker-Hauff, Gerhard
Fichtner und Klaus Schreiner, bearb.
von Wilfried Setzier; Wissenschaft an
der Universität heute, hrsg. von
Johannes Neumann; Die Universität
Tübingen von 1447 bis 1977 in Bildern
und Dokumenten, hrsg. von
Hansmartin Decker-Hauff und Wilfried
Setzier. Attempto Verlag, Tübingen,
1977.

Walter Scheel: Mut zu kritischer
Sympathie- Hans Küng: Heute noch
an Gott glauben? Zwei Reden.
R. Piper & Co. Verlag, München 1977.

Die Universität Tübingen hat für
das deutsche Geistesleben grosse
Bedeutung erlangt. Zum 500-Jahr-Jubiläum

ist eine Festschrift in drei Bänden

erschienen. Der erste Teilband fasst in
drei Abschnitten die «Beiträge zur
Geschichte der Universität Tübingen
1477-1977» zusammen. Sein erster
Abschnitt «Strukturen und Reformen»
zeichnet die äussere Geschichte nach,
allerdings werden dabei Wiederholungen

nicht vermieden. Blütezeiten und
Perioden des Niedergangs werden
geschildert. Dabei wird deutlich, wie
auch Professoren bereit sind, sich zu
erniedrigen, wenn sie ihre Stellung
bedroht sehen. Nachlässig-ironisch schildert

Uwe Jens Wandel, wie zur Zeit des

300-Jahr-Jubiläums keine Verbeugung
zu tief war, um auch nur einen Zipfel
landesherrlicher Gunst zu erhalten.
Andere Massstäbe werden von Uwe
Dietrich Adam für die Zeit des Dritten
Reiches angelegt. Es ging ja nicht mehr

nur um ein Staatswesen, das ein absoluter

Fürst als sein Privateigentum
verwaltete, sondern um das Schicksal
eines ganzen Volkes.

Den zweiten Abschnitt «Universität

- Gesellschaft - Politik» eröffnet Reinhard

Müth mit einem «Bekenntnis zu
Schwarz-Rot-Gold». Er wendet sich

gegen den Schriftsteller Peter Weiss
und macht deutlich, dass es bei aller
schriftstellerischen Freiheit nicht
angeht, historische Fakten so zu verändern,

dass der deutschen Nationalbe-
wegung des frühen 19. Jahrhunderts die
Exzesse des Nationalsozialismus
vorgeworfen werden. Reizvoll stehen im
dritten Abschnitt «Forschung und
Lehre» der Beitrag Martin Brechts
über «Die Anfänge der idealistischen
Philosophie und die Rezeption Kants
in Tübingen (1788-1795)» und Rudolf
Reinhardts «Theologie zwischen
Gewissen und Gehorsam. Zur
Auseinandersetzung um den ,Modernismus' in
Württemberg» nebeneinander. In
beiden Fällen ging es um Sein oder Nichtsein

der Theologie. Die evangelische
Theologie schien am Ende des 18. Jahr-

54



hunderts an der Auseinandersetzung
mit Kant zugrunde zu gehen. Die
katholische Theologie müsste sich am
Beginn unseres Jahrhunderts gegen
päpstliche Übergriffe behaupten und
staatliche Hilfe anrufen. - Im Beitrag
über Robert von Mohl schreibt Ulrich
Scheuner, die Verwaltungen der
deutschen Staaten hätten in der Ära der
Restauration nicht nach den Grundsätzen

des Liberalismus gehandelt,
«dass der Staat sich auf die Erhaltung
der öffentlichen Ordnung beschränkt
und seine aktive soziale Gestaltung
aufgibt» (Bd.I, S.518). Das ist gerade
für das Königreich Württemberg nicht
richtig. Hier wurde nach dem
Regierungsantritt von König Wilhelm I.
1817 die «Centralleitung des Wohlthä-
tigkeitsvereins» gegründet, die -
ebenso wie ihre Vorläufer -
privatrechtlich organisiert war. Württemberg

war kein absoluter Staat, «der
seine Tätigkeit auf die Regelung und
Förderung der Wirtschaft und des
Gewerbes ausdehnte und auf die
allgemeine Wohlfahrt bedacht war» (Bd.I,
S.517). Vielmehr engagierte sich die

königliche Familie, zusammen mit
Privatleuten, auf diesem Gebiet und

sorgte dafür, dass auch die staatlichen
Beamten, denen sich die Pfarrerschaft
anschloss, ihrem Beispiel folgten. Doch
die Centralleitung, die auch
Wirtschaftsförderung und Bildungsarbeit
betrieb, wurde trotz aller personellen
Verflechtung mit der staatlichen
Verwaltung nie staatliche Behörde. Im
zweiten Band, den Joh. Neumann
herausgab und einleitete, versucht die
Universität in sieben Beiträgen
verschiedener Professoren, «ihr eigenes
Tun und ihre Stellung in diesem Land
selbstkritisch zu bedenken» (Bd. II,
S.IX). Ludwig Raiser, «Universität
und Staat im Licht der Tübinger
Erfahrungen seit 1945», weist auf S. 23 auf die
Folgen der Studentenbewegung Ende

der sechziger Jahre hin, die neben dem
Prestigeverlust in der Öffentlichkeit
vor allem den Verlust an dem bisher
herrschenden «Geist liberaler
Toleranz» betraf. Hier wird unsere Gesellschaft

kaum ohne Rückbesinnung auf
christliche Grundwerte auskommen,
wenn auch «eine unausgereifte Gesetzgebung

und der ideologische Streit...,
deren bevorzugtes Kampffeld die
Universitäten sind» (Bd.II, S.25), als äussere

Ursachen der Misere nicht zu
verkennen sind. Im zweiten Teil seines

Beitrags bringt Raiser eine instruktive
Übersicht über die Hochschulgesetzgebung

der letzten Jahre. Matthias
Schramm plädiert in dem Beitrag «Zu
den Bedingungen naturwissenschaftlicher

Forschung an der Universität»
für eine Art freier Marktwirtschaft an
den Universitäten. In einer Nebenbemerkung

weist er daraufhin, dass zwar
die Hörgelder fortfielen. «Die Gelegenheit,

an ihre Stelle ein System von
finanziellen Vergünstigungen zu
setzen, das zusätzliche Leistungen in der
Lehre so vergütet, dass sie sich lohnen,
hat man versäumt» (Bd.II, S.65). Josef
Simon, «Die Schulen und die
Individualität», macht sich Gedanken «über
interne und öffentliche Bedeutung der
Wissenschaft» und zeigt die engen
Verbindungen zwischen Freiheit und
Wissenschaft, während Friedrich H.Ten-
bruck in «Fortschritt der
Wissenschaft?» die Orientierungslosigkeit
beklagt, die sich aus der unbeschränkten
Freiheit einerseits und der vielfältigen
Spezialisierung andererseits ergibt.
Jürgen Peiffer, «Fakten und Fiktionen»

handelt über «Anspruch und

Wirklichkeit, Wandlungen im Sinnhorizont

und Selbstverständnis, in den

Aufgaben und der sozialen Gebundenheit

des Hochschullehrers». Er erinnert
an Richard Löwenthals Wort: «Als
Stätte der Wissenschaft darf die
Hochschule nicht Partei nehmen - auch

55



nicht für den demokratischen Staat,
dem sie die Möglichkeit ihrer Existenz
verdankt : Sie muss in der
gesellschaftswissenschaftlichen Forschung ihre
kritische Distanz von allen herrschenden
Mächten bewahren und muss auch
erklärten Gegnern dieses Staates die
Freiheit der Lehre gewähren und
sichern, sofern sie wissenschaftlich
qualifiziert sind und sich in den Formen

und Grenzen wissenschaftlicher
Lehre halten.» Ein schöner Satz, gewiss

- doch ist die Universität nur «Stätte
der Wissenschaft», ist sie nicht ebenso

Erziehungsanstalt, und zwar in
wissenschaftlicher und in allgemein menschlicher

Hinsicht Alfons Auer behandelt
«Ethische Implikationen der Wissenschaft»,

ein anregender Beitrag, der bei
aller Zustimmung doch an einzelnen
Stellen zum Widerspruch herausfordert.

Friedhelm Neidhardt,
«Randgruppen der Universität. Zur Soziologie

der Studenten», schliesslich geht
auf die Rolle ein, die die Universität bei
der Sinngebungfür ihre jungen Mitglieder

zu spielen hat. Er stellt fest, dass das

Verhältnis der Studenten, der
«Konsumenten», zur Universität noch kaum
geklärt ist, dass das Studium aber doch

- oft gegen seine Anlage - meist erfolgreich

abgeschlossen wird.
Die beiden Festreden, die anlässlich

der 500-Jahr-Feier der Universität
Tübingen am 8. Oktober 1977 gehalten
wurden, füllen nur ein schmales Bändchen

von knapp 50 Seiten. Walter

Scheel geht aus von der Notwendigkeit
der Kritik. Er sagt: «Nur Menschen,
die von Freiheit nichts wissen, behaupten,

sie hätten ein Rezept, wie der
ideale Staat' zu verwirklichen sei. Freiheit

und unvollkommener Staat, das

gehört zusammen - ebenso wie der
ideale' Staat mit Unfreiheit und
Unmenschlichkeit zusammengeht» (S. 6).

Das klingt hart, doch wenn wir unsere
unausweichliche menschliche Unvoll-
kommenheit zugeben, müssen wir
Scheel zustimmen, und wenn wir uns
nicht im Streit selbst zerfleischen wollen,

bleibt uns nur gegenseitiges Ertragen

und Helfen, die Haltung der
Sympathie zu allem Menschlichen. Wenn
man christliche Worte verwenden will,
kann man auch sagen, wir leben unter
der Erbsünde und sind angewiesen auf
die Liebe. Sieht man auf die engere
Geschichte des Altkatholizismus, dann

gilt: so lange es heisst, dass wir nur im
Glauben, nicht im Schauen leben, muss
es auch in der Kirche Kritik geben an
allen Entscheidungen, die in ihr von
Menschen getroffen werden. Und hier
schliesst sich der Kreis zu Hans Küngs
Vortrag, der deutlich macht, dass der
Glaube ebensowenig beweisbar ist wie
der Unglaube. Der Glaube ist
Entscheidung, und dabei gilt: «An irgendeinen

,Gott' haben die Menschen
immer geglaubt - wenn nicht an den
wahren Gott, so an irgendeinen
Götzen!» (S.47). Ewald Kessler

56


	Bibliographie

