
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 1

Artikel: Orthodox-altkatholischer Dialog

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodox-altkatholischer Dialog

1. Von der ersten zur zweiten Vollsitzung der Theologischen Dialogkommission.

2. Die zweite Vollsitzung und ihre Ergebnisse.
3. Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog:

I. Protokoll der Arbeitstagung der Gemischten Subkommission vom
27. September bis 2. Oktober 1976.

IL Protokoll der zweiten Vollsitzung vom 23. bis 30. August 1977.

III. Gemeinsame Texte.

1. Von der ersten zur zweiten Vollsitzung
der Theologischen Dialogkommission

Die wichtigste Station auf dem Weg zwischen den beiden Vollsitzungen
der offiziellen Theologischen Kommission für den orthodox-altkatholischen

Dialog von 1975 und 1977 war die Arbeitstagung der 1975 in
Chambésy eingesetzten Subkommission zur Vorbereitung der Weiterarbeit

vom 27. September bis 2. Oktober im Interorthodoxen Zentrum Penteli

bei Athen. Auf sie hin hatte auf altkatholischer Seite, z.T. auch in
direktem Kontakt mit orthodoxen Partnern, eine intensive Vorarbeit
stattgefunden. In Penteli lag es in Gestalt des überarbeiteten mariologischen

und einer Reihe ekklesiologischer Textentwürfe vor. Dazu kamen,
über die seit 1974 vorliegenden, umfangreichen orthodoxen Grundlagentexte

hinaus, einzelne kürzere Entwürfe von orthodoxer Seite. Die
Zusammenarbeit erbrachte sechs gemeinsame Entwürfe, den mariologischen
und die ersten fünf ekklesiologischen. Davon lagen die letztgenannten
in Penteli erst in deutscher Sprache vor. Alle Texte wurden in der letzten
erreichten Fassung als «vorläufige» angenommen. Auftragsgemäss wurden

sie im Winter 1976/77 in Bern von den altkatholischen Mitgliedern
textlich und in den patristischen Zitaten überprüft und für die

Übersetzung ins Griechische der orthodoxen Seite zugestellt. Damit schien die

Grundlage für eine erleichterte Zusammenarbeit in der Vollsitzung des

Sommers 1977 gegeben, zumal dieser unmittelbar eine mehrtägige erneute

Arbeitssitzung der Subkommission vorangehen sollte. Leider kam diese

letztere jedoch im geplanten Sinn, wegen Verhinderung aus familiären
Gründen von Professor Karmiris an der Teilnahme wie schon an der
Vorbereitung, nicht zustande. Zugleich zeigte sich auch in der ganzen Arbeit

29



der Subkommission, trotz der stark empfundenen und immer wieder gegen-

seitigzum Ausdruck gebrachten, grundlegenden Übereinstimmung, in
welchem Mass hier, d. h. im präzisen Ausdruck des Gemeinsamen im Bereich

der mariologischen und besonders auch der ekklesiologischen Fragen, der

kritische Schwerpunkt dieses Dialogs liegt. Um so bemerkenswerter ist es

deshalb, dass die zweite Vollsitzung des Sommers 1977 in grosser
Übereinstimmung die grundlegenden, nach Vorbild von 1975 in griechischer
und deutscher Textform ausgearbeiteten Texte «Die Gottesmutter» und
«Wesen und Eigenschaften der Kirche» annehmen und unterzeichnen
konnte. Zugleich wurde im Verlauf dieser Jahre seit 1975 jedoch zweierlei
besonders deutlich : Einmal die Notwendigkeit und Bedeutung des Mitgehens

der beteiligten Kirchen in ihrer Ganzheit, der Bischöfe und
Geistlichen, der Theologen und der Gemeinden für einen echten Fortschritt auf
das gesteckte Ziel wirklicher kirchlicher Einheit hin. Und zweitens welche

unerwarteten Schwierigkeiten für gemeinsam verantwortbare Texte, sei es

bei der Formulierung selbst, sei es bei der theologischen und kirchlichen
Anerkennung derselben, auftreten können. Beides liegt gewiss in der
Natur der Sache, ist jedoch geeignet, immer neu den Zeitplan in Frage zu
stellen. Dabei kommt es zu einem diffizilen Dilemma : Einerseits setzt die

Annehmbarkeit eines Textes breite und zeitraubende Behandlung auf Seiten

beider beteiligten Kirchen voraus, andererseits kann erst die konkrete
Gestalt des Konsensus tatsächlich rezipiert werden.

Im Bewusstsein dieser Lage in der derzeitigen Dialogphase war es schon

rechtzeitig auf die Anregung durch die altkatholischen Mitglieder der
Subkommission hin dazu gekommen, dass die 17. Internationale
Altkatholische Theologenwoche in St. Virgil bei Salzburg vom 6. bis 11. September

1976, also knapp drei Wochen vor der Arbeitszusammenkunft der
Gemischten Subkommission in Penteli, vorrangig der Frage des orthodox-
altkatholischen Dialogs sich zuwendete. Dabei wurden zunächst die

schon bekannten und veröffentlichten Texte von 19751 besprochen, dann
aber auch die noch unbekannten Entwürfe der Subkommission ihrem
wesentlichen Inhalt nach vorgestellt, ohne dass die schon vorhandenen
Entwurfstexte ausgehändigt wurden. Diese Zurückhaltung stiess auf
verbreiteten Unwillen. Die altkatholischen Subkommissionsmitglieder
glaubten jedoch, dazu verpflichtet zu sein, weil inzwischen die Entwürfe in
ihrer derzeitigen Textgestalt schon den orthodoxen Mitgliedern der
Subkommission zugesandt worden waren. Es wurde aber deutlich, dass im
Interesse der allgemeinen Weiterarbeit für die Zukunft ein offeneres Vorge-

1 IKZ 66 (1976). S.23-33.

30



hen besser sein würde. Für Verlauf und Inhalt der ganzen Tagung ist auf
den Bericht von Ciaire Aldenhoven-Gauthier in der IKZ 1977, Seiten 30 bis
52, darin besonders die «Einleitung zur Thematik» von Prof. H. Aldenhoven

(31 f.), Referat und Korreferat Proff. Aldenhoven und Oeyen:
«Trinitarische Gotteslehre»(33-37), Prof. P. Amiet: «Mariologie» (37f.)unddie
verschiedenen Ausführungen zum Thema der Ekklesiologie (38-49)
hinzuweisen. Die Tagung hatte wie die Reihe ihrer Vorgänger Informationsund

Aussprachecharakter und sah sich nicht zu eigenen Stellungnahmen
veranlasst oder in der Lage, wobei jedoch allgemein der Wunsch deutlich

war, im weitergehenden Dialog solle bei einer möglichst offenen Führung
die legitime altkatholische Eigenständigkeit in angemessener und
ausreichender Weise zum Ausdruck kommen.

In diesem Sinne wurden nach Salzburg und Penteli die inneraltkatho-
lischen Bemühungen um die Vorbereitung der zweiten Vollkonferenz
intensiv fortgesetzt. Es gab Besprechungen im kleineren Kreis. Vor allem
aber wurde der Informationsstand verbessert: Nicht nur erhielten alle

Mitglieder der Dialogkommission das ganze Material der Textentwürfe
der Subkommission, dieses wurde auch den verschiedenen Lehrinstituten
und ihren Theologen in den Niederlanden, Deutschland, Österreich, der
Schweiz, USA und Polen zur Verfügung gestellt. Zugleich wurde diesen

freigestellt, weiteren Kreisen in der Kirche, vor allem den Pastoralkonferenzen

und Gemeinden, nach eigenem Ermessen davon Kenntnis zu
geben und vor allem auch eigene Stellungnahmen einzusenden. Darüber
hinaus wurde an den eigenen, zumal den ekklesiologischen Entwürfen bis
in die letzten Tage vor Beginn der Vollsitzung in Chambésy am 23. August
1977, d.h. vom 17. bis 22.August, im dortigen Ökumenischen Zentrum
weitergearbeitet. Dabei wurde die gesamte ekklesiologische Thematik
nach ihrer 1973 in Penteli gegebenen Gliederung nochmals durchgearbeitet:

Die ersten fünf Texte über Wesen, Einheit, Grenzen, Autorität und
Untrüglichkeit der Kirche wurden, nicht zuletzt auch hinsichtlich der
verwendeten biblischen und patristischen Zitate, nochmals überprüft und
gesprächsbereit gemacht. Für die weiteren Unterthemen des ursprünglichen
Penteli-Programms, Apostolische Sukzession, Hierarchie der Kirche von
Utrecht, Ökumenische und örtliche Synoden, Haupt der Kirche,
Interkommunion und Kirchliche Gemeinschaft, wurde das seit der
Arbeitskonferenz im Mattli 1974 angesammelte Material an Hand der inzwischen

gewonnenen Einsichten in der Gestalt von kurzgefassten
Arbeitsgrundlagen bereitgestellt. Von Bedeutung für die unmittelbar anschliessende

Vollsitzung waren dann besonders noch die letzten dieser vorbereitenden

Tage in der durch das Eintreffen orthodoxer Mitglieder sich ver-

31



vollständigenden Subkommission. In nützlicher Weise konnte dabei die

Aussprache aufgenommen werden nunmehr auch über die letzten Fassungen

von orthodoxer Seite in griechischer Sprache für den mariologischen
und die beiden ersten ekklesiologischen Texte.

2. Die zweite Vollsitzung und ihre Ergebnisse

Nachdem die 1975 ausgesprochene Einladung der polnischen altkatholischen

Kirche nach Warschau nicht hatte aufrechterhalten werden können,

fand die zweite Vollsitzung wieder im inzwischen eingeweihten und
noch vollständiger für Konferenzzwecke ausgestatteten Orthodoxen
Zentrum in Chambésy statt.

Zahl und Zusammensetzung der Vertreter der beteiligten altkatholischen

und orthodoxen Kirchen waren gegenüber 1975 nur wenig verändert.

Einschliesslich der Berater und Übersetzer waren während der
Vollsitzung 17 Orthodoxe und 13 Altkatholiken versammelt. Die menschliche

Betreuung im Zentrum wie die aufWeisung von dessen Leiter, Metropolit
Damaskinos, durch sein Büro geleisteten technischen Hilfen waren
vorzüglich und höchst dankenswert. Weitere Einzelheiten des Tagungsablaufs

sind im anschliessend veröffentlichten Protokoll angegeben (vgl.
Dokumente II, Seite 37).

Wenn im ganzen genommen das Zusammensein auch nicht mehr so

stark vom Reiz der Neuheit und einer gewissen Euphorie des Aufbruchs
bestimmt sein konnte, so herrschte doch unvermindert der Geist
freundschaftlicher Verbundenheit im Dienst einer grossen Aufgabe. Und wenn,
verglichen mit den fünf angenommenen Texten der ersten Vollsitzung, als

greifbares Ergebnis nur zwei vollständig abgeschlossen vorliegen, so ist
zunächst zu bemerken, dass ein dritter nur aus Zeitmangel nicht mehr

zum Abschluss gebracht werden konnte. Vor allem aber ist zu beachten,
dass man 1975 die Ernte eines mehr als hundert Jahre durchziehenden
Gesprächs einbringen konnte. Jetzt aber bedingten die gemeinsam zu
verantwortenden Aussagen über die Gottesmutter und das Wesen der Kirche
und ihre Merkmale in bestimmtem Mass das Überschreiten einer Grenze,
die zwar von Anfang an gemeinsam anerkannt, jedoch für die altkatholische

Seite von besonderem Gewicht war : das Dogma der alten Kirche als

Grundlage kirchlicher Einheit Dies betrifft im mariologischen Text den

zweiten Teil, indem über den dogmatischen Kern der biblisch begründeten

Entscheidung von Ephesus hinaus im sich damit verbindenden
Marienlob der Kirche die jungfräuliche Gottesmutter, mit Augustin und

32



in sich mehrenden Stimmen der Frömmigkeit, als «semper virgo»
Immerjungfrau gepriesen wird. Im zweiten Text, der die biblischen Aussagen

über die Kirche mit ihren vier Grundbestimmungen im Glaubenssymbol

von Nikaia-Konstantinopel verbindet, wird die genannte Grenze
dort berührt, wo daran anschliessende Einzelbestimmungen aus der
späteren kirchlichen Entfaltung der Lehre von der Kirche einen gewissen
Ausschliesslichkeitscharakter gewinnen können, falls ihre unaufgebbare
Rückbeziehung auf das unaussagbare Geheimnis der Kirche nicht in
allem wirksam bleibt. Es kann auch nicht verwundern, dass die Sensibilität

für diese Grenze auf altkatholischer Seite stärker als auf orthodoxer
Seite spürbar werden müsste. Hier lebt das theologische Denken aus
einem Bewusstsein ungebrochener kirchlicher Tradition, dort aus dem
Ethos der Wiedergewinnung der altkirchlichen Normen und der Abwehr
ihrer Abschwächung bis zur Verfälschung und zum Verlust in den
Kirchen des Westens. Es ist deshalb hoch einzuschätzen, dass trotzdem die

von allen Teilnehmern bewiesene Geduld und Rücksicht in Verbindung
mit intensiver Zusammenarbeit in kleinen und grösseren Kreisen bis ins
Plenum hinein zwei Texte erwachsen liess, die vielleicht in ihrer Tragweite
erst vom Hintergrund der tausendjährigen kirchlichen und menschlichen
Entfremdung und der Trennung von Ost und West in der ursprünglich
einen europäischen Christenheit her zu würdigen sind. Reichen doch in
diesen Texten über Entfremdung und Trennung hinweg zwei Kirchen sich
die Hand, ja sie sprechen mit einer Zunge über Grundfragen und wesentliche

Anliegen des liturgisch-frömmigkeitlich sich entfaltenden und in
kirchlicher Gemeinschaft gelebten Glaubens.

Und doch bleiben im Blick auf die Fortsetzung des gemeinsamen Weges
im Dialog Fragen, die im Grunde mit der gekennzeichneten Grenze
zusammenhängen: Ohne Zweifel war deren Überschreitung für das tatsächliche

Ingangkommen des schon wiederholt von Blockierungen bedrohten
orthodox-altkatholischen Dialogbemühens unvermeidlich. Dies zeichnete

sich immer deutlicher mit dem Eindringen der Frage der Kirche in
den Fragenkatalog zwischen den beiden Kirchen ab.

Es bleibt jedoch zu fragen, was diese Grenze an bleibender Bedeutung
besitzt für die Unterscheidung zwischen dem unaufgebbaren,
gesamtkirchlich rezipierten, oder zu rezipierenden Wahrheitszeugnis und einer
nicht in gleicher Weise verpflichtenden, kirchlichen und theologischen
Lehre in ihrer jeweiligen Bedeutung für die Begründung kirchlicher Einheit.

Es bleibt von da her auch zu fragen nach dem tragbaren Ausmass
begrifflich formulierter Übereinstimmung, wenn dieses, bei in der Sache ge-

33



genseitig schon zugestandenem Konsensus, in der Genauigkeit des Textes

zur Zwangsjacke zu werden droht.
Es bleibt weiter zu fragen nach der notwendigen Offenheit der Grenzen

eines zwar «offiziellen», d.h. im kirchlichen Auftrag sich vollziehenden,

zugleich jedoch «theologischen», d. h. unter den Bedingungen der
wissenschaftlichen Reflexion des Glaubens stehenden Dialogs. Und hierher
würde auch die gegen Ende der zweiten Vollversammlung überraschend

und verwirrend auftauchende Frage nach der Verpflichtung der Theologen

zur vorbehaltlosen Einstimmigkeit bei der Annahme eines gemeinsamen

Textes gehören, da es zur Voraussetzung des theologischen Dialogs
gehört, dass seine Ergebnisse in der Kirche und durch die Kirche zu werten,

d.i. verworfen oder geändert, ergänzt und angenommen werden
müssen.

Dies führt schliesslich zur Frage, ob die orthodoxe und die altkatholische

Kirche sich über die erfolgreich berührte Halbzeit-Wendemarke
hinaus die Zeit nehmen wollen oder tatsächlich nehmen müssen, die aller
Voraussicht nach beim «Weitermachen» im bisherigen Stil eine Spanne

von zehn bis zwanzig Jahren umfassen würde. Es drängt sich deshalb der

Gedanke auf, es müsste in beiden Kirchen unter Einbeziehung der
Bischöfe in ihrer Leitungsfunktion zu einem Überdenken der Lage kommen.
Diesem Bedürfnis soll auf altkatholischer Seite eine Vollsitzung der 1971

von der Bischofskonferenz eingesetzten «Internationalen Kommission
der Utrechter Union für den orthodox-altkatholischen Dialog» vom 6. bis
9. März 1978 in Bern dienen.

Tübingen/Bern Werner Küppers

3. Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog

/. Protokoll der Arbeitstagung der Gemischten Subkommission im orthodox-
altkatholischen Dialog vom 27. September bis 2. Oktober 1976 im

Interorthodoxen Zentrum Penteli bei Athen

Gemäss dem Beschluss der ersten Vollsitzung der Gemischten Kommission

für den orthodox-altkatholischen theologischen Dialog vom
28. August 1975 in Chambésy tagten als Gäste der Kirche Griechenlands
im Interorthodoxen Zentrum Penteli bei Athen vom Montagvormittag,
den 27. September, bis Samstagmittag, den 2. Oktober, die je fünf Mitglie-

34



der der gemischten Subkommission für die Fortsetzung der begonnenen
Arbeit am dritten Teil der Christologie und den neun Teilen der Ekklesiologie

nach entsprechender Vorbereitung.

Die Teilnehmer waren:

von orthodoxer Seite als Vorsitzender Metropolit Irenaios und die
Professoren Emmanuel Photiades, Johannes Karmiris, Isidor Todoran
(anstelle von Stefan Alexe) und Ilja Tsonevski;
von altkatholischer Seite als Vorsitzender Bischof Léon Gauthier und die
Professoren P.J. Maan, Werner Küppers, Herwig Aldenhoven und Peter
Amiet.

Als Beobachter zugegen waren:

Thaddeusz Majewski, Bischof der Altkatholischen Kirche in der Volksrepublik

Polen, Mitglied der Dialogkommission, und Metropolit Chrysostomos

Zaphiris, Vertreter des Patriarchates Jerusalem in der
Dialogkommission und Direktor des Interorthodoxen Zentrums Penteli.

Als Arbeitsgrundlagen standen zur Verfügung:

1. für den Text II/3, Die Lehre von der Gottesmutter, ein gemeinsamer
orthodox-altkatholischer Entwurf in deutscher und griechischer Sprache,
der weitgehend schon 1975 in Chambésy erarbeitet worden war;

2. fürIII/1-9, Die Ekklesiologie, eine Reihe altkatholischer Consensus-

texte, die im Juli 1976 in Bern von den altkatholischen Mitgliedern der
Subkommission auf Grund früherer Vorarbeiten angenommen worden

waren, in deutscher Sprache.
Die neun Texte waren vor Beginn der Tagung den orthodoxen Mitgliedern

soweit möglich zugesandt worden;
3. ebenfalls für III/1-9 die auf den Arbeiten für die Arbeitskonferenz im

September 1974 beruhenden, überarbeiteten Texte in griechischer (Prof.
Karmiris) und deutscher (Prof. Tsonevski) Sprache als Entwürfe von
orthodoxer Seite.

Die Arbeit selbst vollzog sich, nachdem das Plenum sich jeweils einen
Überblick über den Inhalt der Vorlagen verschafft hatte, in den dafür vom
Plenum bestellten Arbeitsgruppen. Diese legten zum Schluss der Konferenz

dem Plenum das Ergebnis ihrer Arbeit vor. Der gemeinsame Text 11/
3 zur Mariologie wurde am 30. September, die fünf Texte zur Ekklesiologie,

III/l Wesen und Merkmale der Kirche, III/2 Einheit der Kirche und

35



örtliche Kirchen, III/3 Grenzen der Kirche, III/4 Die Autorität der Kirche
und in der Kirche und III/5 Die Untrüglichkeit der Kirche, am 2. Oktober
vom Plenum einstimmig angenommen. Die restlichen Texte konnten
nicht mehr bearbeitet werden. Alle genannten Texte wurden in deutscher

Sprache vorgelegt und unter dem Vorbehalt einzelner, dem Sinne nach
bezeichneter Verbesserungen und redaktioneller Änderungen vom Plenum

einstimmig angenommen. Die Unterzeichnung erfolgte durch die beiden

Vorsitzenden und Sekretäre.

Abschliessend wurden die folgenden Beschlüsse gefasst:

1. Die vorliegenden Texte in deutscher Sprache werden, wenn möglich bis

Anfang Dezember 1976, im Sinne der genannten Vorbehalte bereinigt und

an Prof. J. Karmiris als orthodoxen Sekretär zum Zweck der Übersetzung
ins Griechische und zur Weitergabe an die Mitglieder der orthodoxen
Seite der Subkommission übersandt. Diese sich noch in einem Entwurfsstadium

befindenden Texte sollen über den Kreis der Subkommission
nicht weitergegeben werden. Sie sollen jedoch von deren Mitgliedern bis

zur nächsten Zusammenkunft zur Bearbeitung der restlichen Fragen zur
Ekklesiologie III/6-9 weiter bedacht und eventuelle Verbesserungen
vorbereitet werden.

2. Die Arbeit der Subkommission soll, um den ihr zuteil gewordenen
Auftrag zu erfüllen, noch vor Beginn der zweiten Vollsitzung der
Gemischten Kommission im Jahre 1977 5-6 Tage zusammenkommen. Es

werden dafür unter Vorbehalt von Zeit und Ort für die Vollsitzungseinladung

durch das Ökumenische Patriarchat die Tage vom 17. bis 23. August
1977 in Chambésy vorgesehen.

3. Für die Vollsitzung soll dem Ökumenischen Patriarchat die Zeit vom
23. (als Anreisetag) zum 31. August 1977 (als Abreisetag) im Orthodoxen
Zentrum des Ökumenischen Patriarchates in Chambésy vorgeschlagen
werden. In zweiter Linie kommt auf die von Bischof Majewski im Namen
der Altkatholischen Kirche in Polen ausgesprochene Einladung hin
möglicherweise Warschau in Betracht. Eine dritte Möglichkeit besteht nach
der Erklärung von Metropolit Irenaios in der Orthodoxen Akademie in
Kreta.

4. Für die weitere Arbeit sowohl der Subkommission wie der gesamten
Kommission wird die Hilfe von zwei Übersetzern ohne direkte Belastung
durch theologische Arbeit für notwendig erachtet. Es werden dafür die

Namen von Dr. Th. Nikolaou (Bonn) und Dr. A. Basdekis (Frankfurt)
genannt.

36



5. Auf Anregung von Bischof Majewski wird Metropolit Irenaios gebeten,

die Frage zu prüfen, ob zur nächsten Vollsitzung der Gemischten
Kommission Bischof Basilios von der Orthodoxen Kirche in Polen als

Gastbeobachter eingeladen werden könnte.
Am Vormittag des 30. September wurde die Subkommission mit den

beiden Beobachtern vom Hochwürdigsten Erzbischof von Athen,
Seraphim, dem Vorsitzenden der Hl. Synode der Kirche Griechenlands, in der

Metropolie empfangen.
Am Morgen des letzten Tages fand unter Teilnahme aller Mitglieder der

Arbeitstagung eine Hl. Liturgie im Katholikon des Klosters Penteli statt,
bei deren Abschluss Metropolit Irenaios zu den Teilnehmern sprach.

Zum Ende der Arbeit brachten beide Vorsitzende mit dem Dank gegen
Gott ihre Genugtuung über die geleistete Arbeit und den darin für den

Dialog sich abzeichnenden Fortschritt in der zentralen Frage des

Verständnisses der Kirche zum Ausdruck.

Penteli, 2. Oktober/Tübingen, 7. Oktober 1976

Der theologische Sekretär der altkatholischen Sektion

W.Küppers

II. Protokoll der zweiten Vollsitzung der Gemischten Theologischen
Kommission für den orthodox-altkatholischen Dialog vom 23. bis zum

30. August 1977 im Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen Patriarchates
in Chambésy bei Genf

Auf Einladung Sr. Allheiligkeit, des Ökumenischen Patriarchen Demetrios

L, in Übereinstimmung mit den ehrwürdigen Vorsitzenden der
orthodoxen Kirchen und der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz versammelten sich im Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen

Patriarchates in Chambésy die Mitglieder der Gemischten Theologischen

Kommission für den Dialog zwischen Orthodoxen und Altkatholiken

in ihrer zweiten Vollsitzung zur Fortsetzung des offiziellen Dialogs.

Vertreten waren von orthodoxer Seite:

das Ökumenische Patriarchat, die Patriarchate von Alexandria, Jerusalem,

Moskau, Serbien, Rumänien und Bulgarien und die autokephalen
Kirchen von Zypern und Griechenland.

37



Von altkatholischer Seite:

die selbständigen Kirchen in den Niederlanden, Deutschland, der

Schweiz, Österreich und Polen. Die Polnisch-Nationale Katholische Kirche

in den USA und Kanada wurde durch die Kirche Polens vertreten.
Den Vorsitz führten Metropolit Irenaios von Deutschland und Léon

Gauthier, Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Sekretäre

waren die Professoren Megas Farantos (als Stellvertreter des ständigen
Sekretärs Prof. Johannes Karmiris) und Werner Küppers.

Am 24. August begann gemäss den Beschlüssen der zweiten
Vollversammlung die Arbeit, für die gemeinsame Textentwürfe der in Chambésy
1975 eingesetzten Subkommission zur Mariologie II/3 und zur Ekklesiologie

III/1-5 vorgelegt werden konnten, nachdem diese vom 27. September

bis 2. Oktober 1976 in Penteli ihren Auftrag zu erfüllen gesucht hatte.

Die Konferenzsprachen waren wieder Griechisch und Deutsch, und die

Arbeit erfolgte in Gruppenbesprechungen und im Plenum.
Vom Beginn der Arbeit in der neuen Phase des Dialogs wurde durch ein

Telegramm Sr. Allheiligkeit, dem Ökumenischen Patriarchen Demetrios

I., Mitteilung gemacht, der in einem Antworttelegramm gutes Gelingen

wünschte.
Über die Aufnahme der von der Gemischten Kommission 1975 in ihrer

ersten Vollsitzung angenommenen Texte in den orthodoxen und
altkatholischen Kirchen wurde ein Überblick gegeben: Metropolit Philaret
übergab den Vorsitzenden die offizielle schriftliche Stellungnahme der

Kommission des hl. Synods des Moskauer Patriarchates für die Fragen
der kirchlichen Einheit und der zwischenkirchlichen Beziehungen und

knüpfte daran kurze mündliche Erläuterungen.
Professor Mitsidis berichtete von der Behandlung der Texte in der Synode

der Kirche von Cypern, die durch den Tod von Erzbischof Makarios
unterbrochen wurde und noch abgeschlossen werden muss.

Bischof Gauthier berichtete allgemein über das Echo, das die Texte in
den Kirchen der Utrechter Union bisher gefunden haben.

Die Arbeit erstreckte sich auf den Fragenkreis der Lehre von der
Gottesmutter und der Kirche in ihrem Wesen und in ihren Eigenschaften.
Nach gründlicher Beratung wurden die beiden Texte:

1. Die Gottesmutter

2. Wesen und Eigenschaften der Kirche
im Plenum angenommen und unterzeichnet, mit Ausnahme von Prof. Oeyen

für den zweiten Text. Die Orthodoxe Kommission erklärte, dass sie

38



prinzipiell dieses Vorgehen ablehnt. Daraus ergibt sich für die Gemischte
Kommission die Aufgabe einer künftigen Regelung der aufgeworfenen
Frage.

Die von der Kommission angenommenen Texte wurden an die Mitglieder

zur Weitergabe an ihre Kirchen übergehen.
Während der Tagung fanden täglich abwechselnd orthodoxe und

altkatholische Morgengottesdienste statt, nachdem schon vor Tagungsbeginn
unter Teilnahme der schon Anwesenden am 23. August, dem Tage des

hl. Irenäus von Lyon, Metropolit Irenaios von Deutschland in der neuen
Pauluskirche des Orthodoxen Zentrums die Hl. Liturgie gefeiert hatte.
Am Sonntag, 28. August, dem Tag desHl. Augustinus, standen drei
Eucharistiefeiern dem Besuch der Konferenzteilnehmer offen: die Hl. Liturgien
in der Kirche des Zentrums und in der russischen Kirche, Rue Beaumont,
in Genf, sowie mit besonderer Einladung durch Bischof Léon Gauthier
das christkatholische Hochamt in der Pfarrkirche St-Germain in der Genfer

Altstadt, in dem beide Präsidenten am Schluss Ansprachen an die
Gemeinde richteten. Anschliessend folgten die Konferenzteilnehmer der
Einladung der Christkatholischen Kirche des Kantons Genf zu einem Essen,
bei dem in verschiedenen Ansprachen die Genugtuung über die
Fortschritte im Dialog zum Ausdruck gebracht wurde.

In der Schlusssitzung wurden folgende Beschlüsse gefasst:

1. Im Lauf des Jahres 1978 soll die 1975 bestellte Gemischte Subkommission

wieder zusammenkommen, um gemeinsame Entwürfe für die dritte
Phase des Dialogs vorzubereiten.

Dabei soll es den Vorsitzenden freistehen, jeweils Experten zuzuziehen.

2. Die nächste Vollsitzung soll im Sommer 1979 stattfinden. Ort und

Zeit wurden dafür nicht vorgeschlagen. Sie werden durch das Ökumenische

Patriarchat einvernehmlich festgelegt werden. Als Gegenstand der

Verhandlungen wurden die restlichen Kapitel der Ekklesiologie, gemäss
dem Themenkatalog von Penteli 1973, bestimmt.

3. Beide Kirchen sind frei, die angenommenen Texte wie auch das

vorliegende Protokoll zu veröffentlichen.
Die Tagung schloss am 30. August mit dem Dank der Präsidenten an

die Mitglieder sowie an den Leiter des Zentrums, Metropolit Damaskinos,

für die Gastfreundschaft des Ökumenischen Patriarchates.

39



In seiner Antwort drückte Metropolit Damaskinos seine Befriedigung
über den Fortschritt des Dialogs aus und betonte dessen Bedeutung für
den christlichen Dialog im allgemeinen.

Chambésy, den 30. August 1977

Für die

orthodoxe Kommission:
Irenaios

Megas Pharantos

Für die

altkatholische Kommission:

f Léon Gauthier
Werner Küppers

Als kirchliche Vertreter nahmen an den Beratungen teil:

Ökumenisches Patriarchat
Irenaios, Metropolit von Deutschland,
Vorsitzender
Prof. Emmanuel Photiades

Patriarchat Alexandrien
Parthenios, Metropolit von Karthago

Patriarchat Jerusalem
Kornelios, Erzbischof von Sebastia

Chrysostomos, Metropolit von Gardi-
kion

Patriarchat Moskau
Philaret. Metropolit von Berlin
Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Serbien
Prof. Dimitrije Dimitrijevic, Priester

Patriarchat Rumänien
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat Bulgarien
Prof. Ilja Tsonevski

Kirche von Zypern
Prof. Andreas Mitsidis

Kirche von Griechenland
Prof. Johannes Kalogirou
Prof. Megas Pharantos

Kirche der Schweiz

Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Holland
Prof. Petrus Johannes Maan
Kanonikus
Martien Parmentier, Priester

Kirche von Deutschland
Prof. Werner Küppers, Priester
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kirche von Österreich
Günther Dolezal, Priester

Kirche von Polen
Tadeusz Majewski, Bischof
Maksymilian Rode, Bischof

(diese vertraten auch die Polnisch-
Nationale Katholische Kirche von
USA und Kanada)

NB. Ausserdem waren als Berater und Dolmetscher anwesend:
von orthodoxer Seite: Dr. Theodoros Nikolaou und Grigorij Skobej;
von altkatholischer Seite : Prof. Peter Amiet, Priester, Urs von Arx, Priester und

Dieter Prinz, Priester.

40



III. Gemeinsame Texte

1. Die Gottesmutter

Die Kirche bekennt, dass in Jesus Christus die göttliche und die menschliche

Natur hypostatisch vereinigt sind. Dementsprechend bekennt sie

auch, dass die Heilige Jungfrau Maria nicht nur einen blossen Menschen,
sondern den Gottmenschen Jesus Christus geboren hat und wahrlich
Gottesmutter ist - wie es das 3. Ökumenische Konzil definiert und das
5. Ökumenische Konzil bestätigt hat. Nach dem heiligen Johannes von
Damaskus «schliesst» die Benennung Gottesmutter «das ganze Geheimnis

des Heilsplans zusammen» (de fide orth. 3,12 - PG 94,1029).
1. In der Jungfrau Maria hat der Sohn Gottes kraft göttlicher Allmacht

die ganze menschliche Natur, Leib und Seele, angenommen, da die Kraft
des Höchsten die Jungfrau überschattete und der Heilige Geist auf sie
herabkam (Luk. 1, 35). So wurde das Wort Fleisch (Joh. 1, 14). Durch die
wahre und wirkliche Mutterschaft der Jungfrau Maria vereinte sich der
Erlöser mit dem menschlichen Geschlecht.

Es besteht ein innerer Zusammenhang zwischen der Wahrheit von dem
einen Christus und der Wahrheit von der Gottesmutterschaft Marias,
«... denn es geschah die Vereinigung zweier Naturen : darum bekennen wir
auch Einen Christus, Einen Sohn, Einen Herrn. Diesem Verständnis der
unvermischten Vereinigung gemäss bekennen wir, dass die heilige Jungfrau

Gottesgebärerin ist, weil Gott das Wort Fleisch und Mensch wurde
und auf Grund der Empfängnis den aus ihr genommenen Tempel mit sich
vereinte» (3. Ökumenisches Konzil, Formula unionis, Mansi 5, 292);
«...wir lehren alle übereinstimmend, den einen und selben Sohn, unsern
Herrn Jesus Christus zu bekennen,... der vor der Zeit aus dem Vater
gezeugt ist der Gottheit nach, welch ebenderselbe in den letzten Tagen für
uns und zu unserem Heil aus der Jungfrau und Gottesmutter Maria (geboren

ist) der Menschheit nach» (4. Ökumenisches Konzil, Definitio fidei,
Mansi 7,116).

2. Da die Kirche Mariaals Gottesmutter anerkennt, deren Niederkunft
der heilige Ignatius von Antiochien «ein laut rufendes Geheimnis» nennt
(Ign. Ant. ad Eph. 19,1), rühmt sie auch ihre bleibende Jungfrauschaft. Die
Gottesmutter ist immer Jungfrau, da sie unversehrt und auf unsagbare,
nicht zu erklärende Weise Christus geboren hat. Die Väter des 4. Ökumenischen

Konzils sagen in ihrer Ansprache an Kaiser Markian: «...die
Väter haben das Verständnis des Glaubens für alle entfaltet und die
Wohltat der Menschwerdung genau verkündet: wie von oben her das

41



Mysterium des Heilsplans aus dem Mutterschoss bereitet wurde, wie die

Jungfrau Gottesgebärerin (genannt wird) um dessen willen, der ihr auch

nach der Schwangerschaft die Jungfräulichkeit schenkte und ihren Leib in
herrlicher Weise versiegelt hielt, und (wie sie) der Wahrheit gemäss Mutter
genannt wird um des Fleisches des Herrn des Alls willen, das aus ihr war
und das sie ihm lieh» (Allocutio ad Marc. Imp. - Mansi 7, 461B). Das
7. Ökumenische Konzil aber sagt in seiner Entscheidung: «Wir bekennen
die zwei Naturen dessen, der um unseretwillen Fleisch geworden ist aus
der reinen Gottesmutter und immer Jungfrau Maria» (Definitio - Mansi
13, 377 A). «Er ist», wie der heilige Augustinus sagt, «geboren vom
Heiligen Geist und der Jungfrau Maria. Und auch die menschliche Geburt
selbst ist niedrig und erhaben. Wieso niedrig? Weil er als Mensch aus
Menschen geboren ist. Wieso erhaben? Weil er von der Jungfrau (geboren
ist). Eine Jungfrau empfing, eine Jungfrau gebar und Jungfrau blieb sie

auch nach der Geburt» (Aug. de symb. ad cat. 1.3, 6 - PL 40, 630). (Vgl.
auch Sophr. Hier. Ep. Synod. - PG 87, 3164.3176; Joh. Dam. de fide orth.
4, 14- PG 94,1161 ; Max. Conf. ambig. - PG 91,1276 A und andere).

3. Daher ehrt die Kirche ganz besonders die jungfräuliche Gottesmutter,

jedoch «nicht wie Gott, sondern als Mutter Gottes nach dem Fleisch»
(Joh. Dam. de imag. 2, 5 - PG94, 1357). Wenn so die Kirche um der in
Christus geschehenen Erlösung und seiner Wohltaten willen zuallererst
Gott Verherrlichung und die wahre Anbetung, die allein der göttlichen
Natur gebührt, darbringt, ehrt sie zugleich die Gottesmutter als
auserwähltes Gefäss des Heilswerkes, als die, welche in Glauben, Demut und
Gehorsam das Wort Gottes angenommen hat, als Pforte, durch die Gott
in die Welt eintrat. Sie nennt sie die Begnadete, die Erste der Heiligen und
die reine Magd des Herrn - und schreibt ihr damit eine relative Sündlosigkeit

aus Gnaden zu, zumal von der Herabkunft des Heiligen Geistes auf
sie an, denn der Natur nach und absolut sündlos ist allein unser Erlöser
Jesus Christus.

Die Kirche kennt nicht die neuen Dogmen einer unbefleckten
Empfängnis und einer leiblichen Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel.
Sie feiert aber den Eingang der Gottesmutter ins ewige Leben und begeht
festlich den Tag ihres Hinscheidens.

4. Die Kirche ehrt die Gottesmutter auch als Fürbitterin für die
Menschen bei Gott, was sie in besonderer Weise wegen ihrer herausragenden

2 Nicht aus theologischen Gründen, sondern wegen des verschiedenen
Sprachgebrauchs weichen der deutsche und der griechische Text an dieser Stelle voneinander

ab; die griechischen Epitheta sind: xsyagixoouevn, navayia. navauójpnxoc.
àomXoç, xißiüniga xai hboçoxéga xaì àyicoxéga nâvxcov.

42



Stellung im Heilswerk ist. Sie unterscheidet aber die Fürbitte der Gottesmutter

von der gänzlich einmaligen Mittlerschaft Jesu Christi: «Denn
einer ist der Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus

Jesus» (1. Tim. 2, 5). «Zeige deine Menschenliebe, Barmherziger:
nimm an, die dich geboren hat, die Gottesmutter, die für uns eintritt, und

rette, du unser Heiland, das hilflose Volk» (Hesperinos des Samstags,
Ichos Plagios 4). «... o Gott,... uns allen gib Anteil am Leben deines Sohnes

in der Gemeinschaft mit der Jungfrau Maria, der heiligen Mutter unseres
Herrn und Gottes,... und allen deinen Heiligen. Blicke auf ihr Leben und
Sterben und erhöre ihre Fürbitten für deine Kirche auf Erden» (Messliturgie

der Christkatholischen Kirche der Schweiz).
Zwar wird in den Hymnen der Kirche die Gottesmutter auch «Vermittlerin»

(ueaixQia) genannt, doch wird sie so keineswegs und niemals im
Sinne von Mittlerin (Commediatrix) oder Miterlöserin (Corredemptrix),
sondern nur im Sinn von Fürbitterin bezeichnet.

Der obige Text über «die Gottesmutter» gibt nach Auffassung der
Gemischten orthodox-altkatholischen theologischen Kommission die Lehre der

orthodoxen und altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,

27. August 1977

Unterschriften

2. Wesen und Eigenschaften der Kirche

Die Kirche steht ihrem Wesen nach in engem Zusammenhang mit dem
Geheimnis des dreieinigen Gottes, der sich in Christus und dem Heiligen
Geist offenbart (vgl. Eph. 5, 32). Sie ist «der Schatz der unaussprechlichen
Geheimnisse Gottes» (Joh. Chrys. in ep. I. ad Cor. hom. 16, 3 - PG 61,

134).

In Schrift und Überlieferung wird keine direkte und umfassende Definition

des Begriffs der Kirche gegeben, es finden sich in ihnen jedoch viele
Bilder und Bezeichnungen, aus denen mittelbar hervorgeht, was die Kirche

ihrem Wesen nach ist.
Nach der Schrift ist die Kirche «der Leib Christi» (Röm. 12,4L; 1. Kor.

12, 13.27), «das Volk Gottes» (1. Petr. 2,10), «das Haus» oder «der Tempel

Gottes» (1. Tim. 3,15; Eph. 2,19; 1. Kor. 3,16f), «die königliche Prie-

43



sterschaft» (1. Petr. 2, 9), die Braut Christi (vgl. Mk. 2, 20; Mat. 25, Iff;
Apk. 21,2), «der Weinberg» Gottes (Jes. 5, 7).

Auch in der Überlieferung gibt es Umschreibungen, wobei jeweils der

eine oder andere Aspekt der Kirche hervorgehoben wird: sie hat eine

bischöfliche Ordnung, einen priesterlichen und charismatischen Charakter,
sie ist Gemeinschaft der Gläubigen, sie wird gebildet von allen Rechtgläubigen

aller Zeiten, sie ist die im Gottmenschen geeinte Menschheit.
Ihrem Wesen nach ist die Kirche somit keine bloss menschliche

Gemeinschaft, keine vergängliche Erscheinung der menschlichen
Geschichte. Sie gründet in Gottes ewigem Ratschluss für die Welt und die

Menschen, im Alten Bund wurde sie in Israel vorausdargestellt und von
den Propheten im voraus verkündet als das zukünftige Gottesvolk des

Neuen Bundes, in dem Gott seine endgültige und alle umfassende
Herrschaft auf Erden errichten würde (Jes. 2,2; Jer. 31, 31), und in der Fülle der
Zeit wurde sie verwirklicht in der Menschwerdung des Wortes Gottes,
durch die Verkündigung des Evangeliums, die Auswahl der zwölf Apostel,
die Einsetzung des Abendmahles, den Tod am Kreuz und die Auferstehung,

sowie durch die Sendung des Heiligen Geistes an Pfingsten zur
Heiligung der Kirche und zur Ausrüstung der Apostel für ihr Werk.

So ist die vom Herrn auf Erden gegründete Kirche der Leib Christi, dessen

Haupt Christus ist, ein gottmenschlicher Organismus: eine beschreibbare

und wahrnehmbare Gemeinschaft und zugleich eine innere und
geistige Beziehung ihrer Glieder zu ihrem göttlichen Stifter und untereinander.

Als wanderndes Gottesvolk lebt die Kirche auf Erden in der Erwartung

ihres Herrn bis zur Vollendung des Gottesreiches. Sie besteht und
lebt sowohl im Himmel in den schon Vollendeten und dort Triumphierenden

als auch auf Erden in den Gläubigen, die den guten Kampf kämpfen
(vgl. 2. Tim. 4,6). Nach dem einen Aspekt ist sie unsichtbar und himmlisch,
nach dem andern ist sie irdisch und sichtbar, eine Gemeinschaft und ein

Organismus mit einem Hirten- und Priesteramt, das ordnungsgemäss von
den Aposteln stammt, mit bleibenden dogmatischen und ethischen
Grundsätzen und einem feststehenden, geordneten Gottesdienst, ein Leib,
in dem Klerus und Laienschaft unterschieden werden.

In der Kirche vollzieht sich das neue, Christus gemässe Leben im
Heiligen Geist, in ihr wird die Gnade und das göttliche Leben des Hauptes
allen Gliedern des Leibes zu ihrer Heiligung und Rettung geschenkt.

Dementsprechend kann die vom Herrn auf Erden gegründete Kirche
nicht nur etwas Innerliches sein, eine unsichtbare Gemeinschaft oder eine

ideale und unbestimmbare Kirche, deren unvollkommene Abbilder die
einzelnen Kirchen wären. Eine derartige Auffassung vom Wesen der Kir-

44



che widerspricht dem Geist der Schrift und der Überlieferung, sie zerstört
den echten Gehalt der Offenbarung und den geschichtlichen Charakter
der Kirche.

Das Wesen der Kirche findet seinen dogmatischen Ausdruck im
Nizäno-konstantinopolitanischen Glaubenssymbol, wie es von der
4. Ökumenischen Synode in Chalkedon bestätigt wurde. In diesem Symbol

folgt auf den Glauben an den dreieinigen Gott die Glaubensaussage
über «die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche».

Die Kirche ist «Eine», denn so, wie Christus, das Haupt der Kirche,
einer ist, gibt es auch einen vom Heiligen Geist belebten Leib, in dem Christus

als Haupt und die Gläubigen als Glieder vereinigt werden. In diesem

Leib sind alle Ortskirchen durch die Einheit des Glaubens, des

Gottesdienstes und der Ordnung miteinander verbunden. Die Einheit des Glaubens

und des Gottesdienstes stellt das Band dar, das die Gläubigen mit
dem Erlöser und untereinander in Liebe und Frieden verbindet, und
kommt zum Ausdruck im Bekennen desselben Glaubens und im Feiern
desselben Gottesdienstes, soweit er auf dem Dogma beruht. Die Einheit
der Ordnung zeigt sich darin, dass die Leitung auf Grund derselben
Prinzipien ausgeübt wird und die Gläubigen ein Amt und eine Autorität den

kanonischen Satzungen gemäss anerkennen, den Episkopat, der konziliar
verfasst ist.

Wenn die Glieder der Kirche die Glaubenswahrheiten auf verschiedene
Weise erkennen, ist das keine Aufhebung oder Beeinträchtigung der Einheit

des Glaubens; auch nicht, wenn die Kirche manchmal gegenüber
Menschen, die sich von der Einheit des Glaubens und der Ordnung entfernen,

Geduld zeigt und sie aus Gründen der Fürsorge und der «Ökonomie»

vom Leib der Kirche nicht ausschliesst.
Sind also in der Kirche, dem Leib Christi, auch viele Glieder, so bilden

sie doch alle einen Leib und sind zu einer untrennbaren Einheit vereinigt.
Für diese Einheit hat der Herr gebetet, wobei er die Einheit der Gläubigen
in der Einheit von Vater und Sohn gründen liess (Joh. 17,21), als Bild der
Einheit des dreieinigen Gottes. «Vater, Sohn und Heiliger Geist haben
einen Willen. Er will, dass auch wir so sind, wenn er sagt:,damit alle eins

seien, wie ich und du eins sind'» (Joh. Chrys. in Joan. Hom. 78, 3 - PG 59,

425).

Die Kirche ist «heilig», da Christus, ihr Haupt, heilig ist und sich für sie

hingegeben hat, «um sie zu heiligen,... damit er selbst die Kirche in
herrlicher Gestalt vor sich hinstellte als eine, die weder Flecken noch Runzel
oder etwas dergleichen hätte, sondern heilig und untadelig wäre» (Eph. 5,

25-27). Christus machte die Kirche zum «Haus Gottes» (1. Tim. 3, 15;

45



Hebr. 3, 6), er hat ihr Gemeinschaft und Anteil an seiner Heiligkeit und

Gnade und seinem göttlichen Leben gegeben, - er, «der das Volk geheiligt
hat durch sein eigenes Blut» (Hebr. 13,12). Daher werden auch die Christen

Heilige genannt (Apg. 9,13).
Die Tatsache, dass Glieder der Kirche sündigen, hebt die Heiligkeit der

Kirche nicht auf. Die Väter haben übereinstimmend jene verurteilt, die

aus übertriebenen und asketischen Tendenzen heraus der Auffassung

waren, die Kirche sei eine Gemeinschaft, die nur aus vollkommen heiligen
Gliedern bestehe.

Die Kirche ist «katholisch», da Christus, ihr Haupt, der Herr des Alls
ist. Es ist ihr vorausbestimmt, dass sie sich über die ganze Schöpfung
erstrecke, über alle Völker und durch alle Zeiten (Mat. 28,20; Mk. 16, 15;

Apg. 1, 8). Das ist die äussere, quantitative Bedeutung der Katholizität.
Nach der inneren, qualitativen Bedeutung des Wortes wird die Kirche

«katholisch» genannt, da sie, obwohl über die ganze Erde verstreut,
immer und überall dieselbe ist. Sie ist «katholisch», da sie die «gesunde
Lehre» hat (Tit. 2, 1; vgl. 1. Tim. 6, 20), in der ursprünglichen Überlieferung

der Apostel verbleibt und, «was überall, immer und von allen
geglaubt worden ist» (Vine. Ler. Comm. 2 - PL 50, 640), rechtgläubig
fortführt und bewahrt. Die Kirche ist also «katholisch» in dem Sinn, dass sie

die rechtgläubige, authentische und wahre Kirche ist.

Nach Kyrill von Jerusalem «wird (die Kirche) katholisch genannt, weil
sie über den ganzen Erdkreis, von einem Ende der Erde bis zum andern

(ausgebreitet) ist; weil sie vollständig und umfassend alle Glaubenswahrheiten,

die zur Kenntnis der Menschen kommen sollen, lehrt - sowohl was
das Sichtbare wie das Unsichtbare, das Himmlische wie das Irdische
betrifft; weil sie das ganze Menschengeschlecht zur Gottesfurcht führt - die
Herrscher und die Untertanen, die Gebildeten und Ungebildeten; und
weil sie einerseits jede Art von Sünden, die mit Seele und Leib begangen
werden, umfassend behandelt und heilt, anderseits jedwelche Tugend, die

man nennen kann, in sich besitzt - in Tat und Wort und in mannigfachen
geistlichen Gnadengaben» (Cyr. Hier. Cat. 18, 23 - PG 33,1044).

Die Kirche ist «apostolisch», da ihr göttlicher Stifter der erste «Apostel»

war (Hebr. 3, 1 ; vgl. Gal. 4,4) und da sie erbaut ist «auf dem Grund
der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus der Eckstein ist» (Eph.
2, 20).

Die Sendung Jesu steht in einem weiteren Zusammenhang: der Sohn

wird vom Vater in die Welt gesandt, er selbst sendet die Jünger (vgl. Joh.

20, 21), zu denen er sagt: «Wer euch hört, hört mich» (Luk. 10, 16). Nach
ihrem Tod wird die Sendung von der Kirche fortgeführt, die das vom

46



Herrn den Aposteln anvertraute Gut der Wahrheit festhält und weitergibt
im geistlichen Leben, im Vollzug der Sakramente und in der Lehre. Die
von der Kirche bewahrte apostolische Lehre ist die innere Seite ihrer
Apostolizität. Deren anderes Element ist die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche, die
das äussere Merkmal und gleichsam die Bürgschaft der Wahrheit der Kirche

ist. Diese beiden Elemente der Apostolizität, das innere und das

äussere, begründen und bedingen einander: fehlt das eine oder das andere, so

wird das Wesen der Apostolizität und die Fülle der Wahrheit der Kirche
beeinträchtigt.

Die vier dogmatischen Eigenschaften der Kirche durchdringen einander

in unauflöslicher Einheit und weisen hin auf die Unzerstörbarkeit und

Untrüglichkeit der Kirche, der «Säule und Grundfeste der Wahrheit»
(l.Tim. 3, 15).

Der obige Text über « Wesen und Eigenschaften der Kirche» gibt nach

Auffassung der Gemischten orthodox-altkatholischen theologischen
Kommission die Lehre der orthodoxen und altkatholischen Kirchen wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,

29. August 1977

Unterschriften

47


	Orthodox-altkatholischer Dialog

