Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Geschichte der Kirche, Hrsg. L.J. Ro-
gier, A. Aubert und M.D.Knowles,
Bd.1 Von der Griindung der Kirche
bis zu Gregor dem Grossen, Bd.2
Frith- und Hochmittelalter, Bd.3
Reformation und Gegenreformation,
Bd.4 Aufklirung und Restauration,
Bd.5/1 u.2 Vom Kirchenstaat zur
Weltkirche.

Das Werk sieht von aussen prichtig
aus, esist voll von préchtigen Photogra-
phien, doch schon beim ersten Durchle-
sen fallen die ersten Bilder heraus. Kir-
chengeschichte ist kein gleichgiiltiges
Fach fiir die katholische Theologie, und
daher ist es nicht unberechtigt, wenn ein
Werk dariiber mit theologischen Be-
trachtungen beginnt, die den Rahmen
abstecken sollen, in dem der Weg der
Kirche durch die Zeit dargestellt werden
soll. Doch kann solch eine Betrachtung
auch demaskierend wirken, wie in die-
sem Fall. Zwar wird jeder beifillig zu-
stimmen, wenn die Vergangenheit nach
den Spuren gezeichnet werden soll, «die
das Siebder von Gelehrtengenerationen
erarbeiteten historischen Kritik durch-
laufen haben» (Bd.1, S.11), um ohne
apologetische oder erbauliche Absicht
«das ‘was geschehenist’ ... darzustellen»
(ebd.). Das bedeutet hier aber, dass
immer wieder Schlagworte und Verein-
fachungen nachgeschrieben werden, die
durch das «Sieb» der Gelehrten einer
Seite einseitig geworden sind, so dass
das, «was geschehen ist», unzureichend
dargestellt wird. Bei der Darstellung der
Reformation etwa wird fast mechanisch
jedem Vorwurf, der der katholischen
Seite im Ton der Objektivitit gemacht
wird, zum Ausgleich ein dhnlicher Vor-
wurf gegen den Protestantismus beige-
stellt, als ob es die Aufgabe des Histori-
kers sei, allen Parteien genau gleich viele
Fehler nachzuweisen, damit am Ende

250

keiner ungeschoren davonkomme. Die
Autoren sind auch der Meinung, «dass
man die Vergangenheit irgendeiner In-
stitution kaum studieren, noch weniger
darstellen kann, wenn man nicht eini-
germassen klare Begriffe tiber ihre
Natur und tiber die Bedeutung ihrer ver-
schiedenen Funktionen hat.» (Bd.1,
S.12). Es fragt sich dann nur, warum
man iberhaupt noch Geschichte stu-
diert, wenn schon von vorne herein alles
klar ist. Ausfluss einer solchen «gesun-
den Theologie» (Bd. 1, S.18) ist es dann,
wenn, wie beim «gesunden Volksemp-
finden», oft gar nicht mehr das eigent-
liche Problem gesehen wird, sondern
z.B. unter der Uberschrift «Der Laie in
der Kirche» (Bd. 1, S. 14) erst einmal die
kirchliche Hierarchie dargestellt wird,
die «vom Papst bis hinunter zum einzel-
nen Seelsorger, ihre besondere Bedeu-
tung, die der Historiker nicht iibersehen
darf», habe. Beim Volk Gottes, heisst es
weiter, sei es «wie bei einem Volk, das
sich an die Entscheidungen seiner
Regierung und deren Ratgeber anlehnt
und in seinem gemeinschaftlichen Han-
deln bestimmen ldsst.» Personliche Ver-
antwortung ist hier nicht vorgesehen.
Da die Autoren des Werkes zum
grossen Teil nicht deutsch schreiben,
mussten die meisten Beitrdge tibersetzt
werden, leider nicht gerade von Leuten,
die von deutscher Sprache oder Ge-
schichte viel Ahnung haben. So wird die
Rhone als Grenze des romischen Rei-
ches genannt (Bd. 1, S.299), verheiratete
Priester sind «unkeusch», offensicht-
lich, weil sie sich nicht an das Keusch-
heitsideal halten. An dieser Stelle steht
weiter: «Alexander II. war ein an-
spruchsvoller, reformeifriger Papst. Er
ging gegen ... Simonisten vor und verbot
die Teilnahme an thren Messen.» Drel
Zeilen weiter liest man: «Bistiimer und



Abteien wurden am Konigshof ver-
kauft, Ernennungen im Namen des
Konigs gemacht, Alexander I1. dagegen
zeigte wenig Entschlossenheit.» (Bd.2,
S.158f). Um das Wesen einer priesterlo-
sen Kirche des 4.Jh. zu verdeutlichen,
wird auf die «kleine Kirche» verwiesen.
Hier ist damit offensichtlich die franzo-
sische «Petite Eglise» gemeint, die im
deutschen Sprachraum weitgehend un-
bekannt ist. Im Zusammenhang mit
dem franzosischen Konkordat vom Juli
1801 wird erzdhlt, dass damals einige
schismatische Gemeinden entstanden.
«Sie wurden mit dem zusammenfassen-
den Namen Petite Eglise bezeichnet,
und einige von ihnen bestanden bis zum
Beginn unseres Jahrhunderts weiter»
(Bd.1, S.358 und Bd.4, S.188). Dass
sich ein grosser Teil ihrer Anhidnger
nach dem Vatikanum I der rémischen
Kirche wieder anschloss und die Petite
Eglise also heute noch besteht, wie vor
wenigen Jahren in deutschen Zeitungen
zu lesen war, wird in dieser Kirchenge-
schichte nicht erwdhnt. Mit dem deut-
schen Ausdruck «kleine Kirche» wer-
den im ganzen Werk nur mehr die hol-
landischen Alt-Katholiken bezeichnet,
die aber wohl bisher noch niemand als
«priesterlos» bezeichnet hat. Im Bd. 5/1,
S. 161 heisstes«reformierte Kirchenn»fiir
«reformatorische Kirchen»,die Aufzih-
lung aller dhnlichen Fehler iibersteigt
die Moglichkeiten eines Rezensenten.
A.Auberts Darstellung der Entwick-
lung der Krise um Déllinger ist ziemlich
schief. Es wird iibergangen, dass Déllin-
gerin der ersten Hilfte des 19. Jh. mitan
der Spitze der «ultramontanen» Bewe-
gung stand. Der Miinchner Erzbischof
Reisach, der Déllingers kirchlichen
Ideen auf der Wiirzburger Bischofskon-
ferenz zustimmte und sie gleichzeitig in
Rom als nationalkirchliche Bestrebun-
gen denunzierte, wird nur einmal in
Klammern in  einer unwichtigen
Ordensangelegenheit erwithnt, obwohl

er 1855 vom bayrischen Konig als Kar-
dinal nach Rom abgeschoben wurde
und dann bei der Vorbereitung des Vati-
kanums [ bis zu seinem Tod 1869 eine
wichtige Rolle spielte als Mitglied der
dirigierenden  Kommission. Aubert
schreibt: «In Deutschland hatten sich
besonders die Universitdtskreise gegen
die Ausbreitung ultramontaner Ideen
gestraubt. Thre Gegnerschaft hitte sich
zwar auf passiven Widerstand wie in
Tibingen beschrianken kdénnen. Unter
dem Einfluss Ignaz Dollingers ... wurde
die Gegnerschaft zum offenen Krieg»
(Bd.5/1, S.54f)). Der Beginn des offe-
nen Streites mit den Miinchner Odeons-
vortragen wird mit Schweigen libergan-
gen. Um so mehr wird betont, dass die
Heftigkeit der Polemik gegen das
«pépstliche System» die Bischote ver-
stimmte. Dass sich die «Konzilienge-
schichte» des Tibingers Hefele ebenso
gegen die Neuscholastik richtete wie
Daollingers Schriften, bleibt unerwéhnt.
Auch die Tatsache, dass Hefele nach
dem Vatikanum I sein Werk nicht mehr
fortsetzte, wird unterschlagen (Bd.5/1,
S.145). Die pipstliche Klage zur
Miinchner Gelehrtenversammlung,
«dass man ohne Auftrag der Hierarchie
einen Theologenkongress abgehalten
habe», wird erwdhnt, dass der Papst
aber zuvor seinen Segen dazu gegeben
hatte, féllt wieder unter den Tisch
(Bd. 5/1, S. 147). Dafiir wird behauptet,
Doéllingers «Janus», der die Infallibilitit
des Papstes bekdampft, sei «eine Schrift
gegen das Primat des Papstes» (Bd. 5/1,
S.56). Zum Ende des Vatikanums I
heisst es: «Einige Bischofe der Minder-
heit, wie Hefele und Strosmayer [sic!]
schoben i1hre Zustimmung mchrere
Monate hinaus: doch schliesslich wei-
gerte sich keiner mehr, sich zu unterwer-
fen» (Bd.5/1, S.61). Nach den neueren
réomisch-katholischen Arbeiten zu die-
sem Thema ist es nicht mehr notig, dazu
etwas zu sagen.

251



Uber die Entstehung des Altkatholi-
zismus wird behauptet: « Wie Klarsich-
tige vorausgesehen hatten, verhirtete
sich in den deutschen Lindern eine be-
trachtliche Anzahl von Intellektuellen
und Theologen, die den Bruch mit der
Kirche vorzogen. Déllinger hatte nur
einen Protest prophetischer Art 1m
Auge gehabt; nun wies er auf die ge-
schichtliche Erfahrung hin und riet von
der systematischen Organisation schis-
matischer Gemeinschaften ab. Doch die
Gegenbewegung gegen die Unfehlbar-
keit war nicht mehr aufzuhalten. Mit
Hilfe der Bischofe der Kleinen Kirche
von Utrecht fligte sich ein weiteres Be-

- kenntnis mit dem Namen Altkatholizis-
mus zu den iibrigen von Rom getrenn-
ten Kirchen» (Bd. 5/1, S.61). Es ist zwar
richtig, dass Dollinger keine schismati-
sche Gemeinschaft organisieren wollte,
er wies aber schon wihrend des Vatika-
nums | auf die Notwendigkeit der
Rezeption von  Konzilsbeschliissen
durch die Glaubigen hin. Eine schisma-
tische Gemeinschaft wollten auch die
iibrigen flhrenden deutschen Alt-
Katholiken nicht — nachdem ihnen aber
durch ihre Seelsorger, die rdémisch-
katholisch geworden waren, jede gottes-
dienstliche Gemeinschaft unmoglich ge-
macht wurde, musste schon auf dem er-
sten Alt-Katholikenkongress in Miin-
chen 1871 eine alt-katholische Seelsorge
beschlossen werden. Die erste alt-katho-
lische gottesdienstliche Handlung in
Miinchen war ein Versehgang, die Bitte
an die weltlichen Behorden um eine Kir-
che wurde auch von Déllinger unter-
zeichnet. Die erste Kirche bekamen die
Miinchner Alt-Katholiken, als ein
Brautpaar, das von den zustdndigen
Seelsorgern nicht getraut wurde, von
der Stadt eine Kirche verlangte, um hei-
raten zu kénnen.

Daollinger leitete im Namen und Auf-
trag der alt-katholischen Synode die bei-
den Unionskonferenzen; Priester, die

252

ihn um Rat fragten, wies er an Bischof
Reinkens, nachdem im Mai 1873 die
Uberzeugung bei ihm «die Oberhand
gewonnen» hatte, «dass ohne einen
Bischof die Genossenschaft, welche von
der Liige u. falschen Lehre sich frei hal-
ten will, auf die Dauer nicht werde hal-
ten konnen. Nicht nur weil es doch einen
nachtheiligen Eindruck machen wiirde,
wenn fort u. fort alles, wozu ein Bischof
nothig ist, von Utrecht her empfangen
u. erbeten werden miisste, sondern auch
weil bald allzu viel Willkiir u. Unerfah-
renheit ohne einen solchen lebendigen
Mittelpunkt einreissen wiirde» (Dollin-
ger an Frl. Betty v. Droste, 5. Mai 1873,
s. Kessler, Johann Friedrich, Miinchen
1975, S. A 33). Bei vielen Meinungsver-
schiedenheiten, die-es zwischen fithren-
den Alt-Katholiken gab, nahm Déllin-
ger Stellung, aber auch noch, als gegen
seinen Willen der Zwangszolibat aufge-
hoben wurde, blieb er den Alt-Katholi-
ken treu — allerdings konnten bis 1890
schon aus staatskirchenrechtlichen
Griinden in Bayern keine verheirateten
Priester eingesetzt werden. Als sein Bru-
der Moritz starb, liess er den Seelengot-
tesdienst in der Miinchner alt-katho-
lischen Kirche feiern. Erst als Dollinger
1890 starb, wurden die bayrischen Alt-
Katholiken aus der katholischen Kirche
in Bayern ausgeschlossen. Bis dahin
hatte man befiirchtet, die konigliche
Familie wiirde einen Ausschluss Dollin-
gers aus der Kirche nicht akzeptieren.
Um iiberhaupt weiterhin Gottesdienst
halten zu konnen, mussten die Alt-
Katholiken sich nun in einer Privatkir-
chengesellschaft mit sehr beschrankten
Rechten organisieren. Gleiche Rechte
wie die romischen Katholiken bekamen
sie erst unter dem nationalsozialisti-
schen Regime. Allein schon dieser lange
Weg bis zur Gleichberechtigung macht
die Aussage, dass die Altkatholiken
«den Bruch mit der Kirche vorzogen»,
licherlich. Uber die Schweizer Christ-



Katholiken wird gesagt: «Im Kanton
Genf und besonders im Berner Jura
wurden die meisten Kirchen durch die
staatlichen Autoritdten den Altkatholi-
ken iibergeben, so dass der katholische
Gottesdienst zwei Jahre lang nur in be-
helfsmissigen Rdumen abgehalten wer-
den konnte.» Zu solch einem Unsinn er-
tibrigt sich jedes weitere Wort.

Das Kapitel «Der Katholizismus und
die soziale Frage» kommt ohne den
Namen Kolping aus (Bd.5/1, S.125 bis
142). Im Kapitel iber den englischen
Katholizismus werden Kardinal Carlo
Actonund Lord Acton miteinander ver-
wechselt (Bd. 5/2, S.10). Mit der Schrei-
bung der Namen hapert es iiberall, so
heisst es Jarck fiir Jarcke, Schreiner fiir
Scheiner, Niedernollendorf fiir Nieder-
dollendorf, Gibbon fiir Gibbons,
Stockli fiir Stockl. Im zweiten Teil des
5.Bandes fallen viele Wiederholungen
auf (z.B. S.68 und S.102, S.58 und
S.64). Durchwegs sind die Register liik-
kenhaft, eine Zumutung ist die Anord-
nung der Anmerkungen, der Bibliogra-
phie und der Tafellegenden. Es gibt lei-
der ausser der beeindruckenden Reihe
namhafter Mitarbeiter nichts, das an
diesem Werk positiv hervorzuheben
wire. Man kann nur davor warnen, es in
die Hand zu nehmen. Ewald Kessler

The Orthodox Church in the Ecumenical
Movement. Documents and State-
ments 1902-1975. Edited by Con-
stantin G. Patelos. WCC 1978.

In seinem Geleitwort nennt der
amtierende Generalsekretir des kume-
nischen Rates der Kirchen, Dr. Philip
Potter, das Erscheinen dieses 360 Seiten
starken Bandes «an ecumenical event» —
und er hat damit recht. Denn allen, die
biShE:'I‘ der Meinung waren, das Anliegen
der Okumene habe in den Ostkirchen
erst in den letzten Jahren oder doch frii-
hestens mit dem Eintritt der slawischen

Orthodoxie in den ORK (1961 auf der
2. Vollversammlung in Neu-Delhi) Fuss
zu fassen begonnen, zeigt dieses Kom-
pendium den viel lingeren Weg der
Orthodoxie in die heutige Okumene, der
bereits 1902 mit einer Enzyklika des
damaligen okumenischen Patriarchen
Joachim [1I. von Konstantinopel be-
gann (S.27). Wenn man die erste Welt-
missionskonferenz von Edinburg im
Jahre 1910 als Ausgangspunkt fiir die
Okumenische Bewegung in der west-
lichen Christenheit betrachtet, so wird
diese Sicht — spit genug — nun erginzt
durch diese Sammlung von orthodoxen
Dokumenten aus mehr als 70 Jahren.

Was der Herausgeber dieser Doku-
mentation, Dr.Konstantin G. Patelos,
theologischer Mitarbeiter 1m Genfer
Stab fiir «Glaube und Kirchenverfas-
sung» — selber der griechisch-orthodo-
xen Kirche angehorend — beabsichtigt,
sagt er in seiner kurzen Einfiihrung:
«Dieser Band ist ein Versuch, den Weg
ebnen zu helfen fiir eine vorlaufige Ant-
wort aufalle diese Fragen» (S.21), nim-
lichaufdie Fragen: Welchen Beitrag hat
die orthodoxe Kirche geleistet zur Ver-
wirklichung der dreifachen 6kumeni-
schen Zielsetzung von Einheit, Mission
und Dienst? Wo steht sie innerhalb der
Okumenischen Bewegung? Wie betrach-
tet sie selber ihre Rolle im ORK? Von
da her hegt der Herausgeber die Hoff-
nung, die in diesem Band gesammelten
Dokumente mochten helfen zu sehen,
wie die orthodoxe Kirche die 6kumeni-
sche Bewegung versteht und interpre-
tiert als die hervorstechendste Strémung
innerhalb der Kirchengeschichte der
Gegenwart.

Der Band enthdlt zu Beginn auch ein
kurzes Grusswort des amtierenden
Patriarchen Demetrios [. von Konstan-
tinopel und ein von Metropolit Chryso-
stomos von Myra verfasstes Vorwort.
Der dokumentarische Teil gliedert sich
in vier inhaltlich klar unterschiedene

253



Partien: [. Encyclicals of Patriarchates
on the Ecumenical Movement (S.27 bis
70). II. Pan-Orthodox Conferences
(S.71-78. Hier werden nur jene Texte
angefiihrt, die es 1961 und 1968 explizit
mit der 6kumenischen Bewegung zu tun
hatten). III. Orthodox Statements in
Connection with Ecumenical Conferen-
ces (S.79-126. Hier finden sich die
orthodoxen Grundsatzerklirungen von
Lausanne 1927, Edinburg 1937, Lund
1952, Evanston 1954, Neu Delhi 1961
sowie solche anlédsslich von Konsulta-
tionen iiber «Erziehung in der orthodo-
xen Kirche» 1972, « Bekenntnis zu Chri-
stus heute» 1974 und «Der Kampf der
Kirche fiir Gerechtigkeit und Einheit»
1975). IV. Selected Personal Statements
and Reflections on the Ecumenical
Movement (S.127-352). In diesem letz-
ten Teil wird auch die Stimme orthodo-
xer 6kumenischer Pioniere wie Metro-
polit Germanos von Thyatira, Prof. Dr.
N.Glubokovsky, Dr. S.Zankow, Dr.
S.Bulgakow,  Prof.  G.Florovsky,
Prof. Dr. H.S. Alivisatos laut, die heute
teilweise bereits vergessen scheinen.
Aber auch zahlreiche zeitgendssische
orthodoxe Okumeniker begegnen dem
Leser in den 27 ausgewdhlten Texten. —
Ein achtseitiger Index bildet den Schliis-
sel, um sich Uiber die orthodoxe Auffas-
sung hinsichtlich Taufe, Abendmahl,
Konziliaritdt, Dogma, Heiligkeit der
Kirche, Ikonen, Interkommunion,
Liturgie, Organische Einheit, Erneue-
rung, Sakramente, Heilige, Heiliger
Geist, Wahrheit, Einheit und viele an-
dere Aspekte kirchlicher Lehre und Pra-
xis zuverldssig informieren zu lassen.
Insgesamt sind gegen 400 Namen und
Sachbegriffe angefiihrt.

Da dieser Band ohne Zweifel ein wei-
tes Interesse finden wird, das man thm
auch wiinscht, bleibt hochstens die
Frage, ob es vielleicht nicht hilfreich ge-
wesen wire, in einer knappen Bibliogra-
phie auf die wichtigsten heute erhilt-

254

lichen Werke tiber ostliche Orthodoxie
hinzuweisen. Dieser oder jener Leser
mag sich vielleicht am Schriftbild stos-
sen, das zufolge des im Offsetverfahren
hergestellten Werkes notgedrungen
Texte sowohl in verschiedenen Druck-
schrift- als auch Schreibmaschinenty-
pen wiedergibt. Nach unserem Dafiir-
halten unterstreicht aber gerade diese
Formden dokumentarischen Charakter
dieses hochst zeitgemissen Bandes.
Hans A. Frei

Manfred Moser: Aggression und Mit-
menschlichkeit, Europdische Hoch-
schulschriften,  Lang/Bern  und
Frankfurta.M. 1977.

Die Arbeit ist aus der Einsicht ent-
sprungen, dass theologische Ethik und
Seelsorge nicht ldnger ohne Auseinan-
dersetzung mit entsprechenden Human-
wissenschaften glaubwiirdig vollzogen
werden kann. Insofern das Aggressions-
Problem unbedingt zukunftsentschei-
dend ist, wurde der Ansatz der Untersu-
chung mit Bedacht eben hier gewihlt.
Der Versuch bleibt bei aller Mangelhaf-
tigkeit lobenswert. Im ersten Teil wird
die Erforschung der Aggression in der
Ethologie (Lorenz und seine Schule),
der Psychoanalyse (Freud und seine
Schule) und der Yale-Schule dargestellt.
Ich greife hier lediglich diejenige der
Psychoanalyse auf, die rein theoretisch
nach Art einer Dogmatik abgehandelt
ist. Nirgends wird die leiseste Andeu-
tung einer praktischen Erfahrung von
Psychoanalyse sichtbar und von daher
ist auch durchaus verstindlich, dass
dem Verfasser die sehr betonte Zurtick-
haltung Freuds gegeniiber seinen cige-
nen theoretischen Bemithungen tiber-
haupt nichts bedeuten kann. Sie ist letzt-
lich auch nur verstehbar aus dem kon-
kreten Vollzug analytischer Arbeit,
ohne die Freud selber die Auseinander-
setzung mit seinem Anliegen stets als



weniger denn eine halbe Sache betrach-
tet hat. In einem zweiten Teil wird die
Sicht des (aggressiven) Menschen in der
evangelischen Ethik und Poimenik ent-
faltet. Der Verfasser hat dabei Gelegen-
heit, eigene Aggressivitit mehr oder
weniger sinnvoll einzusetzen, um aufzu-
zeigen, wie wenig die herkommliche
Theologie zu einem Gesprach mit den
ander Aggressionsforschung beteiligten
Wissenschaften vorbereitet ist. Gera-
dezu grotesk aber wirkt, dass er Pfr.
Dr.Oskar Pfister, einen Schiiler und
Freund von Sigmund Freud, und dessen
ausgedehntes Schrifttum offenbar nicht
kennt, obwohl sich Pfister seit ca. 1910
aufs intensivste gerade um das bemiiht
hat, was der Verfasser anstrebt. Weit
fruchtbarer als seinen Odipuskomplex
an den Werken einiger theologischer
Viter zu manifestieren, die ja z. T. schon
langst gestorben oder sonst passé sind,
wire es gewesen, die von Pfister aufge-
nommene Arbeit mit positiven Affekten
weiterzufiihren. Da es sich bei der Stu-
die Mosers jedoch um eine Dissertation
handelt, trifft der Vorwurf der Un-
kenntnis Pfisters (trotz dessen heutigem
come-back!) natiirlich vor allen Dingen
jene Lehrer des Doktoranden, die offen-
bar ihrerseits nicht in der Lage waren,
diesen entscheidenden Hinweis zu ge-
ben. Walter Frei

Kirchen im Sozialismus. Kirche und
Staat in den osteuropdischen soziali-
stischen Republiken. Herausgegeben
und bearbeitet von Giovanni Barbe-
rini/Martin Stohr/Erich  Weingért-
ner. Verlag Otto Lembeck, Frank-
furt/M 1977. DM 28 —.

Seit einer Reihe von Jahren gibt das
1962 gegriindete «International Docu-
mentation and Communication Cen-
tre» mit Sitz in Rom einschldgige Publi-
kationen heraus, mit denen sachge-
rechte Information anhand von grund-

legenden Dokumenten zu wichtigen Ge-
genwartsfragen vermittelt werden soll.
Nachdem sich die Optik dieser Arbeit
vorerst fast nur auf die Dritte Welt be-
schrinkt hatte, erschien dann 1976 im
Rahmen des neuen IDOC EUROPE
PROJECT als Dossier 2/3 der 260 Sei-
ten starke Band «Church within Socia-
lism».  Schon beim  Durchsechen
wiinschte der Leser, diese aufschlussrei-
che Dokumentation mochte doch so
bald wie moglich auch in deutscher
Sprache erhiltlich sein. Und nun liegt
sie vor. Dabei ist «Kirchen im Sozialis-
mus» nicht einfach eine buchstabenge-
treue Ubertragung ins Deutsche. Viel-
mehr enthidlt die deutsche Ausgabe
einige Beitrdge, welche sich in der eng-
lischen nicht finden. Anderseits wiisste
man gerne, weshalb in der Reihenfolge
der behandelten Staaten teilweise Um-
stellungen vorgenommen wurden und
z.B. im Kapitel iiber Polen nicht weni-
ger als fiinf unseres Erachtens ebenfalls
aufschlussreiche Ausziige aus verschie-
denen staatlichen Erlassen beziiglich
z.B. der Seelsorge an Spitidlern und
Sanatorien, Gefingnissen, der Beset-
zung von kirchlichen Amtern oder der
Schaffung von katechetischen Zentren
zur Erteilung von Religionsunterricht
weggelassen wurden. Vielleicht sind
diese aus dem Jahre 1956, also unmittel-
bar nach dem kommunistisch-stalinisti-
schen Kirchenkampf in Polen stammen-
den neuen Weisungen in der heutigen
Situation dermassen selbstverstandlich,
dass sie als tiberfliissig betrachtet wer-
den?

Diese Publikation vermag wesentlich
zu helfen, die Lage der Kirche in den
vom Kommunismus dominierten Staa-
ten des Ostens hier im Westen besser zu
verstehen und aktuelle Vorginge sach-
gerechter zu beurteilen. Denn im ersten
Teil (S.21-56) wird die Frage «Marxis-
mus und Religion» grundsétzlich ange-
gangen, sodanndas Problem der «Tren-

255



nung von Kirche und Staat» theoretisch
und praktisch behandelt. Im 3.Ab-
schnitt dieses ersten Teils «Aktivitdten
der Kirchen» ist ein eigener Paragraph
der «Strafrechtlichen Behandlung von
Kirchen und Sekten» gewidmet.

Im zweiten, weit umfangreicheren
Hauptteil folgen dann sehr instruktive
Einzeldarstellungen der Kirchen in den
verschiedenen Oststaaten (UdSSR, Bul-
garien, Rumdnien, Ungarn, CSSR,
Polen, Jugoslawien, Albanien, DDR).
Jedes Kapitel wird mit «Fakten und
Zahlen» eingefiihrt. Daran schliesst sich
ein «Kurzer kirchengeschichtlicher Ab-
riss» an. Dann folgen einschldgige, die
Kirchen betreffende Ausziige aus den
einzelnen Staatsverfassungen und aus
Erlassen der betreffenden Regierung.
Den Abschluss bildet in jedem Kapitel
mindestens ein kompetenter Beitrag,
der in Kiirze die Situation der Kirchen
und Christen im betreffenden Land zu
charakterisieren versucht.

Im «Anhang» finden sich statistische
Angaben iiber «Kirchen und Kirchen-
mitglieder in Osteuropa», wobei aller-
dings zuzugeben wird, dass diese Zahlen
meist mehr auf Schitzungen als auf
zuverldssigen  Unterlagen  beruhen.
Immerhin erhilt der interessierte Leser
auch so ein einigermassen umfassendes
Bild iiber die numerische Starke der ver-
schiedenen Kirchen im Osten, wo natiir-
lich — mit Ausnahme Polens, der CSSR
und der DDR - die orthodoxen autoke-
phalen Kirchen dominieren.

256

Anhand einer kiirzlichen zwolftigi-
gen Studienreise durch Polen war es
dem Rezensenten moglich, Wert, Zu-
verldssigkeit und Niitzlichkeit dieses
Bandes «Kirchen im Sozialismus» per-
sonlich zu testen, und sein Urteil ist sehr
positiv ausgefallen.

Die am Schluss beigefiigte Auswahl
an «Bibliographie» sowie das in
«Sach-» und «Namenregister» unter-
teilte Stichwortverzeichnis ldasst sowohl
den sich um genauere Auskiinfte Bemii-
henden wie auch den an einem bestimm-
ten Punkt zuverldssige Information
Suchenden nicht im Stich.

Die Herausgeber Martin Stéhr und
Erich Weingértner schreiben in ihrem
Vorwort u.a.: «Die Kirchen im Sozia-
lismus haben ihre Aufgabe erkannt. Sie
leben in der Diaspora, ihre Existenz ist
durch einen theoretischen Marxismus
bestritten, sie gelten als tiberholt. Aber
sic sind entschlossen, ithrem Auftrag
treu zu bleiben, der weder durch das
eigene Versagen noch durch die marxi-
stischen Analysen oder kommunisti-
schen Religionspolitik aufgehoben wer-
den kann. Sie stehen vor keinen anderen
Herausforderungen als die Nichtchri-
sten, sind aber getragen, und das bele-
gen eindrucksvoll die Texte ihrer Spre-
cher, von einer Gewissheit des Glaubens
und seiner Erfahrungen in der Ge-
schichte, die hierzulande besser bekannt
werden sollte» (S. 14f.).

Hans A. Frei



	Bibliographie

