
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Geschichte der Kirche. Hrsg. L.J.
Regier, A. Aubert und M. D.Knowles.
Bd. 1 Von der Gründung der Kirche
bis zu Gregor dem Grossen. Bd. 2

Früh- und Hochmittelalter. Bd. 3

Reformation und Gegenreformation.
Bd. 4 Aufklärung und Restauration,
Bd. 5/1 u.2 Vom Kirchenstaat zur
Weltkirche.
Das Werk sieht von aussen prächtig

aus, es ist voll von prächtigen Photographien,

doch schon beim ersten Durchlesen

fallen die ersten Bilder heraus.
Kirchengeschichte ist kein gleichgültiges
Fach für die katholische Theologie, und
daher ist es nicht unberechtigt, wenn ein
Werk darüber mit theologischen
Betrachtungen beginnt, die den Rahmen
abstecken sollen, in dem der Weg der
Kirche durch die Zeit dargestellt werden
soll. Doch kann solch eine Betrachtung
auch demaskierend wirken, wie in
diesem Fall. Zwar wird jeder beifällig
zustimmen, wenn die Vergangenheit nach
den Spuren gezeichnet werden soll, «die
das Sieb der von Gelehrtengenerationen
erarbeiteten historischen Kritik durchlaufen

haben» (Bd.I. S.ll). um ohne
apologetische oder erbauliche Absicht
«das'was geschehen ist'... darzustellen»
(ebd.). Das bedeutet hier aber, dass

immer wieder Schlagworte und
Vereinfachungen nachgeschrieben werden, die
durch das «Sieb» der Gelehrten einer
Seite einseitig geworden sind, so dass

das. «was geschehen ist», unzureichend
dargestellt wird. Bei der Darstellung der
Reformation etwa wird fast mechanisch

jedem Vorwurf, der der katholischen
Seite im Ton der Objektivität gemacht
wird, zum Ausgleich ein ähnlicher
Vorwurf gegen den Protestantismus beigestellt,

als ob es die Aufgabe des Historikers

sei, allen Parteien genau gleich viele
Fehler nachzuweisen, damit am Ende

keiner ungeschoren davonkomme. Die
Autoren sind auch der Meinung, «dass

man die Vergangenheit irgendeiner
Institution kaum studieren, noch weniger
darstellen kann, wenn man nicht
einigermassen klare Begriffe über ihre
Natur und über die Bedeutung ihrer
verschiedenen Funktionen hat.» (Bd.I,
S.12). Es fragt sich dann nur, warum
man überhaupt noch Geschichte
studiert, wenn schon von vorne herein alles

klar ist. Ausfluss einer solchen «gesunden

Theologie» (Bd. 1. S. 18) ist es dann,
wenn, wie beim «gesunden Volksempfinden»,

oft gar nicht mehr das eigentliche

Problem gesehen wird, sondern
z. B. unter der Überschrift «Der Laie in
der Kirche» (Bd. 1. S. 14) erst einmal die

kirchliche Hierarchie dargestellt wird,
die «vom Papst bis hinunter zum einzelnen

Seelsorger, ihre besondere Bedeutung,

die der Historiker nicht übersehen
darf», habe. Beim Volk Gottes, heisst es

weiter, sei es «wie bei einem Volk, das

sich an die Entscheidungen seiner

Regierung und deren Ratgeber anlehnt
und in seinem gemeinschaftlichen Handeln

bestimmen lässt.» Persönliche
Verantwortung ist hier nicht vorgesehen.

Da die Autoren des Werkes zum
grossen Teil nicht deutsch schreiben,
mussten die meisten Beiträge übersetzt
werden, leider nicht gerade von Leuten,
die von deutscher Sprache oder
Geschichte viel Ahnung haben. So wird die
Rhone als Grenze des römischen
Reiches genannt (Bd. LS. 299). verheiratete
Priester sind «unkeusch», offensichtlich,

weil sie sich nicht an das
Keuschheitsideal halten. An dieser Stelle steht
weiter: «AlexanderIL war ein

anspruchsvoller, reformeifriger Papst. Er
ging gegen Simonisten vor und verbot
die Teilnahme an ihren Messen.» Drei
Zeilen weiter liest man: «Bistümer und

250



Abteien wurden am Königshof
verkauft, Ernennungen im Namen des

Königs gemacht, Alexander IL dagegen
zeigte wenig Entschlossenheit.» (Bd.2.
S. 158 f)- Um das Wesen einer priesterlosen

Kirche des 4. Jh. zu verdeutlichen,
wird auf die «kleine Kirche» verwiesen.
Hier ist damit offensichtlich die französische

«Petite Eglise» gemeint, die im
deutschen Sprachraum weitgehend
unbekannt ist. Im Zusammenhang mit
dem französischen Konkordat vom Juli
1801 wird erzählt, dass damals einige
schismatische Gemeinden entstanden.
«Sie wurden mit dem zusammenfassenden

Namen Petite Eglise bezeichnet,
und einige von ihnen bestanden bis zum
Beginn unseres Jahrhunderts weiter»
(Bd.I, S.358 und Bd.4, S. 188). Dass
sich ein grosser Teil ihrer Anhänger
nach dem Vatikanum II der römischen
Kirche wieder anschloss und die Petite
Eglise also heute noch besteht, wie vor
wenigen Jahren in deutschen Zeitungen
zu lesen war, wird in dieser Kirchengeschichte

nicht erwähnt. Mit dem
deutschen Ausdruck «kleine Kirche» werden

im ganzen Werk nur mehr die
holländischen Alt-Katholiken bezeichnet,
die aber wohl bisher noch niemand als

«priesterlos» bezeichnet hat. Im Bd. 5 1.

S. 161heisstes«reformierteKirchen»für
«reformatorische Kirchen»,die Aufzählung

aller ähnlichen Fehler übersteigt
die Möglichkeiten eines Rezensenten.

A. Auberts Darstellung der Entwicklung

der Krise um Döllinger ist ziemlich
schief. Es wird übergangen, dass Döllinger

in der ersten Hälfte des 19. Jh. mit an
der Spitze der «ultramontanen» Bewegung

stand. Der Münchner Erzbischof
Reisach. der Döllingers kirchlichen
Ideen auf der Würzburger Bischofskonferenz

zustimmte und sie gleichzeitig in
Rom als nationalkirchliche Bestrebungen

denunzierte, wird nur einmal in
Klammern in einer unwichtigen
Ordensangelegenheit erwähnt, obwohl

er 1855 vom bayrischen König als
Kardinal nach Rom abgeschoben wurde
und dann bei der Vorbereitung des

Vatikanums 1 bis zu seinem Tod 1869 eine

wichtige Rolle spielte als Mitglied der

dirigierenden Kommission. Aubert
schreibt: «In Deutschland hatten sich
besonders die Universitätskreise gegen
die Ausbreitung ultramontaner Ideen

gesträubt. Ihre Gegnerschaft hätte sich

zwar auf passiven Widerstand wie in
Tübingen beschränken können. Unter
dem Einfluss Ignaz Döllingers wurde
die Gegnerschaft zum offenen Krieg»
(Bd. 5 1, S.54L). Der Beginn des offenen

Streites mit den Münchner Odeons-

vorträgen wird mit Schweigen übergangen.

Um so mehr wird betont, dass die

Heftigkeit der Polemik gegen das

«päpstliche System» die Bischöfe
verstimmte. Dass sich die «Konziliengeschichte»

des Tübingers Hefele ebenso

gegen die Neuscholastik richtete wie

Döllingers Schriften, bleibt unerwähnt.
Auch die Tatsache, dass Hefele nach
dem Vatikanum I sein Werk nicht mehr
fortsetzte, wird unterschlagen (Bd. 5/1,
S. 145). Die päpstliche Klage zur
Münchner Gelehrtenversammlung,
«dass man ohne Auftrag der Hierarchie
einen Theologenkongress abgehalten
habe», wird erwähnt, dass der Papst
aber zuvor seinen Segen dazu gegeben
hatte, fällt wieder unter den Tisch
(Bd. 5/1, S. 147). Dafür wird behauptet,
Döllingers «Janus», der die Infallibilität
des Papstes bekämpft, sei «eine Schrift
gegen das Primat des Papstes» (Bd. 5/1,
S.56). Zum Ende des Vatikanums I

heisst es: «Einige Bischöfe der Minderheit,

wie Hefele und Strosmayer [sie!]
schoben ihre Zustimmung mehrere
Monate hinaus; doch schliesslich
weigerte sich keiner mehr, sich zu unterwerfen»

(Bd. 5 1. S.61). Nach den neueren
römisch-katholischen Arbeiten zu
diesem Thema ist es nicht mehr nötig, dazu
etwas zu sagen.

251



Über die Entstehung des Altkatholizismus

wird behauptet: «Wie Klarsichtige

vorausgesehen hatten, verhärtete
sich in den deutschen Ländern eine
beträchtliche Anzahl von Intellektuellen
und Theologen, die den Bruch mit der
Kirche vorzogen. Döllinger hatte nur
einen Protest prophetischer Art im
Auge gehabt; nun wies er auf die
geschichtliche Erfahrung hin und riet von
der systematischen Organisation schis-

matischer Gemeinschaften ab. Doch die

Gegenbewegung gegen die Unfehlbarkeit

war nicht mehr aufzuhalten. Mit
Hilfe der Bischöfe der Kleinen Kirche
von Utrecht fügte sich ein weiteres
Bekenntnis mit dem Namen Altkatholizismus

zu den übrigen von Rom getrennten

Kirchen» (Bd. 5 1, S.61). Es ist zwar
richtig, dass Döllinger keine schismatische

Gemeinschaft organisieren wollte,
er wies aber schon während des Vatikanums

I auf die Notwendigkeit der

Rezeption von Konzilsbeschlüssen
durch die Gläubigen hin. Eine schismatische

Gemeinschaft wollten auch die

übrigen führenden deutschen Alt-
Katholiken nicht - nachdem ihnen aber
durch ihre Seelsorger, die
römischkatholisch geworden waren, jede
gottesdienstliche Gemeinschaft unmöglich
gemacht wurde, müsste schon auf dem
ersten Alt-Katholikenkongress in München

1871 eine alt-katholische Seelsorge
beschlossen werden. Die erste alt-katholische

gottesdienstliche Handlung in
München war ein Versehgang, die Bitte
an die weltlichen Behörden um eine Kirche

wurde auch von Döllinger
unterzeichnet. Die erste Kirche bekamen die
Münchner Alt-Katholiken, als ein

Brautpaar, das von den zuständigen
Seelsorgern nicht getraut wurde, von
der Stadt eine Kirche verlangte, um
heiraten zu können.

Döllinger leitete im Namen und Auftrag

der alt-katholischen Synode die beiden

Unionskonferenzen; Priester, die

ihn um Rat fragten, wies er an Bischof
Reinkens. nachdem im Mai 1873 die
Überzeugung bei ihm «die Oberhand

gewonnen» hatte, «dass ohne einen
Bischof die Genossenschaft, welche von
der Lüge u. falschen Lehre sich frei halten

will, auf die Dauer nicht werde halten

können. Nicht nur weil es doch einen

nachtheiligen Eindruck machen würde,
wenn fort u. fort alles, wozu ein Bischof
nöthig ist, von Utrecht her empfangen
u. erbeten werden müsste, sondern auch
weil bald allzu viel Willkür u. Unerfah-
renheit ohne einen solchen lebendigen
Mittelpunkt einreissen würde» (Döllinger

an Frl. Betty v. Droste, 5. Mai 1873,

s. Kessler, Johann Friedrich, München
1975, S.A33). Bei vielen
Meinungsverschiedenheiten, die es zwischen führenden

Alt-Katholiken gab, nahm Döllinger

Stellung, aber auch noch, als gegen
seinen Willen der Zwangszölibat
aufgehoben wurde, blieb er den Alt-Katholiken

treu - allerdings konnten bis 1890

schon aus staatskirchenrechtlichen
Gründen in Bayern keine verheirateten
Priester eingesetzt werden. Als sein Bruder

Moritz starb, liess er den Seelengottesdienst

in der Münchner alt-katholischen

Kirche feiern. Erst als Döllinger
1890 starb, wurden die bayrischen Alt-
Katholiken aus der katholischen Kirche
in Bayern ausgeschlossen. Bis dahin
hatte man befürchtet, die königliche
Familie würde einen Ausschluss Döllingers

aus der Kirche nicht akzeptieren.
Um überhaupt weiterhin Gottesdienst
halten zu können, mussten die Alt-
Katholiken sich nun in einer Privatkir-
chengesellschaft mit sehr beschränkten
Rechten organisieren. Gleiche Rechte
wie die römischen Katholiken bekamen
sie erst unter dem nationalsozialistischen

Regime. Allein schon dieser lange

Weg bis zur Gleichberechtigung macht
die Aussage, dass die Altkatholiken
«den Bruch mit der Kirche vorzogen»,
lächerlich. Über die Schweizer Christ-

252



Katholiken wird gesagt: «Im Kanton
Genf und besonders im Berner Jura
wurden die meisten Kirchen durch die
staatlichen Autoritäten den Altkatholiken

übergeben, so dass der katholische
Gottesdienst zwei Jahre lang nur in be-

helfsmässigen Räumen abgehalten werden

konnte.» Zu solch einem Unsinn
erübrigt sich jedes weitere Wort.

Das Kapitel « Der Katholizismus und
die soziale Frage» kommt ohne den
Namen Kolping aus (Bd. 5/1, S. 125 bis

142). Im Kapitel über den englischen
Katholizismus werden Kardinal Carlo
Acton und Lord Acton miteinander
verwechselt (Bd. 5/2, S. 10). Mit der Schreibung

der Namen hapert es überall, so
heisst es Jarck für Jarcke. Schreiner für
Scheiner, Niedernollendorf für Nieder-
dollendorf. Gibbon für Gibbons,
Stöckli für Stöckl. Im zweiten Teil des

5. Bandes fallen viele Wiederholungen
auf (z.B. S.68 und S. 102, S.58 und
S.64). Durchwegs sind die Register lük-
kenhaft, eine Zumutung ist die Anordnung

der Anmerkungen, der Bibliographie

und der Tafellegenden. Es gibt
leider ausser der beeindruckenden Reihe
namhafter Mitarbeiter nichts, das an
diesem Werk positiv hervorzuheben
wäre. Man kann nur davor warnen, es in
die Hand zu nehmen. Ewald Kessler

The Orthodox Church in the Ecumenical
Movement. Documents and
Statements 1902-1975. Edited by
Constantin G. Patelos. WCC 1978.
In seinem Geleitwort nennt der

amtierende Generalsekretär des ökumenischen

Rates der Kirchen, Dr. Philip
Potter, das Erscheinen dieses 360 Seiten
starken Bandes «an ecumenical event» -
und er hat damit recht. Denn allen, die
bisher der Meinung waren, das Anliegen
der Ökumene habe in den Ostkirchen
erst in den letzten Jahren oder doch
frühestens mit dem Eintritt der slawischen

Orthodoxie in den ÖRK (1961 auf der
2. Vollversammlung in Neu-Delhi) Fuss

zu fassen begonnen, zeigt dieses

Kompendium den viel längeren Weg der
Orthodoxie in die heutige Ökumene, der
bereits 1902 mit einer Enzyklika des

damaligen ökumenischen Patriarchen
Joachim III. von Konstantinopel
begann (S.27). Wenn man die erste
Weltmissionskonferenz von Edinburg im
Jahre 1910 als Ausgangspunkt für die
ökumenische Bewegung in der
westlichen Christenheit betrachtet, so wird
diese Sicht - spät genug - nun ergänzt
durch diese Sammlung von orthodoxen
Dokumenten aus mehr als 70 Jahren.

Was der Herausgeber dieser
Dokumentation, Dr. Konstantin G. Patelos,
theologischer Mitarbeiter im Genfer
Stab für «Glaube und Kirchenverfassung»

- selber der griechisch-orthodoxen
Kirche angehörend - beabsichtigt,

sagt er in seiner kurzen Einführung:
«Dieser Band ist ein Versuch, den Weg
ebnen zu helfen für eine vorläufige
Antwort aufalle diese Fragen» (S.21), nämlich

auf die Fragen : Welchen Beitrag hat
die orthodoxe Kirche geleistet zur
Verwirklichung der dreifachen ökumenischen

Zielsetzung von Einheit, Mission
und Dienst? Wo steht sie innerhalb der
ökumenischen Bewegung? Wie betrachtet

sie selber ihre Rolle im ÖRK? Von
da her hegt der Herausgeber die

Hoffnung, die in diesem Band gesammelten
Dokumente möchten helfen zu sehen,
wie die orthodoxe Kirche die ökumenische

Bewegung versteht und interpretiert

als die hervorstechendste Strömung
innerhalb der Kirchengeschichte der
Gegenwart.

Der Band enthält zu Beginn auch ein
kurzes Grusswort des amtierenden
Patriarchen Demetrios I. von Konstantinopel

und ein von Metropolit Chrysostomos

von Myra verfasstes Vorwort.
Der dokumentarische Teil gliedert sich
in vier inhaltlich klar unterschiedene

253



Partien: I. Encyclicals of Patriarchates

on the Ecumenical Movement (S. 27 bis

70). II. Pan-Orthodox Conferences
(S. 71-78. Hier werden nur jene Texte
angeführt, die es 1961 und 1968 explizit
mit der ökumenischen Bewegung zu tun
hatten). III. Orthodox Statements in
Connection with Ecumenical Conferences

(S. 79-126. Hier finden sich die

orthodoxen Grundsatzerklärungen von
Lausanne 1927, Edinburg 1937. Lund
1952, Evanston 1954, Neu Delhi 1961

sowie solche anlässlich von Konsultationen

über «Erziehung in der orthodoxen

Kirche» 1972, «Bekenntnis zu Christus

heute» 1974 und «Der Kampf der
Kirche für Gerechtigkeit und Einheit»
1975). IV. Selected Personal Statements
and Reflections on the Ecumenical
Movement (S. 127-352). In diesem letzten

Teil wird auch die Stimme orthodoxer

ökumenischer Pioniere wie Metropolit

Germanos von Thyatira, Prof.Dr.
N.Glubokovsky, Dr. S. Zankow, Dr.
S. Bulgakow, Prof. G Florovsky,
Prof.Dr. H.S. Alivisatos laut, die heute
teilweise bereits vergessen scheinen.

Aber auch zahlreiche zeitgenössische
orthodoxe Ökumeniker begegnen dem
Leser in den 27 ausgewählten Texten. -
Ein achtseitiger Index bildet den Schlüssel,

um sich über die orthodoxe Auffassung

hinsichtlich Taufe, Abendmahl,
Konziliarität, Dogma, Heiligkeit der
Kirche, Ikonen, Interkommunion,
Liturgie. Organische Einheit, Erneuerung,

Sakramente. Heilige. Heiliger
Geist, Wahrheit, Einheit und viele
andere Aspekte kirchlicher Lehre und Praxis

zuverlässig informieren zu lassen.

Insgesamt sind gegen 400 Namen und
Sachbegriffe angeführt.

Da dieser Band ohne Zweifel ein weites

Interesse finden wird, das man ihm
auch wünscht, bleibt höchstens die

Frage, ob es vielleicht nicht hilfreich
gewesen wäre, in einer knappen Bibliographie

auf die wichtigsten heute erhält¬

lichen Werke über östliche Orthodoxie
hinzuweisen. Dieser oder jener Leser

mag sich vielleicht am Schriftbild stos-

sen, das zufolge des im Offsetverfahren
hergestellten Werkes notgedrungen
Texte sowohl in verschiedenen Druckschrift-

als auch Schreibmaschinentypen

wiedergibt. Nach unserem Dafürhalten

unterstreicht aber gerade diese

Form den dokumentarischen Charakter
dieses höchst zeitgemässen Bandes.

Hans A. Frei

Manfred Moser: Aggression und
Mitmenschlichkeit. Europäische
Hochschulschriften, Lang/Bern und
Frankfurt a.M. 1977.

Die Arbeit ist aus der Einsicht
entsprungen, dass theologische Ethik und
Seelsorge nicht länger ohne
Auseinandersetzung mit entsprechenden
Humanwissenschaften glaubwürdig vollzogen
werden kann. Insofern das Aggressions-
Problem unbedingt zukunftsentscheidend

ist, wurde der Ansatz der Untersuchung

mit Bedacht eben hier gewählt.
Der Versuch bleibt bei aller Mangelhaftigkeit

lobenswert. Im ersten Teil wird
die Erforschung der Aggression in der

Ethologie (Lorenz und seine Schule),
der Psychoanalyse (Freud und seine

Schule) und der Yale-Schule dargestellt.
Ich greife hier lediglich diejenige der

Psychoanalyse auf. die rein theoretisch
nach Art einer Dogmatik abgehandelt
ist. Nirgends wird die leiseste Andeutung

einer praktischen Erfahrung von
Psychoanalyse sichtbar und von daher
ist auch durchaus verständlich, dass

dem Verfasser die sehr betonte Zurückhaltung

Freuds gegenüber seinen eigenen

theoretischen Bemühungen
überhaupt nichts bedeuten kann. Sie ist letztlich

auch nur verstehbar aus dem
konkreten Vollzug analytischer Arbeit,
ohne die Freud selber die Auseinandersetzung

mit seinem Anliegen stets als

254



weniger denn eine halbe Sache betrachtet

hat. In einem zweiten Teil wird die

Sicht des (aggressiven) Menschen in der
evangelischen Ethik und Poimenik
entfaltet. Der Verfasser hat dabei Gelegenheit,

eigene Aggressivität mehr oder
weniger sinnvoll einzusetzen, um
aufzuzeigen, wie wenig die herkömmliche
Theologie zu einem Gespräch mit den

an der Aggressionsforschung beteiligten
Wissenschaften vorbereitet ist. Geradezu

grotesk aber wirkt, dass er Pfr.
Dr. Oskar Pfister. einen Schüler und
Freund von Sigmund Freud, und dessen

ausgedehntes Schrifttum offenbar nicht
kennt, obwohl sich Pfister seit ca. 1910

aufs intensivste gerade um das bemüht
hat, was der Verfasser anstrebt. Weit
fruchtbarer als seinen Ödipuskomplex
an den Werken einiger theologischer
Väter zu manifestieren, die ja z. T. schon

längst gestorben oder sonst passé sind,
wäre es gewesen, die von Pfister
aufgenommene Arbeit mit positiven Affekten
weiterzuführen. Da es sich bei der Studie

Mosers jedoch um eine Dissertation
handelt, trifft der Vorwurf der
Unkenntnis Pfisters (trotz dessen heutigem
come-back natürlich vor allen Dingen
jene Lehrer des Doktoranden, die offenbar

ihrerseits nicht in der Lage waren,
diesen entscheidenden Hinweis zu
geben. Walter Frei

Kirchen im Sozialismus. Kirche und
Staat in den osteuropäischen
sozialistischen Republiken. Herausgegeben
und bearbeitet von Giovanni
Barberini/Martin Stöhr Erich Weingärtner.

Verlag Otto Lembeck, Frankfurt

M 1977. DM28.-.
Seit einer Reihe von Jahren gibt das

1962 gegründete «International
Documentation and Communication Centre»

mit Sitz in Rom einschlägige
Publikationen heraus, mit denen sachgerechte

Information anhand von grund¬

legenden Dokumenten zu wichtigen
Gegenwartsfragen vermittelt werden soll.
Nachdem sich die Optik dieser Arbeit
vorerst fast nur auf die Dritte Welt
beschränkt hatte, erschien dann 1976 im
Rahmen des neuen IDOC EUROPE
PROJECT als Dossier 2/3 der 260 Seiten

starke Band «Church within Socialism».

Schon beim Durchsehen
wünschte der Leser, diese aufschlussreiche

Dokumentation möchte doch so
bald wie möglich auch in deutscher
Sprache erhältlich sein. Und nun liegt
sie vor. Dabei ist «Kirchen im Sozialismus»

nicht einfach eine buchstabengetreue

Übertragung ins Deutsche.
Vielmehr enthält die deutsche Ausgabe
einige Beiträge, welche sich in der
englischen nicht finden. Anderseits wusste

man gerne, weshalb in der Reihenfolge
der behandelten Staaten teilweise
Umstellungen vorgenommen wurden und
z.B. im Kapitel über Polen nicht weniger

als fünf unseres Erachtens ebenfalls
aufschlussreiche Auszüge aus verschiedenen

staatlichen Erlassen bezüglich
z. B. der Seelsorge an Spitälern und
Sanatorien, Gefängnissen, der Besetzung

von kirchlichen Ämtern oder der
Schaffung von katechetischen Zentren
zur Erteilung von Religionsunterricht
weggelassen wurden. Vielleicht sind
diese aus dem Jahre 1956. also unmittelbar

nach dem kommunistisch-stalinistischen

Kirchenkampf in Polen stammenden

neuen Weisungen in der heutigen
Situation dermassen selbstverständlich,
dass sie als überflüssig betrachtet
werden?

Diese Publikation vermag wesentlich
zu helfen, die Lage der Kirche in den
vom Kommunismus dominierten Staaten

des Ostens hier im Westen besser zu
verstehen und aktuelle Vorgänge
sachgerechter zu beurteilen. Denn im ersten
Teil (S. 21-56) wird die Frage «Marxismus

und Religion» grundsätzlich
angegangen, sodann das Problem der «Tren-

255



nung von Kirche und Staat» theoretisch
und praktisch behandelt. Im S.Ab¬
schnitt dieses ersten Teils «Aktivitäten
der Kirchen» ist ein eigener Paragraph
der «Strafrechtlichen Behandlung von
Kirchen und Sekten» gewidmet.

Im zweiten, weit umfangreicheren
Hauptteil folgen dann sehr instruktive
Einzeldarstellungen der Kirchen in den
verschiedenen Oststaaten (UdSSR,
Bulgarien, Rumänien, Ungarn, CSSR,
Polen, Jugoslawien, Albanien, DDR).
Jedes Kapitel wird mit «Fakten und
Zahlen» eingeführt. Daran schliesst sich
ein «Kurzer kirchengeschichtlicher Ab-
riss» an. Dann folgen einschlägige, die
Kirchen betreffende Auszüge aus den
einzelnen Staatsverfassungen und aus
Erlassen der betreffenden Regierung.
Den Abschluss bildet in jedem Kapitel
mindestens ein kompetenter Beitrag,
der in Kürze die Situation der Kirchen
und Christen im betreffenden Land zu
charakterisieren versucht.

Im «Anhang» finden sich statistische
Angaben über «Kirchen und
Kirchenmitglieder in Osteuropa», wobei
allerdings zuzugeben wird, dass diese Zahlen
meist mehr auf Schätzungen als auf
zuverlässigen Unterlagen beruhen.
Immerhin erhält der interessierte Leser
auch so ein einigermassen umfassendes
Bild über die numerische Stärke der
verschiedenen Kirchen im Osten, wo natürlich

- mit Ausnahme Polens, der CSSR
und der DDR - die orthodoxen autokephalen

Kirchen dominieren.

Anhand einer kürzlichen zwölftägigen

Studienreise durch Polen war es

dem Rezensenten möglich. Wert,
Zuverlässigkeit und Nützlichkeit dieses

Bandes «Kirchen im Sozialismus»
persönlich zu testen, und sein Urteil ist sehr

positiv ausgefallen.
Die am Schluss beigefügte Auswahl

an «Bibliographie» sowie das in
«Sach-» und «Namenregister» unterteilte

Stichwortverzeichnis lässt sowohl
den sich um genauere Auskünfte
Bemühenden wie auch den an einem bestimmten

Punkt zuverlässige Information
Suchenden nicht im Stich.

Die Herausgeber Martin Stöhr und
Erich Weingärtner schreiben in ihrem
Vorwort u.a.: «Die Kirchen im
Sozialismus haben ihre Aufgabe erkannt. Sie

leben in der Diaspora, ihre Existenz ist
durch einen theoretischen Marxismus
bestritten, sie gelten als überholt. Aber
sie sind entschlossen, ihrem Auftrag
treu zu bleiben, der weder durch das

eigene Versagen noch durch die
marxistischen Analysen oder kommunistischen

Religionspolitik aufgehoben werden

kann. Sie stehen vor keinen anderen
Herausforderungen als die Nichtchristen,

sind aber getragen, und das belegen

eindrucksvoll die Texte ihrer Sprecher,

von einer Gewissheit des Glaubens
und seiner Erfahrungen in der
Geschichte, die hierzulande besser bekannt
werden sollte» (S. 14f.).

Hans A. Frei

256


	Bibliographie

