
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Praktische Theologie - heute

Autor: Pfister, Franz Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Praktische Theologie - heute

Eine Rückblende

Er hat in der Kirche die einen zu Aposteln
bestellt und die andern zu Sprechern, die Gottes
Willen verstehen und in Worte fassen. Er hat
anderen die Gabe verliehen, das Evangelium
weiterzutragen, oder die Fähigkeit. Menschen zu
führen und ihre Gemeinschaft zu ordnen, oder
auch ihnen zu zeigen, wie sie als Christen in ihrer
täglichen Arbeit leben sollen. Sie alle dienen dem
einen Ziel, dass eine Gemeinde entsteht, die ihre

Aufgabe erfüllt, die leibliche Gestalt des Christus
zusein. Eph. 4. 11, 12

Die Mehrheit der Ordinarien der Bonner Katholisch-theologischen
Fakultät sah sich ausserstande, der Lehre der Unfehlbarkeit des Papstes,
wie sie das 1. Vatikanische Konzil am 18. Juli 1870 definiert hatte,
zuzustimmen1. So fanden die Studierenden der altkatholischen Theologie in
der Stadt ihres Bischofs zunächst einen vollständigen Lehrkörper vor.
darunter Koryphäen wie J. Langen und F. H. Reusch. Da das katholische
Volk dem Beispiel der Universitätslehrer nicht folgte, sah sich das preussi-
sche Kultusministerium veranlasst, die durch Alter oder Tod ausscheidenden

Professoren durch infallibilistisch Gesinnte zu ersetzen. Zuletzt
gestand man den Altkatholiken nur noch eine Professur zu. Um wenigstens

in den Fächern der Praktischen Theologie (Pr. Th.) einschliesslich
des Kirchenrechtes eine genuin altkatholische Unterweisung sicherzustellen,

erteilte der Bischof der deutschen Altkatholiken. Joh. Josef Demmel,
einigen Geistlichen seines Bistums Lehraufträge, u. a. auch mir für Homiletik,

Katechetik und Pastoraltheologie einschliesslich Sakramentenverwaltung2.

Obwohl die Zeitverhältnisse dazu zwangen, sich auf die unmittelbare
Einführung in die Seelsorgepraxis zu konzentrieren, suchte ich die Hörer
wenigstens mit dem mir wichtig erscheinenden Selbstverständnis der

1 Franzen, A., Die kath.-theol. Fakultät in Bonn im Streit um das erste Vatikanische

Konzil, zugleich ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des Alt-Katholizismus
am Niederrhein. Köln 1974.

2 Von 1952 hielt ich zuerst Gastvorlesungen: am 4. April 1955 zum Dozent am
Bischöflichen Seminar in Bonn ernannt, vertrat ich ab 1962 nur noch Pastoraltheologie

und bat mit Vollendung des 75. Lebensjahres um Emeritierung.

230



Pr.TTi. sowie den wissenschaftstheoretischen Problemen, die innerhalb
der Gesamttheologie noch kontrovers sind, vertraut zu machen, natürlich
auch nach dem Verständnis, das ich gewonnen hatte.

I

Die Pr.Th. hat die theologische Theorie der Selbstverwirklichung der Kirche

(der Gemeinde Jesu) im Heute und für die nahe Zukunft zu erstellen,
auf Grund des biblischen Befundes, der Erfahrung der Kirche und unter
Reflexion der Analyse der Gegenwart. Daraus ergibt sich, dass die Pr. Th.
eine Grundlagenwissenschaft mit eigenem Materialobjekt und Formalprinzip

ist. Als solche steht sie als gleichberechtigte dritte Säule neben der

historischen und systematischen Theologie. Weil sie auf die
Selbstverwirklichung der Kirche, d.h. auf deren Praxis zielt, also untersucht, wie
das Christusgeschehen und die von Jesus ausgehenden Impulse in Kirche
und Welt optimal wirksam werden sollen und können - den Willen Gottes
hierzu vorausgesetzt -, hat sie nicht nur eine tradierende, die Kontinuität
des der Kirche gewordenen Auftrags sichernde, sondern auch eine kritische

und normative Funktion. Darum müssen die Vertreter der Fächer der
Pr. Th., wie alle Diener der Kirche, sich immer erneut um die rechte Theorie

und die richtige Praxis bemühen, ihre Lehre an den vorgegebenen
Wirklichkeiten ausrichten, alles Handeln für und in der Kirche reflektieren,

Erfahrungen und Forschungsergebnisse austauschen und sich vor
ihrem Gewissen immer erneut Rechenschaft geben. Gerade für die Fächer
der Pr.Th. gilt: wer rastet, der rostet3.

Eine wissenschaftstheoretisch umstrittene Frage innerhalb der

Gesamttheologie ist jene, welche Disziplinen zur Pr. Th. zu rechnen sind. Sie

kann nicht als müssige Spekulation abgetan werden. Es wirkt sich im
Leben der Kirche nachhaltig aus, ob man z.B. die Liturgik und das
Kirchenrecht, um diese beiden Fächer handelt es sich vornehmlich, auf
Grund eigener Prinzipien betreibt oder sie von jenen der Selbstverwirklichung

der Kirche aus versteht.

Rührt nicht manche beklagenswerte Fehlentwicklung in der Gesamtkirche daher,
dass das Kirchenrecht, statt von seelsorgerlichen Erfahrungen und Normen auszugehen,

sich vom juridisch-römischen Rechtsdenken verfremden liess? Dass das Papsttum,

bzw. die Hierarchie, gestützt auf den Codex juris canonici (zumal manche
Bestimmungen, gegründet auf Fälschungen und veralteten Anschauungen, hinter den

3 Pfister, Geschichte und Selbstverständnis der Pr.Th.. Altkath. Jahrbuch 1972,
S. 44-50.

231



Zeiterfordernissen nachhinken), oft unheilige Herrschaft ausübten, hängt nicht nur
mit der vorrangigen Ausbildung dieser Männer im rechtlichen Denken zusammen,
sondern auch damit, dass die Kirchenrechtler selbst allzusehr vergassen, sich stets
der das Heil fördernden Aufgabe des Kirchenrechtes zu erinnern.

Das Dienstamt der Bischöfe, Äbte und des Papstes wird kaum durch die Zeremonie

der Fusswaschungam Gründonnerstag aufgewertet, wenn nicht das ganze Handeln

der Kirchenleitung vom Geist des dienenden Jesus inspiriert ist. Auch zur Freiheit

kann man nicht reifen, wenn die kirchlichen Instanzen aus lauter Sorge um das
Seelenheil der ihr Anvertrauten allüberall Hürden und Barrieren errichten, statt sich
des Satzes des Philosophen Kant zu erinnern: «Man kann nicht zur Freiheit reifen,
wenn man nicht zuvor in Freiheit gesetzt ist.»

Und was soll man von einer Liturgik erhoffen, die ihre Formgesetze aus
sich selbst gewinnen will, statt sich von pastoralen Forderungen informieren

und beleben zu lassen. Wo, wenn nicht in der Eucharistiefeier als

memoria und Mahlgemeinschaft vollzieht sich die Selbstverwirklichung
der Kirche dichter? Eine sich nur liturgischen Gesetzen verantwortliche
oder nur an der Liturgiegeschichte orientierende Liturgik bedürfte geradezu

einer ergänzenden Pastoralen Liturgik.

Die eminent pastorale Bedeutung der Liturgie, somit auch der Liturgik, wird im
20. Jahrhundert in allen Kirchen begriffen. Dazu tragen insbesondere drei Faktoren
bei:
1. Die Liturgiegeschichte erbrachte den Nachweis, wie stark das Dromenon (Handlung)

und das Legomenon (Wort) von der jeweiligen Kultur beeinfiusst wurden
(z. B. vom Byzantinismus und Barock).

2. Die immer stärker werdende Liturgie-Unfähigkeit der Industrievölker zwingt die
Kirchen, die unverstandene Formenwelt zu straffen, sie einsichtiger und allem
Volk verständlicher zu machen, ein Hauptgrund zur Wiedereinführung der

Volkssprachen durch das Vatikanum IL
3. Ebenso nötigt das Mündigwerden der Völker in den ehemaligen Missionsgebieten

dazu, diesen das Recht zu gewähren, sich ihrer eigenen Ausdrucksformen für die
Botschaft Jesu zu bedienen.
Indem die Kirche auf diese Erkenntnisse achtet, die schon lange von den liturgischen

Bewegungen und ihren Vorkämpfern mehr oder weniger vertreten worden
sind, erfüllt sie nur die alte Forderung des sogenannten Missionsbefehls : Gehet hin
zuallen Völkern! (Mt.28.19). Nichts anderes impliziert die Forderung des
scholastischen Axioms: quidquid accipitur, per modum accipientis accipitur. Der durch
den Papat geförderte Zentralismus und Uniformismus hat nicht nur den Ritenstreit

', sondern auch viel Abfall und Missverständnisse durch unverstandenen oder

4 Der erbitterte Akkommodations- oder Ritenstreit entbrannte zuerst in Indien,
dann in China, zunächst innerhalb des Jesuitenordens, dann zwischen Jesuiten und
Franziskanern. Durch Papst Benedikt XIV. wurde 1742 bzw. 1744 das von den
Jesuiten erstrebte Entgegenkommen gegenüber Landesgebräuchen endgültig verboten.

Dadurch wurden die weitere Missionstätigkeit in China für zwei Jahrhunderte
unmöglich und die gewonnenen Christen durch härteste Verfolgung dezimiert.

232



als magisch verstandenen Zeremoniendienst und rituellen Kult in den christlichen
Kernländern auf dem Gewissen.

Andreas Gerhard Hyperius (1511-1564), Begründer der wissenschaftlichen

Homiletik und vermittelnder Theologe, hat sogar die Kirchengeschichte

zu den Fächern der Pr.Th. gerechnet. Sicherlich zu Unrecht.
Dennoch sollte auch sie künftig stärker als Lehrmeisterin für die
Gegenwartspraxis ausgewertet werden. Sie berichtet ja von der Wirkungsgeschichte

der Christusverkündigung, aber auch von der Amalgamisierung
des Evangeliums mit zeitgebundenem Denken und vergänglichen Mächten,

von Aktion und Reaktion.

Wichtiger noch, will mir dünken, wäre es, dass die künftigen Sachwalter der
Christussache in den Gemeinden weit stärker als bisher mit der Dogmengeschichte
vertraut gemacht würden. Denn wie sich, worauf Lord Acton schon hinwies, vergängliche

Vorstellungen mit dem eigentlichen Aussagegehalt der Dogmen verbinden, so

muss auf Grund historisch-kritischer Forschungsergebnisse es sich auch ermöglichen

lassen, zeitgebundene Formulierungen, selbst wenn sie von Konzilien oder
Päpsten erfolgten, wieder zu entschlacken. Die Christusprädikate z.B., wie auch
Dogmen, die notwendige Folge ihrer Behütung waren, sollten wieder als das begriffen

werden, was sie in ihrer Zeit bedeutet haben : Doxologie und Anpassung an vor-
findliche gnostische und heidnische Vorstellungsweisen, bzw. deren Übernahme,
um sich der damaligen Zeit verständlich machen zu können.

Daraus ergibt sich folgerichtig eine dritte allgemeine Einsicht. Wie die
biblische Theologie nachweist, haben viele Formulierungen und Stellungnahmen

im Neuen Testament ihren «Sitz im Leben». Wenn damit
anerkannt wird, dass die Verkünder des Evangeliums den jeweiligen
Voraussetzungen ihrer Hörer, der Umstände und Verhältnisse gerecht zu werden
sich bemüht haben, dass sie «allen alles werden» wollten, um alle zu
gewinnen, mit anderen Worten : dass sie in pastoraler Absicht schrieben und
handelten, warum darf das, was jene taten, nicht auch uns recht sein?

Kaum eine Zeit wie die heutige hat soviel Anlass, dem ungeheuer
angewachsenen Wissen und den neuen Erkenntnissen der Human- und Natur-
und auch der biblischen Wissenschaften Rechnung zu tragen, freilich
ohne das Eigentliche und Wesenhafte zu verlieren oder preiszugeben.
Wie das geschehen soll und kann, dazu Hilfen zu geben, gehört sicher zu
den Hauptaufgaben der Pr. Th. heute.

Die Seelsorger, Pfarrer und die an der Front stehenden, ihre Kirche im Herzen
tragenden einfachen Glieder der Kirche sind es, die sich Tag um Tag mit den neuesten

Erkenntnissen auseinandersetzen und bewähren müssen. Gewiss in einem sentire

cum ecclesia, d.h. einem Erfahren nicht nur der Gegenwart, sondern auch in
Rückerinnerung und zugleich in beständigem Mühen um sachgerechte Übersetzung

des eigentlich Gemeinten in der Weitergabe des Überkommen.

233



Mit vollem Recht fühlen sich deshalb die Konzile, Synoden, Seelsorger, natürlich
auch die Vertreter der Pr. Th. an den Hochschulen in eine besondere pastorale
Verantwortung genommen. Wer anders, als die Lehrer der Pr. Th.. soll in den konkreten
Schwierigkeiten der auszuarbeitenden Katechesen und Predigten Rede und Antwort
stehen und zeigen, wie man, verantwortlich und wahrhaftig auf der Kanzel, vor
der Jugend, vor den Helfergruppen der Gemeinden, also im Ernstfall die heissen
Eisen angeht? Allzu lange und allzusehr haben bisher, mit wenigen Ausnahmen (zu
denen ich z. B. die als Modernisten gebrandmarkten Professoren, zur Zeit z. B. auch
einen Küng rechne), die Systematiker, weniger die Exegeten, sich der
Verkündigungstheologie versagt, geschwiegen oder nur die alten Traktate unter zu geringer
Berücksichtigung neuzeitlicher Erkenntnisse vorgetragen. Darum haben sie den

Einspruch verwirkt, wenn Vertreter der Pr. Th. sich gewzungen sehen, nicht, wie
ehedem, zu bremsen, um die Gläubigen in ihrer bisherigen Grundhaltung herkömmlicher

Frömmigkeit nicht aufzustören, sondern um darzutun, wie man vorsichtig
und umsichtig, aber doch wahrhaftig die neuen Ergebnisse der Bibelwissenschaften,
aber auch der Naturwissenschaften mit der Sache mit Jesus und Gott in Einklang
bringen kann und muss.

Wie die Frontkämpfer, die einfachen Seelsorger, so sehen sich freilich auch die
Lehrer der Pr. Th. vielfach überfordert. Wer wollte von sich behaupten, dass er
angesichts des stets anwachsenden Wissens in allen Sätteln reiten und alle Sachprobleme
aus der Wurzel heraus beantworten könnte. Deshalb erhebt sich immer gebieterischer

die Forderung nach interdisziplinärem Dialog. Alle Dozenten und Lehrer der

Theologie sollten sich erinnern, dass sie ihrem letzten Auftrag, Gott und den
Menschen zu dienen, treu bleiben müssen. Sie alle behandeln die eine und selbe Sache

mit Gott nur unter sektoralen Aspekten, die radial ihrem Ausgang, dem Zentralgeheimnis

Gott zulaufen.

Damit wird ein viertes Hauptproblem anvisiert. Auch es darf in der

Pr.Th. nicht ausgespart werden, wenn sie mehr als Kunstlehre sein will
und soll, die nur formale Methodenfragen erörtert (wie man zu Beginn
ihres Eigenseins mitunter gemeint hat).

Man kann von und über Gott nicht reden wie über einen in allen übrigen
Wissenschaften aufzeigbaren Gegenstand. Darum hat Döllinger (in
Anlehnung an Schleiermacher) der Theologie die Aufgabe gestellt, «das

wissenschaftliche Bewusstsein zu vertiefen, welches die Kirche von sich selbst,

von ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von ihrem Lehrgehalt,
ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt». Insofern Döllinger die

Phrase von einer «Theologia post mortem Dei» (so gewiss wie Schleiermacher)

abgelehnt hätte, er also der Lehre der Kirche einen Wirklichkeitswert

und einen Wahrheitsgehalt zugebilligt hat, kann es sich,
übernimmt man die Definition Döllingers, nicht nur um Abklärung reiner Be-

wusstseinsphänomene ohne ein fundamentum in re handeln. Immerhin
aber ist es leichter, eruierbare Bewusstseinsphänomene zu beschreiben, zu
vertiefen und zu systematisieren, als den unaussagbaren und nach dem

Bewusstsein der Kirche zugegebenermassen unaussprechlichen Gott

234



selbst adäquat definieren und begreiflich machen zu wollen. Gibt man
dies zu, kann man ehrlich Theologie betreiben ; denn dann steht jede
theologische Reflexion und Aussage unter der demütig und bescheiden

machenden Präambel: «O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und
Erkenntnis Gottes. Wie unbegreiflich sind seine Gerichte, wie unerforschlich
seine Wege. Wer hat die Gedanken Gottes erkannt oder wer ist sein

Ratgeber gewesen?» (Röm. 11, 33/36). In diesem Wort ist die Offenbarung
umgrenzt. Es sagt jeder Theologie, dass wir mit unserer Meditation, Intuition

und Reflexion, mit all unseren Erfahrungen und Spekulationen nur
den Zipfel des Gewandes Gottes erfassen können, immerhin aber so viel
erahnen, als es für uns Menschen gut und heilsam ist. Damit ist auch den

kritischen Theologen geholfen. Nur so konnte auch ich den mir zuhörenden

Studenten sagen, dass Gott immer wieder Menschen in Dienst
nimmt, die das Ewige im Heute ahnen lassen, die, wie Jesus es tat, den

Blick weiten und Gemeinschaft mit dem unergründlichen Gottgeheimnis
stiften, die sich als Brückenbauer zu diesem transzendenten Geheimnis
und zu den Brüdern und Schwestern erweisen - und als Öl - leider
manchmal auch als Sand - im Getriebe der Welt.

II

Das hundertjährige Fürsichsein des katholischen Bistums der deutschen
Altkatholiken gab mir willkommenen Anlass, in einer positiv-kritischen
Bilanz die von mir nachhaltig vertretene ekklesiologische Konzeption in
der Theologischen Quartalschrift als Forderung der Stunde den eigenen
Glaubensgenossen und der Öffentlichkeit darzulegen5. Der Rückgriff
auf diese Konzeption, die die klerikahstische ablösen sollte, lag auch für
uns in jenem Augenblick nahe, als man den «Laien» die altkirchlichen
Rechte der Pfarrwahl und Vermögensverwaltung wieder zuerkannt hatte.
So unerlässlich die Ausbildung verantwortungsbewusster Kirchen- und
Gemeindevorsteher, also der Pfarrer, ist, so sehr diese als die zuvörderst
berufenen (geborenen) Gemeindeleiter einen Überblick über das gesamte
Panorama der Theologie und des Zeitwissens gewinnen und sich ihn
durch unermüdliche Weiterbildung erhalten müssen, auch wenn sie nicht
in jedem Fach Spezialisten sein können, entscheidend bleibt für die
Zukunft der Kirche Jesu, dass sich im ganzen Kirchenvolk das ursprüngliche
Bruderschaftsverständnis der Kirche wieder durchsetzt. Die konstantini-

5 Pfister. Ein Saeculum alt-katholischer Selbstverwirklichung, eine positiv-kritische
Bilanz. Theologische Quartalschrift, Tübingen 1972, Heft 3,256'268.

235



sehe Ära, die nicht nur die Staatskirche, sondern auch die Verbeamtung
der kirchlichen Dienste mit sich brachte und die Laien, d.h. die übrigen
Christen, entmündigte, hat jene falsche Vorstellung begünstigt, dass die

nur durch die Taufe Ordinierten lediglich «an der Kommunionbank zu

knien, unter der Kanzel zu sitzen und den Geldbeutel zu zücken» (Congar)

hätten. So gewiss es Vorrecht und Pflicht der «Ältesten» (Presbyter)
und Bischöfe ist, gemäss Eph. 4, 12ff. die Getauften zur Ausübung ihres
Dienstes in Kirche und Welt heranzubilden und sie zur Vollreife des

Alters Christi zu führen, so gewiss müssen alle Glieder der Kirche auf
Grund eben dieses an ihnen geleisteten Dienstes künftig das gesamte
kirchliche Handeln mitbedenken, mitbestimmen und mittragen.

Leider hat sich diese Auffassung - paradoxerweise - auch in der
altkatholischen Kirche noch lange nicht überall durchgesetzt. Auch in ihr
überlässt man noch allzugern dem «dafür bezahlten» und «angestellten»
Pfarrer alle Initiative, Verantwortung und Arbeit. Damit aber vergisst

man, dass jeder Christ, je nach Befähigung, also in gestufter Weise,
sowohl in seinem Einflussbereich wie in der Gemeinde sein Christsein
durch sein Leben und durch aktive Zeugenschaft und Mitwirkung erweisen

muss6.

Um dieser Forderung nicht nur in Wort und Schrift Nachdruck zu
verleihen, reichte ich 1972 auf der altkatholischen Frankfurter Synode den

Entwurf einer neuen Gemeindeordnung ein. Ihr Kernsatz sei hier
angeführt. Danach hat der Pfarrer als Gemeindevorsteher «der Gemeinde mit
Wort und Sakrament zu dienen und den gesamten gemeindlichen Dienst
in Gehorsam gegen das Evangelium und die kirchlichen Ordnungen, in
Eintracht mit dem Bischof sowie in Gemeinschaft und Mitarbeit der
Gemeinde und deren Vertretungen (Kirchenvorstand, Gemeindeversammlung)

zu ordnen und zu koordinieren.»

Diese Formulierung wehrt zwei falschen Meinungen, dem Irrtum,
1. der Pfarrer habe der Gemeinde nur einen sakralen «service» zu leisten,
2. der Pfarrer müsse als «Angestellter» der Gemeinde alles selbst tun.

In Wahrheit hat die ganze Gemeinde als aktuoses Subjekt tätige
Mitverantwortung für alles. Nur so wird es gelingen, dass der Geist Jesu die

Welt durchsäuert.

6 Akademisch ausgebildete Pfarrer werden wohl künftig (wenigstens in
Diasporakirchen wie der altkatholischen) nur als Vorsteher für Grossgemeinden bzw.
Regionalbezirke tragbar sein. Ihre Aufgabe dürfte der eines Bischofs ähneln : die
Dienste vieler ehren- und nebenamtlicher Mitarbeiter zu koordinieren.

236



Diese Aufgabe, die Welt in Christo zu erneuern, bliebe auch dann der
Kirche gestellt, wenn, wie Richard Roth7 hoffte, es je einmal gelingen
sollte, die Kirche in die Welt hinein aufzulösen, d.h. den Geist der
Gerechtigkeit und dienenden Liebe im Volksbewusstsein, in Gesetzen und
Institutionen zu verankern. Selbst dann, wenn die Welt immer mehr ver-
christlicht würde, müsste die Kirche die Wächterin dieses Geistes, ja die
Feueresse bleiben, die die neu heranwachsenden Geschlechter und alles

Volk zu durchgeisten und zu durchglühen hätte, damit nicht Herzensträgheit

und Gewohnheit alles wieder verdürben.
Freilich wird ein solcher Dienst nur von einer erneuerten Kirche

vollbracht werden können. Anfänge hierzu zeichnen sich ab. Der Lettner, der
einst die Geistlichkeit vom Volk trennte, ist längst gefallen. Die Amtsdiener

schämen sich bereits ihrer Titel «Hochwürden» oder «Excellenz».
Der Dienst in der Gemeinde wird, man erkennt es von Jahr zu Jahr
deutlicher, nicht so sehr als Beruf (Job) denn als Berufung gewertet, wenngleich

nie übersehen werden darf, dass wir alle zugleich Gerechtfertigte
und Sünder, Gläubige und Zweifler sind und wir uns nur unserer
Schwachheit rühmen können. Christianus non est in facto, sed in fieri.
Christ wird man nur in einem ständigen Lern- und Werdeprozess. Dabei
können und sollen uns weniger einzelne Normen und Prinzipien als die
wahrhaft menschliche Grundhaltung Jesu, sein Grundvertrauen, sein

Leben, Dienen und sein Sichtreubleiben im Leiden und Sterben bestimmen

und voranleuchten. Sie sind es, die uns zu situationsgerechtem
Verhalten anleiten und uns den letzten Sinnfragen offenhalten, auch dann,
wenn wir sie nicht immer klar und eindeutig zu beantworten wissen.

Ähnlich wie das Amt (und seine Obliegenheiten) sich im Laufder
Jahrhunderte verselbständigt und zu einem Beamtenstatus entwickelt hat,
versachlichten und verselbständigten sich auch alle jene Handlungen, die wir
als Sakramente bezeichnen. Um jedes bildete sich eine eigene Theologie;
jedes Sakrament erfuhr eine mehr oder minder starke Loslösung von der
Gemeinde. Ich trat dafür ein, dass die Sakramente, von der Kirche eingeführt

(gewiss in Anlehnung an manche analoge Handlungen oder Worte
Jesu, die für sich, statt im Zusammenhang betrachtet worden sind), wieder

an jene Stelle zurückgeholt werden, wo sie ihren sinnvollen Platz
haben: in den Gemeindegottesdienst. Wie ihnen ihre ursprüngliche
Sinngebung und Wirksamkeit wiedergegeben werden kann, das darzustellen,
bedürfte eines eigenen Buches. Nur zu einem «Sakrament» seien hier An-

7 Rothe, Richard 1799-1867). ev. Theologe. Nach ihm nimmt die Wirklichkeit
Christi in die Welt hinein immer mehr zu und macht teilweise die Kirche überflüssig.

237



deutungen gemacht: zur Ehe. Sie ist im Lauf der Kirchen- und
Dogmengeschichte exegetisch, moraltheologisch und rechtlich überlastet worden.
Zwar sind die Jesus zugeschriebenen Worte hart und unnachgiebig. Aber
stammen sie wirklich von ihm? Dass das Verständnis der Ehe innerhalb
der Kirche bis zum Tridentinum sehr unterschiedlich war, geben heute
selbst römisch-katholische Theologen zu8. Die Ostkirche kennt Gründe,
die eine Scheidung und danach eine zweite Ehe ermöglichen. Die
altkatholische Kirche befürwortet und handhabt ebenfalls eine mildere Praxis.

Die Ehe ist kein Sakrament im bisher üblichen Verständnis. Damit
entfallen die meisten Eherechtsbestimmungen der römisch-katholischen
Kirche. Dennoch ist die Ehe kein bloss weltliches Ding. Als kirchliche
Einsegnung, verbunden mit Fürbitte, sowie als Dokumentation ehelichen
Gemeinschaftswillens in facie ecclesiae, im Angesicht der Kirche, behält
die kirchliche Trauung ihren guten Sinn, wenngleich die Gültigkeit im
Ehewillen, im Konsens (ebenso wie ihre Dauer) beschlossen liegt. Dass in
dieser überaus wichtigen Frage auch in der römisch-katholischen Kirche
eine Neubesinnung möglich ist, zeigt u. a. der Wandel in der Beurteilung
der voluptas, der Lust beim Ehevollzug. Die Meinung hierüber durchlief
alle Stufen, angefangen von strikter Ablehnung bis hin zu voller Bejahung
in jüngster Zeit9.

Gewährsmänner für meine Vorlesungen waren vornehmlich E.Chr.
Achelis und L.Fendt. Gerne hätte ich einen Abriss der Pr.Th. verfasst.

aber es fehlten dazu Zeit, Verlag und Abnehmer. So begnügte ich mich, in

den verschiedenen Zeitschriften der altkatholischen Kirche zu anstehenden

Fragen der Religionspädagogik1(), Liturgik ' ' und Pastoral12 mich zu

8 Die Ehe. Herder-Bücherei. Band 348,1969.
9 Lindner, Der Usus matrimonii, München 1929.
io Pfister, vom rechten Erstkommunionalter, Altkath. Jahrbuch 1956, S.7ff.;

ders., Klare Ziele und Wege, ebda.. S.50/63; ders., Der Gottesauftrag der Eltern,
Altkath. Jahrbuch 1965. S.25 ff; ders., Pädagogische Fragen unserer Jugendgruppen,

Altkath. Jahrbuch 1956, S.25,30.
n Pfister, Erwägungen zur lebendigen Liturgie, Christkath. Kirchenblatt 1970,

S. 20f. ; ders., Einige Gedanken zur Liturgie, Altkath. Jahrbuch 1954, S. 27/29 ; ders.,
Zur Perikopenfrage, Altkath. Kirchenzeitung 1961, S.44 und 56; ders., Erneuerung
unserer Gottesdienste, ebda., S.75 und 111.

i2 Pfister, Erneuerung der Kirche, Altkath. Jahrbuch 1958, S.43 47; ders.,
Seelsorge unserer Alten, ebda., S.50; ders., Die Diaspora, Altkath. Kirchenzeitung
1956, S. 18 ; ders., Mitarbeitende Gemeinde, Altkath. Jahrbuch 1953, S. 39/41 ; ders.,
Klare Begriffe / Kennst Du Deine Kirche?. Altkath. Volksblatt 1954/1956, 8

Fortsetzungen; ders.. Aufgaben zeitgenössischer Seelsorge, Altkath. Kirchenzeitung
1966, S.73 f. ; ders., Erwägungen eines Land- und Grossstadtseelsorgers, erschienen

238



äussern, notfalls in Denkschriften 13. Ich wollte mir nicht den Vorwurf
zuziehen, als Dozent der Pr.Th. zu wichtigen Aufgaben geschwiegen zu
haben. Manche Amtsbrüder mögen kritische Äusserungen ungern im
Bistumsblatt gelesen haben; aber ein eigenes vervielfältigtes Pastoralblatt
existierte nur kurze Zeit. Auch war ich der Meinung, was alle berührt,
müsse auch von allen gewusst und mitbedacht werden. Pr.Th. ist keine
Geheimwissenschaft

Hat das Pfarramt unter der Dozentur gelitten? Wohl kaum. Die der
Gemeinde entzogene Zeit wurde für die Gemeindearbeit fruchtbar. Nur
was ich beispielhaft selbst tat, konnte ich meinen Hörern eindrücklich
nahelegen. Wie ich diese zu selbstkritischem Handeln anhielt, so begleitete

ich mein eigenes Tun mit kritischer Reflexion und wacher Flexibilität.
Ein Pastoraltheologe ohne Pastoration verfehlt allzuleicht seine Aufgabe.

Fulda Franz Paul Pfister

im Mitteilungsblatt für die christkath. Geistlichen der Schweiz 1972; ders., Fragen
und Gedanken um das Kirchenrecht. Altkath. Kirchenzeitung 1956, S.62f.

13 Pfister, Gedanken zur Liturgiereform, zu Steuerfragen, zur Organisation der
Landessynoden.

239


	Praktische Theologie - heute

