Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Praktische Theologie - heute

Autor: Pfister, Franz Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Praktische Theologie — heute
Eine Riickblende

Er hat in der Kirche die einen zu Aposteln be-
stellt und die andern zu Sprechern, die Gottes
Willen verstehen und in Worte fassen. Er hat an-
deren die Gabe verlichen, das Evangelium wei-
terzutragen, oder die Fahigkeit, Menschen zu
fiihren und ihre Gemeinschaft zu ordnen, oder
auch ihnen zu zeigen, wie sie als Christen in ihrer
taglichen Arbeit leben sollen. Siealle dienen dem
einen Ziel, dass eine Gemeinde entsteht, die ithre
Aufgabe erfiillt, die leibliche Gestalt des Christus
zu sein. Eph.4, 11,12

Die Mehrheit der Ordinarien der Bonner Katholisch-theologischen
Fakultit sah sich ausserstande, der Lehre der Unfehlbarkeit des Papstes,
wie sie das 1. Vatikanische Konzil am 18.Juli 1870 definiert hatte, zuzu-
stimmen !. So fanden die Studierenden der altkatholischen Theologie in
der Stadt ihres Bischofs zunédchst einen vollstindigen Lehrkorper vor,
darunter Koryphien wieJ. Langen und F. H. Reusch. Da das katholische
Volk dem Beispiel der Universititslehrer nicht folgte, sah sich das preussi-
sche Kultusministerium veranlasst, die durch Alter oder Tod ausschei-
denden Professoren durch infallibilistisch Gesinnte zu ersetzen. Zuletzt
gestand man den Altkatholiken nur noch eine Professur zu. Um wenig-
stens in den Fichern der Praktischen Theologie (Pr.Th.) einschliesslich
des Kirchenrechtes eine genuin altkatholische Unterweisung sicherzustel-
len, erteilte der Bischof der deutschen Altkatholiken, Joh. Josef Demmel,
einigen Geistlichen seines Bistums Lehrauftrige, u.a. auch mir fiir Homi-
letik, Katechetik und Pastoraltheologie einschliesslich Sakramentenver-
waltung?.

Obwohl die Zeitverhiltnisse dazu zwangen, sich auf die unmittelbare
Einfiihrung in die Seelsorgepraxis zu konzentrieren, suchte ich die Horer
wenigstens mit dem mir wichtig erscheinenden Selbstverstdndnis der

I Franzen, A., Die kath.-theol. Fakultit in Bonn im Streit um das erste Vatikani-
sche Konzil, zugleich ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des Alt-Katholizismus
am Niederrhein. Koln 1974, ,

2 Von 1952 hielt ich zuerst Gastvorlesungen; am 4. April 1955 zum Dozent am
Bischoflichen Seminar in Bonn ernannt, vertrat ich ab 1962 nur noch Pastoraltheo-
logie und bat mit Vollendung des 75. Lebensjahres um Emeritierung.

230



Pr.Th. sowie den wissenschaftstheoretischen Problemen, die innerhalb
der Gesamttheologie noch kontrovers sind, vertraut zu machen, natiirlich
auch nach dem Verstindnis, das ich gewonnen hatte.

[

Die Pr. Th. hat die theologische Theorie der Selbstverwirklichung der Kir-
che (der Gemeinde Jesu) im Heute und fiir die nahe Zukunft zu erstellen,
auf Grund des biblischen Befundes, der Erfahrung der Kirche und unter
Reflexion der Analyse der Gegenwart. Daraus ergibt sich, dass die Pr. Th.
eine Grundlagenwissenschaft mit eigenem Materialobjekt und Formal-
prinzip ist. Als solche steht sie als gleichberechtigte dritte Sdule neben der
historischen und systematischen Theologie. Weil sie auf die Selbstver-
wirklichung der Kirche, d.h. auf deren Praxis zielt, also untersucht, wie
das Christusgeschehen und die von Jesus ausgehenden Impulse in Kirche
und Welt optimal wirksam werden sollen und konnen —den Willen Gottes
hierzu vorausgesetzt —, hat sie nicht nur eine tradierende, die Kontinuitit
des der Kirche gewordenen Auftrags sichernde, sondern auch eine kriti-
sche und normative Funktion. Darum miissen die Vertreter der Facher der
Pr.Th., wie alle Diener der Kirche, sich immer erneut um die rechte Theo-
rie und die richtige Praxis bemiihen, ihre Lehre an den vorgegebenen
Wirklichkeiten ausrichten, alles Handeln fiir und in der Kirche reflektie-
ren, Erfahrungen und Forschungsergebnisse austauschen und sich vor
threm Gewissenimmer erneut Rechenschaft geben. Gerade fiir die Féacher
der Pr. Th. gilt: wer rastet, der rostet 3.

Eine wissenschaftstheoretisch umstrittene Frage innerhalb der Ge-
samttheologie ist jene, welche Disziplinen zur Pr. Th. zu rechnen sind. Sie
kann nicht als miissige Spekulation abgetan werden. Es wirkt sich im
Leben der Kirche nachhaltig aus, ob man z. B. die Liturgik und das Kir-
chenrecht, um diese beiden Facher handelt es sich vornehmlich, auf
Grund eigener Prinzipien betreibt oder sie von jenen der Selbstverwirkli-
chung der Kirche aus versteht.

Rithrt nicht manche beklagenswerte Fehlentwicklung in der Gesamtkirche daher,
dass das Kirchenrecht, statt von seelsorgerlichen Erfahrungen und Normen auszuge-
hen, sich vom juridisch-rémischen Rechtsdenken verfremden liess? Dass das Papst-
tum, bzw. die Hierarchie, gestiitzt auf den Codex juris canonici (zumal manche Be-
stimmungen, gegriindet auf Filschungen und veralteten Anschauungen, hinter den

3 Pfister, Geschichte und Selbstverstindnis der Pr. Th., Altkath. Jahrbuch 1972,
S.44-50.

231



Zeiterfordernissen nachhinken), oft unheilige Herrschaft austibten, hingt nicht nur
mit der vorrangigen Ausbildung dieser Madnner im rechtlichen Denken zusammen,
sondern auch damit, dass die Kirchenrechtler selbst allzusehr vergassen, sich stets
der das Heil [6rdernden Aufgabe des Kirchenrechtes zu erinnern.

Das Dienstamt der Bischofe, Abte und des Papstes wird kaum durch die Zeremo-
nie der Fusswaschung am Griindonnerstag aufgewertet, wenn nicht das ganze Han-
deln der Kirchenleitung vom Geist des dienenden Jesus inspiriert ist. Auch zur Frei-
heit kann man nicht reifen, wenn die kirchlichen Instanzen aus lauter Sorge um das
Seelenheil der ihr Anvertrauten alliiberall Hiirden und Barrieren errichten, statt sich
des Satzes des Philosophen Kant zu erinnern: «Man kann nicht zur Freiheit reifen,
wenn man nicht zuvor in Fretheit gesetzt ist.»

Und was soll man von einer Liturgik erhoffen, die thre Formgesetze aus
sich selbst gewinnen will, statt sich von pastoralen Forderungen informie-
ren und beleben zu lassen. Wo, wenn nicht in der Eucharistiefeier als
memoria und Mahlgemeinschaft vollzieht sich die Selbstverwirklichung
der Kirche dichter? Eine sich nur liturgischen Gesetzen verantwortliche
oder nur an der Liturgiegeschichte orientierende Liturgik bediirfte gera-
dezu einer ergdnzenden Pastoralen Liturgik.

Die eminent pastorale Bedeutung der Liturgie, somit auch der Liturgik, wird im
20. Jahrhundert in allen Kirchen begriffen. Dazu tragen insbesondere drei Faktoren
bei:

1. Die Liturgiegeschichte erbrachte den Nachweis, wie stark das Dromenon (Hand-
lung) und das Legomenon (Wort) von der jeweiligen Kultur beeinflusst wurden
(z.B. vom Byzantinismus und Barock).

2. Die immer starker werdende Liturgie-Unfdhigkeit der Industrievolker zwingt die
Kirchen, die unverstandene Formenwelt zu straffen, sie einsichtiger und allem
Volk verstindlicher zu machen, ein Hauptgrund zur Wiedereinfithrung der
Volkssprachen durch das Vatikanum [1.

3. Ebenso notigt das Miindigwerden der Volker in den ehemaligen Missionsgebieten
dazu, diesen das Recht zu gewilhren, sich ihrer eigenen Ausdrucksformen fiir die
Botschaft Jesu zu bedienen.

Indem die Kirche auf diese Erkenntnisse achtet, die schon lange von den liturgi-
schen Bewegungen und ihren Vorkdmpfern mehr oder weniger vertreten worden
sind, erfiillt sie nur die alte Forderung des sogenannten Missionsbefehls: Gehet hin
zuallen Volkern! (Mt.28.19). Nichts anderes impliziert die Forderung des schola-
stischen Axioms: quidquid accipitur, per modum accipientis accipitur. Der durch
den Papat geforderte Zentralismus und Uniformismus hat nicht nur den Riten-
streit?, sondern auch viel Abfall und Missverstandnisse durch unverstandenen oder

4 Der erbitterte Akkommodations- oder Ritenstreit entbrannte zuerst in Indien,
dann in China, zundchst innerhalb des Jesuitenordens, dann zwischen Jesuiten und
Franziskanern. Durch Papst Benedikt XIV. wurde 1742 bzw. 1744 das von den
Jesuiten erstrebte Entgegenkommen gegentiiber Landesgebriauchen endgiiltig verbo-
ten. Dadurch wurden die weitere Missionstétigkeit in China fiir zwei Jahrhunderte
unmoglich und die gewonnenen Christen durch hérteste Verfolgung dezimiert.

232



als magisch verstandenen Zeremoniendienst und rituellen Kult in den christlichen
Kernldndern auf dem Gewissen.

Andreas Gerhard Hyperius (1511-1564), Begriinder der wissenschaft-
lichen Homiletik und vermittelnder Theologe, hat sogar die Kirchenge-
schichte zu den Fichern der Pr.Th. gerechnet. Sicherlich zu Unrecht.
Dennoch sollte auch sie kiinftig starker als Lehrmeisterin fiir die Gegen-
wartspraxis ausgewertet werden. Sie berichtet ja von der Wirkungsge-
schichte der Christusverkiindigung, aber auch von der Amalgamisierung
des Evangeliums mit zeitgebundenem Denken und vergianglichen Mich-
ten, von Aktion und Reaktion.

Wichtiger noch, will mir diinken, wire es, dass die kiinftigen Sachwalter der Chri-
stussache in den Gemeinden weit stirker als bisher mit der Dogmengeschichte ver-
traut gemacht wiirden. Denn wie sich, worauf Lord Acton schon hinwies, verging-
liche Vorstellungen mit dem eigentlichen Aussagegehalt der Dogmen verbinden, so
muss auf Grund historisch-kritischer Forschungsergebnisse es sich auch ermég-
lichen lassen, zeitgebundene Formulierungen, selbst wenn sie von Konzilien oder
Pipsten erfolgten, wieder zu entschlacken. Die Christuspradikate z. B., wie auch
Dogmen, die notwendige Folge ihrer Behiitung waren, sollten wieder als das begrif-
fen werden, was sie in ihrer Zeit bedeutet haben: Doxologie und Anpassung an vor-
findliche gnostische und heidnische Vorstellungsweisen, bzw. deren Ubernahme,
um sich der damaligen Zeit verstidndlich machen zu konnen.

Daraus ergibt sich folgerichtig eine dritte allgemeine Einsicht. Wie die
biblische Theologie nachweist, haben viele Formulierungen und Stellung-
nahmen im Neuen Testament ithren «Sitz im Leben». Wenn damit aner-
kannt wird, dass die Verkiinder des Evangeliums den jeweiligen Voraus-
setzungen threr Horer, der Umstédnde und Verhéltnisse gerecht zu werden
sich bemiiht haben, dass sie «allen alles werden» wollten, um alle zu ge-
winnen, mit anderen Worten: dass sie in pastoraler Absicht schrieben und
handelten, warum darf das, was jene taten, nicht auch uns recht sein?
Kaum eine Zeit wie die heutige hat soviel Anlass, dem ungeheuer ange-
wachsenen Wissen und den neuen Erkenntnissen der Human- und Natur-
und auch der biblischen Wissenschaften Rechnung zu tragen, freilich
ohne das Eigentliche und Wesenhafte zu verlieren oder preiszugeben.
Wie das geschehen soll und kann, dazu Hilfen zu geben, gehort sicher zu
den Hauptaufgaben der Pr. Th. heute.

Die Seelsorger, Pfarrer und die an der Front stehenden, ihre Kirche im Herzen
tragenden einfachen Glieder der Kirche sind es, die sich Tag um Tag mit den neue-
sten Erkenntnissen auseinandersetzen und bewdhren miissen. Gewiss in einem sen-
tire cum ecclesia, d.h. einem Erfahren nicht nur der Gegenwart, sondern auch in
Riickerinnerung und zugleich in bestindigem Miihen um sachgerechte Uberset-
zung des eigentlich Gemeinten in der Weitergabe des Uberkommen.

233



Mit vollem Recht fithlen sich deshalb die Konzile, Synoden, Seelsorger, natiirlich
auch die Vertreter der Pr. Th. an den Hochschulen in eine besondere pastorale Ver-
antwortung genommen. Wer anders, als die Lehrer der Pr. Th., soll in den konkreten
Schwierigkeiten der auszuarbeitenden Katechesen und Predigten Rede und Antwort
stehen und zeigen, wie man, verantwortlich und wahrhaftig auf der Kanzel, vor
der Jugend, vor den Helfergruppen der Gemeinden, also im Ernstfall die heissen
Eisen angeht? Allzu lange und allzusehr haben bisher, mit wenigen Ausnahmen (zu
denen ich z. B. die als Modernisten gebrandmarkten Professoren, zur Zeit z. B. auch
einen Kiing rechne), die Systematiker, weniger die Exegeten, sich der Verkiindi-
gungstheologie versagt, geschwiegen oder nur die alten Traktate unter zu geringer
Bertiicksichtigung neuzeitlicher Erkenntnisse vorgetragen. Darum haben sie den
Einspruch verwirkt, wenn Vertreter der Pr. Th. sich gewzungen sehen, nicht, wie ehe-
dem, zu bremsen, um die Gldaubigen in ihrer bisherigen Grundhaltung herkémm-
licher Frommigkeit nicht aufzustoren, sondern um darzutun, wie man vorsichtig
und umsichtig, aber doch wahrhaftig die neuen Ergebnisse der Bibelwissenschaften,
aber auch der Naturwissenschaften mit der Sache mit Jesus und Gott in Einklang
bringen kann und muss.

Wie die Frontkdmpfer, die einfachen Seelsorger, so sehen sich freilich auch die
Lehrer der Pr. Th. vielfach iberfordert. Wer wollte von sich behaupten, dass er ange-
sichts des stetsanwachsenden Wissens in allen Sitteln reiten und alle Sachprobleme
aus der Wurzel heraus beantworten konnte. Deshalb erhebt sich immer gebieteri-
scher die Forderung nach interdisziplindrem Dialog. Alle Dozenten und Lehrer der
Theologie sollten sich erinnern, dass sie ihrem letzten Auftrag, Gott und den Men-
schen zu dienen, treu bleiben miissen. Sie alle behandeln die eine und selbe Sache
mit Gott nur unter sektoralen Aspekten, die radial ihrem Ausgang, dem Zentralge-
heimnis Gott zulaufen.

Damit wird ein viertes Hauptproblem anvisiert. Auch es darf in der
Pr.Th. nicht ausgespart werden, wenn sie mehr als Kunstlehre sein will
und soll, die nur formale Methodenfragen erdrtert (wie man zu Beginn
ihres Eigenseins mitunter gemeint hat).

Mankannvonund iiber Gott nicht reden wie liber einen in allen librigen
Wissenschaften aufzeigbaren Gegenstand. Darum hat Déllinger (in An-
lehnung an Schleiermacher) der Theologie die Aufgabe gestellt, «das wis-
senschaftliche Bewusstsein zu vertiefen, welches die Kirche von sich selbst,
vonihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, vonihrem Lehrgehalt,
ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt». Insofern Dollinger die
Phrase von einer «Theologia post mortem Dei» (so gewiss wie Schleier-
macher) abgelehnt hitte, er also der Lehre der Kirche einen Wirklich-
keitswert und einen Wahrheitsgehalt zugebilligt hat, kann es sich, liber-
nimmt man die Definition Dollingers, nicht nur um Abklarung reiner Be-
wusstseinsphinomene ohne ein fundamentum in re handeln. Immerhin
aber ist es leichter, eruierbare Bewusstseinsphdnomene zu beschreiben, zu
vertiefen und zu systematisieren, als den unaussagbaren und nach dem
Bewusstsein der Kirche zugegebenermassen unaussprechlichen Gott

234



selbst addquat definieren und begreiflich machen zu wollen. Gibt man
dies zu, kann man ehrlich Theologie betreiben ; denn dann steht jede theo-
logische Reflexion und Aussage unter der demiitig und bescheiden
machenden Praambel: «O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und Er-
kenntnis Gottes. Wie unbegreiflich sind seine Gerichte, wie unerforschlich
seine Wege. Wer hat die Gedanken Gottes erkannt oder wer ist sein Rat-
geber gewesen?» (Rom. 11, 33/36). In diesem Wort ist die Offenbarung
umgrenzt. Es sagt jeder Theologie, dass wir mit unserer Meditation, Intui-
tion und Reflexion, mit all unseren Erfahrungen und Spekulationen nur
den Zipfel des Gewandes Gottes erfassen kénnen, immerhin aber so viel
erahnen, als es fiir uns Menschen gut und heilsam ist. Damit ist auch den
kritischen Theologen geholfen. Nur so konnte auch ich den mir zuhéren-
den Studenten sagen, dass Gott immer wieder Menschen in Dienst
nimmt, die das Ewige im Heute ahnen lassen, die, wie Jesus es tat, den
Blick weiten und Gemeinschaft mit dem unergriindlichen Gottgeheimnis
stiften, die sich als Briickenbauer zu diesem transzendenten Geheimnis
und zu den Briidern und Schwestern erweisen — und als Ol — leider
manchmal auch als Sand — im Getriebe der Welt.

1

Das hundertjdhrige Fiirsichsein des katholischen Bistums der deutschen
Altkatholiken gab mir willkommenen Anlass, in einer positiv-kritischen
Bilanz die von mir nachhaltig vertretene ekklesiologische Konzeption in
der Theologischen Quartalschrift als Forderung der Stunde den eigenen
Glaubensgenossen und der Offentlichkeit darzulegens. Der Riickgriff
auf diese Konzeption, die die klerikalistische ablosen sollte, lag auch fiir
uns in jenem Augenblick nahe, als man den «Laien» die altkirchlichen
Rechte der Pfarrwahl und Vermogensverwaltung wieder zuerkannt hatte.
So unerldsslich die Ausbildung verantwortungsbewusster Kirchen- und
Gemeindevorsteher, also der Pfarrer, ist, so sehr diese als die zuvdrderst
berufenen (geborenen) Gemeindeleiter einen Uberblick iiber das gesamte
Panorama der Theologie und des Zeitwissens gewinnen und sich ihn
durch unermiidliche Weiterbildung erhalten miissen, auch wenn sie nicht
in jedem Fach Spezialisten sein kdnnen, entscheidend bleibt fiir die Zu-
kunft der Kirche Jesu, dass sich im ganzen Kirchenvolk das urspriingliche
Bruderschaftsverstiindnis der Kirche wieder durchsetzt. Die konstantini-

3 Pfister, Ein Saeculum alt-katholischer Selbstverwirklichung, eine positiv-kriti-
sche Bilanz. Theologische Quartalschrift, Tiibingen 1972, Heft 3,256/268.

235



sche Ara, die nicht nur die Staatskirche, sondern auch die Verbeamtung
der kirchlichen Dienste mit sich brachte und die Laien, d.h. die iibrigen
Christen, entmiindigte, hat jene falsche Vorstellung begiinstigt, dass die
nur durch die Taufe Ordinierten lediglich «an der Kommunionbank zu
knien, unter der Kanzel zu sitzen und den Geldbeutel zu ziicken» (Con-
gar) hitten. So gewiss es Vorrecht und Pflicht der «Altesten» (Presbyter)
und Bischofe ist, gemdss Eph. 4, 12 ff. die Getauften zur Ausiibung ihres
Dienstes in Kirche und Welt heranzubilden und sie zur Vollreife des
Alters Christi zu fithren, so gewiss miissen alle Glieder der Kirche auf
Grund eben dieses an ihnen geleisteten Dienstes kiinftig das gesamte
kirchliche Handeln mitbedenken, mitbestimmen und mittragen.

Leider hat sich diese Auffassung — paradoxerweise — auch in der altka-
tholischen Kirche noch lange nicht iiberall durchgesetzt. Auch in ihr
iiberldsst man noch allzugern dem «dafiir bezahlten» und «angestellten»
Pfarrer alle Initiative, Verantwortung und Arbeit. Damit aber vergisst
man, dass jeder Christ, je nach Befdhigung, also in gestufter Weise,
sowohl in seinem Einflussbereich wie in der Gemeinde sein Christsein
durch sein Leben und durch aktive Zeugenschaft und Mitwirkung erwei-
sen muss ©.

Um dieser Forderung nicht nur in Wort und Schrift Nachdruck zu ver-
lethen, reichte ich 1972 auf der altkatholischen Frankfurter Synode den
Entwurf einer neuen Gemeindeordnung ein. IThr Kernsatz sei hier ange-
flihrt. Danach hat der Pfarrer als Gemeindevorsteher «der Gemeinde mit
Wort und Sakrament zu dienen und den gesamten gemeindlichen Dienst
in Gehorsam gegen das Evangelium und die kirchlichen Ordnungen, in
Eintracht mit dem Bischof sowie in Gemeinschaft und Mitarbeit der Ge-
meinde und deren Vertretungen (Kirchenvorstand, Gemeindeversamm-
lung) zu ordnen und zu koordinieren.»

Diese Formulierung wehrt zwei falschen Meinungen, dem Irrtum,
1. der Pfarrer habe der Gemeinde nur einen sakralen «service» zu leisten,
2. der Pfarrer miisse als «Angestellter» der Gemeinde alles selbst tun.

In Wahrheit hat die ganze Gemeinde als aktuoses Subjekt tatige Mit-
verantwortung fiir alles. Nur so wird es gelingen, dass der Geist Jesu die
Welt durchsiuert.

6 Akademisch ausgebildete Pfarrer werden wohl kiinftig (wenigstens in Diaspo-
rakirchen wie der altkatholischen) nur als Vorsteher fiir Grossgemeinden bzw.
Regionalbezirke tragbar sein. Ihre Aufgabe diirfte der eines Bischofs dhneln: die
Dienste vieler ehren- und nebenamtlicher Mitarbeiter zu koordinieren.

236



Diese Aufgabe, die Welt in Christo zu erneuern, bliebe auch dann der
Kirche gestellt, wenn, wie Richard Roth7 hoffte, es je einmal gelingen
sollte, die Kirche in die Welt hinein aufzuldsen, d.h. den Geist der Ge-
rechtigkeit und dienenden Liebe im Volksbewusstsein, in Gesetzen und
Institutionen zu verankern. Selbst dann, wenn die Welt immer mehr ver-
christlicht wiirde, miisste die Kirche die Wichterin dieses Geistes, ja die
Feueresse bleiben, die die neu heranwachsenden Geschlechter und alles
Volk zu durchgeisten und zu durchgliihen hitte, damit nicht Herzenstrag-
heit und Gewohnheit alles wieder verdiirben.

Freilich wird ein solcher Dienst nur von einer erneuerten Kirche voll-
bracht werden konnen. Anfinge hierzu zeichnen sich ab. Der Lettner, der
einst die Geistlichkeit vom Volk trennte, 1st langst gefallen. Die Amtsdie-
ner schiamen sich bereits ihrer Titel «Hochwiirden» oder «Excellenz».
Der Dienst in der Gemeinde wird, man erkennt es von Jahr zu Jahr deut-
licher, nicht so sehr als Beruf (Job) denn als Berufung gewertet, wenn-
gleich nie libersehen werden darf, dass wir alle zugleich Gerechtfertigte
und Siinder, Glaubige und Zweifler sind und wir uns nur unserer
Schwachheit rithmen konnen. Christianus non est in facto, sed in fieri.
Christ wird man nur in einem stindigen Lern- und Werdeprozess. Dabei
konnen und sollen uns weniger einzelne Normen und Prinzipien als die
wahrhaft menschliche Grundhaltung Jesu, sein Grundvertrauen, sein
Leben, Dienen und sein Sichtreubleiben im Leiden und Sterben bestim-
men und voranleuchten. Sie sind es, die uns zu situationsgerechtem Ver-
halten anleiten und uns den letzten Sinnfragen offenhalten, auch dann,
wenn wir sie nicht immer klar und eindeutig zu beantworten wissen.

Ahnlich wie das Amt (und seine Obliegenheiten) sich im Laufder Jahr-
hunderte verselbstandigt und zu einem Beamtenstatus entwickelt hat, ver-
sachlichten und verselbstidndigten sich auch alle jene Handlungen, die wir
als Sakramente bezeichnen. Um jedes bildete sich eine eigene Theologie;
jedes Sakrament erfuhr eine mehr oder minder starke Loslosung von der
Gemeinde. Ich trat dafiir ein, dass die Sakramente, von der Kirche einge-
fiihrt (gewiss in Anlehnung an manche analoge Handlungen oder Worte
Jesu, die fiir sich, statt im Zusammenhang betrachtet worden sind), wie-
der an jene Stelle zuriickgeholt werden, wo sie ihren sinnvollen Platz
haben: in den Gemeindegottesdienst. Wie ihnen ihre urspriingliche Sinn-
gebung und Wirksamkeit wiedergegeben werden kann, das darzustellen,
bediirfte eines eigenen Buches. Nur zu einem «Sakrament» seien hier An-

! .Rothe, Richard (1799-1867), ev. Theologe. Nach ihm nimmt die Wirklichkeit
Christi in die Welt hinein immer mehr zu und macht teilweise die Kirche tiberfliissig.

231



deutungen gemacht: zur Ehe. Sie ist im Lauf der Kirchen- und Dogmen-
geschichte exegetisch, moraltheologisch und rechtlich tiberlastet worden.
Zwar sind die Jesus zugeschriebenen Worte hart und unnachgiebig. Aber
stammen sie wirklich von thm? Dass das Verstindnis der Ehe innerhalb
der Kirche bis zum Tridentinum sehr unterschiedlich war, geben heute
selbst romisch-katholische Theologen zu 8. Die Ostkirche kennt Griinde,
die eine Scheidung und danach eine zweite Ehe ermoglichen. Die altka-
tholische Kirche beflirwortet und handhabt ebenfalls eine mildere Praxis.

Die Eheist kein Sakrament im bisher {iblichen Verstandnis. Damit ent-
fallen die meisten Eherechtsbestimmungen der rémisch-katholischen
Kirche. Dennoch ist die Ehe kein bloss weltliches Ding. Als kirchliche
Einsegnung, verbunden mit Fiirbitte, sowie als Dokumentation ehelichen
Gemeinschaftswillens in facie ecclesiae, im Angesicht der Kirche, behalt
die kirchliche Trauung ihren guten Sinn, wenngleich die Giiltigkeit im
Ehewillen, im Konsens (ebenso wie ihre Dauer) beschlossen liegt. Dass in
dieser tiberaus wichtigen Frage auch in der romisch-katholischen Kirche
eine Neubesinnung moglich ist, zeigt u.a. der Wandel in der Beurteilung
der voluptas, der Lust beim Ehevollzug. Die Meinung hieriiber durchlief
alle Stufen, angefangen von strikter Ablehnung bis hin zu voller Bejahung
in jiingster Zeit?.

Gewahrsminner flir meine Vorlesungen waren vornehmlich E.Chr.
Achelis und L.Fendt. Gerne hétte ich einen Abriss der Pr. Th. verfasst,
aberes fehlten dazu Zeit, Verlag und Abnehmer. So begniigte ich mich, in
den verschiedenen Zeitschriften der altkatholischen Kirche zu anstehen-
den Fragen der Religionspddagogik 10, Liturgik ! und Pastoral 12 mich zu

8 Die Ehe. Herder-Biicherei, Band 348, 1969.

9 Lindner, Der Usus matrimonii, Miinchen 1929.

10 Pfister, vom rechten Erstkommunionalter, Altkath. Jahrbuch 1956, S.7ff.;
ders., Klare Ziele und Wege, ebda., S.50/63; ders., Der Gottesauftrag der Eltern,
Altkath. Jahrbuch 1965, S.25ff.; ders., Pddagogische Fragen unserer Jugendgrup-
pen, Altkath. Jahrbuch 1956, S.25/30.

Il Pfister, Erwdgungen zur lebendigen Liturgie, Christkath. Kirchenblatt 1970,
S.20f.; ders., Einige Gedanken zur Liturgie, Altkath. Jahrbuch 1954, S.27/29: ders.,
Zur Perikopenfrage, Altkath. Kirchenzeitung 1961, S.44 und 56 ders., Erneuerung
unserer Gottesdienste, ebda., S.75 und 111.

12 Pfister, Erneuerung der Kirche, Altkath. Jahrbuch 1958, S.43/47; ders., Seel-
sorge unserer Alten, ebda., S.50; ders., Die Diaspora, Altkath. Kirchenzeitung
1956, S.18; ders., Mitarbeitende Gemeinde, Altkath. Jahrbuch 1953, S.39/41 ; ders.,
Klare Begriffe /| Kennst Du Deine Kirche?, Altkath. Volksblatt 1954/1956, 8 Fort-
setzungen; ders., Aufgaben zeitgendssischer Seelsorge, Altkath. Kirchenzeitung
1966, S.73f.; ders., Erwdgungen eines Land- und Grossstadtseelsorgers, erschienen

238



dussern, notfalls in Denkschriften 13. Ich wollte mir nicht den Vorwurf zu-
ziehen, als Dozent der Pr. Th. zu wichtigen Aufgaben geschwiegen zu
haben. Manche Amtsbriider mégen kritische Ausserungen ungern im Bis-
tumsblatt gelesen haben; aber ein eigenes vervielfiltigtes Pastoralblatt
existierte nur kurze Zeit. Auch war ich der Meinung, was alle beriihrt,
miisse auch von allen gewusst und mitbedacht werden. Pr. Th. ist keine
Geheimwissenschaft!

Hat das Pfarramt unter der Dozentur gelitten? Wohl kaum. Die der
Gemeinde entzogene Zeit wurde fiir die Gemeindearbeit fruchtbar. Nur
was ich beispielhaft selbst tat, konnte ich meinen Horern eindriicklich
nahelegen. Wie ich diese zu selbstkritischem Handeln anhielt, so beglei-
tete ich mein eigenes Tun mit kritischer Reflexion und wacher Flexibilitét.
Ein Pastoraltheologe ohne Pastoration verfehlt allzuleicht seine Aufgabe.

Fulda Franz Paul Pfister

im Mitteilungsblatt fiir die christkath. Geistlichen der Schweiz 1972 ders., Fragen
und Gedanken um das Kirchenrecht, Altkath. Kirchenzeitung 1956, S. 62f.

I3 Pfister, Gedanken zur Liturgiereform, zu Steuerfragen, zur Organisation der
Landessynoden.

239



	Praktische Theologie - heute

