
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Die Gaben des Geistes in der frühen Kirche

Autor: Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gaben des Geistes in der frühen Kirche*

Die Pfingstkirchen und auch die charismatische Bewegung innerhalb der
historischen Kirchen in Europa und Nordamerika behaupten, dass die

heutigen Kirchen stark verschieden sind von der frühen Kirche. Diese soll
nämlich in hohem Masse «charismatisch» gewesen sein: das heisst, dass

die Gaben des Geistes bei sehr vielen Christen wahrnehmbar wirksam
waren. Die heutigen Kirchen seien aber geistig «tot», eben weil der Heilige

Geistsich nicht mehr sichtbar in ihnen manifestiert. Der heutige
jämmerliche Zustand der Kirchen sei entstanden, weil die in der frühen Kirche

anwesenden Gaben des Geistes allmählich von Gott zurückgezogen
oder von den Menschen vernachlässigt wurden. In späteren Jahrhunderten

sei, was einst eine normale Sache in jeder Gemeinde war, eine Angelegenheit

weniger, meist hochasketischer Heiliger geworden. Doch in unserem

Jahrhundert gebe es immer mehr Christen, die den Geist des

ursprünglichen Christentums und seine Gaben wiederentdecken '.

Was sind nun diese Gaben des Geistes, die charismatapneumatika, um
die es hier geht? Wie bekannt, gibt das Neue Testament, vor allem der

Apostel Paulus, verschiedene «Listen» der Gaben des Geistes2. Sie sind
aber alle verschieden, und von keiner wird behauptet, sie umfasse alle

möglichen Wirkungen des Geistes. Seit etwa hundert Jahren ist eine heftige

Diskussion über die Funktion der Charismen im Gang, wobei die
Charismen des Geistes und die Ämter der Kirche, je nach der Kirchenauffassung

der Autoren, einander gegenüber auf- oder abgewertet werden-\
Manchmal sind die Charismen das wesentliche Element des christlichen
Lebens und das Amt eine spätere katholische Entartung, manchmal auch
sind die Charismen nicht ungefährliche Nebenerscheinungen des christ-

* Referat, gehalten an der 18. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
(5.-10. September 1977) in Huissen (Holland). Vgl. IKZ 4 1977. S. 252ff.

1 Vgl. W.J.Hollenweger, Enthusiastes Christentum, Wuppertal und Zürich.
S. 484ff. (engl. Ausgabe The Pentecostals. London 1972, S. 429 ff).

Bei der Vorbereitung dieses Aufsatzes sind mir die folgenden Bücher sehr nützlich
gewesen: E.Frost, Christian Healing, London 1949: M.Kelsey. Tongue Speaking,
London 1973 ; M. Kelsey, Healing and Christianity in Ancient Thought and Modern
Times, London 1973; S.Tugwell, P. Hocken, G. Every. J.O.Mills, New Heaven'
New Earth London 1976 (vor allem der Beitrag des S. Tugwell).

2 Vgl. vor allem Röm. 12:6ff. und I.Kor. 12:8ff.; im Alten Testament Jesaja
11:2 ff.

3 Zusammenfassung bei U. Brockhaus, Charisma und Amt. Wuppertal 1972.
S.7-94.



liehen Lebens, die von der Hierarchie eingedämmt werden müssen. Diese
letzte Ansicht vertritt aufrecht humorvolle Art der katholische Theologe
J.Brosch, der die Charismen ein «opus supererogatorium des Heiligen
Geistes» und «eine Art Luxus der Kirche» nennt, der, wie jeder Luxus,
auch viele Gefahren birgt. Die Glossolalie sieht er, wegen ihrer Unver-
ständlichkeit, sogar als eine Strafe für die Gemeinde4! Was aber nach

U. Brockhaus für Paulus gilt, gilt genauso für die heutige charismatische

Bewegung: die Charismen sind ein wesentliches Prinzip christlichen
Handelns. Der Heilige Geist ist Kraft und Norm des neuen Lebens-\ und vor
allem Kraft zur Wiederbelebung einer Kirche, deren Stimme so

geschwächt ist, dass sie in der heutigen Gesellschaft kaum noch gehört wird.
Was die Gaben des Geistes nun als «charismatisch» unterscheidet, ist

die besondere Ebene des Menschlichen, die sie aktivieren. Diese Ebene

entspricht in gewissem Masse dem, was wir heute als «paranormal» (englisch

-.psychic, extra sensory)6 bezeichnen, aber es wäre falsch, das
Pneumatische und das Psychische ohne weiteres einander gleichzustellen7.
Doch sind paranormale Gaben wie z. B. die Kraft, Heilungen zu verrichten,

sicher nicht aufdie christliche Kirche beschränkt. Anders gesagt, der

Schöpfergott hat allen Völkern ähnliche Gaben gegeben wie der Spiritus
Creator den Christen. Auch in dieser Hinsicht sind «Natur» und «Übernatur»

nicht wesentlich voneinander zu trennen : derselbe Geist ist tätig in

Schöpfung und Neuschöpfung.
Im geisterfüllten neuen Leben stehen die paranormalen Gaben aber unter

einem anderen Vorzeichen : hier werden sie als Gaben des Erlösers an
den Erlösten anerkannt und dem Dienste Gottes und des Mitmenschen
gewidmet. Das neue Leben des Geistesträgers ist von seinem ständigen
Gebet gekennzeichnet, in dem er den Willen Gottes in bezug auf den
Gebrauch seiner Gaben zu erfahren sucht. Dieses Gebet ist vor allem das Gebet

der Kirche, des versammelten Volkes Gottes (in Liturgie und in
Gebetsgruppe), aber auch das private Gebet.

4 J.Brosch. Charismen und Amter in der Urkirche. Bonn 1951, S. 67-68.
U.Brockhaus, op.cit., S.239.

6 «Paranormal» ist dasjenige was wir, Menschen, als «mehr als normal» oder
«übernatürlich» empfinden, das Wunderliche, das auf irgendeine verborgene Macht
verweist. Die Bibel macht aber keinen solchen Unterschied zwischen vermeintlichen
zwei Gruppen von Gaben des Geistes : ihr ist alles, was von Gott gegeben ist (und das
ist schliesslich die ganze Wirklichkeit) ein Wunder. Man könnte also sagen, dass
unsere Unterscheidung zwischen normal und paranormal beweist, dass für uns das
«Normale» in Wirklichkeit subnormal geworden ist.

7 P.Hocken, op.cit.. S.56, Anm.31.

212



Es gibt bekanntlich auch einen nichtreligiösen, oft unreflektierten
Gebrauch paranormaler Gaben. Etliche professionelle Hellseher und Naturheiler,

die sich in Zeitungsanzeigen bekanntmachen, gehören wohl zu dieser

Kategorie. Ein unreflektierter Gebrauch der paranormalen Gaben

führt aber leicht zur Selbstverherrlichung. Noch schlimmer wird es, wenn
paranormale Gaben gegen die Mitmenschen angewandt werden, so etwa

von hasserfüllten, psychisch kranken Personen, welche die sogenannte
schwarze Magie treiben. Leider ist es so, dass auch diese Erscheinung, die

man bis vor kurzem für seit dem Spätmittelalter ausgestorben hielt, auch
wieder zunimmt. In der charismatischen Bewegung spricht man hier von
Zauberei, Spielen mit dämonischen Mächten u.a. Das Phänomen wird
dort dadurch erklärt, dass, wo der Heilige Geist zurückkehrt, auch der
Teufel wieder aktiv wird. Die Möglichkeit des Missbrauchs der «natürlichen»

paranormalen Gaben ist aber an sich nicht mehr ein Grund für
Besorgnis als der Missbrauch jeglicher anderen menschlichen Wirksamkeit,

z.B. der menschlichen Vernunft8. Die Erfindung der Atombombe
hat sehr viel mehr Verheerung möglich gemacht als sämtliche moderne
«Hexen» und «Zauberer» anrichten können.

Paranormal begabte Menschen, die Gott suchen, fühlen sich also in der

heutigen charismatischen Bewegung leicht zu Hause. Ihre Gaben werden

sozusagen «erlöst»: vom Heiligen Geist im neuen Leben angenommen
und gereinigt. Er gibt ihnen eine neue Richtung, und wahrscheinlich breitet

er sie auch qualitativ und quantitativ aus, eben deswegen weil sie jetzt
zum gottgewollten Ziel gebraucht werden.

Wenn die paranormale Begabung aber so hervorgehoben wird, könnte
leicht der Eindruck erweckt werden, die Gaben des Geistes seien nur für
diejenigen da, die ohnehin schon paranormal sind. Dann haben wir in
modernen Worten genau das ausgedrückt, was viele Christen in allen Zeiten

immer wieder als entmutigend erfahren haben, nämlich, dass das

Leben im Heiligen Geiste nur für die auserwählten Einzelgänger sei, die
unnahbaren wenigen Glücklichen, die hoch über die Masse ragenden
Heiligen. Es ist aber gerade ein Kernpunkt im Selbstverständnis der heutigen
charismatischen Bewegung, dass diese entmutigende Meinung eine

Verstümmelung der urchristlichen Botschaft ist: die Gaben des Geistes sind
nicht für die einzelnen, sondern für alle da. Gewiss hat nicht jedermann
dieselben Gaben, und nicht alle Gaben sind in den Augen der Welt gleich
sensationell. Aber Gaben hat der Geist für jeden: niemand bleibt
Zuschauer. Man könnte vielleicht sagen, der Heilige Geist macht jeden Men-

8 Idem, S.24.

213



sehen paranormal, ob er es in den Augen der Welt schon war oder nicht.
Umgekehrt ist das, was für die Welt nicht normal ist, für die geisterfüllte
Gemeinde gerade normal und normativ. Alles was «weniger» ist, ist nicht
gut genug. So konnte ein bekannter Pfingstler aus China ein Buch über
das Leben im Geiste mit dem Titel «The Normal Christian Life» schreiben9.

In diesem normalen christlichen Leben werden die Gaben des Geistes

von Gott gegeben und vom Menschen zum Aufbau der Gemeinde,
zum Wachsen in der Liebe und zur Verkündigung des Evangeliums
angewandt.

Die Gaben des Geistes sollten also ein normaler Teil des christlichen
Lebens sein. Sie sind es aber nicht oder nicht mehr, oder noch nicht wieder.

Woher kommt das? Es muss wohl etwas Grundsätzliches in unserer
Kultur verlorengegangen sein : unsere geistigen Organe sind abgestumpft,
unsere Augen sind blind, unsere Ohren taub, unser Mund stumm. Darum
kann man sagen, dass in der christlichen Gemeinschaft Ebenen und
Möglichkeiten reaktiviert werden müssen, die seit längerer Zeit unbenutzt
geblieben sind 10. Ist unsere Religion vielleicht zu sehr eine Sache des Intellekts

geworden und nicht mehr eine Sache des Herzens, und gibt es darum
heute keine sichtbaren Gaben des Geistes? Ist es vielleicht so, dass wir
wiederentdecken müssen, wie der ganze Mensch sich durch die Gaben des

Geistes an der Sache mit Gott beteiligen kann? Doch können wir nur im
Bereich der westlichen Kultur von einer Wiederentazdkxmg der
geistlichen Gaben reden. Denn für viele Christen in der Dritten Welt ist die

Ausübung dieser Fähigkeiten im christlichen Leben eher eine Christianisierung,

eine Durchdringung derselben vom Geist Gottes. Gaben, die in
ihren einheimischen Religionen und in ihrer zwischenmenschlichen
Kommunikation schon immer als «natürlich» galten, können sie als Christen
weiter wirken lassen11. In anderen Worten: ausserhalb der westlichen

Kultur ist das «Paranormale» normal. Im Westen sind wir ziemlich
«geistlos», weil wir zu exklusiv auf unseren (eigenen rationellen) Geist
konzentriert sind. In der Dritten Welt ist genug Geist, eben weil man nicht
bloss aufder Ebene des (eigenen rationalen) Geistes «lebt». Nur muss dieser

Geist, den man «hat», von Christus geheiligt und als sein Geist aner-

9 Der Autor ist Watchman Nee, der neben diesem Kommentar auf dem Römerbrief

noch anderen in der Pfingstbewegung vielgelesenen Bücher geschrieben hat.
10 P.Hocken, op.cit., S.22-23.
11 Idem. S.23. Vgl. auch W. J.Hollenweger, Pentecost between Black and White.

Belfast 1974. Deutscher Titel: Christen ohne Schriften, Erlangen 1977. Holländischer

Titel : De Geest spreekt alle taten.

214



kannt werden. Wenn die «paranormalen» Gaben des Geistes (wie
Prophétie, Heilung usw.) nicht mehr da sind, funktionieren die «normalen»
Gaben des Geistes (wie Glaube, Erkenntnis usw.) auch nicht mehr richtig.
Andererseits wirken die «paranormalen» Gaben schliesslich negativ,

wenn sie nicht im richtigen (Heiligen) Geiste ausgeübt werden.
Es genügt aber wohl nicht, die Geistlosigkeit im Westen ganz und gar

auf den Rationalismus zurückführen zu wollen. Schon sehr bald in der
Geschichte der frühen Kirche begannen die Gaben des Geistes, sich zu
vermindern. Aber andererseits hat die Kirchengeschichte stets charismatische

Bewegungen gekannt, und noch viel mehr charismatische

Einzelpersonen. Montanisten, Wüstenväter, Messalianer, Donatisten, Priszil-

lianer, Anabaptisten, Startsy und sogar Jansenisten bilden eine lange
Reihe von Vertretern eines enthusiastischen, aber oft übererhitzten Geistes,

in Reaktion auf eine ihnen unerträglich gewordene Temperatursenkung

in der etablierten Kirche.
Wenden wir nun den Blick zur alten Kirche und zu einigen Texten der

Kirchenväter. In der ältesten Zeit gibt es einige schöne Texte, wo die
Beteiligung des Mundes am Leben im Geiste ausgedrückt wird. Es geht hier
also um Zungenrede und Prophétie. Das Zungenreden scheint im Neuen
Testament in zwei Formen vorzukommen : 1. als die plötzliche Sprachenkenntnis

der Apostel in Apg. 2, die bekanntlich die theologische Funktion
hat, den Effekt des Turmbaus von Babel umzukehren und der christlichen
Mission eine koinè zu geben und 2. als ein unverständliches Lallen, das der

Interpretation bedarf, um für die Gemeinde erbauend zu sein, wie in
I.Kor. 12 und 14. Diese Interpretation macht die Zungenrede dann zur
Prophétie. Prophetien können übrigens natürlich ohne weiteres auch in
klarer Sprache geäussert werden. In den Texten ist es meist undeutlich, ob
es sich um Zungenrede, Prophétie oder sogar um spontane Predigt oder
Lobpreis handelt. Nehmen wir ein Beispiel. Montanas, der Urheber des

Montanismus, der ersten Erweckungsbewegungin der Kirche, soll gesagt
haben : « Siehe, der Mensch ist der Zither gleich, und ich fliege darüber hin
wie ein Piektrum12.» «Ich» in diesem Spruch ist offenbar Gott. Der
Spruch ist also eine Prophétie, ein autoritatives Sprechen in Gottes
Namen. Der Spruch verrät auch eine Inspirationsauffassung, die wir
kaum christlich nennen können. (Das Bild der Zither ist aber keine
Ausnahme, wie wir gleich sehen werden.) Wie Montanus diesen Spruch ge-

12 Vgl. Epiphanius. Arzneikasten der Ketzereien, 48, 4. Zum Thema des Montanismus

vgl. weiter K.Aland, «Bemerkungen zum Montanismus und zur frühchristlichen

Eschatologie», Kirchengeschichtliche Entwürfe I, Gütersloh 1960, S. 105-147.

215



sprochen hat, wissen wir leider nicht. Vielleicht hat Montanus in Zungen
geredet und eine seiner Mitprophetinnen - Priscilla oder Maximilla -
seine Zungenrede aufdiese Art interpretiert, oder umgekehrt. Der Spruch
enthält auch eine Botschaft, die die Hörer lehrt, wie Gott die Menschen

inspiriert. Also kann die Auslegung des Spruches in einer Predigt auch ein

Teil des Ganzen gewesen sein. Schliesslich wissen wir aus der weiter unten
zitierten Literatur aus der gleichen Zeit, dass das Bild der Zither immer im

Zusammenhang mit dem Thema des Lobpreises Gottes gebraucht wurde.
So sei denn demonstriert, wie Zungenrede, Prophétie, Predigt und Lobpreis

als Aktivitäten des Mundes im Dienst und zur Ehre Gottes eng
zusammengehören.

Das Bild der Zither kommt mehrmals in einer Sammlung von syrisch
überlieferten Liedern aus dem späten ersten oder dem zweiten Jahrhundert,

den Oden Salomos vor '3. Ode 6:1-2 sagt :

Wie die Hand sich über die Zither bewegt und die Saiten tönen (eig. : reden),
so tönt (redet) in meinen Gliedern der Geist des Herrn,
und ich rede durch seine Liebe.

Hier ist also das gleiche Bild wie bei Montanus, jetzt deutlich auf das

inspirierte Lallen oder Prophezeien des Menschen angewandt.

In Ode 14:8 heisst es:

Öffne meinen Mund, dass er die Zither deines Heiligen Geistes werde, damit ich in
allen Tonarten dich preisen kann, Herr!

Ob hier von Zungenrede, Prophétie, Lobgesang oder Predigt gesprochen

wird, wissen wir nicht : vielleicht wollte der Autor eine so klare
Unterscheidung gar nicht machen!

Ode 8:1-4 ist in dieser Beziehung auch sehr interessant :

Öffnet, öffnet eure Herzen zum Jubel über den Herrn
und eure Liebe wachse vom Herzen bis hinauf zu den Lippen,
um Früchte zu bringen dem Herrn, ein heiliges Leben,
und zu reden in Wachsamkeit in seinem Lichte.
Stehet auf und stehet fest,
die ihr einst niedergebeugt wart
Die ihr im Schweigen wart,
redet, da euer Mund aufgetan worden ist

13 Vgl. R.Harris & A.Mingana, The Odes and Psalms of Solomon, Manchester
1916, 2 Bände. Deutsche Übersetzungen von J. Flemming und A. Harnack, TU 35,

4, Leipzig 1910; H.Grimme, Heidelberg 1911; A.Ungnad und W.Stärk, KT 64,

Bonn 1910;G.Diettrich, Berlin 1911 ; E.Hennecke (und W.Schneemelcher),
Neutestamentliche Apokryphen (seit der 2. Ed., 1924).

216



Ode 11:6 sagt:

Und redendes Wasser berührte meine Lippen
aus der Quelle des Herrn, in Hülle und Fülle.

Dieses merkwürdige Bild des «redenden Wassers» kommt auch bei

Ignatius von Antiochien (Röm. 7) vor. Als die Oden Salomos noch unbekannt

waren, dachte man, der Text des Ignatius sei hier korrupt. So fremd
kam das Bild den Interpretatoren damals vor!

Ode 26:1-3 sagt:

Ich liess sprudeln Preis dem Herrn weil ich sein bin.
Und ich werde sprechen sein heiliges Lied, denn mein Herz ist bei ihm.
Denn seine Zither ist in meinen Händen,
und es werden nicht schweigen die Lieder seiner Ruhe.

Das Bild der Zither wird hier also etwas verschieden gebraucht. In
Ode 6 und 8 ist es der Geist Gottes, der den menschlichen Mund bewegt.
In Ode 26 geht es um einen Lobpreis, der vom Menschen selbst
angestimmt wird: er selbst bewegt das Instrument, den Mund.

Der Ausdruck «sprudeln» kommt auch vor in Ode 36:7 (auf syrisch
steht allerdings nicht die gleiche Vokabel) :

Und es öffnete sich mein Mund wie eine Tauwolke
und es sprudelte mein Herz einen Sprudel der Gerechtigkeit.

Und in Ode 40:2:

Wie die Quelle ihr Wasser sprudelt,
so sprudelt mein Herz den Preis des Herrn,
meine Lippen bringen ihm Preis hervor.

Die Oden Salomos unterscheiden die göttliche und die menschliche
Initiative beim gottgewidmeten Gebrauch des Mundes also nicht prinzipiell.

Von hier aus wird also der Spruch des Montanus (s.o.) durchaus
verständlich.

Der Briefdes Barnabas14 sagt, dass Gott «in uns weissagt», dass er uns
«die Türe des Tempels, das ist den Mund, öffnet». Im gnostischen

14 Kap. 16:9. Deutsch in Bibliothek der Kirchenväter, zweite Auflage (hiernach
zitiertals BKV2), Band 35, S. 101.

217



Evangelium der Wahrheit, das übrigens Parallelen zu den Oden Salomos

aufweist, lesen wir 15 :

Die Wahrheit trat in Erscheinung. Alle ihre Emanationen erkannten sie. Sie be-

grüssten den Vater in Wahrheit mit einer vollkommenen Kraft, die sie mit dem

Vater verbindet. Jeder liebt ja die Wahrheit, denn die Wahrheit ist der Mund des

Vaters der Logos, Christus), seine Zunge der heilige Geist, welche ihn verbindet

mit der Wahrheit, ihn verbindend mit dem Munde des Vaters, durch seine

Zunge, wenn er den Heiligen Geist empfangt.

Dieser Satz ist kaum logisch zusammenhängend zu nennen, aber so viel
ist deutlich: der Heilige Geist ist mit der Zunge verbunden. In seinem

Kommentar zum Evangelium der Wahrheit sagt J.E.Ménard zu dieser

Stelle: «Es scheint mir, dass der Sinn folgender sein könnte: wenn der

geisterfüllte Charismatiker die Wahrheit ausspricht, vereinigt er sich mit
dem Munde des Vaters, welcher die Wahrheit ist, und durch seine Gabe
der Zungen zeigt er, dass er den Heiligen Geist hat i6.»

Der Kirchenvater Irenaeus erwähnt Zungenrede und Prophétie als eine

lebendige Wirklichkeit in der Kirche seiner Zeit17:

Der Apostel sagt: «Weisheit reden wir unter Vollkommenen» (I.Kor.2:6),
indem er diejenigen vollkommen nennt, die den Geist Gottes empfangen haben und
durch den Geist wie er selber in allen Sprachen reden. Hören wir doch auch von
vielen Brüdern in der Kirche, dass sie prophetische Charismen haben, in allerhand

Sprachen durch den Geist reden, das Verborgene der Menschen zu ihrem
Vorteil ans Licht bringen und die Geheimnisse Gottes erklären.

Noch im vierten Jahrhundert finden wir bei dem syrischen Dichter
Cyrillona eine Paraphrase der Abschiedsworte Jesu an die Apostel, die

uns vermuten lässt, dass ihm das Zungenreden nicht so fremd war, wie es

den griechischen und lateinischen Kirchenvätern aus der gleichen Zeit
schon vorkam i8:

Der Geist wird kommen mit seinen Zungen, der Paraklet mit seinen Offenbarungen.

Eine neue Sprache wird in euch wohnen, die Schwingen des Geistes werden in
euch verweilen; von der Himmelshöhe werden sie herabfliegen und in eurem

1 S. 26:28-27:4. Vgl. M. Malinine, H. Ch. Puech, G. Quispel, Evangelium Veritatis,

Zürich 1956 ; H. M. Schenke, Die Herkunft des sogenannten Evangelium Veritatis,
Göttingen 1959, dereine abweichende Übersetzung bietet.

16 Vgl. J.E.Ménard, L'Evangile de la vérité, Nag Hammadi Studies II, Leiden
1972, S. 129.

17 Gegen die Häresien V, 6, 1, BKV2 Band 4, S. 163 f.
is Kap. III, 159-178, BKV2 Band 6, S.42.

218



Munde sich niederlassen. Auf euren Lippen wird das Feuer und in eurem Munde
die Flamme wohnen. Der Mund, obwohl schweigend, verschluckt das Feuer; die

Zunge, obwohl schwingend, nimmt die Empfängnis auf. Von der Flammenzunge
wird die Zunge des Fleisches nicht verbrannt, gleich dem Dornbusche in der
Wüste, der nicht von der Lohe verzehrt wurde. Eine Feuerzunge empfingen die

Jünger, eine neue Sprache, in der sie nicht geboren waren.

Johannes Chrysostomus im griechischen Raum drückt seine Verlegenheit

aus, wenn er in seinem Kommentar zum ersten Korintherbrief zu

Kapitel 12 kommt19, und nach ihm geht Augustinus in Nordafrika noch
viel weiter. Er sagt in seinem Werk «Über die Taufe gegen die Donatisten»

:

...der Heilige Geist wird nicht nur durch eine Handauflegung verliehen,die von
konkret wahrnehmbaren Wundern bezeugt wird, so wie es früher war, um die
Anfangsgründe des Glaubens zu legen und der Kirche ihre erste Ausbreitung zu
geben. Denn wer erwartet heutzutage, dass diejenigen, denen die Hände aufgelegt
werden, um den Heiligen Geist zu empfangen, gleich anfangen, in Zungen zu
reden?

Zweihundert Jahre früher konnte Tertullian, ebenfalls in Nordafrika,
noch fast genau das Umgekehrte sagen. Zu Katechumenen redend, die
bald getauft werden, sagt er21 :

Also ihr Gesegneten, welche die Gnade Gottes erwartet, wenn Ihr aus jenem
hochheiligen Bade der Wiedergeburt heraufsteiget und unter Leitung der Mutter

der Kirche) zum ersten Male mit den Brüdern die Hände zum Gebet ausbreitet,

so erflehet Euch vom Vater, so erbittet Euch vom Herrn die Schätze der
Gnade und die Erteilung der Geistesgaben. «Bittet», heisst es, «und ihr werdet
empfangen» (Lukas 11:9). Denn Ihr suchtet und habt gefunden; Ihr habt
angeklopft und es ist Euch aufgetan worden (vgl. Lukas 11:9-13).

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass die frühe Kirche eine

Überlieferung gekannt hat, die das Heil als etwas sah, wobei unsere Münder

vom Heiligen Geiste aufgetan werden, um Gottes Wort zu äussern

(Prophétie), um ihn zu lobpreisen und ihn zu verkündigen (Predigt), um
unsere Stimme von ihm gebrauchen zu lassen (Zungenrede) und so die
Stummheit des Todes zu überwinden.

Auch andere Gaben des Geistes als diejenige, die den Mund betreffen,
werden in den frühen Texten erwähnt. Gegen den Ketzer Marcion erklärt
Tertullian, der selber später die Kirche verliess, dass die wahre Kirche
durch die Fülle ihrer Charismen erkannt wird, ein Argument, das von

ly Hom.29, Iff, BKV1 Band 5, S.492 ff.
20 III, XVI-21. Vgl. auch Hom. auf dem ersten JohannesbriefNl, 10.
21 Über die Taufe 20, BKV2 Band 7, S. 299.

219



modernen Pfmgstlern oft gegen die sogenannten geistig «toten» Kirchen
gebraucht wird 22 :

Marcion müsste zeigen, dass er und die Seinen auch Gaben von Gott empfangen
haben, zum Beispiel an Hand von einigen Propheten, die nicht rem menschlich,
sondern aus dem Geiste Gottes gesprochen haben, oder von Menschen, die die
Zukunft vorhergesagt und die verborgenen Dinge des Herzens (I.Kor. 14:25)
offenbart haben. Er muss einmal einen Psalm vorführen, eine Vision, ein Gebet,
aber nur solche, die vom Geist gegeben sind, in Ekstase, in Verzückung. Hat er je
eine Auslegung einer Zungenrede gehabt? Er muss mir beweisen, ob überhaupt
nur eine Dame aus dieser seiner sogenannten hochheiligen Schwesterschaft je
wirklich prophezeit hat. Solche Dinge kann man aber unsererseits mit Leichtigkeit

vorzeigen, und sie stimmen mit den Regeln, Einrichtungen und Lehren des

Schöpfers überein. Darum gehören Christus, der Geist und der Apostel Paulus)

ohne Zweifel meinem Gott.

Interessant ist, dass Tertullian auf Exstase und Verzückung als
Kennzeichen des Wirkens des Heiligen Geistes besteht. Das wird vielleicht
seinen montanistischen Sympathien zuzuschreiben sein: dieses Element
scheint in der Verurteilung des Montanismus durch die Kirche tatsächlich
eine wichtige Rolle gespielt zu haben 23. Die Kirche war nicht gegen
Charismatiker, aber der Heilige Geist durfte nicht zum Rauschgift werden.

Das eigentliche Anliegen der Montanisten war jedoch gültig und wichtig :

die Anzahl der charismatischen Äusserungen in der Kirche war in
beunruhigendem Masse zurückgegangen. Die Montanisten wollten die alte
charismatische Spannung der Kirche zurückgewinnen. Sie waren also

konservative Erneuerer, in diesem Sinne Vertreter eines Altkatholizismus.

Auch Irenaeus sagt, dass man die wahre Kirche an ihren Charismen
erkennt. Er sagt, dass Heiden und Ketzer zwar auch einige Werke der
Heilung vollbringen, aber bei den Christen sind die Heilungen wesentlich
besser24:

Die Anhänger des Simon. Karpokrates und wer sonst noch Zeichen wirken soll,
die werden überführt werden, dass sie dies nicht durch die Kraft Gottes, noch in

Wahrheit, noch zum Nutzen der Menschen verrichten, sondern zu ihrem Verderben

und ihrer Irreführung, indem sie denen, welche ihnen glauben, durch magi-

22 Gegen Marcion V, 8, 12.

23 Eusebius von Caesarea berichtet uns in seiner Kirchengeschichte V, 17 (BKV2
Band I, II, S. 242 f.), dass ein griechischer Apologet namens Miltiades die
Montanistenwegen ihrer «abnormalen Ekstase» angegriffen hatte. Vgl. noch G. Bardy, Artikel

«Montanisme» in der Dictionnaire de Théologie Catholique. Kol. 2359.
24 Gegen die Häresien II, 31, 2, BKV2 Band 3, S. 195.

220



sehe Künste und allerlei Betrügereien mehr Nachteil als Nutzen bringen. Können
sie Blinden das Gesicht, Tauben das Gehör wiedergeben, können sie andere
Dämonen austreiben als höchstens die, welche sie selbst eingetrieben haben?
Können sie Schwache, Lahme, Gichtbrüchige oder andere Kranke heilen, wenn
es erforderlich ist bei irgend einem körperlichen Gebrechen, oder die Gesundheit
wiederherstellen bei solchen Krankheiten, die von aussen kommen? Unser Herr
und die Apostel haben durch das Gebet Tote auferweckt, und unter unseren
Brüdern ist sehr häufig wegen irgend einer Not, wenn die gesamte Kirche unter
Fasten und vielem Beten darum flehte, der Geist des Toten zurückgekehrt und das

Leben dem Menschen aufdas Gebet der Heiligen geschenkt worden. Sie aber sind
so weit davon entfernt, dies zu vermögen, dass sie nicht einmal glauben, es zu können.

Vielmehr behaupten sie, die Auferstehung von den Toten sei nichts anderes
als die Erkenntnis ihrer sogenannten Wahrheit.

In diesem Abschnitt des Irenaeus steht die Gabe der Heilung an zentraler

Stelle. Heute nimmt diese Gabe in der charismatischen Bewegung
einen sehr wichtigen Platz ein. Auch bei den Kirchenvätern wird sie häufig

erwähnt. Zunächst ist hier nochmals ein Zitat von Irenaeus zu bringen,
worin er über die vielen Heilungen in der Kirche seiner Zeit berichtet.
Ganz wichtig ist dabei die bekehrende Wirkung solcher Heilungen auf die
Heiden. Er betont, dass die Kraft zur Heilung von Gott stammt, und dass

Heilungen nur sinnvoll sind, wenn sie auf ihn zurückverweisen. Es geht
nicht um das Sensationelle, nicht einmal bloss um die Wohltat der
Heilung. Es geht darum, dass die Macht Gottes gezeigt wird, und dass den

beteiligten Menschen auf dem Weg zu ihm weiter geholfen wird25:

In seinem Namen wirken seine wahren Schüler, die von ihm die Gnade empfangen

haben, Wunder an den übrigen Menschen, wie ein jeder von ihm die Gnade
empfangen hat. Die einen treiben wahrhaft und bestimmt Geister aus, so dass
oftmals die ihnen glauben, die von den bösen Geistern befreit sind, und in die Kirche
eintreten. Die andern schauen in die Zukunft, haben Gesichte und weissagen.
Wieder andere legen den Kranken die Hände aufund machen sie gesund. Ja sogar
Tote sind auferstanden, wie wir bereits gesagt haben, und lebten unter uns noch
etliche Jahre. Doch wer vermöchte alle die Gnaden aufzuzählen, welche die Kirche

aufder ganzen Welt von Gott empfängt und zum Heile der Völker im Namen
Jesu Christi, des unter Pontius Pilatus Gekreuzigten. Tag für Tag ausspendet.
Und keinen verführt sie oder nimmt ihm sein Geld ab. Denn was sie umsonst von
Gott empfangen hat. teilt sie umsonst aus.

Auch Origenes redet im dritten Jahrhundert von Heilungen. Celsus, der

griechische Philosoph, der Origenes und das Christentum angreift, sagt,
er kenne eine «unsagbar grosse Menge von Griechen und Nichtgriechen»,
die an Asclepius, den griechischen Heilungsgott, glauben. Origenes ant-

25 Idem. II, 32, 4, BKV2 Band 3, S. 199.

221



wortet darauf, dass er nicht glaubt, dass Asclepius so viele Anhänger hat,
aber26:

wenn er darauf einiges Gewicht legt, so kann ich «eine ganz unsagbar grosse
Menge von Griechen und Nichtgriechen» deutlich nachweisen, die an Jesus glauben.

Und zum Zeichen, dass sie durch diesen Glauben eine ausserordentliche
Wunderkraft empfangen haben, vollbringen einige Krankenheilungen nur
dadurch, dass sie bei den Heilungsbedürftigen den allmächtigen Gott anrufen,
den Namen Jesu aussprechen und einen Teil des Evangeliums lesen. Wir selbst

haben viele gesehen, die hierdurch von schweren Zufällen, von Verrücktheit und
Raserei und zahlreichen anderen Übeln befreit worden sind, deren Heilung weder
Menschen noch Dämonen gelingen konnte.

An einer anderen Stelle sagt Origenes, dass die Bekehrung der Heiden
ohne Wunder gar nicht möglich gewesen wäre. Spätere Kirchenväter, wie

Augustinus (s.o.), erklären die Abwesenheit der Gaben des Geistes in
ihrer eigenen Zeit dadurch, dass sie überflüssig geworden sind, weil die

ganze Welt nun bekehrt ist. Origenes sagt das noch nicht, aber er bemerkt,
dass die Gaben des Geistes schon viel weniger vorkommen als früher27:

Ohne Kraftwirkungen und Wunder hätten die Apostel die Hörer neuer Worte
und neuer Lehren nicht dazu bestimmen können, die Religion ihrer Väter zu
verlassen und mit Lebensgefahr die Lehrender Apostel anzunehmen. Und auch jetzt
noch haben sich Spurendieses Heiligen Geistes,der in Gestalt einer Taube gesehen
wurde (Matth.3:16) bei den Christen erhalten; denn sie treiben Dämonen aus,
vollbringen viele Krankenheilungen und tun nach dem Willen des Herrn manchen

Blick in die Zukunft... Viele sind gleichsam wider ihren Willen dem
Christentum beigetreten, weil eine geistige Macht ihr Herz plötzlich so umwandelte,
dass sie für den bisher gehassten Glauben zu sterben bereit waren, und im Wachen
oder im Traume auf ihr Vorstellungsvermögen einwirkte. Ich habe viele solche
Fälle selbst gekannt.

Auch Gregor von Nyssa im vierten Jahrhundert ist sich dessen bewusst,
dass die Wundertaten der charismatischen Christen viel Überzeugungskraft

haben. Leider sieht er sie nicht mehr in seiner eigenen Kirche, nur
noch bei gewissen Christen aus Mesopotamien, die er kennt. Der Text
stammt aus seiner Rede anlässlich der Wahl Gregors von Nazianz zum
Patriarchen von Konstantinopel2S:

26 Gegen Celsus III, 24, BKV2 Band 52, S.230.
27 Idem. I, 46, BKV2 Band 52, S.61 62; vgl. auch noch idem, I, 67, BKV2

Band 52, S. 95.
28 Rede auf seine Wahl. BKV 1 Band 2, S.391-392. Dass es hier um die Wahl des

Gregors von Nazianz als Patriarch von Konstantinopel geht, scheint mir
wahrscheinlich im Licht der neuesten Untersuchungen; vgl. R. Staats, «Die Asketen aus
Mesopotamien in der Rede des Gregors von Nyssa ,In Suam Ordinationen.'», Vigi-
liae Christianae 21, 1967, S. 165-179; G.May, «Die Datierung der Rede ,In Suam

222



Was trägt nun die Schuld, dass einst zur Zeit der Jünger durch den Herrn viel Volk
für die Kirche gewonnen wurde, jetzt aber die langen und überaus schönen
Ansprachen der Lehrer fruchtlos im Sande verlaufen? Vielleicht wird man sagen,
dass damals den Aposteln die Bewunderung der Taten zur Hilfe kam, und dass

das Wort durch die Gnadengaben seine Beglaubigung fand. Auch ich glaube, dass

die Kraft der Werke viel zur Überredung beitrage ; was soll man nun aber von den

gegenwärtigen Vorfällen halten? Siehst du nicht die ähnlichen Wunder des Glaubens?

Denn ich erachte die Taten unserer Mitknechte für die eigenen. Sie stehen

mit dem nämlichen Geist in Verbindung in der Kraft der Heilungen. Zeugnis
geben für die Wahrheit des Wortes Männer, die aus der Fremde gekommen sind,
Landsleute unseres Vaters Abraham, die Mesopotamien verlassen haben, die

gleichfalls auszogen aus ihrem Lande und ihrer Verwandtschaft, ja aus der Welt
als solche, und ihren Blick nach dem Himmel richteten... Unbekannt mit Wortge-
zänken, ohne Kenntnis der Disputierkunst, haben sie eine so grosse Macht gegen
die Geister, dass sie durch den blossen Willen Wunder wirken, und dass die
Dämonen zum Weichen gebracht werden.

Der syrische Kirchenvater Philoxenus von Mabbug (5.-6. Jh.) hat zu
seinem Korrespondenten Patricius etliches über das Verschwinden der

Geistesgaben zu sagen. Nachdem er die Heilungswunder Christi an dem

gelähmten Mann und dem Knecht des Hauptmanns, an der kanaanäischen
Frau und der Tochter des Jairus beschrieben hat, sagt er29 :

Wir finden im Buche seines Evangeliums noch viele ähnliche Handlungen, die von
ihm vollbracht worden sind, sowohl für die Vergebung der Sünden wie für die

Heilung des Körpers. In jener Zeit war das so. aber heute geht es nicht in dieser
Weise. Er vergibt nicht ohne weiteres Sünden und heilt auch nicht jeden, der
kommt. Sünden werden nur nach sehr langer Busse vergeben, und mit der
Heilung des Körpers ist es so : er verleiht kaum einigen Gerechten, wenn nicht
überhaupt keinen, Heilungen zu bewirken, und dann nur, wenn sie gemäss strengen
Regeln leben, Askese üben und jahrelang sich anstrengen und für die Welt gestorben

sind.
...und warum ist es bis jetzt so gewesen, und heute anders? Sobald die ersten

Gläubigen den Heiligen Geist in der Taufe empfangen hatten, zeigte sich die
Wirkung des Geistes in ihnen durch allerlei Wunder, und nicht nur Wunder, die sie an
anderen Menschen bewirkten, sondern auch solche, die sich in ihrer eigenen Person

offenbarten. Die einen sprachen gleich in neuen Sprachen, die anderen
prophezeiten, wieder andere offenbarten die Gedanken der Menschen, wie Paulus

sagt : « Es gibt verschiedene Kräfte, Gaben und Wirkungen, aber wer alles i n allen

Ordinationen.' des Gregors von Nyssa und die Verhandlungen mit den Pneumato-
machen auf dem Konzil von Konstantinopel, 381», Vigiliae Christianae 23, 1969,
S. 38-57; R.Staats, «Die Datierung der Rede ,In Suam Ordinationen»' des Gregors
von Nyssa und die Verhandlungen mit den Pneumatomachen auf dem Konzil von
Konstantinopel, 381 », Vigiliae Christianae 23, 1969, S. 58-59 ; A. M. Ritter, «Gregor
von Nyssa In suam Ordinationem. Eine Quelle für die Geschichte des Konzils von
Konstantinopel 38 \:»,ZKG 79, 1968, S. 308-328.

29 Briefan Patricius, 118-120, Patrologia Orientalis XXX, 5, Paris 1963.

223



bewirkt, ist ein Einziger. » Und : «Dem einen ist im Geiste ein Wort der Weisheit
gegeben, dem anderen ein Wort der Erkenntnis im gleichen Geiste, wiederum
einem anderen die Unterscheidung der Geister, einem anderen die Verschiedenheit

der Zungen», und so weiter. Und das geschah bei den ersten Gläubigen, wenn
sie getauft waren.
Heute wird der Heilige Geist noch immer in der Taufe den Getauften gegeben,
und sie empfangen ihn wirklich, wie der ersten Gläubigen, aber in keinem von
ihnen offenbart er sichtbar seine Wirkung, und obwohl sie in ihm sind, bleibt er

verborgen. Und wenn man nicht die Welt verlässt. sich auf den Weg der geistigen
Lebensregel setzt, alle Gebote hält, die von Jesus gegeben sind, und mit Weisheit
und Beharrlichkeit den schmalen Weg des Evangeliums geht, dann wird die
Wirkung des in der Taufe gegebenen Geistes nicht offenbar werden. Und wir sehen,
dass der Unterschied zwischen dem, was bei den ersten Gläubigen geschah, und
dem, was jetzt bei uns geschieht, total ist, ob es nun um die Vergebung der Sünden

geht, um die Heilung des Körpers, um die verschiedenen Gaben, die sich bei den

Getauften manifestieren, oder um die geistige Schau, die dem Geiste derer, die

den Heiligen Geist empfangen hatten, verliehen wurde. Die Ursache des

Unterschiedes zwischen damals und jetzt ist deutlich für diejenigen, die aufmerksam
sind, und ich kann darauf an dieser Stelle nicht weiter eingehen, wegen der
Begrenztheit dieses Aufsatzes.

Leider hört Philoxenus hier auf und beantwortet die Frage nach dem

Warum nicht. - In diesem Absatz nennt er die «Vergebung der Sünden»
und die «Heilung des Körpers» als die zwei Hauptaspekte des Wirkens
Jesu. Sicher geht es hier um die Heilung der Seele und des Leibes, also die

Heilung des ganzen Menschen. Der Herr selber und alle, die in seinem

Geiste sind, machen den kranken, isolierten Menschen wieder kontaktfähig:

auf Gott hin, auf seine Mitmenschen hin und auf sich selbst hin.
Gerade das ist in der Kirche zur Zeit des Philoxenus problematisch geworden,

sagt er. Die Gaben des Geistes, die bei der Heilung des ganzen
Menschen eine zentrale Rolle spielen, sind verborgen. Es gibt nur noch eine

Möglichkeit, sie aufzudecken : «die Welt verlassen», Mönch werden. Nur
so kann das ursprüngliche charismatische Leben vielleicht noch

zurückgewonnen werden. Der Mönch ist der letzte Charismatiker, sich total
einsetzend für seine persönliche Heiligung und für die der verfinsterten Welt.
Der Mönch versucht das Leben im Geiste, das in der frühen Kirche Norm
war und dasjetzt Ausnahme ist, wiederzufinden. Auch der Mönch ist also

ein Altkatholik.
Doch sind die Charismen nicht bloss aus der Kirche verschwunden und

nie wiederentdeckt worden. Nicht nur enthusiastische Bewegungen und
Sekten oder heutige Pfmgstler behaupten, die Gaben des Geistes
wiederentdeckt zu haben. Sogar ein massgebender Kirchenvater berichtet von
einer solchen Wiederentdeckung.

224



Augustinus müsste nämlich später auf Grund der vielen Heilungen, die
in seiner Diozöse vorkamen, seine negative Meinung über die Gaben des

Geistes ändern. Die Überschrift des 8. Kapitels des letzten Buches von
«Über den Gottesstaat» lautet3():

Wunder sind nicht bloss geschehen, um die Welt zum Glauben an Christus zu
bringen, sie geschehen immer noch, auch seitdem die Welt gläubig gewordenist.

In diesem Kapitel fragt man Augustinus, warum denn jetzt keine Wunder

mehr geschehen, in der Absicht, die Wirklichkeit der Wunder der
Bibel in Frage zu stellen. Darauf antwortet Augustinus, er habe selbst
viele Wunder gesehen (und, so kann man folgern, einige selber im Geiste

bewirkt!), vor allem wunderbare Heilungen: von Blindheit,
Hohlgeschwüren, Brustkrebs, Fussgicht, Lähmung, Besessenheit, Gliederzittern
usw. Er hat offenbar auf Grund seiner persönlichen Erfahrungen seine

frühere Meinung, dass Wunder nur im Anfang der Kirchengeschichte
geschahen, grundsätzlich geändert. Allerdings beschreibt er ausschliesslich

Heilungen und keine anderen Geistestaten. In Hippo wurden die Heilungen

aufgezeichnet zur öffentlichen Verlesung in der Kirche. Rührend ist
sein kurzer Bericht über einen Besuch bei einem Todkranken, bei welcher

Gelegenheit ihm der Glaube fast völlig fehlte :

Ich jedenfalls war völlig ausserstande zu beten; ich konnte nur das eine kurz in
meinem Herzen sprechen: «Herr, welche Bitten der Deinen wirst Du überhaupt
erhören, wenn Du diese nicht erhörst.»

Der Mann genas aber - Überaus wichtig findet Augustinus, dass

«geistige» Heilungen nicht verborgen bleiben, also nicht vom Geheilten als

Privatbesitz behalten werden, sondern dass sie gebraucht werden, um den

Christen und Nicht-Christen zu zeigen, dass die Kraft Gottes in dieser

Welt wirksam ist. So sagt er, wenn er hört, dass eine vornehme Frau, die
wunderbar geheilt worden war, das Ereignis nicht bekanntmachen will :

Ich ärgerte mich sehr, dass ein so bedeutendes Wunder, das sich in dieser Stadt
und an dieser doch nicht unbekannten Person zugetragen hatte, so ganz verborgen

bleibe; ich glaubte deshalb, der Frau Vorstellungen, ja beinahe Vorwürfe
machen zu sollen... Ich veranlasste sie nun, den ganzen Fall der Reihenfolge nach,
wie er sich zugetragen, vor den anwesenden Frauen Freundinnen der Geheilten)

mitzuteilen, die sich darüber sehr verwunderten und Gott priesen.

Über die Aufzeichnung und öffentliche Verlesung der Liste der
Heilungswunder schreibt er folgendes :

30 Buch XXII, Kap. 8. BKV2 Band 28, S.444-462; vgl. für den gleichen Gedanken

Retractiones I. 13, 7.

225



Wollte ich auch nur die Wunderheilungen, um von anderen Wundern gar nicht zu

reden, verzeichnen, so müsste ich viele Bücher schreiben und könnte doch keine

Vollständigkeit erreichen, sondern nur die Wunder aufnehmen, über welche
Aufzeichnungen zum Zweck der öffentlichen Verlesung übergeben worden sind. Dies
nämlich haben wir angeordnet, als wir uns überzeugten, dass Erweise göttlicher
Kraft, ähnlich den alten, auch in unserer Zeit häufig vorkommen und dass sie der
Kenntnis weiterer Kreise nicht verloren gehen sollten. Noch sind es keine ganzen
zwei Jahre, und obschon viele Aufzeichnungen über wunderbare Begebenheiten,
wie ich auf das Bestimmteste weiss, nicht abgeliefert sind, so ist doch die Zahl der

abgelieferten schon auf beinahe siebzig gestiegen, da ich dies schreibe.

Und weiterhin schreibt er:

Es geschehen also auch jetzt viele Wunder, Gott wirkt sie, durch wen er will und
wie er will, derselbe Gott, der auch die Wunder gewirkt hat, die geschrieben
stehen ; nur dass die jetzigen Wunder nicht so bekannt werden, und auch nicht durch
häufige Verlesung immer wieder zu Ohren dringen, so dass sie dem Geiste nicht
wieder entfielen sozusagen durch Versandung der Erinnerung. Denn selbst da wo
man, wie jetzt seit kurzem bei uns, Sorge dafür trägt, dass die Aufzeichnungen der
mit Wohltaten Begnadeten vor dem Volke verlesen werden, hören davon eben

nur die gerade Anwesenden...

Das Bild, das die Kirchenväter uns vom Auftreten der Gaben des Geistes

geben, wird mit der Zeit im grossen und ganzen negativer. Tertullian
und Irenaeus kennen die Charismen noch als eine lebendige Wirklichkeit
des christlichen Lebens. Zur Zeit des Origenes scheinen sie schon viel
weniger häufig vorzukommen. Eusebius von Cäsarea zitiert die oben

besprochenen Stellen von Irenaeus-31, um zu zeigen, dass es die Gaben des

Geistes in der Zeit des letzteren noch gab : in seiner eigenen Zeit gab es sie

also wohl kaum noch. Gregor von Nyssa weiss, dass die Gaben des Geistes

ausserhalb seiner Kultur in Syrien noch manifest sind. (Man beachte
die Parallele mit unserer Zeit, den Unterschied zwischen der westlichen
Kultur und der Dritten Welt!) Johannes Chrysostomus kann mit
I.Kor. 12-14 schon nichts mehr anfangen. Und zur Zeit des Philoxenus

war auch in Syrien keine Spur der Charismen mehr vorhanden. Aber bei

Augustinus, und das ist interessant, finden wir zunächst eine negative
Haltung gegenüber den Geistesgaben, später, am Ende seines Lebens,
eine positive. Er gibt Beispiele aus dem Bereich der wunderbaren Heilungen,

sagt aber, er habe auch viele andere «Wunder» gesehen. Vielleicht hat

nun die Lage der Gesellschaft zur Zeit Augustins etwas damit zu tun :

Augustinus lebte ganz am Ende der Zeit der römischen Herrschaft in
Nordafrika. Als er 430 starb, vier Jahre nachdem er die Bücher «Über den
Gottesstaat» abgeschlossen hatte, standen die Vandalen vor den Toren

31 Kirchengeschichte V', 7, BKV2 Band I, II, S.228L

226



Hippos. Er lebte zwischen den Zeiten. Die Gesellschaft, in der er lebte,
muss eine bestimmte «eschatologische» Spannung gekannt haben; «wartend

auf die Barbaren»32.
Oft wird behauptet, dass die Verweltlichung der Kirche einsetzte, als

Kaiser Konstantin den christlichen Glauben annahm und Gratian sie zur
Staatsreligion machte. Aber das war eher die Bestätigung und Vollendung
einer Entwicklung, die schon längst im Gang war, und in der der Montanismus

die erste uns bekannte Gegenbewegung bildete. Die «Entcharis-
matisierung» der Kirche ist das notwendige Resultat eines Phänomens,
dessen Anfänge bis in neutestamentliche Zeiten zurückreichen : der Paru-

sieverzögerung. Das Ausbleiben der Wiederkunft des Herrn und des letzten

Gerichts, das schon für Paulus ein wachsendes Problem war, ist wohl
die Hauptursache, dass die Charismen aus der Kirche verschwanden. Es

gibt eine enge Verbindung zwischen dem Auftreten der Charismen und
der Erwartung des bald kommenden Gerichts. Diese Verbindung finden
wir z. B. bei Justin dem Märtyrer, der noch vor dem Ausbruch des Montanismus

starb33:

Gleich wie Gott damals um jener siebentausend Mann willen seinen Zorn zurückhielt

(vgl. 1. Kön. 19:10, 18), ebenso bzw. lässt er auch jetzt noch nicht sein
Gericht kommen, da er weiss, dass es noch täglich solche gibt, die Jünger seines Christus

werden und den Weg des Irrtums verlassen, welche auch, erleuchtet durch
den Namen dieses Christus, je nach dem Masse ihrer Würdigkeit Gaben empfangen,

indem der eine den Geist des Verstandes, ein anderer den des Rates, dieser
den Geist der Stärke, jenen den der Heilung, der eine den Geist der Prophétie, der
andere den der Belehrung, wieder ein anderer den der Furcht Gottes erhält (vgl.
Jes. 11:2 und I.Kor. 12:7-10).

Justinus löst das Problem der Parusieverzögerung, indem er sagt: Gott
hält sein Gericht zurück, damit noch mehr Menschen Christen werden
können und die Gaben des Geistes empfangen. Wir folgern : Sobald das

Mass der Geistesverleihung voll ist, wird das Gericht kommen. Für
Augustinus und seine Zeitgenossen kam das Gericht, denn ihre Gesellschaft

war erschöpft, und die Barbaren brachten Gottes Strafe. Das
Gericht kam aber nicht für die ganze Welt, und die Gaben des Geistes, die

32 negifiévovxaç xovç ßagßagouc, Titel eines Gedichtes des modernen griechischen

Dichters Konstantin Kavafis. In diesem und verschiedenen anderen seiner
Gedichte weiss er die Untergangsstimmung im ausgehenden römischen Reich
scharf zu typieren.

33 Dialog mit dem Juden Trypho 39. 2, BKV2 Band 35, S.58. Vgl. auch noch
Kap. 88, 1. BKV S. 146: «Bei uns kann man Frauen und Männer sehen, welche vom
Geiste Gottes Charismen empfangen haben...»

227



Merkmale der Endzeit, traten zurück. Doch immer wieder werden
enthusiastische Bewegungen und Einzelpersonen das Weltende ankündigen
und die Gaben des Geistes wiederentdecken. In unserem Jahrhundert gibt
es nun wieder so einen charismatischen Aufschwung, und sogar einen,

von dem man behauptet, er habe grösseren Umfang angenommen als jede
frühere Erweckungsbewegung. Ob das so ist, mussten genaue historische
Vergleiche ausmachen. Aber auch jetzt offenbart sich der Geist vor allem
in Krisensituationen und -gebieten, wo das christliche Zusammenleben

bedrängt ist wie in Nordirland oder Osteuropa, oder wo die Kirche kraftlos

geworden zu sein scheint wie in manchen westeuropäischen Gebieten.
Anderswo in der Welt sind die paranormalen Gaben nie verschwunden,

nur müssen sie durch den Geist Christi anerkannt und zu seinem Dienst
geheiligt werden.

Im vorhergehenden haben wir also zwei Elemente entdeckt, die bei dem

Rückgang der Geistesgaben eine wichtige Rolle gespielt haben: 1. den

Rationalismus, der den Menschen auf die Vernunft beschränkt, der
möglicherweise schon von Gregor von Nyssa signalisiert wurde, wenn er sagt,
die durchaus schönen Gedankengebäude der Theologen bliebe ohne
Erfolg. In den sogenannten «primitiveren» Kulturen aber, wie zur Zeit Gregors

in Syrien (die Griechen blickten auf die «barbarischen» Syrer
herab)34, und in unserer Zeit in der Dritten Welt, wo die Sicht auf die
Ganzheit des Menschen noch nicht verlorengegangen ist. und wo noch
Raum für alle Schichten des Menschseins, um sich religiös zu beteiligen,
besteht. Anders gesagt: der Heilige Geist spricht den ganzen Menschen

an. 2. Die Enteschatologisierung, die Entspannung der urchristlichen
Naherwartung. In unserer Zeit hat man die Pfingstbewegung High
Voltage Christianity genannt und daraufhingewiesen, dass man nicht immer
unter geistiger Hochspannung stehen kann. Wenn aber das Ende nahe ist,
dann ist hier die Perspektive ganz anders. Kommt der Bräutigam noch in
dieser Nacht, so kann man wach bleiben, bis er da ist.

Schliesslich haben wir für das neue Interesse an den Gaben des Geistes

in unserer Zeit auch zwei Motive gefunden (es gibt sicher noch mehrere) :

1. als eine Reaktion des menschlichen und (so würde man in der charismatischen

Bewegung sagen) des Heiligen Geistes gegen die fortgeschrittene
Erschlaffung und Entmutigung in den Kirchen, ein Suchen nach neuer
Erfüllung mit Kraft, Freude und Optimismus für die Zukunft, um die

grossen Taten Gottes wieder glaubwürdig und im Leben der Christen

34 Vgl. O. Rousseau. «La rencontre de Saint Ephrem et de Saint Basile». L 'Orient
Syrien 3, 1958. S. 88-89.

228



sichtbar zu machen, und 2. als ein Verlangen, wieder als ganze Menschen

vor Gott zu stehen, Leib und Seele, und Gottes Liebe nicht bloss als
Glaubenssatz anzunehmen, sondern sie wieder im Herzen zu fühlen und als

eine lebendige zwischenmenschliche Realität zu erfahren. Doch damit
weiss die charismatische Gemeinde auch, dass diese Gabe eine Aufgabe
ist: «Sieht, wie sie einander liebhaben»-35.

Bonn Martien Parmentier

Tertullian, Apologetikum 39, 7, BKV2 Band 24, S. 143.

229


	Die Gaben des Geistes in der frühen Kirche

