Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Die Gaben des Geistes in der frthen Kirche
Autor: Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gaben des Geistes in der frithen Kirche*

Die Pfingstkirchen und auch die charismatische Bewegung innerhalb der
historischen Kirchen in Europa und Nordamerika behaupten, dass die
heutigen Kirchen stark verschieden sind von der frithen Kirche. Diese soll
ndmlich in hohem Masse «charismatisch» gewesen sein: das heisst, dass
die Gaben des Geistes bei sehr vielen Christen wahrnehmbar wirksam
waren. Die heutigen Kirchen seien aber geistig «tot», eben weil der Hei-
lige Geist sich nicht mehr sichtbar in ihnen manifestiert. Der heutige jam-
merliche Zustand der Kirchen sei entstanden, weil die in der frithen Kir-
che anwesenden Gaben des Geistes allméhlich von Gott zuriickgezogen
oder von den Menschen vernachldssigt wurden. In spédteren Jahrhunder-
ten sei, was einst eine normale Sache in jeder Gemeinde war, eine Angele-
genheit weniger, meist hochasketischer Heiliger geworden. Doch in unse-
rem Jahrhundert gebe es immer mehr Christen, die den Geist des ur-
spriinglichen Christentums und seine Gaben wiederentdecken !.

Was sind nun diese Gaben des Geistes, die charismata pneumatika, um
die es hier geht? Wie bekannt, gibt das Neue Testament, vor allem der
Apostel Paulus, verschiedene «Listen» der Gaben des Geistes 2. Sie sind
aber alle verschieden, und von keiner wird behauptet, sie umfasse alle
moglichen Wirkungen des Geistes. Seit etwa hundert Jahren ist eine hef-
tige Diskussion iiber die Funktion der Charismen im Gang, wobei die
Charismen des Geistes und die Amter der Kirche, je nach der Kirchenauf-
fassung der Autoren, einander gegeniiber auf- oder abgewertet werden 3.
Manchmal sind die Charismen das wesentliche Element des christlichen
Lebens und das Amt eine spitere katholische Entartung, manchmal auch
sind die Charismen nicht ungefihrliche Nebenerscheinungen des christ-

* Referat, gehalten an der 18. Internationalen Altkatholischen Theologenkonfe-
renz (5.-10. September 1977) in Huissen (Holland). Vgl. IKZ 4/1977, S.252ff.

' Vel. W.J.Hollenweger, Enthusiastes Christentum, Wuppertal und Ziirich,
S.484ff. (engl. Ausgabe The Pentecostals, London 1972, S.429ff.).

Beider Vorbereitung dieses Aufsatzes sind mir die folgenden Biicher sehr niitzlich
gewesen: E. Frost, Christian Healing, London 1949; M. Kelsey, Tongue Speaking,
London 1973; M. Kelsey, Healing and Christianity in Ancient Thought and Modern
Times, London 1973; S.Tugwell, P. Hocken, G.Every, J.O.Mills, New Heaven?
New Earth?, London 1976 (vor allem der Beitrag des S. Tugwell).

113 Vgl. vor allem Rom. 12:6ff. und 1.Kor. 12:8ff.; im Alten Testament Jesaja

r2 1.

3Zusammenfassung bei U.Brockhaus, Charisma wund Amt, Wuppertal 1972,
S.7-94.

211



lichen Lebens, die von der Hierarchie eingeddmmt werden miissen. Diese
letzte Ansicht vertritt auf recht humorvolle Art der katholische Theologe
J.Brosch, der die Charismen ein «opus supererogatorium des Heiligen
Geistes» und «eine Art Luxus der Kirche» nennt, der, wie jeder Luxus,
auch viele Gefahren birgt. Die Glossolalie sieht er, wegen ihrer Unver-
stindlichkeit, sogar als eine Strafe fiir die Gemeinde4! Was aber nach
U. Brockhaus fiir Paulus gilt, gilt genauso fiir die heutige charismatische
Bewegung: die Charismen sind ein wesentliches Prinzip christlichen Han-
delns. Der Heilige Geist ist Kraft und Norm des neuen Lebens 3, und vor
allem Kraft zur Wiederbelebung einer Kirche, deren Stimme so ge-
schwicht ist, dass sie in der heutigen Gesellschaft kaum noch gehort wird.

Was die Gaben des Geistes nun als «charismatisch» unterscheidet, ist
die besondere Ebene des Menschlichen, die sie aktivieren. Diese Ebene
entspricht in gewissem Masse dem, was wir heute als «paranormal» (eng-
lisch: psychic, extra sensory)© bezeichnen, aber es wire falsch, das Pneu-
matische und das Psychische ohne weiteres einander gleichzustellen?.
Doch sind paranormale Gaben wie z. B. die Kraft, Heilungen zu verrich-
ten, sicher nicht auf'die christliche Kirche beschrankt. Anders gesagt, der
Schopfergott hat allen Volkern dhnliche Gaben gegeben wie der Spiritus
Creator den Christen. Auch in dieser Hinsicht sind «Natur» und « Uber-
natur» nicht wesentlich voneinander zu trennen : derselbe Geist ist titig in
Schopfung und Neuschopfung.

Im geisterfillten neuen Leben stehen die paranormalen Gaben aber un-
ter einem anderen Vorzeichen: hier werden sie als Gaben des Erlosers an
den Erlosten anerkannt und dem Dienste Gottes und des Mitmenschen
gewidmet. Das neue Leben des Geistestragers ist von seinem stindigen
Gebet gekennzeichnet, in dem er den Willen Gottes in bezug auf den Ge-
brauch seiner Gaben zu erfahren sucht. Dieses Gebet ist vor allem das Ge-
bet der Kirche, des versammelten Volkes Gottes (in Liturgie und in Ge-
betsgruppe), aber auch das private Gebet.

4 J,Brosch, Charismen und Amter in der Urkirche, Bonn 1951, S.67-68.

5 U.Brockhaus, op.cit., S.239.

6 «Paranormal» ist dasjenige was wir, Menschen, als «mehr als normal» oder
«iibernatiirlich» empfinden, das Wunderliche, das aufirgendeine verborgene Macht
verwelst. Die Bibel macht aber keinen solchen Unterschied zwischen vermeintlichen
zwei Gruppen von Gaben des Geistes: ihr ist alles, was von Gott gegeben ist (und das
ist schliesslich die ganze Wirklichkeit) ein Wunder, Man konnte also sagen, dass un-
sere Unterscheidung zwischen normal und paranormal beweist, dass fiir uns das
«Normale» in Wirklichkeit subnormal geworden ist.

7 P.Hocken, op.cit., S.56, Anm.31.

212



Es gibt bekanntlich auch einen nichtreligiosen, oft unreflektierten Ge-
brauch paranormaler Gaben. Etliche professionelle Hellseher und Natur-
heiler, die sich in Zeitungsanzeigen bekanntmachen, gehdren wohl zu die-
ser Kategorie. Ein unreflektierter Gebrauch der paranormalen Gaben
fithrt aber leicht zur Selbstverherrlichung. Noch schlimmer wird es, wenn
paranormale Gaben gegen die Mitmenschen angewandt werden, so etwa
von hasserflllten, psychisch kranken Personen, welche die sogenannte
schwarze Magie treiben. Leider ist es so, dass auch diese Erscheinung, die
man bis vor kurzem fiir seit dem Spétmittelalter ausgestorben hielt, auch
wieder zunimmt. In der charismatischen Bewegung spricht man hier von
Zauberei, Spielen mit dimonischen Méchten u.a. Das Phinomen wird
dort dadurch erklart, dass, wo der Heilige Geist zuriickkehrt, auch der
Teufel wieder aktiv wird. Die Moglichkeit des Missbrauchs der «natiir-
lichen» paranormalen Gaben ist aber an sich nicht mehr ein Grund fiir
Besorgnis als der Missbrauch jeglicher anderen menschlichen Wirksam-
keit, z. B. der menschlichen Vernunft8, Die Erfindung der Atombombe
hat sehr viel mehr Verheerung moglich gemacht als simtliche moderne
«Hexen» und «Zauberer» anrichten konnen.

Paranormal begabte Menschen, die Gott suchen, fithlen sich also in der
heutigen charismatischen Bewegung leicht zu Hause. [hre Gaben werden
sozusagen «erlost»: vom Heiligen Geist im neuen Leben angenommen
und gereinigt. Er gibt ihnen eine neue Richtung, und wahrscheinlich brei-
tet er sie auch qualitativ und quantitativ aus, eben deswegen weil sie jetzt
zum gottgewollten Ziel gebraucht werden.

Wenn die paranormale Begabung aber so hervorgehoben wird, konnte
leicht der Eindruck erweckt werden, die Gaben des Geistes seien nur fiir
diejenigen da, die ohnehin schon paranormal sind. Dann haben wir in
modernen Worten genau das ausgedriickt, was viele Christen in allen Zei-
ten immer wieder als entmutigend erfahren haben, namlich, dass das
Leben im Heiligen Geiste nur fiir die auserwihlten Einzelginger sei, die
unnahbaren wenigen Gliicklichen, die hoch tiber die Masse ragenden Hei-
ligen. Es ist aber gerade ein Kernpunkt im Selbstverstindnis der heutigen
charismatischen Bewegung, dass diese entmutigende Meinung eine Ver-
stimmelung der urchristlichen Botschaft ist: die Gaben des Geistes sind
nicht fiir die einzelnen, sondern fiir alle da. Gewiss hat nicht jedermann
dieselben Gaben, und nicht alle Gaben sind in den Augen der Welt gleich
sensationell. Aber Gaben hat der Geist fiir jeden: niemand bleibt Zu-
schauer. Man kénnte vielleicht sagen, der Heilige Geist macht jeden Men-

8 Idem, S.24.

213



schen paranormal, ob er es in den Augen der Welt schon war oder nicht.
Umgekehrt ist das, was fiir die Welt nicht normal ist, fiir die geisterfiillte
Gemeinde gerade normal und normativ. Alles was «weniger» ist, ist nicht
gut genug. So konnte ein bekannter Pfingstler aus China ein Buch iiber
das Leben im Geiste mit dem Titel « The Normal Christian Life» schrei-
ben?. In diesem normalen christlichen Leben werden die Gaben des Gei-
stes von Gott gegeben und vom Menschen zum Aufbau der Gemeinde,
zum Wachsen in der Liebe und zur Verkiindigung des Evangeliums ange-
wandt.

Die Gaben des Geistes sollten also ein normaler Teil des christlichen
Lebens sein. Sie sind es aber nicht oder nicht mehr, oder noch nicht wie-
der. Woher kommt das? Es muss wohl etwas Grundsédtzliches in unserer
Kultur verlorengegangen sein: unsere geistigen Organe sind abgestumpft,
unsere Augen sind blind, unsere Ohren taub, unser Mund stumm. Darum
kann man sagen, dass in der christlichen Gemeinschaft Ebenen und Mdog-
lichkeiten reaktiviert werden miissen, die seit lingerer Zeit unbenutzt ge-
blieben sind 10, Ist unsere Religion vielleicht zu sehr eine Sache des Intel-
lekts geworden und nicht mehr eine Sache des Herzens, und gibt es darum
heute keine sichtbaren Gaben des Geistes? Ist es vielleicht so, dass wir
wiederentdecken miissen, wie der ganze Mensch sich durch die Gaben des
Geistes an der Sache mit Gott beteiligen kann? Doch konnen wir nur im
Bereich der westlichen Kultur von einer Wiederentdeckung der geist-
lichen Gaben reden. Denn fiir viele Christen in der Dritten Welt ist die
Ausiibung dieser Fiahigkeiten im christlichen Leben eher eine Christiani-
sierung, eine Durchdringung derselben vom Geist Gottes. Gaben, die in
ihren einheimischen Religionen und in ihrer zwischenmenschlichen Kom-
munikation schon immer als «natiirlich» galten, konnen sie als Christen
weiter wirken lassen!!l. In anderen Worten: ausserhalb der westlichen
Kultur ist das «Paranormale» normal. Im Westen sind wir ziemlich
«geistlos», weil wir zu exklusiv auf unseren (eigenen rationellen) Geist
konzentriert sind. In der Dritten Welt ist genug Geist, eben weil man nicht
bloss auf der Ebene des (eigenen rationalen) Geistes «lebt». Nur muss die-
ser Geist, den man «hat», von Christus geheiligt und als sein Geist aner-

9 Der Autor ist Watchman Nee, der neben diesem Kommentar auf dem Romer-
brief noch anderen in der Pfingstbewegung vielgelesenen Biicher geschrieben hat.

10 P.Hocken, op. cit., S.22-23,

UL Idem, S.23. Vgl. auch W.J. Hollenweger, Pentecost between Black and White,
Belfast 1974. Deutscher Titel: Christen ohne Schriften, Erlangen 1977. Holldndi-
scher Titel: De Geest spreekt alle talen.

214



kannt werden. Wenn die «paranormalen» Gaben des Geistes (wie Pro-
phetie, Heilung usw.) nicht mehr da sind, funktionieren die «normalen»
Gaben des Geistes (wie Glaube, Erkenntnis usw.) auch nicht mehr richtig.
Andererseits wirken die «paranormalen» Gaben schliesslich negativ,
wenn sie nicht im richtigen (Heiligen) Geiste ausgelibt werden.

Es geniigt aber wohl nicht, die Geistlosigkeit im Westen ganz und gar
auf den Rationalismus zuriickfithren zu wollen. Schon sehr bald in der
Geschichte der frithen Kirche begannen die Gaben des Geistes, sich zu
vermindern. Aber andererseits hat die Kirchengeschichte stets charisma-
tische Bewegungen gekannt, und noch viel mehr charismatische Einzel-
personen. Montanisten, Wiistenviter, Messalianer, Donatisten, Priszil-
lianer, Anabaptisten, Startsy und sogar Jansenisten bilden eine lange
Reihe von Vertretern eines enthusiastischen, aber oft iibererhitzten Gei-
stes, in Reaktion auf eine ihnen unertriaglich gewordene Temperatursen-
kung in der etablierten Kirche.

Wenden wir nun den Blick zur alten Kirche und zu einigen Texten der
Kirchenviter. In der dltesten Zeit gibt es einige schone Texte, wo die Be-
teiligung des Mundes am Leben im Geiste ausgedriickt wird. Es geht hier
alsoum Zungenrede und Prophetie. Das Zungenreden scheint im Neuen
Testament in zwei Formen vorzukommen: 1. als die plotzliche Sprachen-
kenntnis der Apostelin Apg.2, die bekanntlich die theologische Funktion
hat, den Effekt des Turmbaus von Babel umzukehren und der christlichen
Mission eine koiné zu geben und 2. als ein unverstindliches Lallen, das der
Interpretation bedarf, um fiir die Gemeinde erbauend zu sein, wie in
1.Kor.12 und 14. Diese Interpretation macht die Zungenrede dann zur
Prophetie. Prophetien konnen iibrigens natlirlich ohne weiteres auch in
klarer Sprache gedussert werden. In den Texten ist es meist undeutlich, ob
es sich um Zungenrede, Prophetie oder sogar um spontane Predigt oder
Lobpreis handelt. Nehmen wir ein Beispiel. Montanus, der Urheber des
Montanismus, der ersten Erweckungsbewegung in der Kirche, soll gesagt
haben: «Siehe, der Mensch ist der Zither gleich, und ich fliege dariiber hin
wie ein Plektrum!12.» «Ich» in diesem Spruch ist offenbar Gott. Der
Spruch ist also eine Prophetie, ein autoritatives Sprechen in Gottes
Namen. Der Spruch verrit auch eine Inspirationsauffassung, die wir
kaum christlich nennen koénnen. (Das Bild der Zither ist aber keine Aus-
nahme, wie wir gleich sehen werden.) Wie Montanus diesen Spruch ge-

_ 12 Vgl. Epiphanius, Arzneikasten der Ketzereien, 48, 4. Zum Thema des Monta-
nismus vgl. weiter K. Aland, «Bemerkungen zum Montanismus und zur frithchrist-
lichen Eschatologie», Kirchengeschichtliche Entwiirfe I, Giitersloh 1960, S. 105-147.

215



sprochen hat, wissen wir leider nicht. Vielleicht hat Montanus in Zungen
geredet und eine seiner Mitprophetinnen — Priscilla oder Maximilla —
seine Zungenrede auf diese Art interpretiert, oder umgekehrt. Der Spruch
enthélt auch eine Botschaft, die die Horer lehrt, wie Gott die Menschen
inspiriert. Also kann die Auslegung des Spruches in einer Predigt auch ein
Teil des Ganzen gewesen sein. Schliesslich wissen wir aus der weiter unten
zitierten Literatur aus der gleichen Zeit, dass das Bild der Zither immer im
Zusammenhang mit dem Thema des Lobpreises Gottes gebraucht wurde.
So sei denn demonstriert, wie Zungenrede, Prophetie, Predigt und Lob-
preis als Aktivititen des Mundes im Dienst und zur Ehre Gottes eng zu-
sammengehoren,

Das Bild der Zither kommt mehrmals in einer Sammlung von syrisch
iberlieferten Liedern aus dem spiten ersten oder dem zweiten Jahrhun-
dert, den Oden Salomos vor13. Ode 6:1-2 sagt:

Wie die Hand sich iiber die Zither bewegt und die Saiten tonen (eig.: reden),

so tont (redet) in meinen Gliedern der Geist des Herrn,
und ich rede durch seine Liebe.

Hier ist also das gleiche Bild wie bei Montanus, jetzt deutlich auf das
inspirierte Lallen oder Prophezeien des Menschen angewandt.

In Ode 14: 8 heisst es:

Offne meinen Mund, dass er die Zither deines Heiligen Geistes werde, damit ich in
allen Tonarten dich preisen kann, Herr!

Ob hier von Zungenrede, Prophetie, Lobgesang oder Predigt gespro-
chen wird, wissen wir nicht: vielleicht wollte der Autor eine so klare Un-
terscheidung gar nicht machen!

Ode 8:1-4 ist in dieser Beziehung auch sehr interessant:

Offnet, 6ffnet eure Herzen zum Jubel iiber den Herrn

und eure Liebe wachse vom Herzen bis hinauf zu den Lippen,
um Friichte zu bringen dem Herrn, ein heiliges Leben,

und zu reden in Wachsamkeit in seinem Lichte.

Stehet auf und stehet fest,

die ihr einst niedergebeugt wart!

Die ihr im Schweigen wart,

redet, da euer Mund aufgetan worden ist!

13 Vgl. R.Harris & A.Mingana, The Odes and Psalms of Solomon, Manchester
1916, 2 Biinde. Deutsche Ubersetzungen von J. Flemming und A. Harnack, TU 35,
4, Leipzig 1910; H. Grimme, Heidelberg 1911; A.Ungnad und W.Stirk, KT 64,
Bonn 1910; G. Diettrich, Berlin 1911 ; E. Hennecke (und W. Schneemelcher), Neute-
stamentliche Apokryphen (seit der 2. Ed., 1924).

216



Ode 11:6sagt:

Und redendes Wasser beriihrte meine Lippen
aus der Quelle des Herrn, in Hiille und Fiille.

Dieses merkwiirdige Bild des «redenden Wassers» kommt auch bei
Ignatius von Antiochien (Rom. 7) vor. Als die Oden Salomos noch unbe-
kannt waren, dachte man, der Text des Ignatius sei hier korrupt. So fremd
kam das Bild den Interpretatoren damals vor!

Ode 26:1-3 sagt:

Ich liess sprudeln Preis dem Herrn weil ich sein bin.

Und ich werde sprechen sein heiliges Lied, denn mein Herz ist bei ihm.
Denn seine Zither ist in meinen Handen,

und es werden nicht schweigen die Lieder seiner Ruhe.

Das Bild der Zither wird hier also etwas verschieden gebraucht. In
Ode 6 und 8 ist es der Geist Gottes, der den menschlichen Mund bewegt.
In Ode 26 geht es um einen Lobpreis, der vom Menschen selbst ange-
stimmt wird: er selbst bewegt das Instrument, den Mund.

Der Ausdruck «sprudeln» kommt auch vor in Ode 36:7 (auf syrisch
steht allerdings nicht die gleiche Vokabel):

Und es 6ffnete sich mein Mund wie eine Tauwolke
und es sprudelte mein Herz einen Sprudel der Gerechtigkeit.

Und in Ode 40:2:

Wie die Quelle ihr Wasser sprudelt,
so sprudelt mein Herz den Preis des Herrn,
meine Lippen bringen ihm Preis hervor.

Die Oden Salomos unterscheiden die gottliche und die menschliche In-
itiative beim gottgewidmeten Gebrauch des Mundes also nicht prinzi-
piell. Von hier aus wird also der Spruch des Montanus (s.0.) durchaus
verstandlich.

Der Brief des Barnabas 14 sagt, dass Gott «in uns weissagt», dass er uns
«die Tiire des Tempels, das ist den Mund, 6ffnet». Im gnostischen

. 14 Kap.16:9. Deutsch in Bibliothek der Kirchenviiter, zweite Auflage (hiernach
zitiert als BK'V2), Band 35, S.101.

217



Evangelium der Wahrheit, das tibrigens Parallelen zu den Oden Salomos
aufweist, lesen wir 15

Die Wahrheit trat in Erscheinung. Alle ihre Emanationen erkannten sie. Sie be-
griissten den Vater in Wahrheit mit einer vollkommenen Kraft, die sie mit dem
Vater verbindet. Jeder liebt ja die Wahrheit, denn die Wahrheit ist der Mund des
Vaters (= der Logos, Christus), seine Zunge der heilige Geist, welche ihn verbin-
det mit der Wahrheit, ithn verbindend mit dem Munde des Vaters, durch seine
Zunge, wenn er den Heiligen Geist empfangt.

Dieser Satz ist kaum logisch zusammenhédngend zu nennen, aber so viel
st deutlich: der Heilige Geist ist mit der Zunge verbunden. In seinem
Kommentar zum Evangelium der Wahrheit sagt J. E. Ménard zu dieser
Stelle: «Es scheint mir, dass der Sinn folgender sein konnte: wenn der
geisterfiillte Charismatiker die Wahrheit ausspricht, vereinigt er sich mit
dem Munde des Vaters, welcher die Wahrheit ist, und durch seine Gabe
der Zungen zeigt er, dass er den Heiligen Geist hat 16.»

Der Kirchenvater Irenaeus erwihnt Zungenrede und Prophetie als eine
lebendige Wirklichkeit in der Kirche seiner Zeit 17:

Der Apostel sagt: « Weisheit reden wir unter Vollkommenen» (1. Kor.2:6), in-
dem er digjenigen vollkommen nennt, die den Geist Gottes empfangen haben und
durch den Geist wie er selber in allen Sprachen reden. Horen wir doch auch von
vielen Bridern in der Kirche, dass sie prophetische Charismen haben, in aller-
hand Sprachen durch den Geist reden, das Verborgene der Menschen zu ihrem
Vorteil ans Licht bringen und die Geheimnisse Gottes erkldaren.

Noch im vierten Jahrhundert finden wir bei dem syrischen Dichter
Cyrillona eine Paraphrase der Abschiedsworte Jesu an die Apostel, die
uns vermuten ldsst, dass ihm das Zungenreden nicht so fremd war, wie es
den griechischen und lateinischen Kirchenvitern aus der gleichen Zeit
schon vorkam 18:

Der Geist wird kommen mit seinen Zungen, der Paraklet mit seinen Offenbarun-
gen. Eine neue Sprache wird in euch wohnen, die Schwingen des Geistes werden in
euch verweilen; von der Himmelshohe werden sie herabfliegen und in eurem

15°8.26:28-27:4. Vgl. M. Malinine, H. Ch. Puech, G. Quispel, Evangelium Verita-
tis, Zirich 1956; H. M. Schenke, Die Herkunft des sogenannten Evangelium Veritatis,
Géttingen 1959, der eine abweichende Ubersetzung bietet.

16 Vgl. J.E.Ménard, L’Evangile de la vérité, Nag Hammadi Studies II, Leiden
1972, 8. 129,

17 Gegen die Hdresien'V, 6, 1, BKV2 Band 4, S. 163f.

18 Kap.III, 159-178, BKV2 Band 6, S.42.

218



Munde sich niederlassen. Auf euren Lippen wird das Feuer und in eurem Munde
die Flamme wohnen. Der Mund, obwohl schweigend, verschluckt das Feuer; die
Zunge, obwohl schwingend, nimmt die Empfangnis auf. Von der Flammenzunge
wird die Zunge des Fleisches nicht verbrannt, gleich dem Dornbusche in der
Wiiste, der nicht von der Lohe verzehrt wurde. Eine Feuerzunge empfingen die
Jlnger, eine neue Sprache, in der sie nicht geboren waren.

Johannes Chrysostomus im griechischen Raum driickt seine Verlegen-
heit aus, wenn er in seinem Kommentar zum ersten Korintherbrief zu
Kapitel 12 kommt 19, und nach ihm geht 4ugustinus in Nordafrika noch
viel weiter. Er sagt in seinem Werk «Uber die Taufe gegen die Donati-
sten»:

...der Heilige Geist wird nicht nur durch eine Handauflegung verlichen,die von
konkret wahrnehmbaren Wundern bezeugt wird, so wie es frither war, um die An-
fangsgriinde des Glaubens zu legen und der Kirche ihre erste Ausbreitung zu ge-
ben. Denn wer erwartet heutzutage, dass diejenigen, denen die Hande aufgelegt
werden, um den Heiligen Geist zu empfangen, gleich anfangen, in Zungen zu
reden?

Zweihundert Jahre frither konnte Tertullian, ebenfalls in Nordafrika,
noch fast genau das Umgekehrte sagen. Zu Katechumenen redend, die
bald getauft werden, sagt er2!:

Also ihr Gesegneten, welche die Gnade Gottes erwartet, wenn Thr aus jenem
hochheiligen Bade der Wiedergeburt heraufsteiget und unter Leitung der Mutter
(= der Kirche) zum ersten Male mit den Briidern die Hinde zum Gebet ausbrei-
tet, so erflehet Euch vom Vater, so erbittet Euch vom Herrn die Schétze der
Gnade und die Erteilung der Geistesgaben. «Bittet», heisst es, «und ihr werdet
empfangen» (Lukas 11:9). Denn Ihr suchtet und habt gefunden; Ihr habt ange-
klopft und es ist Euch aufgetan worden (vgl. Lukas 11:9-13).

Zusammenfassend ldsst sich also sagen, dass die frithe Kirche eine
Uberlieferung gekannt hat, die das Heil als etwas sah, wobei unsere Miin-
der vom Heiligen Geiste aufgetan werden, um Gottes Wort zu dussern
(Prophetie), um ihn zu lobpreisen und ihn zu verkiindigen (Predigt), um
unsere Stimme von ihm gebrauchen zu lassen (Zungenrede) und so die
Stummbheit des Todes zu iiberwinden.

Auch andere Gaben des Geistes als diejenige, die den Mund betreffen,
werden inden frithen Texten erwiihnt. Gegen den Ketzer Marcion erklért
Tertullian, der selber spiter die Kirche verliess, dass die wahre Kirche
durch die Fiille ihrer Charismen erkannt wird, ein Argument, das von

19 Hom. 29, 1ff., BKV1 Band 5, S. 492 ff,
=0 11, XVI-21. Vgl. auch Hom. auf dem ersten Johannesbrief V1, 10.
21 Uber die Taufe 20, BKV 2 Band 7, S.299.

219



modernen Pfingstlern oft gegen die sogenannten geistig «toten» Kirchen
gebraucht wird 22;

Marcion miisste zeigen, dass er und die Seinen auch Gaben von Gott empfangen
haben, zum Beispiel an Hand von einigen Propheten, die nicht rein menschlich,
sondern aus dem Geiste Gottes gesprochen haben, oder von Menschen, die die
Zukunft vorhergesagt und die verborgenen Dinge des Herzens (1. Kor.14:25)
offenbart haben. Er muss einmal einen Psalm vorfiihren, eine Vision, ein Gebet,
aber nur solche, die vom Geist gegeben sind, in Ekstase, in Verziickung. Hat er je
eine Auslegung einer Zungenrede gehabt? Er muss mir beweisen, ob tiberhaupt
nur eine Dame aus dieser seiner sogenannten hochheiligen Schwesterschaft je
wirklich prophezeit hat. Solche Dinge kann man aber unsererseits mit Leichtig-
keit vorzeigen, und sie stimmen mit den Regeln, Einrichtungen und Lehren des
Schopfers tiberein. Darum gehoren Christus, der Geist und der Apostel (= Pau-
lus) ohne Zweifel meinem Gott.

Interessant ist, dass Tertullian auf Exstase und Verziickung als Kenn-
zeichen des Wirkens des Heiligen Geistes besteht. Das wird vielleicht sei-
nen montanistischen Sympathien zuzuschreiben sein: dieses Element
scheint in der Verurteilung des Montanismus durch die Kirche tatsdchlich
eine wichtige Rolle gespielt zu haben 23. Die Kirche war nicht gegen Cha-
rismatiker, aber der Heilige Geist durfte nicht zum Rauschgift werden.
Das eigentliche Anliegen der Montanisten war jedoch giiltig und wichtig:
die Anzahl der charismatischen Ausserurigen in der Kirche war in beun-
ruhigendem Masse zurlickgegangen. Die Montanisten wollten die alte
charismatische Spannung der Kirche zurlickgewinnen. Sie waren also
konservative Erneuerer, in diesem Sinne Vertreter eines Altkatholizis-
mus.

Auch Irenaeus sagt, dass man die wahre Kirche an ihren Charismen er-
kennt. Er sagt, dass Heiden und Ketzer zwar auch einige Werke der Hei-
lung vollbringen, aber bei den Christen sind die Heilungen wesentlich bes-
ser 24:

Die Anhinger des Simon, Karpokrates und wer sonst noch Zeichen wirken soll,
die werden tiberfiihrt werden, dass sie dies nicht durch die Kraft Gottes, noch in
Wahrheit, noch zum Nutzen der Menschen verrichten, sondern zu ihrem Verder-
ben und ihrer Irrefithrung, indem sie denen, welche ihnen glauben, durch magi-

22 Gegen Marcion V, 8, 12.

23 Eusebius von Caesarea berichtet uns in seiner Kirchengeschichte V, 17 (BKV2
Band I, II, S.242f)), dass ein griechischer Apologet namens Miltiades die Montani-
stenwegen ihrer «<abnormalen Ekstase» angegriffen hatte. Vgl. noch G. Bardy, Arti-
kel «Montanisme» in der Dictionnaire de Théologie Catholigue, Kol.2359.

24 Gegen die Hdresien 11, 31, 2, BKV2 Band 3, S.195.

220



sche Kiinste und allerlei Betriigereien mehr Nachteil als Nutzen bringen. Konnen
sie Blinden das Gesicht, Tauben das Gehor wiedergeben, kénnen sie andere
Damonen austreiben als hochstens die, welche sie selbst eingetrieben haben?
Konnen sie Schwache, Lahme, Gichtbriichige oder andere Kranke heilen, wenn
es erforderlich ist bei irgend einem korperlichen Gebrechen, oder die Gesundheit
wiederherstellen bei solchen Krankheiten, die von aussen kommen? Unser Herr
und die Apostel haben durch das Gebet Tote auferweckt, und unter unseren Brii-
dern ist sehr hdufig wegen irgend einer Not, wenn die gesamte Kirche unter
Fasten und vielem Beten darum flehte, der Geist des Toten zurtickgekehrt und das
Leben dem Menschen auf das Gebet der Heiligen geschenkt worden. Sie aber sind
so weit davon entfernt, dies zu vermogen, dass sie nicht einmal glauben, es zu kon-
nen. Vielmehr behaupten sie, die Auferstehung von den Toten sei nichts anderes
als die Erkenntnis threr sogenannten Wahrheit.

In diesem Abschnitt des Irenaeus steht die Gabe der Heilung an zentra-
ler Stelle. Heute nimmt diese Gabe in der charismatischen Bewegung
einen sehr wichtigen Platz ein. Auch bei den Kirchenvitern wird sie hdu-
figerwihnt. Zunéchst ist hier nochmals ein Zitat von Irenaeus zu bringen,
worin er iiber die vielen Heilungen in der Kirche seiner Zeit berichtet.
Ganz wichtig ist dabei die bekehrende Wirkung solcher Heilungen auf die
Heiden. Er betont, dass die Kraft zur Heilung von Gott stammt, und dass
Heilungen nur sinnvoll sind, wenn sie auf ihn zurlickverweisen. Es geht
nicht um das Sensationelle, nicht einmal bloss um die Wohltat der Hei-
lung. Es geht darum, dass die Macht Gottes gezeigt wird, und dass den
beteiligten Menschen auf dem Weg zu ihm weiter geholfen wird 25:

In seinem Namen wirken seine wahren Schiiler, die von ihm die Gnade empfan-
gen haben, Wunder an den tbrigen Menschen, wie ein jeder von ihm die Gnade
empfangen hat. Die einen treiben wahrhaft und bestimmt Geister aus, so dass oft-
mals die ithnen glauben, die von den bosen Geistern befreit sind, und in die Kirche
eintreten. Die andern schauen in die Zukunft, haben Gesichte und weissagen.
Wieder andere legen den Kranken die Hinde auf und machen sie gesund. Ja sogar
Tote sind auferstanden, wie wir bereits gesagt haben, und lebten unter uns noch
etliche Jahre. Doch wer vermdchte alle die Gnaden aufzuzihlen, welche die Kir-
che aufder ganzen Welt von Gott empfangt und zum Heile der Vélker im Namen
Jesu Christi, des unter Pontius Pilatus Gekreuzigten, Tag fiir Tag ausspendet.
Und keinen verfiihrt sie oder nimmtihm sein Geld ab. Denn was sie umsonst von
Gott empfangen hat, teilt sie umsonst aus.

Auch Origenesredet im dritten Jahrhundert von Heilungen. Celsus, der
griechische Philosoph, der Origenes und das Christentum angreift, sagt,
er kenne eine «unsagbar grosse Menge von Griechen und Nichtgriechen»,
die an Asclepius, den griechischen Heilungsgott, glauben. Origenes ant-

25 Idem, 11, 32,4, BKV2 Band 3, S. 199.

221



wortet darauf, dass er nicht glaubt, dass Asclepius so viele Anhédnger hat,
aber 26:

wenn er darauf einiges Gewicht legt, so kann ich «eine ganz unsagbar grosse
Menge von Griechen und Nichtgriechen» deutlich nachweisen, die an Jesus glau-
ben. Und zum Zeichen, dass sie durch diesen Glauben eine ausserordentliche
Wunderkraft empfangen haben, vollbringen einige Krankenheilungen nur
dadurch, dass sie bei den Heilungsbediirftigen den allméchtigen Gott anrufen,
den Namen Jesu aussprechen und einen Teil des Evangeliums lesen. Wir selbst
haben viele geschen, die hierdurch von schweren Zufillen, von Verriicktheit und
Raserei und zahlreichen anderen Ubeln befreit worden sind, deren Heilung weder
Menschen noch Didmonen gelingen konnte.

An einer anderen Stelle sagt Origenes, dass die Bekehrung der Heiden
ohne Wunder gar nicht moglich gewesen wire. Spitere Kirchenviter, wie
Augustinus (s.0.), erklaren die Abwesenheit der Gaben des Geistes in
threr eigenen Zeit dadurch, dass sie tberfliissig geworden sind, weil die
ganze Welt nun bekehrt ist. Origenes sagt das noch nicht, aber er bemerkt,
dass die Gaben des Geistes schon viel weniger vorkommen als frither27:

Ohne Kraftwirkungen und Wunder hitten die Apostel die Horer neuer Worte
und neuer Lehren nicht dazu bestimmen kdnnen, die Religion ihrer Viter zu ver-
lassen und mit Lebensgefahr die Lehrender Apostel anzunehmen. Und auch jetzt
nochhabensich Spurendieses Heiligen Geistes,derin Gestalteiner Taube gesehen
wurde (Matth.3:16) bet den Christen erhalten; denn sie treiben Ddmonen aus,
vollbringen viele Krankenheilungen und tun nach dem Willen des Herrn man-
chen Blick in die Zukunft... Viele sind gleichsam wider ihren Willen dem Chri-
stentum beigetreten, weil eine geistige Macht ihr Herz plotzlich so umwandelte,
dass sie flir den bisher gehassten Glauben zu sterben bereit waren, und im Wachen
oder im Traume auf ihr Vorstellungsvermogen einwirkte. Ich habe viele solche
Fille selbst gekannt.

Auch Gregor von Nyssa im vierten Jahrhundert ist sich dessen bewusst,
dass die Wundertaten der charismatischen Christen viel Uberzeugungs-
kraft haben. Leider sieht er sie nicht mehr in seiner eigenen Kirche, nur
noch bei gewissen Christen aus Mesopotamien, die er kennt. Der Text
stammt aus seiner Rede anldsslich der Wahl Gregors von Nazianz zum
Patriarchen von Konstantinopel 28:

20 Gegen Celsus 111, 24, BKV2 Band 52, S.230.

27 Idem, 1, 46, BKV2 Band 52, S.61-62; vgl. auch noch idem, 1, 67, BKV2
Band 52, S.95.

28 Rede auf seine Wahl, BKV 1 Band 2, S,391-392. Dass es hier um die Wahl des
Gregors von Nazianz als Patriarch von Konstantinopel geht, scheint mir wahr-
scheinlich im Licht der neuesten Untersuchungen; vgl. R. Staats, «Die Asketen aus
Mesopotamien in der Rede des Gregors von Nyssa ,In Suam Ordinationem‘», Vigi-
liae Christianae 21, 1967, S.165-179; G.May, «Die Datierung der Rede ,In Suam

222



Was trigt nun die Schuld, dass einst zur Zeit der Jiinger durch den Herrn viel Volk
fur die Kirche gewonnen wurde, jetzt aber die langen und tiberaus schonen An-
sprachen der Lehrer fruchtlos im Sande verlaufen? Vielleicht wird man sagen,
dass damals den Aposteln die Bewunderung der Taten zur Hilfe kam, und dass
das Wort durch die Gnadengaben seine Beglaubigung fand. Auch ich glaube, dass
die Kraft der Werke viel zur Uberredung beitrage; was soll man nunaber von den
gegenwartigen Vorfillen halten? Siehst du nicht die Ahnlichen Wunder des Glau-
bens? Denn ich erachte die Taten unserer Mitknechte fiir die eigenen. Sie stehen
mit dem ndmlichen Geist in Verbindung in der Kraft der Hellungen. Zeugnis ge-
ben fiir die Wahrheit des Wortes Ménner, die aus der Fremde gekommen sind,
Landsleute unseres Vaters Abraham, die Mesopotamien verlassen haben, die
gleichfalls auszogen aus ihrem Lande und ihrer Verwandtschaft, ja aus der Welt
als solche, und ihren Blick nach dem Himmel richteten... Unbekannt mit Wortge-
zdanken, ohne Kenntnis der Disputierkunst, haben sie eine so grosse Macht gegen
die Geister, dass sie durch den blossen Willen Wunder wirken, und dass die
Damonen zum Weichen gebracht werden. ’

Der syrische Kirchenvater Philoxenus von Mabbug (5.—6.Jh.) hat zu
seinem Korrespondenten Patricius etliches iiber das Verschwinden der
Geistesgaben zu sagen. Nachdem er die Heilungswunder Christi an dem
gelihmten Mannund dem Knecht des Hauptmanns, ander kanaaniischen
Frau und der Tochter des Jairus beschrieben hat, sagt er29:

Wir finden im Buche seines Evangeliums noch viele &hnliche Handlungen, die von
thm vollbracht worden sind, sowohl fiir die Vergebung der Siinden wie fiir die
Heilung des Korpers. In jener Zeit war das so, aber heute geht es nicht in dieser
Weise. Er vergibt nicht ohne weiteres Stinden und heilt auch nicht jeden, der
kommt. Stinden werden nur nach sehr langer Busse vergeben, und mit der Hei-
lung des Korpers ist es so: er verletht kaum einigen Gerechten, wenn nicht {iber-
haupt keinen, Heilungen zu bewirken, und dann nur, wenn sie geméss strengen
Regeln leben, Askese iiben und jahrelang sich anstrengen und fiir die Welt gestor-
ben sind.

...und warum ist es bis jetzt so gewesen, und heute anders? Sobald die ersten
Glaubigen den Heiligen Geist in der Taufe empfangen hatten, zeigte sich die Wir-
kungdes Geistes in ihnen durch allerlei Wunder, und nicht nur Wunder, die siean
anderen Menschen bewirkten, sondern auch solche, die sich in ihrer eigenen Per-
son offenbarten. Die einen sprachen gleich in neuen Sprachen, die anderen pro-
phezeiten, wieder andere offenbarten die Gedanken der Menschen, wie Paulus
sagt: «Es gibt verschiedene Krifte, Gaben und Wirkungen, aber wer alles in allen

Ordinationem* des Gregors von Nyssa und die Verhandlungen mit den Pneumato-
machen auf dem Konzil von Konstantinopel, 381», Vigiliae Christianae 23, 1969,
S.38-57; R.Staats, «Die Datierung der Rede ,In Suam Ordinationem* des Gregors
von Nyssa und die Verhandlungen mit den Pneumatomachen auf dem Konzil von
Konstantinopel, 381», Vigiliae Christianae 23, 1969, S. 58-59; A. M. Ritter, «Gregor
von Nyssa In suam Ordinationem. Eine Quelle fiir die Geschichte des Konzils von
Konstantinopel 3817», ZKG 79, 1968, S.308-328.
29 Brief'an Patricius, 118120, Patrologia Orientalis XXX, 5, Paris 1963.

223



bewirkt, ist ein Einziger.» Und: «Dem einen ist im Geiste ein Wort der Weisheit
gegeben, dem anderen ein Wort der Erkenntnis im gleichen Geiste, wiederum
einem anderen die Unterscheidung der Geister, einem anderen die Verschieden-
heit der Zungen», und so weiter. Und das geschah bei den ersten Glaubigen, wenn
sie getauft waren.

Heute wird der Heilige Geist noch immer in der Taufe den Getauften gegeben,
und sie empfangen ihn wirklich, wie der ersten Gldubigen, aber in keinem von
thnen offenbart er sichtbar seine Wirkung, und obwohl sie in ihm sind, bleibt er
verborgen. Und wenn man nicht die Welt verlisst, sich auf den Weg der geistigen
Lebensregel setzt, alle Gebote hilt, die von Jesus gegeben sind, und mit Weisheit
und Beharrlichkeit den schmalen Weg des Evangeliums geht, dann wird die Wir-
kung des in der Taufe gegebenen Geistes nicht offenbar werden. Und wir sehen,
dass der Unterschied zwischen dem, was bei den ersten Gldubigen geschah, und
dem, was jetzt bei uns geschieht, total ist, ob es nun um die Vergebung der Slinden
geht, um die Heilung des Korpers, um die verschiedenen Gaben, die sich bei den
Getauften manifestieren, oder um die geistige Schau, die dem Geiste derer, die
den Heiligen Geist empfangen hatten, verliechen wurde. Die Ursache des Unter-
schiedes zwischen damals und jetzt ist deutlich flir diejenigen, die aufmerksam
sind, und ich kann darauf an dieser Stelle nicht weiter eingehen, wegen der Be-
grenztheit dieses Aufsatzes.

Leider hort Philoxenus hier auf und beantwortet die Frage nach dem
Warum nicht. — In diesem Absatz nennt er die «Vergebung der Siinden»
und die «Heilung des Korpers» als die zwel Hauptaspekte des Wirkens
Jesu. Sicher geht es hier um die Heilung der Seele und des Leibes, also die
Heilung des ganzen Menschen. Der Herr selber und alle, die in seinem
Geiste sind, machen den kranken, i1solierten Menschen wieder kontaktfa-
hig: auf Gott hin, auf seine Mitmenschen hin und auf sich selbst hin. Ge-
rade das ist in der Kirche zur Zeit des Philoxenus problematisch gewor-
den, sagt er. Die Gaben des Geistes, die bei der Heilung des ganzen Men-
schen eine zentrale Rolle spielen, sind verborgen. Es gibt nur noch eine
Moglichkeit, sie aufzudecken: «die Welt verlassen», Monch werden. Nur
so kann das urspriingliche charismatische Leben vielleicht noch zuriick-
gewonnen werden. Der Monch ist der letzte Charismatiker, sich total ein-
setzend fiir seine personliche Heiligung und fiir die der verfinsterten Welt.
Der MoOnch versucht das Leben im Geiste, das in der frithen Kirche Norm
war und dasjetzt Ausnahme ist, wiederzufinden. Auch der Monch ist also
ein Altkatholik.

Dochsind die Charismen nicht bloss aus der Kirche verschwunden und
nie wiederentdeckt worden. Nicht nur enthusiastische Bewegungen und
Sekten oder heutige Pfingstler behaupten, die Gaben des Geistes wieder-
entdeckt zu haben. Sogar ein massgebender Kirchenvater berichtet von
einer solchen Wiederentdeckung.

224



Augustinus musste ndmlich spéter auf Grund der vielen Heilungen, die
in seiner Diozose vorkamen, seine negative Meinung iiber die Gaben des
Geistes dndern. Die Uberschrift des 8. Kapitels des letzten Buches von
«Uber den Gottesstaat» lautet 30:

Wunder sind nicht bloss geschehen, um die Welt zum Glauben an Christus zu
bringen, sie geschehen immer noch, auch seitdem die Welt glaubig gewordeniist.

In diesem Kapitel fragt man Augustinus, warum denn jetzt keine Wun-
der mehr geschehen, in der Absicht, die Wirklichkeit der Wunder der
Bibel in Frage zu stellen. Darauf antwortet Augustinus, er habe selbst
viele Wunder gesehen (und, so kann man folgern, einige selber im Geiste
bewirkt!), vor allem wunderbare Heilungen: von Blindheit, Hohlge-
schwiiren, Brustkrebs, Fussgicht, Lihmung, Besessenheit, Gliederzittern
usw. Er hat offenbar auf Grund seiner personlichen Erfahrungen seine
frithere Meinung, dass Wunder nur im Anfang der Kirchengeschichte ge-
schahen, grundsitzlich gedndert. Allerdings beschreibt er ausschliesslich
Heilungen und keine anderen Geistestaten. In Hippo wurden die Heilun-
gen aufgezeichnet zur 6ffentlichen Verlesung in der Kirche. Rithrend ist
sein kurzer Bericht liber einen Besuch bei einem Todkranken, bei welcher
Gelegenheit ihm der Glaube fast vollig fehlte:

Ich jedenfalls war véllig ausserstande zu beten; ich konnte nur das eine kurz in
meinem Herzen sprechen: «Herr, welche Bitten der Deinen wirst Du tiberhaupt
erhoren, wenn Du diese nicht erhorst.»

Der Mann genas aber ! — Uberaus wichtig findet Augustinus, dass «gei-
stige» Heilungen nicht verborgen bleiben, also nicht vom Geheilten als
Privatbesitz behalten werden, sondern dass sie gebraucht werden, um den
Christen und Nicht-Christen zu zeigen, dass die Kraft Gottes in dieser
Welt wirksam ist. So sagt er, wenn er hort, dass eine vornehme Frau, die
wunderbar geheilt worden war, das Ereignis nicht bekanntmachen will:

Ich drgerte mich sehr, dass ein so bedeutendes Wunder, das sich in dieser Stadt
und an dieser doch nicht unbekannten Person zugetragen hatte, so ganz verbor-
gen bleibe; ich glaubte deshalb, der Frau Vorstellungen, ja beinahe Vorwiirfe
machen zu sollen ... Ich veranlasste sie nun, den ganzen Fall der Reihenfolge nach,
wie er sich zugetragen, vor den anwesenden Frauen (= Freundinnen der Geheil-
ten) mitzuteilen, die sich dartiiber sehr verwunderten und Gott priesen.

Uber die Aufzeichnung und 6ffentliche Verlesung der Liste der Hei-
lungswunder schreibt er folgendes:

30 Buch XXII, Kap. 8, BKV2 Band 28, S.444-462; vgl. fiir den gleichen Gedan-
ken Retractiones 1,13, 7.

22D



Wollte ich auch nur die Wunderheilungen, um von anderen Wundern gar nicht zu
reden, verzeichnen, so miisste ich viele Blicher schreiben und koénnte doch keine
Vollstandigkeit erreichen, sondern nur die Wunder aufnehmen, tiber welche Auf-
zeichnungen zum Zweck der offentlichen Verlesung tibergeben worden sind. Dies
nidmlich haben wir angeordnet, als wir uns {iberzeugten, dass Erweise gottlicher
Kraft, ahnlich den alten, auch in unserer Zeit hiufig vorkommen und dass sie der
Kenntnis weiterer Kreise nicht verloren gehen sollten. Noch sind es keine ganzen
zwei Jahre, und obschon viele Aufzeichnungen iiber wunderbare Begebenheiten,
wie ich auf'das Bestimmteste weiss, nicht abgeliefert sind, so ist doch die Zahl der
abgelieferten schon auf beinahe siebzig gestiegen, da ich dies schreibe.

Und weiterhin schreibt er:

Es geschehen also auch jetzt viele Wunder, Gott wirkt sie, durch wen er will und
wie er will, derselbe Gott, der auch die Wunder gewirkt hat, die geschrieben ste-
hen ; nur dass die jetzigen Wunder nicht so bekannt werden, und auch nicht durch
hadufige Verlesung immer wieder zu Ohren dringen, so dass sie dem Geiste nicht
wieder entfielen sozusagen durch Versandung der Erinnerung. Denn selbst da wo
man, wie jetzt seit kurzem bei uns, Sorge dafiir trigt, dass die Aufzeichnungen der
mit Wohltaten Begnadeten vor dem Volke verlesen werden, horen davon eben
nur die gerade Anwesenden...

Das Bild, das die Kirchenviter uns vom Auftreten der Gaben des Gei-
stes geben, wird mit der Zeit im grossen und ganzen negativer. Tertullian
und Irenaeus kennen die Charismen noch als eine lebendige Wirklichkeit
des christlichen Lebens. Zur Zeit des Origenes scheinen sie schon viel
weniger haufig vorzukommen. Eusebius von Césarea zitiert die oben be-
sprochenen Stellen von Irenaeus 3!, um zu zeigen, dass es die Gaben des
Geistes in der Zeit des letzteren noch gab: in seiner eigenen Zeit gab es sie
also wohl kaum noch. Gregor von Nyssa weiss, dass die Gaben des Gei-
stes ausserhalb seiner Kultur in Syrien noch manifest sind. (Man beachte
die Parallele mit unserer Zeit, den Unterschied zwischen der westlichen
Kultur und der Dritten Welt!) Johannes Chrysostomus kann mit
1.Kor. 12-14 schon nichts mehr anfangen. Und zur Zeit des Philoxenus
war auch in Syrien keine Spur der Charismen mehr vorhanden. Aber bei
Augustinus, und das ist interessant, finden wir zunichst eine negative
Haltung gegeniiber den Geistesgaben, spiter, am Ende seines Lebens,
eine positive. Er gibt Beispiele aus dem Bereich der wunderbaren Heilun-
gen, sagt aber, er habe auch viele andere « Wunder» gesehen. Vielleicht hat
nun die Lage der Gesellschaft zur Zeit Augustins etwas damit zu tun:
Augustinus lebte ganz am Ende der Zeit der romischen Herrschaft in
Nordafrika. Als er 430 starb, vier Jahre nachdem er die Biicher « Uber den
Gottesstaat» abgeschlossen hatte, standen die Vandalen vor den Toren

31 Kirchengeschichte V, 7, BKV2 Band I, 11, S.228f.

226



Hippos. Er lebte zwischen den Zeiten. Die Gesellschaft, in der er lebte,
muss eine bestimmte «eschatologische» Spannung gekannt haben ; «war-
tend auf die Barbaren» 32,

Oft wird behauptet, dass die Verweltlichung der Kirche einsetzte, als
Kaiser Konstantin den christlichen Glauben annahm und Gratian sie zur
Staatsreligion machte. Aber das war eher die Bestitigung und Vollendung
einer Entwicklung, die schon ldngst im Gang war, und in der der Monta-
nismus die erste uns bekannte Gegenbewegung bildete. Die «Entcharis-
matisierung» der Kirche ist das notwendige Resultat eines Phdnomens,
dessen Anfidnge bis in neutestamentliche Zeiten zuriickreichen: der Paru-
sieverzogerung. Das Ausbleiben der Wiederkunft des Herrn und des letz-
ten Gerichts, das schon fiir Paulus ein wachsendes Problem war, ist wohl
die Hauptursache, dass die Charismen aus der Kirche verschwanden. Es
gibt eine enge Verbindung zwischen dem Auftreten der Charismen und
der Erwartung des bald kommenden Gerichts. Diese Verbindung finden
wir z. B. bei Justin dem Mdrtyrer, der noch vor dem Ausbruch des Monta-
nismus starb 33;

Gleich wie Gott damals um jener siebentausend Mann willen seinen Zorn zuriick-
hielt (vgl. 1. Kon. 19:10, 18), ebenso bzw. ldsst er auch jetzt noch nicht sein Ge-
richt kommen, da er weiss, dass es noch téglich solche gibt, die Jiinger seines Chri-
stus werden und den Weg des Irrtums verlassen, welche auch, erleuchtet durch
den Namen dieses Christus, je nach dem Masse ihrer Wiirdigkeit Gaben empfan-
gen, indem der eine den Geist des Verstandes, ein anderer den des Rates, dieser
den Geist der Stirke, jenen den der Heilung, der eine den Geist der Prophetie, der
andere den der Belehrung, wieder ein anderer den der Furcht Gottes erhélt (vgl.
Jes. 11:2und 1.Kor. 12:7-10).

Justinus 16st das Problem der Parusieverzégerung, indem er sagt: Gott
hilt sein Gericht zuriick, damit noch mehr Menschen Christen werden
konnen und die Gaben des Geistes empfangen. Wir folgern: Sobald das
Mass der Geistesverleihung voll ist, wird das Gericht kommen. Fiir
Augustinus und seine Zeitgenossen kam das Gericht, denn ihre Gesell-
schaft war erschopft, und die Barbaren brachten Gottes Strafe. Das Ge-
richt kam aber nicht fir die ganze Welt, und die Gaben des Geistes, die

32 Tegipévovzag tovg Poofdoovg, Titel eines Gedichtes des modernen griechi-
schen Dichters Konstantin Kavafis. In diesem und verschiedenen anderen seiner
Gedichte weiss er die Untergangsstimmung im ausgehenden romischen Reich
scharf zu typieren. ~

33 Dialog mit dem Juden Trypho 39, 2, BKV2 Band 35, S.58. Vgl. auch noch
Kap.88,1,BKV S.146: «Bei uns kann man Frauen und Minner sehen, welche vom
Geiste Gottes Charismen empfangen haben...»

227



Merkmale der Endzeit, traten zurtick. Doch immer wieder werden enthu-
siastische Bewegungen und Einzelpersonen das Weltende ankiindigen
und die Gaben des Geistes wiederentdecken. In unserem Jahrhundert gibt
es nun wieder so einen charismatischen Aufschwung, und sogar einen,
von dem man behauptet, er habe grosseren Umfang angenommen als jede
frihere Erweckungsbewegung. Ob das so ist, miissten genaue historische
Vergleiche ausmachen. Aber auch jetzt offenbart sich der Geist vor allem
in Krisensituationen und -gebieten, wo das christliche Zusammenleben
bedréngt ist wie in Nordirland oder Osteuropa, oder wo die Kirche kraft-
los geworden zu sein scheint wie in manchen westeuropiischen Gebieten.
Anderswo in der Welt sind die paranormalen Gaben nie verschwunden,
nur miissen sie durch den Geist Christi anerkannt und zu seinem Dienst
geheiligt werden.

Im vorhergehenden haben wir also zwei Elemente entdeckt, die bei dem
Riickgang der Geistesgaben eine wichtige Rolle gespielt haben: 1. den
Rationalismus, der den Menschen auf die Vernunft beschrinkt, der mog-
licherweise schon von Gregor von Nyssa signalisiert wurde, wenn er sagt,
die durchaus schénen Gedankengebidude der Theologen bliebe ohne Er-
folg. In den sogenannten «primitiveren» Kulturen aber, wie zur Zeit Gre-
gors in Syrien (die Griechen blickten auf die «barbarischen» Syrer
herab) 34, und in unserer Zeit in der Dritten Welt, wo die Sicht auf die
Ganzheit des Menschen noch nicht verlorengegangen ist, und wo noch
Raum fir alle Schichten des Menschseins, um sich religios zu beteiligen,
besteht. Anders gesagt: der Heilige Geist spricht den ganzen Menschen
an. 2. Die Enteschatologisierung, die Entspannung der urchristlichen
Naherwartung. In unserer Zeit hat man die Pfingstbewegung High Vol-
tage Christianity genannt und darauf hingewiesen, dass man nicht immer
unter geistiger Hochspannung stehen kann. Wenn aber das Ende nahe ist,
dann ist hier die Perspektive ganz anders. Kommt der Briautigam noch in
dieser Nacht, so kann man wach bleiben, bis er da ist.

Schliesslich haben wir fiir das neue Interesse an den Gaben des Geistes
in unserer Zeit auch zwei Motive gefunden (es gibt sicher noch mehrere):
1. als eine Reaktion des menschlichen und (so wiirde man in der charisma-
tischen Bewegung sagen) des Heiligen Geistes gegen die fortgeschrittene
Erschlaffung und Entmutigung in den Kirchen, ein Suchen nach neuer
Erfilllung mit Kraft, Freude und Optimismus fiir die Zukunft, um die
grossen Taten Gottes wieder glaubwiirdig und im Leben der Christen

34 Vgl. O.Rousseau, «La rencontre de Saint Ephrem et de Saint Basile», L'Orient
Syrien 3, 1958, S.88-89.

228



sichtbar zu machen, und 2. als ein Verlangen, wieder als ganze Menschen
vor Gott zu stehen, Leib und Seele, und Gottes Liebe nicht bloss als Glau-
benssatz anzunehmen, sondern sie wieder im Herzen zu fihlen und als
eine lebendige zwischenmenschliche Realitdt zu erfahren. Doch damit
weiss die charismatische Gemeinde auch, dass diese Gabe eine Aufgabe
ist: «Sieht, wie sie einander liebhaben» 33,

Bonn Martien Parmentier

35 Tertullian, Apologetikum 39,7, BKV2 Band 24, S. 143,

229



	Die Gaben des Geistes in der frühen Kirche

