Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Neue Wege in der Pfarrarbeit : Moglichkeiten, Chancen und Grenzen
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege in der Pfarrarbeit:
Moglichkeiten, Chancen und Grenzen*

1. Mit diesem Thema betreten wir ein Gebiet, das uns sehr vertraut ist. Wir
sind als Theologen ausgebildet und tdglich in der Pfarrarbeit titig. Ver-
traut sein mit der Pfarrarbeit heisst jedoch nicht eine unproblematische
Praxis ausiiben. Oft ist es eben so, dass, wenn praktische Themen auf
Konferenzen usw. hervortreten, man die Bedenkenlosigkeit bei der
Arbeit verloren hat und Probleme erfihrt, welche eine Neubesinnung not-
wendig machen. Man kann ja feststellen, dass das Bediirfnis an praktisch-
theologischer Reflexion und Information wichst, je problematischer die
Pfarrarbeit erscheint. So spricht man nicht umsonst von der praktischen
Theologie als von einer Krisendisziplin. Schon ihr Ursprung als eigen-
stindige theologische Disziplin weist darauf hin. Sie entstand in der Art,
wie wir sie heute kennen, zur Zeit der Aufklarung, in der Glaube und Kir-
chein Frage gestellt wurden. Vor der Aufkliarung schlossen sich die Theo-
logie und das Theologiestudium fast problemlos der kirchlichen und
pastoralen Arbeit an. Die Theologie formulierte Satze, welche unbezwei-
felt den wichtigsten Teil des allgemein anerkannten Wert- und Normensy-
stems der Gesellschaft bildeten. Diese Situation dnderte sich ; die Position
des christlichen Glaubens geriet unter Konkurrenzdruck anderer philoso-
phischer AnSchauungssysteme. Innerhalb der Theologie rief dies die Not-
wendigkeit einer Legitimation ihrer Sdtze hervor. Diese Notwendigkeit,
den Glauben systematisch zu verantworten und die Rolle der historischen
Forschung zu fixieren, riickte in den Vordergrund. Die auf die Praxis ge-
richtete Ausbildungsfunktion des Studiums geriet in den Hintergrund.
Die Theologie wandte sich der intellektuellen Verantwortung zu und rich-
tete sich nicht linger unmittelbar auf die Aufgaben des Pfarrers und die
Lebenspraxis des Christen. Es drohte die Gefahr der Theorielosigkeit
einer pastoralen Arbeit, die man mit der Ausbildung einer neuen Diszi-
plin - der praktischen Theologie — zu beheben versuchte. Diese Disziplin
hatte die Bereitstellung neuer pastoraler Handlungsmodelle zur Aufgabe.
Diese Aufgabe ist ausserordentlich wichtig; denn was geschieht, wenn
man die Praxis der Theorielosigkeit Giberlasst ? Der Pfarrer orientiert seine
Arbeit— mehr oder weniger unbewusst —nach dem in der Praxisihm unre-
flektiert vorgegebenen Muster. Seine Berufsrolle wird von der Identifika-

* Referat, gehalten an der 18. Internationalen Altkatholischen Theologenkonfe-
renz (5.-10. September 1977) in Huissen (Holland). Vgl. IKZ 4/1977, S.252ff.

199



tion mit dem Pfarrer bestimmt, der fiir ihn als Vorbild galt, ohne nachzu-
denken, ob sich diese Rolle fiir die Situation eignet, in der er zu arbeiten
hat. Als Modell wird meistens der eigene Pfarrer genommen, ohne auf die
Anderungen zu achten, die sich in der Umwelt vollzogen haben. Es ist
nicht erstaunlich, wenn man frustriert wird und spiirt: so geht es nicht ldn-
ger, ohne zu wissen, wie man anders handeln muss. Die Notwendigkeit
einer Neubesinnung ist klar: man wendet sich der praktischen Theologie
zu. Es wire naheliegend, anzunehmen, dass nun klar ist, mit welchem Ob-
jekt sich diese theologische Disziplin befasst: mit dem Pfarrer und seinen
Berufsproblemen. Dies ist jedoch in der Diskussion beziiglich des Objekts
der praktischen Theologie nur eine der vertretenen Auffassungen. Andere
meinen, sie solle nicht nur «pfarrerorientiert» sein —so wird sie zur Pasto-
rentheologie —, sondern sich vor allem mit der Selbstverwirklichung der
Kirchein allen ihren Gliedern befassen. Oder man meint, sie solle sich wie
ein « Aschenbrddel» nur mit der technischen Ausbildung der Pfarrer be-
schiftigen, so dass diese lernen, mit welchen Methoden und Techniken sie
die von andern Disziplinen bereitgestellten Zielsetzungen erreichen kon-
nen: praktische Theologie als eine unreflektierte Art Anwendungswissen-
schaft. Und schliesslich will man, dass die Anwendungsrolle iiberhaupt
nicht spielt. Praktische Theologie solle das existentielle Moment in der
Pfarrerausbildung betreuen. Es geht thr um Primérerfahrung, d.h. eine
Art vorwissenschaftlicher Erfahrung, die sich schichtspezifisch, gruppen-
spezifisch und personspezifisch vollzieht, um fundierte Lebensweisheit,
wie man diese von erfahrenen und weisen Kollegen lernen kann. Es geht
dann um Ratschldge, welche in der Weisheit erfahrener Menschen wur-
zeln. Wenn z. B. Thurneysen in seiner Lehre der Seelsorge grosse Seelsor-
ger als Vorbild vorfithrt oder die Lesung von Romanen wichtiger Schrift-
steller empfiehlt, damit man seine Menschenkenntnis vergrossert, befin-
det er sich auf diesem Geleise.

Obwohl man sich nicht zu Unrecht mit seinen eigenen Fragen an die
praktische Theologie wendet, muss doch klar sein, dass man nicht eine
unmittelbare Antwort darauf erwarten kann. Wenn man von der einen
Auffassung her bestimmte Probleme 16st, gibt es noch Fragen, welche
eine andere Orientierung fordern. Es gibt Probleme der Glieder der Kir-
che, die sich mit Pastorenratschligen nicht 16sen lassen, und Weisheit
ohne Anwendungsfihigkeit niitzt nicht. Deshalb ist eine Definition der
praktischen Theologie notwendig, in der sich die meisten der obgenann-
ten Momente integrieren lassen. M. E. ist es K. F. Daiber gelungen, cine
solche Definition zu formulieren. Nachdem er festgestellt hat, dass der
Ertrag wissenschaftlich-theologischer Arbeit als fiir die Praxis der Kirche

200



nicht unmittelbar relevant erscheint, pladiert er fiir eine praktische Theo-
logie als Handlungswissenschaft. Gegenstand dieser Theologie und zu-
gleich der Ausgangspunkt sind die Praxisfelder der Kirche. Thre Methode
ist die induktive; sie setzt unmittelbar bei der Praxis ein — sie kann auch
nicht zu unbegrenzten, im Sinne von nicht liberpriifbaren, Totalaussagen
kommen —und hat als Ziel die Erneuerung der Kirche mittels Aufstellung
von Theorien, die methodisch entwickelte und kontrollierbare Begriin-
dungen fiir realisierbare Handlungsziele bereitstellen. Sie befasst sich z. B.
nicht mit der Lehre der Verkiindigung, sondern mit der Praxis der «got-
tesdienstlichen Predigt». Als erste Frucht dieser Arbeitsweise lernt man,
Verkiindigung als theologische Aufgabe nicht unbesehen mit der histo-
risch bedingten Art der Predigt zu identifizieren.

Damit die praktische Theologie ihre Aufgabe verwirklicht, erachtet
Daiber die folgenden Arbeitsschritte als notwendig:

1. Kritik der beobachtbaren Praxis. Es geht dabei um Sammlung von Er-
fahrungen, die Defizite des betreffenden Arbeitsbereiches markieren.
Es handelt sich um eine Situationsanalyse und die Feststellung der er-
fahrenen Engpiisse.

2. Entwurf eines «utopischen» Handlungsziels durch den Theoretiker.
Die Phantasie der Hoffnung soll dabei eine wichtige Rolle spielen. Es
geht um eine Art «brainstorming».

3. Uberpriifung von Kritik und «utopischem» Entwurf im Kontext der
theologischen Tradition. Es geht darum, die bisherigen Arbeitsschritte
mit Ergebnissen der exegetischen, historischen und dogmatischen
Theologie zu konfrontieren.

4. Uberpriifung von Kritik und Entwurf unter dem Gesichtspunkt sozia-
ler Angemessenheit.

5. Zieldefinition, in der der Uberpriifungsprozess zum Abschluss kommt.
Konkrete Arbeitsschritte sollen sichtbar werden.

6. Aufweis der Realisierungsbedingungen und Arbeitsmethoden. Die zu
erwartenden Schwierigkeiten sind zu diskutieren, wie die Vor- und
Nachteile der entstehenden Folgewirkungen.

Bei allem geht es darum, Hoffnungen nicht in Untitigkeit und Selbst-
tauschung verschwinden zu lassen, und um die Formulierung von kon-
kreten, wirklichkeitsnahen Antworten auf die Frage: was soll das Ziel
meiner Arbeit sein? was ist die Aufgabe unserer Gemeinde in der uns vor-
gegebenen Situation ?

201



Wie, kraft Erkenntnissen, denen Daibers Definition zugrunde liegt,
schon neue Wege fiir die Pfarrarbeit gefunden wurden, will ich an der Ent-
wicklung auf zwei Praxisfeldern beschreiben. Erstens an dem neuen Weg,
den man in der Seelsorge — im Sinne der cura pastoralis specialis — gefun-
den hat, zweitens an der Entwicklung praktischer Handlungsmodelle zur
Gemeindefiihrung.

2. In der Mitte der sechziger Jahre vollzog sich in der Seelsorgeausbil-
dungin Westeuropa eine wichtige Anderung. Dies wird an den geldufigen
Leitfaden fir die Seelsorge ersichtlich. War man einst bemiiht, vor allem
inhaltlich klarzustellen, «worum» es sich in der Seelsorge handelt, fragt
man nun mehr und mehr nach dem «Wie» in der seelsorgerlichen Praxis.
Inhaltliche Definitionen hatten und haben noch immer eine wichtige Auf-
gabe: sie bieten dem Pfarrer die Moglichkeit, mindestens theoretisch
seine Berufsidentitit zu sichern, und damit ziehen sie klare Grenzen zwi-
schen Psychotherapie und Seelsorge. Als Beispiel nennen wir die damals
hochgeschitzte Arbeit Thurneysens. Jedoch splirte man auch bald die
Schwiche: In der Praxis erfuhr man die Unangemessenheit einer deduk-
tiv aufgestellten Theorie, da man auf Kommunikationsschwierigkeiten
stiess. In dieser Situation stiess die Einfiihrung der in Amerika schon seit
den dreissiger Jahren entwickelten Modelle der pastoralen Beratung auf
grossen Widerhall. Diese amerikanische Seelsorgebewegung hatte ithren
Urheber in Pfarrer Anton T.Boisen (1876-1965), der als erster einen kli-
nisch-pastoralen Lehrgang fiir Theologiestudenten begann. Er meinte,
der Pfarrer solle nicht nur literarisch, theoretisch ausgebildet werden,
sondern es sei wichtig, flir seine Pfarrarbeit von «living human docu-
ments» zu lernen. Genaue Beobachtung und mitfithlender Verkehr mit
geistlich erkrankten Menschen sind die richtigen Mittel der Seelsorge.
Diese Auffassung wurde von Pfarrer Richard C.Cabot und dem Arzt
Russel L. Dicks ergidnzt, die vor allem den Interaktionsprozess im seelsor-
gerlichen Gesprach mit Kranken betonten. Von ihnen stammt die
Methode der Gesprachsanalyse. Nachher wurden die gespriachstherapeu-
tischen Erkenntnisse des Psychologen Carl R.Rogers mit seiner Beto-
nung der Nicht-Direktivitdt im Gesprich als fiir die Seelsorge geeignet
aufgenommen. Diese ganze Entwicklung wurde dann von Seward Hiltner
theologisch begriindet. Eine wichtige Frucht dieser Bewegung stellt das
Buch Clinebells «Basic Types of Pastoral Counseling» dar. Der Einfluss
dieser amerikanischen Bewegung in Europa wuchs rasch; ist es in Ame-
rika normal, dass man in der Pfarrerausbildung ein klinisches Pastoral-
training mitmacht, so sind auch in die Ausbildungsprogramme vieler

202



theologischen Fakultiten und kirchlichen Seminare in Holland und
Deutschland derartige Kurse aufgenommen worden. Worum handelt es
sich bei diesen Kursen? ' |
Es wiirde zu weit gehen, alle Aspekte dieser Ausbildungsform hier zu
behandeln. Kurz kann man sagen: es steht nicht so sehr der Inhaltsaspekt
seelsorgerlicher Kommunikation, sondern vor allem der Beziehungs-
aspekt im Vordergrund. Der Seelsorger soll sich methodisch {iben, nicht
auf Grund vorgegebener Autoritit, sondern auf Grund einer im Ge-
sprich sich griindenden Vertrauensrelation den Ratsuchenden zu beféhi-
gen, seine Probleme einzusehen, zu akzeptieren und durchzuarbeiten.
Dazu ist eine beziehungsfordernde Grundhaltung des Pfarrers nebst
einer analytischen Wahrnehmungseinstellung notwendig. Denn so steht
man einerseits dem Ratsuchenden nahe, anderseits bleibt man so weit
distanziert, dass man die intrapsychischen und interpersonellen Schwie-
‘rigkeiten sehen und Hilfe leisten kann. Kurz gefasst ist der Grundsatz:
optimale Ndhe zusammen mit optimaler Distanz. Es muss betont werden,
dass eine beziehungsfordernde Grundhaltung nicht erworben wird, wenn
man sich als Sachverstindiger benimmt, der nur seine Diagnose zu stellen
hat, diese mitteilt und ein Rezept zur Heilung abgibt. Die Art der Kom-
munikation, die Weise der Gesprichsfithrung ist fiir den zu leistenden Rat
und die Hilfe bestimmend. Deshalb ist es ausserordentlich wichtig, dass
der Pfarrer die Selbsterkenntnis erwirbt, einzusehen, welche psychischen
Faktoren beiihm selbst die pastorale Kommunikation fordern oder hem-
men. Man soll sich seiner eigenen blinden Flecke bewusst werden. Ohne
diese Bewusstwerdung kann man meistens Ratsuchenden mit bestimmten
Problemen nicht helfen. Grundthese dieser Art Hilfeleistungist: Verstin-
digung vermittelt Realitit, Einsicht in Realitit ist ein wichtiger Schritt zur
Problemldsung. Man erreicht jedoch keine Verstdndigung, wenn man im
Gesprich versucht, Probleme durch Argumentieren, Bagatellisieren,
Dogmatisieren, Dringen, Generalisieren und Intellektualisieren zu 16sen.
Verstehen wird geférdert, wenn man angstfrei zuhort, empathisch ver-
sucht, sich in die Gefiihle des andern einzuleben, was man vernimmt,
durchzudenken und widerzuspiegeln, alle Affekte — Angst, Hass, Aggres-
sion usw. —akzeptiert, eben in auswegslosen Situationen beisteht und ver-
sucht, Alternativen bereitzustellen, so dass der Ratsuchende motiviert
wird, selbst die Schwierigkeiten zu 16sen. Vor allem in der Schule von
Rogers gelten als notwendige pastorale Grundhaltungen: ein «uncondi-
tional positive regard», d.h. eine voraussetzungslose und vorurteilslose
Annahme des andern, «congruence», d. h. Echtheit und Einheit des Bera-
ters, so dass er keine Rolle spielt, sondern mit seinen Féhigkeiten in der

203



Kommunikation er selbst bleibt, «empathy», d.h. einfithlsames Verste-
hen gegeniiber der personlichen Welt seines Partners. Die Trainings die-
nen dazu, diese Grundhaltung zu erlernen. In Amerika hat diese Art Seel-
sorge und Seelsorgeausbildung einen derartig michtigen Aufschwung ge-
nommen, dass «Beratung» als ein spezieller Dienst des Pfarrers in der
Kirche oder der Pfarrei institutionalisiert wurde und kein Pfarrer ohne
irgendein Training in die Praxis eintritt. Clinebell, dessen Buch wir vorher
nannten, wiirdigt diese Entwicklung so positiv, dass er meint, dass auf die-
sem Weg die Kirche sich erneuern kann mittels ihrer Relevanz fiir die Pro-
bleme der menschlichen Kontaktlosigkeit. Festzustellen ist, dass diese
Art der pastoralen Arbeit vielen Pfarrern neue Inspiration und ihnen den
Weg zu nichtentdeckten Chancen von pastoralen Kontakten gezeigt hat.
Wenn man nach einer Kirche fragt, die den Menschen und ihren Fragen
nahe sein soll, so weist uns sicher die Beratungsarbeit den Weg. Wenn
man, wie Dahm in seinem Buch «Beruf Pfarrer» angibt, im allgemeinen
der Kirche die Kompetenz zuschreibt, den Menschen in Krisensituatio-
nen zu helfen, und die Kirche mit ihrer Pfarrstruktur einen Kleinverteil-
apparat besitzt, an dem es in staatlichen Fiirsorgediensten meistens man-
gelt, dann hat man ungeheure Chancen, mittels dieser Beratungsarbeit
seelsorgerliche Aufgaben zu ergreifen, die m.E. auf der Strasse liegen.
Selbstverstindlich gibt es dann auch viele Moglichkeiten zur interkonfes-
sionellen Zusammenarbeit, wie das schon in der Telefonseelsorge und
freiwilligen Hilfsdiensten praktiziert wird.

Wie sehr diese Weise in der erneuerten Seelsorge auch Begeisterung
weckt, fordern doch folgende Fragen eine Antwort:

a) In der Beratungsseelsorge wird, wie wir sagten, namentlich der Bezie-
hungsaspekt betont. Welche Bedeutung ist dieser Betonung des Kontak-
tes beizumessen, der den Inhalt des seelsorgerlichen Gesprichs in den
Hintergrund driangt? Gibt es vielleicht einen Zusammenhang mit der all-
gemeinen Schwierigkeit der religiosen Kommunikation und Sprache?
Dann deckt diese neue Weise der Seelsorge die religiosen Probleme zu.
Oder: wenn die religiose Sprache zur Bewiltigung der menschlichen Sinn-
frage notwendig ist, dann soll diese Problematik als Proprium des seelsor-
gerlichen Gesprichs gerade in der pastoralen Kommunikation zutage tre-
ten. Nicht nur auf die Beziehung soll Wert gelegt werden, sondern auch
der Inhalt ist zu betonen. Wie? Zugespitzt lautet die Frage: soll man «be-
raten» oder «bezeugen»? Manfred Jossutis meint, dies sei eine falsche
Alternative, denn liber mein Verhalten in der pastoralen Situation darf
nicht eine psychologische oder theologische Theorie entscheiden, sondern
nur das, wessen mein Gespriachspartner in der Situation bedarf: eine hilf-

204



reiche Tat, ein klirendes Wort, die bedingungslose Annahme oder den
klaren Zuspruch jener Barmherzigkeit, die alles Zwischenmenschliche
libersteigt. Lisst man sich von Theorien fiihren, die einem vorschreiben,
dass man als Pfarrer dies oder jenes machen soll, so ist man in der Gefahr,
das Evangelium zum Gesetz zu machen. Die wirkliche Annahme des an-
dern sprengt die Unterscheidung von Wort und Tat. Schon das Dasein fiir
den Ratsuchenden ist vordergriindiger in der Hilfe als die Entscheidung,
was man zu reden hat und was man zu handeln hat.

b) Das Anliegen der beratenden Seelsorge ist personorientiert: es geht
um den individuellen Menschen in seiner persdnlichen Not. Die eventuel-
len gesellschaftlichen und strukturellen Faktoren treten nicht primir in
den Vordergrund. Dennoch spielen diese eine wichtige Rolle. So stellt sich
abermals eine Alternative. Was das Ziel der Beratung betrifft: geht es um
die Integration der Person inihre Umwelt, oder geht es um die Emanzipa-
tion von der Probleme verursachenden Situation? Soll das Ziel Integra-
tion sein, anders ausgedriickt, soll es um die Beseitigung der Kommunika-
tionsstorung der Person gehen, so dass sie sich in ihre soziale Umwelt aufs
neue integrieren ldsst, oder soll man durch Ich-Stirkung des Ratsuchen-
den ihn auf seine Emanzipation richten, so dass er lernt, seine sozialen
Bedingungen zu kritisieren ? Bei der Einfiihrung der beratenden Seelsorge
fragte Yorick Spiegel: Geht es um eine neue Art Heilsarmee, die bestrebt
ist, Individuen zu helfen, ohne die strukturellen Bedingungen ihrer Pro-
bleme anzugreifen? Soll man nicht neben der notwendigen Beratungs-
arbeit auch nach Anderung der Sozialkonditionierungen streben? Viel-
leicht wire es am besten, als Ziel der Beratung die Ich-Stabilisierung
anzustreben. Dazu benotigt man die Integration in eine Gruppe,
ohne dass man sich vollig mit dieser identifiziert, so dass Kritik moglich
bleibt.

¢) Eine dritte Frage bezieht sich auf die Methode der Beratung. Wie in
der psychotherapeutischen Praxis fragt man sich, ob es der beste Weg sei,
mittels Individualkontakten die Probleme des Ratsuchenden zu losen. Ist
es nicht besser, Seelsorge in Gruppen zu tiben? Durch Gruppenarbeit will
man die psychischen Probleme 16sen. Als naheliegendes Ziel sicht man die
Hilfe fiir die Person, als fernliegendes Ziel kann diese Methode dem Auf-
bau einer heilenden Gemeinschaft dienen, die an sich eine therapeutische
Funktion in der Gesellschaft ausiiben kann. Dann geht es um die kon-
krete Kirche und ihren Aufbau zur «healing community». Nun kommt
die Frage der Gemeindefiihrung und Gemeinschafts-Seelsorge in den
Blick. Dies scheint mir eine wichtige Frage zu sein. Man muss feststellen,
dass die Entwicklung der pastoralen Beratungsarbeit in vielen Fillen zu

205



einer Vernachldssigung der strukturellen Aufgaben in der Pfarrarbeit ge-
fithrt hat. Pfarrer, die mit der individuellen Beratungsarbeit vertraut und
davon begeistert waren, fanden sich von den Anspriichen kirchlicher In-
stitutionen gehindert, und meinten, sie konnten ihren Beruf am besten in
Institutionen der geistlichen Gesundheitspflege ausiiben. Sie verliessen
die Gemeinden. Die Wendung der individuellen Beratung zur Gruppen-
methodik ermdglicht, personliche Hilfe zu leisten wie auch einen Gemein-
schaftsaufbau anzustreben. Diese Wendung in der pastoralen Beratung
ist ein wichtiger Schritt zur Losung der Fragen des Gemeindeaufbaus und
der Gemeindeleitung. Damit kommen wir zum letzten Thema, das sich
mit neuen Modellen der Gemeindefiihrung befasst.

3. Viele Versuche zielen darauf, die Erkenntnisse der Sozialpsychologie
aufkirchliche Gruppen und Gemeinden anzuwenden. Berichte iiber diese
Experimente nechmen stdndig zu. Ich mochte mich jedoch auf die vor
allem in Amerika gemachten Erfahrungen beschranken. Ausfiihrlich dar-
iiber schreibt Arnd Hollweg. In seinem Buch «Theologie und Empirie»
berichtet er kritisch, wie man versucht hat, sowohl in der pastoralen Pra-
xis wie in der theologischen Theorie theologische Erkenntnisse mit empi-
rischen sozialpsychologischen Ergebnissen zu verbinden. Er stiitzt sich
vor allem auf die von ihm so genannten interpersonalen Theologen, die
bestrebt sind, die ekklesiologischen Ideale der Gemeinschaft mittels grup-
pendynamischen Einsichten zu verwirklichen. Es heisst: « Wir versuchen
die Christenheit von der individualistischen Vorstellung des Christseins
zu befreien und die Kirche davor zu bewahren, eine bilirokratische Orga-
nisation zu werden.» Thre Absicht ist es, die Kirche mittels lebendiger
Gruppen derart zu erneuern, dass sie aufs neue als eine Gemeinschaft er-
scheint, in der man einander kennt, und sich mittels der Gruppen ver-
schiedenen Aufgaben widmen kann. Das Ideal sei eine Kirche als «face to
face»-Gesellschaft. Reid umschreibt dieses Programm mit «groups alive —
church alive». Bei diesen Amerikanern werden vor allem die erzieheri-

‘schen Aspekte der Gruppen betont : kann man Innovations-, Selbsterfah-
rungs-, Therapie- und Lerngruppen unterscheiden, so geht es den Inter-
personaltheologen um Lerngruppen. Sie beabsichtigen, alle Glieder am
Lebensvollzug und den verschiedenen Diensten der Gemeinde partizipie-
ren zu lassen. Dazu gibt es innerhalb der gemeindlichen Organisation eine
Vielfalt von Gruppen mit verschiedenem Charakter, den Bediirfnissen
der Mitglieder entsprechend. Letztes Ziel aller Gruppenarbeit ist, dem
Menschen auf seine existentiellen Fragen zu antworten und ihm zur Be-
gegnung mit Gott zu verhelfen.

206



Bei verschiedenen Aufgaben wenden die Gruppen gleiche Methoden
an: zuerst soll man sich iiber das Programm und das Ziel, das man als
Gruppe erreichen will, verstdndigen, zweitens soll man gemeinsam die
Moglichkeit der Realisierung abschédtzen und einen Ausfiithrungsplan
aufstellen, drittens wertet man wihrend des Prozesses die Verwirklichung
des Planes aus, um — falls notig — Korrekturen anzubringen. Da mittels
der Kleingruppen alle Mitglieder der Gemeinde auf irgendeine Weise und
durch bestimmte Aufgaben am Kommunikationsprozess der Gemeinde
beteiligt sind, betrachtet man die Anwendung der Gruppendynamik als
die geeignete Methode, um das Ideal des allgemeinen Priestertums der
Glaubigen zu konkretisieren. Da nun alle auch an den Arbeitsentschei-
dungen beteiligt sind, hat dies selbstverstdandlich Folgen fiir die Auffas-
sung des Amtes und seiner Funktion.

Aus gruppendynamischer Sicht betrachtet man die Aufgabe des Amts-
tragers als Hilfe fiir die Gruppen, damit sie sich ihrer Bediirfnisse und
Wiinsche bewusst werden. Als Leiter soll er helfen, dass man selbst seine
Ziele formuliert und diese auch erreicht. Es geht in der Amtsausiibung um
eine «external leadership», welche versucht, die Gemeinde zu Zielen zu
fithren, die sie sich nicht selbst gestellt hat, sondern um ein «internal lea-
dership», wo die Glieder einer Gruppe oder der Gemeinde selbst an den
Zielsetzungen beteiligt sind.

Diese Auffassungen der interpersonalen Theologen entsprechen
typisch der amerikanischen, freikirchlichen Situation und sind nicht ohne
weiteres auf die européischen Kirchen anwendbar. Jedoch lassen sich die
sozialpsychologischen Erkenntnisse auch in unserer Situation anwenden.
Mittels der Methoden des Aufbaus des Gemeinwesens, der sich auf die
gleichen Prinzipien stiitzt wie die Gruppenarbeit, soll es moglich sein, un-
sere Gemeinden so zu flihren, dass sie der neuen sozialen, kulturellen und
gesellschaftlichen Situation und Aufgabe gewachsen sind. Wie in der
Gruppenarbeit miissen dann die agogischen Prinzipien der Selbsttatigkeit
und Selbstverantwortlichkeit angewendet werden, welche zur Bildung
einer miindigen Gemeinde fithren, die imstande ist, neue Aufgaben zu
sehen, zu planen und zu realisieren. Wie das vor sich gehen kann, findet
man in den Studien von Georg Kugler «Zwischen Utopie und Resigna-
tion. Die Chancen der Ortsgemeinde», in der er beschreibt, wie die agogi-
sche Methode zur Verbesserung der Kommunikations- und Entschei-
dungsstruktur einer Gemeinde angewendet wird. Man kdnnte sagen: hier
wird der Weg aufgezeigt, wie man die von vielen erwiinschte Demokrati-
sierung der Kirche erreichen kann. Es geht ihm um die Anwendung der
partizipierenden Planung zur Entwicklung der Pfarrei. Obwohl seine Rat-

207



schlage nicht unmittelbar auf unsere Situation anwendbar sind, die sich
durch eine Zerstreuung der Glaubigen kennzeichnet, bietet er doch wich-
tige Ansitze, unsere Probleme methodisch kreativ anzufassen. Vor allem
sel es wichtig, mittels einer empirischen Analyse seine eigene Situation ins
Auge zu fassen und auf Grund dieser Analyse Fern- und Nahziele des
Handelns zu formulieren. Mittels flexibler Methoden und Dienstanwei-
sungen, welche wihrend des Prozesses durch Auswertungen beigestellt
werden konnen, sollen die Ziele erreicht werden. Vor allem soll man be-
strebt sein, die Nahziele so konkret wie moglich zu formulieren, auch auf
Grund der gesellschaftlichen Aufgabe, die man eben in dieser modernen
Zeit der Kirche zuschreibt. In dieser Hinsicht sind die Aufsédtze von
K. W.Dahm einleuchtend.

Obwohl die sozialpsychologischen und agogischen Methoden und Er-
kenntnisse zur Fithrung der Gemeinden in unserer Zeit wichtige Wege zei-
gen, kann und darf man diese nicht fraglos anwenden. Es gibt neben un-
zweifelhaften Chancen auch Probleme, die bestimmte Grenzen markie-
ren. Wir streifen nur die folgenden:

a) Gerne spricht man bei den Beflirwortern dieser Methoden system-
theoretisch von der Funktion der Kirche. Diese lidsst sich mittels empiri-
scher Forschung, wie z. B. Dahm zeigt, feststellen. Diese Feststellung aber
10st nicht die Frage, welche Funktion man als wiinschenswert, dem
Wesen der Kirche entsprechend, betrachtet. Dann kommen theologische
Konzepte und Modelle ins Spiel, man kann eben auch von den Sozialwis-
senschaften her ideelle Kirchenmodelle entwerfen. So kann man theolo-
gisch von der Kirche als Sakrament fiir die Welt, Gemeinde fiir andere,
Exodusgemeinde, Experiment der Freiheit, Raum der zwangslosen Kom-
munikation usw. sprechen. Von dieser Betrachtung her kann man sich
nicht ohne weiteres mit der rein empirisch festgestellten Funktion der Kir-
che in der Gesellschaft zufriedengeben. Es ldsst sich jedoch fragen, ob die
Situation derartig ist, dass die ideell gestellten Ziele verwirklicht werden
konnen. Die Forschung kann aufzeigen, dass die notwendigen Bedingun-
gen zur Realisierung fehlen. Es darf jedoch auch nicht so sein, dass man
sich einfach der konkreten Situation unterwirft; deshalb sind nebst der
empirischen Situationsanalyse immer die mehr performativen Definitio-
nen der Kirche notwendig, damit man sich bleibend strebend bemiiht.
Hier tritt die in der Ekklesiologie angesiedelte Spannung zwischen Theo-
logie und Empirie klar ans Licht. Utopie und Realitit bilden zwei Pole,
deren Spannung man aushalten muss.

b) Wenn man sich in der agogischen Sozialwissenschaft Hilfe sucht, ist
es ausserordentlich wichtig zu wissen, welche Methode man anwendet.

208



Auch dies hingt mit dem erwdahnten Leitbild der Kirche zusammen. Man
soll sich z. B. des impliziten Werts der Methodenwahl vergewissern, damit
nachher kein Widerspruch mit dem zu erreichenden Ziel entsteht. Daiber
weist darauf hin, dass Moltmann die Methode der sozialen Aktion Alins-
kis empfiehlt. Alinski folgt dabei einer Konfliktstrategie, in der Menschen
als Zielscheibe der Aktion dienen miissen. Es fragt sich, ob diese Wahl
richtig ist, wenn als letztes Ziel die Verwirklichung der Kirche als Gemein-
schaft der Briider in Frieden gewdhlt wird. Man kann deshalb nicht unbe-
sechen Methoden als technische Mittel zur Erreichung der Ziele tiberneh-
men: gerade in der Agogik kommt man nicht um die Wertfrage von Mit-
tel und Ziel herum.

c) Oft hort man, die Frage der Kirchenfithrung betreffe nur die Struk-
tur. Wenn die kirchlichen Strukturen demokratisiert sind, wird alles bes-
ser gehen. Man muss die Mitglieder nur zur Mitverantwortlichkeit heran-
ziehen. Wird dies gelingen? Sind die Mitglieder wirklich motiviert, dies
auf sich zu nehmen, und bietet eine demokratische Struktur die Garantie
fiir lebendige Gemeinden? Man muss unbedingt wissen, wie schwer es ist,
innerhalb der Gemeinde Laien wirklich zur Mitverantwortlichkeit kom-
men zu lassen. Die psychologische Forschung hat gezeigt, wie stark Ab-
hdangigkeitswiinsche und -gefiithle das Verhéltnis Pfarrer—Laien unbe-
wusst bestimmen. Dies soll man zuerst ans Licht bringen, bevor man
wirklich Anderungen vornimmt, die einer Demokratisierung dienen. Es
mag auch sein, dass gerade weil viele keine Anderung der Verhiltnisse
wiinschen, bei einem solchen Prozess Differenzen und Konflikte entste-
hen. Scheut man diese oder versucht man sie durchzuarbeiten?

Wenn man sich auf den Weg der Anwendung gruppendynamischer
Methoden in der Gemeinde begibt, stosst man frither oder spéter auf diese
Fragen. Soll man dann aufhéren oder den Prozess fruchtbar weiterfiih-
ren?

Es sei nur so viel gesagt: Obwohl es nicht einfach sein wird, denn man
wird sich der Komplexitit der Situation oder der Gruppe oder der Ge-
meinde bewusst, gibt es die Moglichkeit, mittels Auswertung der Erfah-
rungen und neuer Reflexion doch einen geeigneten Weg zu finden. In die-
ser Hoffnung muss man die von den Sozialwissenschaften angebotenen
Hilfen und Moglichkeiten ergreifen. Wenn man sich nicht auf den Weg
begibt, erfahrt man nicht die Freude der gefundenen Losungen. Dieser
Weg kennt eine dynamische Struktur, markiert von der Analyse der
Situation, der Inventur der Probleme, dem Suchen nach Losungen, dem
Sich-auf-den-Weg-Begeben zur Realisierung der gesetzten Ziele und
schliesslich dem Erreichen und Festigen der neuen Situation. Wenn man

209



dies ein wenig formal und distanziert betrachtet, entspricht dieser Weg
der klassischen Struktur des Bekehrungsprozesses: die Gruppendynamik
ldsst uns so «ecclesia semper reformanda» sein...

Utrecht Jan Visser

Erwihnte und verwendete Literatur:
1. H.J.Clinebell, Modelle beratender Seelsorge, Miinchen 1973.
2. K. W.Dahm, Beruf: Pfarrer, Miinchen 1971.
3. K.W.Dahm, e.a., Gruppendynamik in der kirchlichen Praxis, Erfahrungsbe-
richte, Miinchen 1974.
4. K.F. Daiber, Grundriss der Praktischen Theologie als Handlungswissenschaft,
Miinchen 1977.
. A.Hollweg, Theologie und Empirie, Stuttgart 1971,
. A.Hollweg, Gruppe, Gesellschaft, Diakonie, Stuttgart 1976.
7. M. Jossutis, Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion, Miinchen
1974.
8. G.Kugler, Zwischen Resignation und Utopie. Die Chancen der Ortsgemeinde,
Gditersloh 1971.
9. R.Riess, Seelsorge. Orientierung, Analysen, Alternativen, Géttingen 1974.
10. Dietrich Stollberg, Therapeutische Seelsorge, Miinchen 1972.

N n

210



	Neue Wege in der Pfarrarbeit : Möglichkeiten, Chancen und Grenzen

