
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 4

Artikel: Neue Wege in der Pfarrarbeit : Möglichkeiten, Chancen und Grenzen

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege in der Pfarrarbeit:
Möglichkeiten, Chancen und Grenzen*

1. Mit diesem Thema betreten wir ein Gebiet, das uns sehr vertraut ist. Wir
sind als Theologen ausgebildet und täglich in der Pfarrarbeit tätig.
Vertraut sein mit der Pfarrarbeit heisst jedoch nicht eine unproblematische
Praxis ausüben. Oft ist es eben so, dass, wenn praktische Themen auf
Konferenzen usw. hervortreten, man die Bedenkenlosigkeit bei der

Arbeit verloren hat und Probleme erfährt, welche eine Neubesinnung
notwendig machen. Man kann ja feststellen, dass das Bedürfnis an
praktischtheologischer Reflexion und Information wächst, je problematischer die

Pfarrarbeit erscheint. So spricht man nicht umsonst von der praktischen
Theologie als von einer Krisendisziplin. Schon ihr Ursprung als

eigenständige theologische Disziplin weist daraufhin. Sie entstand in der Art,
wie wir sie heute kennen, zur Zeit der Aufklärung, in der Glaube und Kirche

in Frage gestellt wurden. Vor der Aufklärung schlössen sich die Theologie

und das Theologiestudium fast problemlos der kirchlichen und

pastoralen Arbeit an. Die Theologie formulierte Sätze, welche unbezwei-
felt den wichtigsten Teil des allgemein anerkannten Wert- und Normensystems

der Gesellschaft bildeten. Diese Situation änderte sich; die Position
des christlichen Glaubens geriet unter Konkurrenzdruck anderer
philosophischer Anschauungssysteme. Innerhalb der Theologie rief dies die

Notwendigkeit einer Legitimation ihrer Sätze hervor. Diese Notwendigkeit,
den Glauben systematisch zu verantworten und die Rolle der historischen
Forschung zu fixieren, rückte in den Vordergrund. Die auf die Praxis
gerichtete Ausbildungsfunktion des Studiums geriet in den Hintergrund.
Die Theologie wandte sich der intellektuellen Verantwortung zu und richtete

sich nicht länger unmittelbar auf die Aufgaben des Pfarrers und die

Lebenspraxis des Christen. Es drohte die Gefahr der Theorielosigkeit
einer pastoralen Arbeit, die man mit der Ausbildung einer neuen Disziplin

- der praktischen Theologie - zu beheben versuchte. Diese Disziplin
hatte die Bereitstellung neuer pastoraler Handlungsmodelle zur Aufgabe.
Diese Aufgabe ist ausserordentlich wichtig; denn was geschieht, wenn
man die Praxis der Theorielosigkeit überlässt Der Pfarrer orientiert seine
Arbeit - mehr oder weniger unbewusst - nach dem in der Praxis ihm unre-
flektiert vorgegebenen Muster. Seine Berufsrolle wird von der Identifika-

Referat, gehalten an der 18. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz
(5.-10. September 1977) in Huissen (Holland). Vgl. IKZ 4 1977, S. 252ff.

199



tion mit dem Pfarrer bestimmt, der für ihn als Vorbild galt, ohne nachzudenken,

ob sich diese Rolle für die Situation eignet, in der er zu arbeiten
hat. Als Modell wird meistens der eigene Pfarrer genommen, ohne auf die

Änderungen zu achten, die sich in der Umwelt vollzogen haben. Es ist

nicht erstaunlich, wenn man frustriert wird und spürt : so geht es nicht länger,

ohne zu wissen, wie man anders handeln muss. Die Notwendigkeit
einer Neubesinnung ist klar: man wendet sich der praktischen Theologie
zu. Es wäre naheliegend, anzunehmen, dass nun klar ist, mit welchem
Objekt sich diese theologische Disziplin befasst: mit dem Pfarrer und seinen

Berufsproblemen. Dies ist jedoch in der Diskussion bezüglich des Objekts
der praktischen Theologie nur eine der vertretenen Auffassungen. Andere

meinen, sie solle nicht nur «pfarrerorientiert» sein - so wird sie zur
Pastorentheologie -, sondern sich vor allem mit der Selbstverwirklichung der

Kirche in allen ihren Gliedern befassen. Oder man meint, sie solle sich wie
ein «Aschenbrödel» nur mit der technischen Ausbildung der Pfarrer
beschäftigen, so dass diese lernen, mit welchen Methoden und Techniken sie

die von andern Disziplinen bereitgestellten Zielsetzungen erreichen können

: praktische Theologie als eine unreflektierte Art Anwendungswissenschaft.

Und schliesslich will man, dass die Anwendungsrolle überhaupt
nicht spielt. Praktische Theologie solle das existentielle Moment in der

Pfarrerausbildung betreuen. Es geht ihr um Primärerfahrung, d.h. eine

Art vorwissenschaftlicher Erfahrung, die sich schichtspezifisch,
gruppenspezifisch und personspezifisch vollzieht, um fundierte Lebensweisheit,
wie man diese von erfahrenen und weisen Kollegen lernen kann. Es geht
dann um Ratschläge, welche in der Weisheit erfahrener Menschen wurzeln.

Wenn z. B. Thurneysen in seiner Lehre der Seelsorge grosse Seelsorger

als Vorbild vorführt oder die Lesung von Romanen wichtiger Schriftsteller

empfiehlt, damit man seine Menschenkenntnis vergrössert, befindet

er sich auf diesem Geleise.

Obwohl man sich nicht zu Unrecht mit seinen eigenen Fragen an die

praktische Theologie wendet, muss doch klar sein, dass man nicht eine

unmittelbare Antwort darauf erwarten kann. Wenn man von der einen

Auffassung her bestimmte Probleme löst, gibt es noch Fragen, welche
eine andere Orientierung fordern. Es gibt Probleme der Glieder der Kirche,

die sich mit Pastorenratschlägen nicht lösen lassen, und Weisheit
ohne Anwendungsfähigkeit nützt nicht. Deshalb ist eine Definition der

praktischen Theologie notwendig, in der sich die meisten der obgenann-
ten Momente integrieren lassen. M.E. ist es K.F. Daiber gelungen, eine
solche Definition zu formulieren. Nachdem er festgestellt hat, dass der

Ertrag wissenschaftlich-theologischer Arbeit als für die Praxis der Kirche

200



nicht unmittelbar relevant erscheint, plädiert er für eine praktische Theologie

als Handlungswissenschaft. Gegenstand dieser Theologie und
zugleich der Ausgangspunkt sind die Praxisfelder der Kirche. Ihre Methode
ist die induktive; sie setzt unmittelbar bei der Praxis ein - sie kann auch

nicht zu unbegrenzten, im Sinne von nicht überprüfbaren, Totalaussagen
kommen - und hat als Ziel die Erneuerung der Kirche mittels Aufstellung
von Theorien, die methodisch entwickelte und kontrollierbare Begründungen

für realisierbare Handlungsziele bereitstellen. Sie befasst sich z. B.

nicht mit der Lehre der Verkündigung, sondern mit der Praxis der
«gottesdienstlichen Predigt». Als erste Frucht dieser Arbeitsweise lernt man,
Verkündigung als theologische Aufgabe nicht unbesehen mit der historisch

bedingten Art der Predigt zu identifizieren.

Damit die praktische Theologie ihre Aufgabe verwirklicht, erachtet
Daiber die folgenden Arbeitsschritte als notwendig:

1. Kritik der beobachtbaren Praxis. Es geht dabei um Sammlung von
Erfahrungen, die Defizite des betreffenden Arbeitsbereiches markieren.
Es handelt sich um eine Situationsanalyse und die Feststellung der
erfahrenen Engpässe.

2. Entwurf eines «utopischen» Handlungsziels durch den Theoretiker.
Die Phantasie der Hoffnung soll dabei eine wichtige Rolle spielen. Es

geht um eine Art «brainstorming».
3. Überprüfung von Kritik und «utopischem» Entwurf im Kontext der

theologischen Tradition. Es geht darum, die bisherigen Arbeitsschritte
mit Ergebnissen der exegetischen, historischen und dogmatischen
Theologie zu konfrontieren.

4. Überprüfung von Kritik und Entwurf unter dem Gesichtspunkt sozialer

Angemessenheit.
5. Zieldefinition, in der der Überprüfungsprozess zum Abschluss kommt.

Konkrete Arbeitsschritte sollen sichtbar werden.
6. Aufweis der Realisierungsbedingungen und Arbeitsmethoden. Die zu

erwartenden Schwierigkeiten sind zu diskutieren, wie die Vor- und
Nachteile der entstehenden Folgewirkungen.

Bei allem geht es darum, Hoffnungen nicht in Untätigkeit und
Selbsttäuschung verschwinden zu lassen, und um die Formulierung von
konkreten, wirklichkeitsnahen Antworten auf die Frage : was soll das Ziel
meiner Arbeit sein? was ist die Aufgabe unserer Gemeinde in der uns
vorgegebenen Situation?

201



Wie, kraft Erkenntnissen, denen Daibers Definition zugrunde liegt,
schon neue Wege für die Pfarrarbeit gefunden wurden, will ich an der

Entwicklung auf zwei Praxisfeldern beschreiben. Erstens an dem neuen Weg,
den man in der Seelsorge - im Sinne der cura pastoralis specialis - gefunden

hat, zweitens an der Entwicklung praktischer Handlungsmodelle zur
Gemeindeführung.

2. In der Mitte der sechziger Jahre vollzog sich in der Seelsorgeausbildung

in Westeuropa eine wichtige Änderung. Dies wird an den geläufigen
Leitfäden für die Seelsorge ersichtlich. War man einst bemüht, vor allem
inhaltlich klarzustellen, «worum» es sich in der Seelsorge handelt, fragt
man nun mehr und mehr nach dem «Wie» in der seelsorgerlichen Praxis.

Inhaltliche Definitionen hatten und haben noch immer eine wichtige
Aufgabe: sie bieten dem Pfarrer die Möglichkeit, mindestens theoretisch
seine Berufsidentität zu sichern, und damit ziehen sie klare Grenzen
zwischen Psychotherapie und Seelsorge. Als Beispiel nennen wir die damals

hochgeschätzte Arbeit Thurneysens. Jedoch spürte man auch bald die
Schwäche : In der Praxis erfuhr man die Unangemessenheit einer deduktiv

aufgestellten Theorie, da man auf Kommunikationsschwierigkeiten
stiess. In dieser Situation stiess die Einführung der in Amerika schon seit

den dreissiger Jahren entwickelten Modelle der pastoralen Beratung auf
grossen Widerhall. Diese amerikanische Seelsorgebewegung hatte ihren
Urheber in Pfarrer Anton T. Boisen (1876-1965), der als erster einen kli-
nisch-pastoralen Lehrgang für Theologiestudenten begann. Er meinte,
der Pfarrer solle nicht nur literarisch, theoretisch ausgebildet werden,
sondern es sei wichtig, für seine Pfarrarbeit von «living human
documents» zu lernen. Genaue Beobachtung und mitfühlender Verkehr mit
geistlich erkrankten Menschen sind die richtigen Mittel der Seelsorge.
Diese Auffassung wurde von Pfarrer Richard C.Cabot und dem Arzt
Rüssel L. Dicks ergänzt, die vor allem den Interaktionsprozess im
seelsorgerlichen Gespräch mit Kranken betonten. Von ihnen stammt die

Methode der Gesprächsanalyse. Nachher wurden die gesprächstherapeutischen

Erkenntnisse des Psychologen Carl R.Rogers mit seiner Betonung

der Nicht-Direktivität im Gespräch als für die Seelsorge geeignet
aufgenommen. Diese ganze Entwicklung wurde dann von Seward Hiltner
theologisch begründet. Eine wichtige Frucht dieser Bewegung stellt das

Buch Clinebells «Basic Types of Pastoral Counseling» dar. Der Einfluss
dieser amerikanischen Bewegung in Europa wuchs rasch; ist es in Amerika

normal, dass man in der Pfarrerausbildung ein klinisches Pastoraltraining

mitmacht, so sind auch in die Ausbildungsprogramme vieler

202



theologischen Fakultäten und kirchlichen Seminare in Holland und
Deutschland derartige Kurse aufgenommen worden. Worum handelt es

sich bei diesen Kursen?
Es würde zu weit gehen, alle Aspekte dieser Ausbildungsform hier zu

behandeln. Kurz kann man sagen : es steht nicht so sehr der Inhaltsaspekt
seelsorgerlicher Kommunikation, sondern vor allem der Beziehungsaspekt

im Vordergrund. Der Seelsorger soll sich methodisch üben, nicht
auf Grund vorgegebener Autorität, sondern auf Grund einer im
Gespräch sich gründenden Vertrauensrelation den Ratsuchenden zu befähigen,

seine Probleme einzusehen, zu akzeptieren und durchzuarbeiten.

Dazu ist eine beziehungsfördernde Grundhaltung des Pfarrers nebst
einer analytischen Wahrnehmungseinstellung notwendig. Denn so steht

man einerseits dem Ratsuchenden nahe, anderseits bleibt man so weit
distanziert, dass man die intrapsychischen und interpersonellen
Schwierigkeiten sehen und Hilfe leisten kann. Kurz gefasst ist der Grundsatz:
optimale Nähe zusammen mit optimaler Distanz. Es muss betont werden,
dass eine beziehungsfördernde Grundhaltung nicht erworben wird, wenn
man sich als Sachverständiger benimmt, der nur seine Diagnose zu stellen

hat, diese mitteilt und ein Rezept zur Heilung abgibt. Die Art der
Kommunikation, die Weise der Gesprächsführung ist für den zu leistenden Rat
und die Hilfe bestimmend. Deshalb ist es ausserordentlich wichtig, dass

der Pfarrer die Selbsterkenntnis erwirbt, einzusehen, welche psychischen
Faktoren bei ihm selbst die pastorale Kommunikation fördern oder hemmen.

Man soll sich seiner eigenen blinden Flecke bewusst werden. Ohne
diese Bewusstwerdung kann man meistens Ratsuchenden mit bestimmten
Problemen nicht helfen. Grundthese dieser Art Hilfeleistung ist : Verständigung

vermittelt Realität, Einsicht in Realität ist ein wichtiger Schritt zur
Problemlösung. Man erreicht jedoch keine Verständigung, wenn man im
Gespräch versucht, Probleme durch Argumentieren, Bagatellisieren,
Dogmatisieren, Drängen, Generalisieren und Intellektualisieren zu lösen.
Verstehen wird gefördert, wenn man angstfrei zuhört, empathisch
versucht, sich in die Gefühle des andern einzuleben, was man vernimmt,
durchzudenken und widerzuspiegeln, alle Affekte - Angst, Hass, Aggression

usw. - akzeptiert, eben in auswegslosen Situationen beisteht und
versucht, Alternativen bereitzustellen, so dass der Ratsuchende motiviert
wird, selbst die Schwierigkeiten zu lösen. Vor allem in der Schule von
Rogers gelten als notwendige pastorale Grundhaltungen: ein «unconditional

positive regard», d.h. eine voraussetzungslose und vorurteilslose
Annahme des andern, «congruence», d. h. Echtheit und Einheit des Beraters,

so dass er keine Rolle spielt, sondern mit seinen Fähigkeiten in der

203



Kommunikation er selbst bleibt, «empathy», d.h. einfühlsames Verstehen

gegenüber der persönlichen Welt seines Partners. Die Trainings dienen

dazu, diese Grundhaltung zu erlernen. In Amerika hat diese Art
Seelsorge und Seelsorgeausbildung einen derartig mächtigen Aufschwung
genommen, dass «Beratung» als ein spezieller Dienst des Pfarrers in der

Kirche oder der Pfarrei institutionalisiert wurde und kein Pfarrer ohne

irgendein Training in die Praxis eintritt. Clinebell, dessen Buch wir vorher

nannten, würdigt diese Entwicklung so positiv, dass er meint, dass auf
diesem Weg die Kirche sich erneuern kann mittels ihrer Relevanz für die
Probleme der menschlichen Kontaktlosigkeit. Festzustellen ist, dass diese

Art der pastoralen Arbeit vielen Pfarrern neue Inspiration und ihnen den

Weg zu nichtentdeckten Chancen von pastoralen Kontakten gezeigt hat.

Wenn man nach einer Kirche fragt, die den Menschen und ihren Fragen
nahe sein soll, so weist uns sicher die Beratungsarbeit den Weg. Wenn

man, wie Dahm in seinem Buch «Beruf Pfarrer» angibt, im allgemeinen
der Kirche die Kompetenz zuschreibt, den Menschen in Krisensituationen

zu helfen, und die Kirche mit ihrer Pfarrstruktur einen Kleinverteilapparat

besitzt, an dem es in staatlichen Fürsorgediensten meistens mangelt,

dann hat man ungeheure Chancen, mittels dieser Beratungsarbeit
seelsorgerliche Aufgaben zu ergreifen, die m.E. auf der Strasse liegen.
Selbstverständlich gibt es dann auch viele Möglichkeiten zur interkonfessionellen

Zusammenarbeit, wie das schon in der Telefonseelsorge und

freiwilligen Hilfsdiensten praktiziert wird.
Wie sehr diese Weise in der erneuerten Seelsorge auch Begeisterung

weckt, fordern doch folgende Fragen eine Antwort:
a) In der Beratungsseelsorge wird, wie wir sagten, namentlich der

Beziehungsaspekt betont. Welche Bedeutung ist dieser Betonung des Kontaktes

beizumessen, der den Inhalt des seelsorgerlichen Gesprächs in den

Hintergrund drängt? Gibt es vielleicht einen Zusammenhang mit der
allgemeinen Schwierigkeit der religiösen Kommunikation und Sprache?
Dann deckt diese neue Weise der Seelsorge die religiösen Probleme zu.
Oder : wenn die religiöse Sprache zur Bewältigung der menschlichen Sinnfrage

notwendig ist, dann soll diese Problematik als Proprium des

seelsorgerlichen Gesprächs gerade in der pastoralen Kommunikation zutage
treten. Nicht nur auf die Beziehung soll Wert gelegt werden, sondern auch
der Inhalt ist zu betonen. Wie? Zugespitzt lautet die Frage: soll man
«beraten» oder «bezeugen»? Manfred Jossutis meint, dies sei eine falsche

Alternative, denn über mein Verhalten in der pastoralen Situation darf
nicht eine psychologische oder theologische Theorie entscheiden, sondern

nur das, wessen mein Gesprächspartner in der Situation bedarf: eine hilf-

204



reiche Tat, ein klärendes Wort, die bedingungslose Annahme oder den

klaren Zuspruch jener Barmherzigkeit, die alles Zwischenmenschliche

übersteigt. Lässt man sich von Theorien führen, die einem vorschreiben,
dass man als Pfarrer dies oder jenes machen soll, so ist man in der Gefahr,
das Evangelium zum Gesetz zu machen. Die wirkliche Annahme des
andern sprengt die Unterscheidung von Wort und Tat. Schon das Dasein für
den Ratsuchenden ist vordergründiger in der Hilfe als die Entscheidung,
was man zu reden hat und was man zu handeln hat.

b) Das Anliegen der beratenden Seelsorge ist personorientiert : es geht

um den individuellen Menschen in seiner persönlichen Not. Die eventuellen

gesellschaftlichen und strukturellen Faktoren treten nicht primär in
den Vordergrund. Dennoch spielen diese eine wichtige Rolle. So stellt sich

abermals eine Alternative. Was das Ziel der Beratung betrifft: geht es um
die Integration der Person in ihre Umwelt, oder geht es um die Emanzipation

von der Probleme verursachenden Situation? Soll das Ziel Integration

sein, anders ausgedrückt, soll es um die Beseitigung der Kommunikationsstörung

der Person gehen, so dass sie sich in ihre soziale Umwelt aufs

neue integrieren lässt, oder soll man durch Ich-Stärkung des Ratsuchenden

ihn auf seine Emanzipation richten, so dass er lernt, seine sozialen

Bedingungen zu kritisieren? Bei der Einführung der beratenden Seelsorge

fragte Yorick Spiegel : Geht es um eine neue Art Heilsarmee, die bestrebt
ist, Individuen zu helfen, ohne die strukturellen Bedingungen ihrer
Probleme anzugreifen? Soll man nicht neben der notwendigen Beratungsarbeit

auch nach Änderung der Sozialkonditionierungen streben?
Vielleicht wäre es am besten, als Ziel der Beratung die Ich-Stabilisierung
anzustreben. Dazu benötigt man die Integration in eine Gruppe,
ohne dass man sich völlig mit dieser identifiziert, so dass Kritik möglich
bleibt.

c) Eine dritte Frage bezieht sich auf die Methode der Beratung. Wie in
der psychotherapeutischen Praxis fragt man sich, ob es der beste Weg sei,

mittels Individualkontakten die Probleme des Ratsuchenden zu lösen. Ist
es nicht besser, Seelsorge in Gruppen zu üben? Durch Gruppenarbeit will
man die psychischen Probleme lösen. Als naheliegendes Ziel sieht man die
Hilfe für die Person, als fernliegendes Ziel kann diese Methode dem Aufbau

einer heilenden Gemeinschaft dienen, die an sich eine therapeutische
Funktion in der Gesellschaft ausüben kann. Dann geht es um die
konkrete Kirche und ihren Aufbau zur «healing community». Nun kommt
die Frage der Gemeindeführung und Gemeinschafts-Seelsorge in den
Blick. Dies scheint mir eine wichtige Frage zu sein. Man muss feststellen,
dass die Entwicklung der pastoralen Beratungsarbeit in vielen Fällen zu

205



einer Vernachlässigung der strukturellen Aufgaben in der Pfarrarbeit
geführt hat. Pfarrer, die mit der individuellen Beratungsarbeit vertraut und
davon begeistert waren, fanden sich von den Ansprüchen kirchlicher
Institutionen gehindert, und meinten, sie könnten ihren Beruf am besten in
Institutionen der geistlichen Gesundheitspflege ausüben. Sie verliessen
die Gemeinden. Die Wendung der individuellen Beratung zur Gruppenmethodik

ermöglicht, persönliche Hilfe zu leisten wie auch einen
Gemeinschaftsaufbau anzustreben. Diese Wendung in der pastoralen Beratung
ist ein wichtiger Schritt zur Lösung der Fragen des Gemeindeaufbaus und
der Gemeindeleitung. Damit kommen wir zum letzten Thema, das sich

mit neuen Modellen der Gemeindeführung befasst.

3. Viele Versuche zielen darauf, die Erkenntnisse der Sozialpsychologie
aufkirchliche Gruppen und Gemeinden anzuwenden. Berichte über diese

Experimente nehmen ständig zu. Ich möchte mich jedoch auf die vor
allem in Amerika gemachten Erfahrungen beschränken. Ausführlich
darüber schreibt Arnd Hollweg. In seinem Buch «Theologie und Empirie»
berichtet er kritisch, wie man versucht hat, sowohl in der pastoralen Praxis

wie in der theologischen Theorie theologische Erkenntnisse mit
empirischen sozialpsychologischen Ergebnissen zu verbinden. Er stützt sich

vor allem auf die von ihm so genannten interpersonalen Theologen, die

bestrebt sind, die ekklesiologischen Ideale der Gemeinschaft mittels
gruppendynamischen Einsichten zu verwirklichen. Es heisst: «Wir versuchen
die. Christenheit von der individualistischen Vorstellung des Christseins

zu befreien und die Kirche davor zu bewahren, eine bürokratische
Organisation zu werden.» Ihre Absicht ist es, die Kirche mittels lebendiger
Gruppen derart zu erneuern, dass sie aufs neue als eine Gemeinschaft
erscheint, in der man einander kennt, und sich mittels der Gruppen
verschiedenen Aufgaben widmen kann. Das Ideal sei eine Kirche als «face to
face»-Gesellschaft. Reid umschreibt dieses Programm mit «groups alive -
church alive». Bei diesen Amerikanern werden vor allem die erzieherischen

Aspekte der Gruppen betont : kann man Innovations-, Selbsterfah-

rungs-, Therapie- und Lerngruppen unterscheiden, so geht es den

Interpersonaltheologen um Lerngruppen. Sie beabsichtigen, alle Glieder am
Lebensvollzug und den verschiedenen Diensten der Gemeinde partizipieren

zu lassen. Dazu gibt es innerhalb der gemeindlichen Organisation eine

Vielfalt von Gruppen mit verschiedenem Charakter, den Bedürfnissen
der Mitglieder entsprechend. Letztes Ziel aller Gruppenarbeit ist, dem
Menschen auf seine existentiellen Fragen zu antworten und ihm zur
Begegnung mit Gott zu verhelfen.

206



Bei verschiedenen Aufgaben wenden die Gruppen gleiche Methoden

an: zuerst soll man sich über das Programm und das Ziel, das man als

Gruppe erreichen will, verständigen, zweitens soll man gemeinsam die

Möglichkeit der Realisierung abschätzen und einen Ausführungsplan
aufstellen, drittens wertet man während des Prozesses die Verwirklichung
des Planes aus, um - falls nötig - Korrekturen anzubringen. Da mittels
der Kleingruppen alle Mitglieder der Gemeinde auf irgendeine Weise und
durch bestimmte Aufgaben am Kommunikationsprozess der Gemeinde

beteiligt sind, betrachtet man die Anwendung der Gruppendynamik als

die geeignete Methode, um das Ideal des allgemeinen Priestertums der

Gläubigen zu konkretisieren. Da nun alle auch an den Arbeitsentscheidungen

beteiligt sind, hat dies selbstverständlich Folgen für die Auffassung

des Amtes und seiner Funktion.
Aus gruppendynamischer Sicht betrachtet man die Aufgabe des

Amtsträgers als Hilfe für die Gruppen, damit sie sich ihrer Bedürfnisse und
Wünsche bewusst werden. Als Leiter soll er helfen, dass man selbst seine

Ziele formuliert und diese auch erreicht. Es geht in der Amtsausübung um
eine «external leadership», welche versucht, die Gemeinde zu Zielen zu
führen, die sie sich nicht selbst gestellt hat, sondern um ein «internal
leadership», wo die Glieder einer Gruppe oder der Gemeinde selbst an den

Zielsetzungen beteiligt sind.
Diese Auffassungen der interpersonalen Theologen entsprechen

typisch der amerikanischen, freikirchlichen Situation und sind nicht ohne
weiteres auf die europäischen Kirchen anwendbar. Jedoch lassen sich die

sozialpsychologischen Erkenntnisse auch in unserer Situation anwenden.
Mittels der Methoden des Aufbaus des Gemeinwesens, der sich auf die

gleichen Prinzipien stützt wie die Gruppenarbeit, soll es möglich sein,
unsere Gemeinden so zu führen, dass sie der neuen sozialen, kulturellen und
gesellschaftlichen Situation und Aufgabe gewachsen sind. Wie in der

Gruppenarbeit müssen dann die agogischen Prinzipien der Selbsttätigkeit
und Selbstverantwortlichkeit angewendet werden, welche zur Bildung
einer mündigen Gemeinde führen, die imstande ist, neue Aufgaben zu
sehen, zu planen und zu realisieren. Wie das vor sich gehen kann, findet
man in den Studien von Georg Kugler «Zwischen Utopie und Resignation.

Die Chancen der Ortsgemeinde», in der er beschreibt, wie die agogi-
sche Methode zur Verbesserung der Kommunikations- und
Entscheidungsstruktur einer Gemeinde angewendet wird. Man könnte sagen : hier
wird der Weg aufgezeigt, wie man die von vielen erwünschte Demokratisierung

der Kirche erreichen kann. Es geht ihm um die Anwendung der

partizipierenden Planung zur Entwicklung der Pfarrei. Obwohl seine Rat-

207



schlage nicht unmittelbar auf unsere Situation anwendbar sind, die sich

durch eine Zerstreuung der Gläubigen kennzeichnet, bietet er doch wichtige

Ansätze, unsere Probleme methodisch kreativ anzufassen. Vor allem
sei es wichtig, mittels einer empirischen Analyse seine eigene Situation ins

Auge zu fassen und auf Grund dieser Analyse Fern- und Nahziele des

Handelns zu formulieren. Mittels flexibler Methoden und Dienstanweisungen,

welche während des Prozesses durch Auswertungen beigestellt
werden können, sollen die Ziele erreicht werden. Vor allem soll man
bestrebt sein, die Nahziele so konkret wie möglich zu formulieren, auch auf
Grund der gesellschaftlichen Aufgabe, die man eben in dieser modernen
Zeit der Kirche zuschreibt. In dieser Hinsicht sind die Aufsätze von
K. W. Dahm einleuchtend.

Obwohl die sozialpsychologischen und agogischen Methoden und
Erkenntnisse zur Führung der Gemeinden in unserer Zeit wichtige Wege
zeigen, kann und darf man diese nicht fraglos anwenden. Es gibt neben
unzweifelhaften Chancen auch Probleme, die bestimmte Grenzen markieren.

Wir streifen nur die folgenden:
a) Gerne spricht man bei den Befürwortern dieser Methoden

systemtheoretisch von der Funktion der Kirche. Diese lässt sich mittels empirischer

Forschung, wie z. B. Dahm zeigt, feststellen. Diese Feststellung aber
löst nicht die Frage, welche Funktion man als wünschenswert, dem
Wesen der Kirche entsprechend, betrachtet. Dann kommen theologische
Konzepte und Modelle ins Spiel, man kann eben auch von den
Sozialwissenschaften her ideelle Kirchenmodelle entwerfen. So kann man theologisch

von der Kirche als Sakrament für die Welt, Gemeinde für andere,

Exodusgemeinde, Experiment der Freiheit, Raum der zwangslosen
Kommunikation usw. sprechen. Von dieser Betrachtung her kann man sich

nicht ohne weiteres mit der rein empirisch festgestellten Funktion der Kirche

in der Gesellschaft zufriedengeben. Es lässt sich jedoch fragen, ob die
Situation derartig ist, dass die ideell gestellten Ziele verwirklicht werden
können. Die Forschung kann aufzeigen, dass die notwendigen Bedingungen

zur Realisierung fehlen. Es darf jedoch auch nicht so sein, dass man
sich einfach der konkreten Situation unterwirft; deshalb sind nebst der

empirischen Situationsanalyse immer die mehr performativen Definitionen

der Kirche notwendig, damit man sich bleibend strebend bemüht.
Hier tritt die in der Ekklesiologie angesiedelte Spannung zwischen Theologie

und Empirie klar ans Licht. Utopie und Realität bilden zwei Pole,
deren Spannung man aushalten muss.

b) Wenn man sich in der agogischen Sozialwissenschaft Hilfe sucht, ist
es ausserordentlich wichtig zu wissen, welche Methode man anwendet.

208



Auch dies hängt mit dem erwähnten Leitbild der Kirche zusammen. Man
soll sich z. B. des impliziten Werts der Methodenwahl vergewissern, damit
nachher kein Widerspruch mit dem zu erreichenden Ziel entsteht. Daiber
weist darauf hin, dass Moltmann die Methode der sozialen Aktion Alins-
kis empfiehlt. Alinski folgt dabei einer Konfliktstrategie, in der Menschen
als Zielscheibe der Aktion dienen müssen. Es fragt sich, ob diese Wahl
richtig ist, wenn als letztes Ziel die Verwirklichung der Kirche als Gemeinschaft

der Brüder in Frieden gewählt wird. Man kann deshalb nicht unbesehen

Methoden als technische Mittel zur Erreichung der Ziele übernehmen

: gerade in der Agogik kommt man nicht um die Wertfrage von Mittel

und Ziel herum.
c) Oft hört man, die Frage der Kirchenführung betreffe nur die Struktur.

Wenn die kirchlichen Strukturen demokratisiert sind, wird alles besser

gehen. Man muss die Mitglieder nur zur Mitverantwortlichkeit
heranziehen. Wird dies gelingen? Sind die Mitglieder wirklich motiviert, dies

auf sich zu nehmen, und bietet eine demokratische Struktur die Garantie
für lebendige Gemeinden Man muss unbedingt wissen, wie schwer es ist,
innerhalb der Gemeinde Laien wirklich zur Mitverantwortlichkeit kommen

zu lassen. Die psychologische Forschung hat gezeigt, wie stark
Abhängigkeitswünsche und -gefühle das Verhältnis Pfarrer-Laien unbe-
wusst bestimmen. Dies soll man zuerst ans Licht bringen, bevor man
wirklich Änderungen vornimmt, die einer Demokratisierung dienen. Es

mag auch sein, dass gerade weil viele keine Änderung der Verhältnisse
wünschen, bei einem solchen Prozess Differenzen und Konflikte entstehen.

Scheut man diese oder versucht man sie durchzuarbeiten?
Wenn man sich auf den Weg der Anwendung gruppendynamischer

Methoden in der Gemeinde begibt, stösst man früher oder später auf diese

Fragen. Soll man dann aufhören oder den Prozess fruchtbar weiterführen?

Es sei nur so viel gesagt : Obwohl es nicht einfach sein wird, denn man
wird sich der Komplexität der Situation oder der Gruppe oder der
Gemeinde bewusst, gibt es die Möglichkeit, mittels Auswertung der
Erfahrungen und neuer Reflexion doch einen geeigneten Weg zu finden. In dieser

Hoffnung muss man die von den Sozialwissenschaften angebotenen
Hilfen und Möglichkeiten ergreifen. Wenn man sich nicht auf den Weg
begibt, erfährt man nicht die Freude der gefundenen Lösungen. Dieser
Weg kennt eine dynamische Struktur, markiert von der Analyse der
Situation, der Inventur der Probleme, dem Suchen nach Lösungen, dem

Sich-auf-den-Weg-Begeben zur Realisierung der gesetzten Ziele und
schliesslich dem Erreichen und Festigen der neuen Situation. Wenn man

209



dies ein wenig formal und distanziert betrachtet, entspricht dieser Weg
der klassischen Struktur des Bekehrungsprozesses : die Gruppendynamik
lässt uns so «ecclesia semper reformanda» sein...

Utrecht Jan Visser

Erwähnte und verwendete Literatur :

1. H. J.Clinebell, Modelle beratender Seelsorge, München 1973.

2. K.W. Dahm, Beruf: Pfarrer, München 1971.

3. K.W.Dahm, e.a., Gruppendynamik in der kirchlichen Praxis, Erfahrungsberichte,

München 1974.

4. K.F. Daiber, Grundriss der Praktischen Theologie als Handlungswissenschaft,
München 1977.

5. A. Hollweg, Theologie und Empirie. Stuttgart 1971.
6. A. Hollweg, Gruppe, Gesellschaft, Diakonie, Stuttgart 1976.

7. M.Jossutis, Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion, München
1974.

8. G. Kugler, Zwischen Resignation und Utopie. Die Chancen der Ortsgemeinde,
Gütersloh 1971.

9. R.Riess, Seelsorge. Orientierung, Analysen, Alternativen, Göttingen 1974.
10. Dietrich Stollberg, Therapeutische Seelsorge, München 1972.

210


	Neue Wege in der Pfarrarbeit : Möglichkeiten, Chancen und Grenzen

