
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Lothar Heiser: Die Engel im Glauben
der Orthodoxie. Trier 1976, Pauli-
nus-Verlag (und: Leipzig, St-
Benno-Veriag). 290 S. (Sophia.
Quellen östlicher Theologie,
Band 13).

Die Engel spielen in der Überlieferung

der morgen- und der abendländischen

Kirche eine grosse Rolle. Sie

umgeben Gott den Herrn als seine Diener
und führen seine Weisungen durch,
manchmal stellvertretend für Ihn
selbst. Vielfach widmen sie sich aber,
wie die Cherubim und Seraphim,
seinem Preis und Lob - oder aber dem seines

Sohnes bei seiner Geburt. Ein
Engel verkündete Maria das Wirken
des Hl. Geistes, und Engel umgaben
Jesus Christus während seines ganzen
Lebens, bei Taufe, Kreuzigung,
Grablegung und Auferstehung. Sie dienen
ihm ebenso wie dem Vater und sind
ihm ebenfalls untergeordnet. Gegen
alle Versuche einer Gleichsetzung
(«Engel-Christologie») wehrt sich die

Orthodoxie mit allem Nachdruck. Aus
all dem ergibt sich die Mitverantwortung

der Engel für das Schicksal der
Menschen bis zu ihrem Hinschied und
der Begleitung der zu Gott aufsteigenden

Seele durch schützende Engel. Die
Engel sind geistige Geschöpfe, werden
aber auf den Ikonen in Menschengestalt

abgebildet, jenen wichtigen
Zeugnissen der kirchlichen Vorstellung von
ihnen (wie 32 hier beigegebene, wohlgelungene

Farbtafeln im einzelnen
dartun).

Wenn dem so ist, so schlägt sich das

Vorhandensein der Engel, ihre Mitwirkung

am Heilsgeschehen aller Art
naturgemäss in der orthodoxen Liturgie

sowie in den Schriften der Kirchenväter

bis hin zu Johannes von Damaskus

in mannigfaltigen Aussagen nieder.
Sie werden hier aus einer unerschöpf¬

lichen Kenntnis des Materials heraus

zusammengestellt und beleuchten die

Aspekte, unter denen die morgenländische

(und weithin die abendländische)
Kirche die Engel sieht. Weiter geht das

Buch freilich nicht: Reflexionen
moderner orthodoxer Theologen über
die Engel und ihre Einordnung in die

göttliche Schöpfung, dieja aus den beiden

Testamenten im einzelnen nicht
ganz leicht zu belegen ist, werden nicht
gegeben. Auch ein Versuch des Bezugs
auf die Auffassungen wenigstens der
andern morgenländischen Kirchen,
wie er eigentlich nahegelegen hätte,
wird nicht gemacht, und ein Buch wie

Caspar Detlev G.Müller: Die Engellehre

der koptischen Kirche (Wiesbaden

1959; vgl. IKZ 1961, S.132) wird
nirgends erwähnt (oder benützt). Das
beherrschende Fortleben der altchristlichen

Überlieferung beim Verfasser

mag solche Fragen übertönen. Auch so

gibt das Buch ein eindrucksvolles Bild,
das vor allem der Erbauung und der
ergriffenen Schau dient. Bertold Spuler

Aristide Pasadeos: 'O naxgiagyjxôç
olxoç xov OìxoDuevrxoì) Ogóvoc
(Institute for Balkan Studies, 157).
Thessaloniki 1976. 160 S.+ 11 Tafeln.
Diese Studie, welche der Konstantinopler

Autor S. Allheiligkeit, dem
ökumenischen Patriarchen, Herrn Dimi-
trios, widmet (S.5), behandelt ein sehr
aufschlussreiches Kapitel der
Geschichte der Kirche von Konstantinopel;

denn die Aufgabe, die Bauten, in
denen das Ökumenische Patriarchat in
seiner gesamten Geschichte untergebracht

war, feststellen, skizzenhaft
rekonstruieren und beschreiben zu wollen,

ist gleichzeitig ein Versuch, die
Blütezeiten und Höhepunkte, aber auch die

Notlagen der Konstantinopler Kirche

170



aus einer recht interessanten und weitgehend

objektiven Perspektive
nachzuzeichnen. Während Quellen und Literatur

das Patriarchalgebäude fast nur
mittelbar, d. h. im Zusammenhang mit dem

Hl. Palast des byzantinischen Reiches

oder der jeweiligen Patriarchalkirche,
behandeln, ist es das Verdienst von P..

sich in erster Linie mit den Patriarchalbauten

- und nur soweit wie erforderlich
mit diesen anderen Einrichtungen - zu
befassen.

Im ersten Teil des Buches (S. 25-80)
wird das Patriarchalgebäude in der Zeit
«seit der Erscheinung des Christentums
in Byzanz bis zur Eroberung von
Konstantinopel durch die Türken (195—

1453)» erforscht. Es ist nicht ersichtlich,
warum hierbei als Anfangsdatum der
Darstellung das Jahr 195 angegeben
wird, da diesem Datum weder für die

Verbreitung des Christentums in
Byzanz, welche mit Sicherheit bereits
früher geschah, noch für die Erhebung
der dortigen Kirche zum Bistum eine
Bedeutung zukommt; darüber hinaus
fehlt uns heute, wie auch der Vf. selber
vermerkt (S.31), jegliche Information
über die Residenz des Bischofs von
Byzanz vor Konstantin d. Gr.. welche in
der unmittelbaren Nähe der alten
bischöflichen Hl. Eirene-Kirche vermutet
wird. Dass diese Kirche die Kathedrale
von Byzanz war, erklärt sich aus der
Tatsache, dass Konstantin sie vergrös-
sert und verschönert hat. Nachdem sie

jedoch durch die Hl. Sophia-Kirche
abgelöst worden war (360 n. Chr.), wurde
auch ein neues Patriarchalgebäude
errichtet, das an die neue Kathedrale
angeschlossen war. Man weiss zwar nicht,
wann dies stattfand, aber es ist
nachweisbar, dass es ein solches Episkopeion
in derZeit gab, als Johannes Chrysostomos

Bischof von Konstantinopel war,
und dass dieses ein anderes als jenes vom
alten Byzanz war (S. 32-33). Dieses
Patriarchalgebäude, dievonTheodosios II.

neugebaute Hl. Sophia-Kirche (415

n.Chr.) und fast alle umliegenden Bauten

wurden während des Nika-Aufstan-
des (532 n.Chr.) niedergebrannt. Während

aber die Hagia Sophia durch das

prächtige, bis heute sehr gut erhaltene
Werk Justinians umgehend neu erstand
(vgl. S.40ff), wurden die Bauten des

Patriarchats auf der dafür vorgesehenen
südlichen Seite der Hagia Sophia im
nachhinein und durch die Initiative
verschiedener Patriarchen errichtet : das
erste Bauwerk unter Patriarch Johannes

III. Scholastikos (565-577), der
bekannte Thomaites unter Patriarch Thomas

I. (607-610) und die übrigen, die
der Vf. auf S.56 zusammengefasst
nennt, noch in späteren Zeiten.

Über diese Bauten schöpfen die
Forscher ihr Material aus literarischen
Quellen und v.a. aus der Schrift «De
ceremoniis aulae byzantinae» des

Konstantinos VII. Porphyrogennetos (913—

959), die sporadisch und eher zufällig
manche Angaben enthalten. Auf
archäologische Funde, die übrigens in

diesem Fall wertvoller wären, muss man
wohl auch in der Zukunft verzichten,
weil dort, wo die Patriarchalbauten
standen, die Mausoleen der Sultane
erbaut worden sind.

In der Zeit seit dem Fall von
Konstantinopel bis heute (1453-1975), die

der Vf. im zweiten Teil seines Werkes
(S. 81 ff.) untersucht, steht die Frage
nach dem Patriarchalgebäude in engem
Zusammenhang mit dem Wanderleben
und häufigen Wechsel des Ökumenischen

Patriarchats von Kirche zu Kirche:

a) Hl. Apostel-Kirche (1454-1455)
b) Pammakaristos-Frauen-Kloster

(1455-1587)
c) Vlah-Saray-Kirche (1587-1597)
d) Hl. Dimitrios-Kirche in Xyloporta

(1597-1601)
e) Hl. Georgios-Kirche in Phanar (seit

1601)

171



Interessant sind hier sowohl die

Ergebnisse des Vfs. über das Pammakari-
stos-Kloster, wobei er die Lageskizze
von Haiensieben (S. 95) überzeugend
korrigiert (S.97ff. und Tafel Nr. 4), als

auch seine Ausführungen über die

Hl.Georgios-Kirche selbst (S. 105 ff.)
und die dortigen Patriarchaleinrichtun-
gen im Wandel der letzten Jahrhunderte
und besonders in ihrem heutigen
Zustand.

Sehr hilfreich für den Leser des Bandes

sind sicher die darin aufgenommenen

fünfunddreissig Bilder und besonders

die elf Tafeln am Schluss des

Buches, die vom ortskundigen Architekten

P. in technisch eindrucksvoller
Präzision erarbeitet worden sind. Durch
diese Bilder und Tafeln sowie die
ausführliche Zusammenfassung auf französisch

(S. 151-160) werden die Ergebnisse
von P. nicht nur dem Byzantinisten und
Kirchenhistoriker, sondern auch dem
interessierten Leser zugänglich, der des

Neugriechischen nicht mächtig ist.
Theodor Nikolaou (Bonn)

A Dictionary of Liturgy and Worship.
edited by J. G. Davies. SCM Press

Ltd. London 1972.

Da Lexika nicht selten jahrzehntelang

aktuell bleiben, darf hier nachträglich

auf ein solches hingewiesen werden,
das zumindest im englischen Sprachraum

einzigartig ist. Denn erstmals wird
alles, was mit Liturgie und Gottesdienst
zu tun hat, sowohl liturgiegeschichtlich
sorgfältig erklärt als auch in seiner
heutigen Form dargestellt. Auf 385 Seiten

werden rund 400 Stichwörter fachgerecht

interpretiert, wobei zahlreiche
Illustrationen das Geschriebene
veranschaulichen. Besonders instruktiv ist die
lückenlose Darstellung der geschichtlichen

Formentwicklung des Messgewandes

(S. 372 f.). Ähnlich umfassend
sind auch die das übliche Lexikon-Mass
sprengenden Beiträge über .Anaphora',

architectural Setting', .Canonical
Hours', ,Indigenization', ,Liturgical
Movement' u. a.

Selbstverständlich sicherte sich der
Initiant und Herausgeber dieses Werkes,

J. G. Davies, die kundige Mitarbeit
von Autoren aus allen wichtigen christlichen

Konfessionen - es sind deren 64,

unter ihnen für die sachgerechte
Darstellung der altkatholischen Tradition
die derselben verpflichteten Liturgiker
Prof. Dr. A. E. Rüthy (Bern), Dozent lie.
K. Pursch (Bonn) und Prof. C.Tol
(Haarlem). Die Mitarbeit von derart
kompetenten Fachleuten ermöglichte
dann auch eine ökumenische Ausweitung

der Bearbeitung mehrerer wichtiger

Stichwörter. So wird über,Baptism',
,Liturgical Books', ,Liturgy', ,Matrimony'

und ,Ordination' nach
konfessionellen Traditionen getrennt referiert,
was teilweise ein fünfzehnfaches Spektrum

christlicher Vielfalt ergibt, das von
der Zeit der Patristik bis zu den Zeugen
Jehova's reicht.

Doch dieses Lexikon beschränkt sich
nicht nur aufdie Darstellung der
gottesdienstlichen Form aller heutigen christlichen

Traditionen, sondern informiert
auch hinreichend über den Gottesdienst
im Judentum, Islam, Buddhismus und
Hinduismus.

Dass man unter den Stichwörtern
auch typisch englische .Spezialitäten'
wie ,Aumbry' oder ,Pyx' vorfindet und
erfährt, dass das englische Wort für
Fastenzeit ,Lent' ursprünglich ,Frühling'
bedeutet, mag zeigen, welch reiche

,Fundgrube' sich in diesem liturgischen
Lexikon dem interessierten Leser
öffnet.

Wer sich über das in den einzelnen
Artikeln Angeführte hinaus noch

gründlicher informieren möchte, findet
immer wieder weiterhelfende Literaturangaben

sowohl aus dem englischen als

auch deutschen Sprachgebiet.
Hans A.Frei

172


	Bibliographie

