
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 3

Artikel: Bericht über den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress 2. bis 6.
Mai 1978 in Nordwijkerhout (Niederlande)

Autor: Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über den XXII. Internationalen
Altkatholikenkongress 2. bis 6. Mai 1978

in Nordwijkerhout (Niederlande)

(Bearbeitet von Dr. Martien Parmentier, zur Zeit in Bonn)

Tagungs-Programm

Dienstag, 2. Mai 1978

14.00-16.00 Anreise der Teilnehmer
15.00 Pressekonferenz
16.00-17.30 Offizielle Eröffnung des Kongresses
Pause

18.00 Abendessen
19.30-21.30 Begrüssungsabend
22.00-22.30 Abendgebet

Mittwoch. 3. Mai
7.30 Hochamt (in deutscher Sprache)
8.15-9.00 Frühstück
9.15-9.45 Plenartagung: Einführungsreferat Prof. Dr. J. Visser
9.45-10.00 Kaffeepause
10.00-12.00 Gruppengespräch/Zen-Meditation
12.15-12.30 Mittaggebet
12.45-13.30 Mittagessen
14.00-15.00 Gruppengespräch (Fortsetzung)
15.15-17.30 Ausflug zum Blumenzuchtbetrieb Vogelenzang
18.30-19.30 Abendessen
20.00-21.30 Versammlungen verschiedener altkatholischer Vereine,

Verbände, Organisationen usw.
Film

22.00-22.30 Abendgebet

Donnerstag. 4. Mai, Himmelfahrtstag
6.00-7.30 Tautreten
8.15-9.00 Frühstück
10.30-12.00 Pontifikales Hochamt (in holländischer Sprache)
12.00-12.30 Kaffeepause
12.45-13.30 Mittagessen
14.00-16.00 Informationsmarkt

125



16.00-17.30 Gruppengespräch Zen-Meditation
18.00-18.45 Abendessen
19.45-20.15 Abendgebet
20.30-21.30 Gruppengespräch

Freitag, 5. Mai
7.30 Hochamt (in polnischer Sprache)
8.15-9.00 Frühstück
9.15-12.00 Gruppengespräch
10.00-12.00 Zen-Meditation
12.15-12.30 Mittaggebet
12.45-13.30 Mittagessen
13.45-17.30 Ausflug nach Keukenhof (Blumenausstellung)
18.00-18.45 Abendessen
19.30-22.15 Plenartagung; Zusammenfassung des Themas in Wort und

Bild
22.00-22.30 Abendgebet

Samstag, 6. Mai
7.30 Schlussgottesdienst (in deutscher Sprache; schweizerische

neue Liturgie)
8.15-9.00 Frühstück
9.15-10.00 Schlusssitzung des Kongresses
10.15 Kaffee - Abschied - Abreise der Teilnehmer

Christen zijn nu

Bewährung als Christ in der Welt
Being a Christian Today
Être chrétien aujourd'hui

Einige Gedanken zur Vorbereitung des Kongresses und zum Ablauf desselben aus
«De Oud-Katholiek» vom 27. Mai 1978. ergänzt durch Bemerkungen des Autors

dieses Berichtes.

Bei der Vorbereitung des Kongresses wurden einige wichtige Beschlüsse

gefasst, die seinen Charakter von vorneherein in hohem Masse bestimmten.

Es sollte keine Versammlung mit vielen Referaten und gelehrten
Sprechern werden wie früher, sondern eine Versammlung mit viel Diskussion

in Gruppen. Und alle Teilnehmer sollten in einem Gebäude
zusammenwohnen und nicht, wie früher, über viele Hotels und Pensionen
verstreut sein.

126



Die Teilnehmer am Kongress waren dem Geschlecht nach ziemlich

gleich verteilt : es gab fast so viele Männer wie Frauen. So wurden auch die

während des Kongresses zu erfüllenden Funktionen gleich verteilt : von
der Kongresspräsidentin und dem Vorsitzenden des ständigen
Kongressausschusses via Diskussionsleiter und -leiterinnen bis zu denjenigen, die
beim Eingang der Kirche die Liturgie austeilten. Die Nationalitäten
waren folgendermassen gegliedert : es waren 88 Niederländer, 85 Teilnehmer

aus der Bundesrepublik Deutschland, 72 Schweizer, 14 Österreicher,
12 Briten, 9 polnische Geistliche (Polnischkatholiken und Mariaviten),
8 Franzosen, 5Jugoslaven, 3 Bürger der DDR, 3 Russen, 3 Italiener,
2 Spanier, ein Tscheche, ein Amerikaner und ein Australier. Es waren
Geistliche, manche mit ihrer Frau, Mitglieder von Kirchenvorständen,
Mitglieder altkatholischer Vereine, von Kirchenchören, und «gewöhnliche»

funktionslose) Altkatholiken, die durch ihre Anwesenheit ihr
Interesse für Kirche und Evangelium zeigten. Die Kongressunterlagen
waren in vier Sprachen (Deutsch, Englisch, Französisch, Niederländisch)
vorhanden, dennoch fühlten sprachliche Minderheiten wie z.B. die
Franzosen sich etwas schlecht bedient bei den Mitteilungen usw. (meist nur auf
deutsch). Die Osteuropäer hatten oft nicht nur Schwierigkeiten mit den

westlichen Sprachen, sondern auch mit den im Diskussionsmaterial
gebrauchten westlichen Denkmethoden zum Thema, gerade auch weil die

Herausforderungen der christlichen Existenz in den verschiedenen Teilen

Europas doch nicht immer dieselben sind. Das durchschnittliche Alter
der Teilnehmer war leider ziemlich hoch (wie wohl immer bei den letzten

Altkatholikenkongressen) : es wurde auf etwa 55 geschätzt. Doch fühlten
die anwesenden jüngeren Teilnehmer sich wohl. Einige aus ihrem Kreis
beklagten sich zwar über den Luxus des Kongresszentrums «De
Leeuwenhorst» und den entsprechenden Preis; darum zogen ein paar aus

ihrem Kreis einen benachbarten Zeltplatz vor. Die Kongressleitung hatte
als Gegenargument angeführt, dass jetzt niemand zusätzliche Fahrtkosten

zur Tagungsstätte hätte und dass das Zusammenwohnen unter
gleichen Umständen den Erfolg des Kongresses erheblich förderte: z. B. war
es jetzt möglich, dreimal am Tag einen gutbesuchten Gottesdienst zu halten

und viel mehr informelle Kontakte zwischen den Teilnehmern zu pflegen.

Es muss aber zugegeben werden, dass «De Leeuwenhorst» tatsächlich

fast zu gut für die Teilnehmer sorgte '.

1 Die «Kirche der Armen» kam denn auch in dieser Umgebung wie leider wohl
immer bei unseren Kongressen -zu kurz. Ein Zeichen der Solidarität mit dem grössten

Teil der Menschheit wurde nicht gesetzt, es wurde nur darüber diskutiert. Ob es

127



Erster Kongresstag, Dienstag, 2. Mai

Die offizielle Eröffnung des Kongresses fand plangemäss um 16.00 Uhr
statt in der Aula des Kongresszentrums «De Leeuwenhorst» in
Noordwijkerhout. Zuerst ergriff Erzbischof Marinus Kok das Wort und sprach
ein Wort zur Begrüssung der Teilnehmer seitens des niederländischen

Episkopats (Text s. u.). Danach sprach Dr. Wilhelm Deister als Präsident
des Ständigen Kongressausschusses. Der Bericht über die Aktivitäten des

Ausschusses in den letzten vier Jahren wurde, dem Wunsch nach Kürzung
der offiziellen Ansprachen gemäss, nicht vorgelesen, sondern den
Teilnehmern schriftlich zur Verfügung gestellt (Text s. u.). In das Büro wurden

für die Dauer des Kongresses die folgenden Personen ernannt: Frau
S. S.J.van Kleef-Hillesum als Kongresspräsidentin, Abbé A.H. Bekkens,
Dekan J. Girke. Herr R. Moll und Pfarrer Mag. W. Wysoczanski als

Mitglieder und Dr. M. Parmentier als Berichterstatter. Nach den ersten Worten

der Präsidentin sprach zunächst der Bischof von Chichester, Dr. Eric
Kemp, ein kurzes Grusswort im Namen des Erzbischofs von Canterbury,
Dr. Donald Coggan. Einige andere Grussbotschaften, die schriftlich
eingetroffen waren, wurden vor dem Abendessen auch noch verlesen. Um
19.30 Uhr begrüsste Metropolit Filaret von Kiev und Galitsk den Kongress

im Namen des Patriarchen von Moskau, Pimen. Er beendete seine

auf russisch gesprochene Grussbotschaft mit dem orthodoxen Oster-

gruss: «Christos voskrjesje!», was von einigen Teilnehmern spontan
beantwortet wurde: «Vo istinu voskrjesje». Die Übersetzung des Dolmetschers,

die folgte: «Christus ist auferstanden», konnte nur von wenigen
Teilnehmern so schnell auf deutsch beantwortet werden : «Er ist wahrhaft
auferstanden !». Es wäre zu wünschen, dass die Altkatholiken sich üben,
bei jeder Gelegenheit die orthodoxe Proklamation des Osterglaubens mit
lauter Stimme bejahen (oder selbst einsetzen) zu können.

Der Vorsitzende der Kommission zur Vorbereitung des Kongresses,
Herr B. W. Verhey, sprach nun kurz zur Versammlung. Darauf sang Herr
Jaap Spigt, ein holländischer altkatholischer Musiker, zwei Kanons mit
den Teilnehmern. Dann fuhr Bischof Tadeusz R. Majewski fort mit einer

Ansprache im Namen der polnisch-katholischen Kirche Polens, worin er

noch je gelingen wird, das Ideal der christlichen Armut auf einem Altkatholikenkongress

zu leben? Vielleicht wäre es nicht schlecht, wenn ein zukünftiger Kongress das
Ideal des «einfachen Lebens» im Lichte der exemplarischen Entsagung der Mönchsväter

aus der ägyptischen und palästinensischen Wüste behandeln würde (ein echt
a/.katholisches Thema) und wenn die Teilnehmer sich selbst diese Beispiele vor
Augen halten könnten, auch während der Tagung!

128



die bewegte jüngste Vergangenheit seines Landes mit konkreten Beispielen

schilderte und das Streben Polens nach der Erhaltung des Friedens
betonte. Über seine Kirche selbst teilte er in diesem Augenblick weniger mit.
Nach Bischof Majewski folgte noch ein zweiter polnischer Redner, der

am Ort altkatholische Geschichte machte: nach 54 Jahren sprach wieder
ein Bischof der altkatholischen Kirche der Mariaviten auf einer
Versammlung der Utrechter Union. Die aus zwei Bischöfen bestehende
Delegation der Mariaviten war manchen Teilnehmern des Kongresses bereits

wegen ihrer grauen Kutten aufgefallen; jetzt sprach der Hauptbischof
dieser altkatholischen Kirche, Stanislaw Kowalski, zu der Versammlung.
Er fasste die Geschichte seiner Kirche und ihrer Beziehungen zur Utrechter

Union in wenigen Sätzen zusammen; er erklärte, wie es 1924 zu dem

Bruch gekommen war, aber wie seit 1972, seit dem Besuch des Erzbischofs
Kok und des Bischofs van Kleef, eine Wende eingetreten sei. Bischof
Kowalski, den man in mehrfacher Hinsicht einen «neuen Adam» seiner

Kirche nennen könnte, wurde bei der gleichen Gelegenheit 1972 selber

zum Bischof geweiht unter Mitkonsekration von Erzbischof Kok. Dies

war eine Anerkennung von seiten der Utrechter Union, dass die Fehler
der Vergangenheit von den Mariaviten beseitigt worden sind und dass

kein theologischer oder moralischer Grund der Wiedervereinigung mehr
im Wege steht (Text der Ansprache s. u.).

Nach dieser Ansprache wurden einige Filme über Landschaft, Kunst
und Wasserbauten in den Niederlanden gezeigt. Schliesslich sprach Herr
Nikola Burek für die kroatische altkatholische Delegation; seine Rede

wurde übersetzt von Pfarrer Karl Koschitz aus Weidenberg. Auch diese

Kirche ist erneut im Kreis der Utrechter Union erschienen. Nicht, dass sie

je ausgeschlossen war, aber Krieg und andere schwierige Umstände hatten

die Kommunikation in den letzten Jahrzehnten fast unmöglich
gemacht. Jetzt aber waren 5 Kroaten da, um vom Leben ihrer Kirche Zeugnis

abzulegen.

Ein Wort zur Begrüssung seitens des niederländischen Episkopats

Im Namen der Bischöfe der Altkatholischen Kirche in den Niederlanden heisse ich
Sie alle herzlich willkommen zum 22. Internationalen Altkatholikenkongress.

Unsere Kongresse haben eine lange Geschichte von mehr als einem Jahrhundert
hinter sich, haben den Charakter geändert, aber behalten für die altkatholische
Kirchengemeinschaft ihren unvergleichlichen Wert.

Hier bietet sich die Möglichkeit für alle altkatholischen Gläubigen, sich ohne
Unterschied der Person über alle Sachen auszusprechen, welche nicht nur den Glauben
und das Leben der Kirche, sondern unsere ganze menschliche Gesellschaft berühren,

wie dies aus den angegebenen Themata hervorgeht.

129



Wir hoffen von Herzen, dass alle Teilnehmer am Kongress die Möglichkeiten,
welche sich aus dieser vierjährlichen Begegnung ergeben, ausnutzen werden. Das
Gebäude, die Umgebung, die Aufnahme werden bestimmt viel dazu beitragen, diese

Tagung zu einem festlichen Ereignis zu machen, zu einem frohen Zusammensein,
wobei das «Christen sein jetzt» zentral steht

Möge das Durchdenken dieses Themas und dessen Ausarbeitung uns alle in
solcher Weise bereichern, dass wir nachher bei unserer Heimkehr andere daran Anteil
haben lassen können.

Die altkatholischen Kongresse zeichneten sich vom Anfang an durch einen stark
ökumenischen Charakter aus. Wir freuen uns deshalb sehr, dass nicht nur Vertreter
der in aller Welt verbreiteten eigenen Religionsgemeinschaft, sondern auch zahlreiche

Vertreter anderer eng mit uns verbundenen Glaubensgemeinschaften nach

Noordwijkerhout gekommen sind. Unter diesen Vertretern vermissen wir Seine

Eminenz Kardinal Willebrands, der ebenfalls zu kommen beabsichtigte, aber leider
durch Krankheit daran verhindert wird.

Wir beten, dass Gottes Heiliger Geist in diesen Tagen mit uns allen sein und das

Feuer des Glaubens in unseren Herzen brennend bleiben möge, damit dieser Kongress

ein Zeichen und Zeugnis davon wird, dass unsere altkatholische Kirche in
Verbundenheit mit der Kirche der ersten zehn Jahrhunderte ihren eigenen Platz und
besondere Bedeutung hat inmitten der Kirchen jetzt

Marinus Kok
Erzbischof von Utrecht

Bericht
des Sekretärs des Ständigen Kongressausschusses

an den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress,
Noordwijkerhout 1978

1974-1978

Der letzte Kongress in Luzern 1974 brachte die Demission des gesamten Ständigen
Ausschusses. Entgegen der Hoffnung konnte damals an der Schlusssitzung nur eine

Nomination vorgelegt werden: Als Präsident wurde einstimmig gewählt Dr.
Wilhelm Deister, Rodenkirchen Köln. Er war den Kongressteilnehmern in bester

Erinnerung vom Kongress in Bonn 1970, als er das Amt des Vorsitzenden bekleidete. Die
andern beiden Sitze im Ausschuss wurden vorläufig mit den bisherigen Mitgliedern
aus Holland und der Schweiz, Herrn J.A.C.de Jonge und Pfr.Dr.Hans Frei,
wiederbesetzt, bis von den zuständigen Landeskirchen geeignete Nachfolger ausfindig
gemacht sein würden.

Die Suche nach diesen neuen Mitarbeitern wurde dann aber längere Zeit
hinausgeschoben, offenbar in der Meinung, bis zum nächsten Kongress sei ja noch lange
Zeit. Erst im Frühling 1976 wurde in Holland Herr Dr. Rob Mulder, Vleuten, als

Vizepräsident bestimmt. Schwieriger war es, in der Schweiz jemanden zu finden, der
das Sekretariat übernehmen könnte. Nur unter schweren Bedenken und beträchtlichem

Druck nachgebend hat sich der Schreibende schliesslich entschlossen, das

Mandat anzunehmen, stand er doch unmittelbar vor dem Wechsel in eine neue
Gemeinde und war deshalb nicht in der Lage, sich mit dem notwendigen Einsatz dieser
internationalen Aufgabe zuzuwenden. So konnte sich der Ausschuss in seiner neuen

130



Zusammensetzung erst am 14715. Januar 1977 m Bonn vollzählig versammeln. Als
zu jenem Zeitpunkt bekannt wurde, dass der Kongress in Holland wahrscheinlich
ein halbes Jahr früher als erwartet stattfinden würde, geriet die Vorbereitung gleich
von Anfang an unter Zeitdruck. Erschwerend wirkte sich aus, dass für diesen
XXII. Kongress kein Thema vorgeschlagen wurde, das auf Anhieb überzeugte und
sich deshalb aufdrängte; wohl wurden von verschiedenen Seiten, so auch von einer
Theologenkonferenz, Vorschläge gemacht, die aber noch der konkreten Formulierung

entbehrten und sich zum Teil widersprachen. Es war deshalb eine dornenvolle

Aufgabe für die neuen Mitglieder des Ausschusses, dass sie die Verantwortung

zur Formulierung des Themas zu tragen hatten, und sie waren dankbar für
das Mitdenken und Mitraten des deutschen Bischofs in Bonn. Schliesslich wurden
auch die Wünsche des Ortsausschusses in Holland massgeblich berücksichtigt.
In dieser Weise gelangte man zum Thema

Bewährung als Christ in der Welt,

das als Weiterführung, Ausfaltung und Vertiefung des Themas von Luzern,
«Leben», verstanden werden will.

In drei Sitzungen des gesamten Ausschusses und drei zusätzlichen Zusammenkünften

des Präsidenten mit dem Vizepräsidenten und teilweise einigen Mitgliedern
des Ortsausschusses in Holland wurde die Organisation des Kongresses
durchbesprochen und genehmigt. Für die zeitliche Ansetzung des Kongresses bestimmend

war der Entschluss, die Tagung in einem geschlossenen Kongresszentrum durchzuführen.

Nachdem bis jetzt sämtliche Altkatholikenkongresse in Städten mit einer
starken altkatholischen Gemeinde durchgeführt worden waren, bedeutete die
Entscheidung zugunsten von «De Leeuwenhorst» in Noordwijkerhout einen deutlichen
Bruch mit der Tradition und insofern ein Experiment. Der Entschluss dazu fiel
allerdings leicht, da sich praktisch keine Opposition dagegen erhob. Offensichtlich war
das Feld für diese Neuerung gut vorbereitet, hatten sich doch im Anschluss an die
letzten zwei bis drei Kongresse immer unüberhörbarer Stimmen erhoben, die

wünschten, dass unsere Kongresse in Zukunft weniger mit offiziellen Anlässen und
Vorträgen beladen, dafür mehr mit Zeit für Diskussionen in formellen Gruppen und
in privaten Kreisen ausgestattet würden, wofür sich natürlich ein Zentrum, in dem

man nicht nur tagt, sondern auch isst und wohnt, also zusammen lebt, viel mehr
eignet. Die Erfahrungen dieser fünf Tage, die wir heute beginnen, insbesondere die
Ausbeute an zwischenmenschlichen Kontakten über die Landesgrenzen hinaus,
werden bestimmend sein, ob die neue Formel vom nächsten Kongressland
übernommen wird.

Internationale altkatholische Theologenkonferenzen

In der Berichtsperiode wurden die 16. bis 18. solche Konferenz mit folgenden Themen

durchgeführt :

1975 auf Schloss Schwanberg bei Würzburg : Die Autorität in der Kirche ; ferner :

Die Ordination von Frauen in der anglikanischen Kirche.
1976 im Bildungshaus St. Virgil bei Salzburg: Der orthodox-altkatholische Dia¬

log.
1977 im Bildungszentrum «Het Dackhues» in Huissen bei Arnhem : Die besonde¬

ren Dienste und Gnadengaben in der Kirche.

131



Als besonders begrüssenswerte Entwicklung sei erwähnt, dass die Konferenz 1975

beschloss, ein eigenes Sekretariat zu schaffen, das seither von Frau Ciaire Aldenho-
ven-Gauthier, Bern, mit Umsicht und Charme betreut wird.

Internationale Kirchliche Zeitschrift

Währenddem somit der neue Sekretär des Ständigen Ausschusses von den Aufgaben
im Zusammenhang mit der Organisation der Theologentagungen entbunden ist, hat
sich neu eine Personalunion mit der Geschäftsführung der IKZ ergeben. Bekanntlich

wurde unsere theologische Quartalsschrift ja vom Kongress 1892 ins Leben
gerufen. Deshalb wird an dieser Stelle regelmässig auch über sie Bericht erstattet.

Auch in den vergangenen vier Jahren müsste wieder eine starke Kostensteigerung
in Kaufgenommen werden. Zum Glück (dank der äusserst geringen Teuerung in der
Schweiz) haben sich die Herstellungskosten nun aber bei knapp 30000 Franken
stabilisiert. Anderseits haben sich auch die Spenden und Gönnerbeiträge nicht mehr
wesentlich erhöht; sie scheinen offensichtlich eine obere Grenze erreicht zu haben.
So blieb uns nichts anderes übrig, als die Preise in zwei Schritten aufFr. 35- (Fr. 38-
für das Ausland) heraufzusetzen. Damit sind im vergangenen Jahr die Einnahmen
aus Abonnementen erstmals auf über 10000 Franken gestiegen. Der Deckungsgrad
der Einkünfte gegenüber dem Aufwand ist aber immer noch weniger als 50%, das

heisst, mehr als die Hälfte der Kosten muss durch Spenden hereingebracht werden,
wobei fast drei Viertel davon aus der Schweiz stammen. Es sei deshalb wieder einmal
dazu aufgerufen, dass man sich in den übrigen Ländern der IKZ erinnert und durch
Abonnemente (auch Geschenkabonnemente an befreundete Pfarrer, Kirchgemeinden,

Institute usw.) oder durch regelmässige Beiträge von Kirchgemeinden und
Pfarrämtern oder durch Gönnerbeiträge Privater dazu beiträgt, die Last zu tragen.
Solange die gegenwärtige Kostenlage anhält, ist mit einem Defizit von 2500 Franken

pro Jahr zu rechnen.
In der Berichtsperiode durfte die IKZ allerdings auch ausserordentliche

Unterstützung erfahren. Es sind die Spenden, die aus sehr vielen Orten zum Gedächtnis

von Bischof Dr. Urs Küry sei. zusammengekommen sind. Ihre Summe von 10000
Franken reichte gerade aus, um die Defizite der letzten vier Geschäftsjahre zu dek-
ken. Wir möchten auch an dieser Stelle nochmals des langjährigen, sehr verdienten
Hauptredaktors und Herausgebers, Bischof Urs Küry, ehrend und dankbar gedenken.

Ebenso sei seinem Nachfolger, Pfr. Dr. Hans A. Frei, für seinen Einsatz
gedankt.

Aus dem technischen Bereich sei erwähnt, dass die Druckerei auf Anfang dieses

Jahres vom Blei- aufden Filmsatz überging und bei dieser Gelegenheit auch den
Einband graphisch neu gestaltete. Ferner ist gegenwärtig im Zusammenhang mit der
Reduktion der Lagerbestände eine Aktion im Gange, durch die frühere Jahrgänge
günstig nachbezogen werden können.

Ständiger Kongressausschuss

Leider müssen wir Ihnen, bevor seine Wahl von einem Kongress rechtlich vollzogen
worden wäre, die Demission des Vizepräsidenten, Dr. R.Mulder, bekanntgeben;
aus beruflichen und gesundheitlichen Gründen kann er die begonnene Arbeit nicht
fortsetzen. Wir danken ihm für seinen Einsatz für den gegenwärtigen Kongress!

132



An der Schlusssitzung ist also neben der Wiederwahl des Präsidenten, Dr. W. Deister,

und der Neuwahl des Sekretärs, Pfr. Hansjörg Vogt, die Wahl eines Mitgliedes
aus Holland vorzunehmen. Infolge der kurzfristigen Demission konnte leider das in
Luzern von einem Kongressteilnehmer gewünschte Verfahren im Falle von Vakanzen,

nämlich die Durchführung einer frühzeitigen Basisumfrage bei bisherigen
Kongressteilnehmern zur Erreichung von Nominationen, nicht versucht werden.

Nun wurde aber noch ein Antrag angekündigt, der Kongress möchte den Ständigen

Ausschuss auf fünf Mitglieder erweitern und besonders durch die erstmalige
Wahl von einer oder zwei Frauen und wenn möglich eines Jugendlichen dieses
Gremium repräsentativer gestalten. Eine solche als dauernd gedachte Vergrösserung des

Ständigen Ausschusses bedingt eine Änderung der Statuten vom Jahre 1961. Der
Ausschuss selbst hat im vergangenen Jahr von sich aus eine Ad-hoc-Erweiterung
vorgesehen und insbesondere die österreichische Kirche eingeladen, einen Vertreter
zu ernennen. Diesem Wunsch konnte damals nicht entsprochen werden, doch hoffen

wir, dass nun eine Nomination vorliegt, was ohnehin notwendig wäre, falls der
nächste Kongress turnusgemäss in Österreich stattfinden soll.

Der Kongress wird in seiner Schlusssitzung über diese Fragen zu entscheiden
haben. Jedenfalls erwarten wir, dass die Wahlen so getroffen werden können, dass

der Ausschuss für die nächsten vier Jahre von Anfang an voll handlungsfähig ist.

Wir hoffen, dass der Kongress 1978 den Teilnehmern wieder vielfältige Anregungen

mitgebe, damit Sie sich daheim in Ihren Gemeinden als Christen bewähren können.

Luzern, Ende April 1978 Der Sekretär des

Ständigen Kongressausschusses :

Hansjörg Vogt

Eminenz,
Hochwürdigster Erzbischof von Utrecht,
Eure Eminenz, Metropolit Filaret von Kijev,
Eure Exzellenzen,
Hochehrwürdige und Hochwürdige Brüder Priester,
Teure Brüder und Schwestern,
Sehr geehrte Versammlung des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses.

Aus Warszawa, der Hauptstadt Polens, im Namen der Polnisch-katholischen
Kirche, bringen wir die herzlichsten Grüsse in unserem Herrn, Jesus Christus. Wir
sind aus der Stadt gekommen, die während des Zweiten Weltkrieges zu 85% vernichtet

wurde. Wir sind aus dem Lande gekommen, in welchem der letzte Krieg 6 225 000

Opfer verschlungen hat. Davon sind sogar 2225000 polnische Kinder gewesen.
Nach 34 Jahren, unter Anspannung aller Kräfte, wurde Warszawa wieder aufgebaut,

ist das neue Polen erstanden. In diesem neuen Polen entwickelt ihre Tätigkeit
die Polnisch-katholische Kirche, welche der Gemeinschaft der altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union angehört.

Zuhanden Seiner Eminenz erstatten wir die besten Wünsche aller Gnade und
Gottessegens zur Abhaltung des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses.

Wir begrüssen den hochwürdigsten Episkopat, die hochwürdige Geistlichkeit
sowie alle Gläubigen der Altkatholischen Kirche von Holland.

133



Wir begrüssen herzlich den Vorgesetzten der Christkatholischen Kirche. Seine

Exzellenz Bischof Léon Gauthier, die ehrwürdigen Brüder Priester, die geehrten
Delegierten Damen und Herren sowie alle Gläubigen aus der Schweiz.

Mit brüderlichen Grüssen wenden wir uns an Seine Exzellenz Bischof Nikolaus
Hummel, an die hochwürdigen Brüder Priester, an die Brüder und Schwestern,
sowie an alle Mitgläubigen der Altkatholischen Kirche von Österreich.

Unsere Grüsse richten wir an die Adresse Seiner Exzellenz Bischof Josef Brinkhues,

an die hochwürdigen Priester, an die geehrten Delegierten Damen und Herren,
sowie an alle Mitgläubigen der Altkatholischen Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland.

Sehr herzlich begrüssen wir unsere Brüder und Schwestern, die die Altkathohsche
Kirche in der Deutschen Demokratischen Republik repräsentieren.

Brüderliche, herzliche Worte der Liebe richten wir an unsere Brüder und Schwestern

aus den Altkatholischen Kirchen der Tschechoslowakei, Jugoslawiens, Frankreichs,

Italiens und Schwedens.

Herzlich begrüssen wir den hochwürdigsten, Ersten Bischof Tadeusz F. Zielitiski,
die hochwürdigen Bischöfe, die Geistlichkeit und die Gläubigen der Polnisch-nationalen

katholischen Kirche in den Vereinigten Staaten von Nordamerika, in Kanada
und in Brasilien, sowie alle Teilnehmer am XXII. Internationalen Altkatholikenkongress.

die von nah und fern gekommen sind.

Sehr geehrte Versammlung,

der gegenwärtige Kongress erfolgt im schönsten Monat Mai, in welchem die

ganze Natur zur vollen Blüte erwacht. Auf jedem Schritt und Tritt sehen wir in
Ihrem gastlichen Land in Holland eine Menge herrlicher Blumen. Das freut uns,
erfreut unser Herz und erinnert uns gleichzeitig daran, dass unser Schöpfer mit Seiner

Gnade jeden Winkel der Erde bereichert. Leider gibt es Menschen, deren Wunsch es

ist, das harmonische und friedliche Lebender Völker und Bewohner des Erdbodens

zu stören. - Von der Tribüne des jetzigen Kongresses appellieren wir an alle
Menschen, mit uns den edlen Kampf um den Frieden und eme friedliche Koexistenz der

ganzen Menschheit aufzunehmen.
Während unseren Gebetsversammlungen wollen wir unseren besten himmlischen

Vater bitten, Er möge die Anzahl der Apostel und Priester verdoppeln, die einen

lebendigen Glauben, apostolischen Mut und den Geist der Aufopferung besitzen.

Möge der Geist des Glaubens und der opferfreudigen Liebe alle Gläubigen der
altkatholischen Kirche der Utrechter Union umfassen, damit wir weiterschreiten können

zum gemeinsamen Sieg der Wahrheit unter dem hl. Banner unseres Herrn Jesus

Christus. t Bischof Tadeusz R. Majewski

Bericht von Herrn Bischof Stanislaw Kowalski (Plock)

Hochwürdigster Herr Erzbischof und Präsident der Utrechter Union!
Hochwürdige Herren Bischöfe!
Verehrte Teilnehmer

Wir, die Bischöfe der Altkatholischen Kirche der Mariaviten, sind aus Polen hierher

gekommen.

134



Wir sind sehr dankbar für die Einladung wie auch für die Möglichkeit, am Kongress

der Utrechter Union teilnehmen zu können. Im Namen der ganzen Kirche, des

polnischen altkatholischen Klerus und der Gläubigen der Mariaviten-Kirche,
möchte ich Ihnen sehr herzliche und brüderliche Grüsse übergeben, wie auch einen

günstigen Verlauf der Tagung wünschen.
Es freut uns sehr, dass nach einer Unterbrechung, die 54 Jahre dauerte, eine

Delegation unserer Kirche in der Familie der altkatholischen Kirchen wieder auftreten
darf.

Aus diesem Anlass finde ich es für nötig, einige Fakten aus der Vergangenheit in
Erinnerung zu bringen.

Unsere ersten Verbindungen mit der altkatholischen Kirchengemeinschaft gehen
auf das Jahr 1909 zurück. Es war die Zeit, in der auf dem polnischen Gebiet lebende
Mariaviten sich zu einer eigenen, selbständigen Glaubensgemeinschaft organisiert
haben. Am 5. Oktober 1909 hat Erzbischof Gerard Gul, unter Beistand von Bischöfen

aus Deutschland, den ersten Bischofder Mariaviten-Kirche in der Kathedralkirche

in Utrecht konsekriert.
Ein Jahr später, am 4. September 1910, waren altkatholische Bischöfe der Utrechter

Union wieder an der Konsekration von zwei mariavitischen Bischöfen mitbeteiligt.

Gerade in diesen Jahren hat unsere Kirche eine glänzende Entwicklung
durchgemacht.

Wir möchten nicht die Tatsache verbergen, dass die grossartigste Entwicklung des

Mariavitismus bis 1921, das heisst bis zum Tode unserer Gründerin Franciszka Koz-
lowska, angedauert hat. Für uns als Erben ihrer Lehre ist das ein zusätzlicher
Beweis, was für eine grosse Persönlichkeit sie gewesen war. Nach dem Tode von
Franciszka Kozlowska hat Gott, dessen Absichten unbegreiflich sind, schwere

Erfahrungen und Erlebnisse auf unsere grosse mariavitische Gemeinschaft
gebracht.

Die autoritäre Leitung von Bischof Jan Kowalski, der eine ordensmässige
Gehorsamkeit verlangte, hat verschiedene Entstellungen in der Doktrin und Tätigkeit des

Mariavitismus verursacht. Der falsche Weg von Bischof Kowalski hat sich verhängnisvoll

aufden inneren Zusammenhalt unserer Gläubigen ausgewirkt. In dieser Zeit,
genau am 14. September 1924, hat die Konferenz der altkatholischen Bischöfe einen
Beschluss gefasst. nach dem die Gemeinschaft mit unserer Kirche eingestellt wurde.

Es mussten mehrere Jahre vergehen, bis es zu einer Erneuerung kommen konnte
und bis eine Revision der Vergangenheit vorgenommen wurde.

Unser Bedauern, das Bedauern unseres Kirchenvolkes wegen der begangenen
Fehler, hatte viele Jahre gedauert. Unsere Kirche verspürt sehr schmerzhaft, dass es

zu einer Einstellung der Gemeinschaft mit den altkatholischen Schwesterkirchen
gekommen ist. Es war für uns nie leicht, uns selbst zu verteidigen, und auch heute ist es

noch ähnlich. Im Laufe der Jahre ist gegenüber uns eine Atmosphäre von üblem
Gerede. Verleumdung und oft ungerechtfertigten Vorwürfen gewachsen. Besonders
hatten wir vor dem Zweiten Weltkrieg gelitten, als alle Bereiche des gesellschaftlichen

Lebens von der einflussreichen Mehrheit der Römisch-Katholiken beherrscht
war. Auch noch heute erfahren wir gegenüber unserer Kirche eine ablehnende
Haltung.

Unsere Kirche hat aus ihrer Mitte alle die Elemente beseitigt, die die Einstellung
der Gemeinschaft mit der Utrechter Union verursacht haben. Trotzdem konnten
wir bis heute die vollberechtigte Mitgliedschaft in der Union nicht erlangen, wie

135



auch nicht die alte Gemeinschaft mit den altkatholischen Schwesterkirchen
wiederherstellen.

Mit grosser Freude hatte unsere Kirche im Jahre 1972 den Erzbischof von
Utrecht, Marinus Kok, wie auch den Bischof von Haarlem, G. van Kleef, in der
Kathedralkirche in Plock und auch in anderen mariavitischen Gemeinden begrüsst.
Wir hatten den Eindruck gewonnen, dass dieser Besuch das beste Zeugnis dafür war,
dass die geistige Gemeinschaft mit den Altkatholiken der Utrechter Union weiter
besteht.

Wir hegen die grosse Hoffnung, dass die Schranken, die noch heute bestehen und
die Anknüpfung einer formellen Gemeinschaft zwischen uns und den altkatholischen

Schwesterkirchen erschweren, bald beseitigt sein werden.

Wir glauben tief, dass dies der Allmächtige Gott bewirken wird. Er, der Gute
Hirt, liebt seine Herde. Er prüft uns manchmal schwer, aber führt auch wieder auf
seine göttlichen Wege zurück.

Wir glauben, dass die Zeit nahe ist, in der auch wir, die Bischöfe der altkatholischen

Kirche der Mariaviten, den Platz in Ihrem Kreis, Hochwürdige Herren
Bischöfe, wieder einnehmen werden dürfen. Wir wollen mit Ihnen zusammenwirken,
um eine Herde aller Altkatholiken zu bilden.

Abschliessend möchte ich nochmals allen Versammelten unsere brüderlichen
Grüsse übergeben. Es grüsst Sie die ganze altkatholische Gemeinschaft der
Mariaviten-Kirche in Polen, der gesamte Klerus, die Nonnen und die breite Schar der
Gläubigen, unser treues mariavitisches Kirchenvolk.

Durch Ihre Vermittlung, Hochwürdige Herren Bischöfe und alle Versammelten,
übergebe ich diese Grüsse an alle Brüder und Schwestern aus den altkatholischen
Kirchengemeinschaften der Utrechter Union.

Zweiter Kongresstag, Mittwoch, 3. Mai

Am Morgen trat Prof. Dr. Jan Visser, Professor der Pastoraltheologie in
der Theologischen Fakultät der Utrechter Universität und Professor der
altkatholischen Kirchenstrukturen für unsere Kirche, vor die Versammlung,

nachdem die Präsidentin Prof. H. Berkhofund Prof. H. M. Fiolet als

Vorsitzenden und Sekretär des niederländischen ökumenischen Kirchenrates

begrüsst hatte, die für den Morgen anwesend waren. Danach hielt er
das einzige Referat des ganzen Kongresses, das als Grundlage für die
Diskussion in den kommenden Tagen dienen sollte: «Christ sein heute im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes». Obwohl
ausgehend von Immanuel Kant und Karl Barth, gelangte sein Referat
allmählich zu den Wurzeln des Trinitätsdogmas und des Dogmas
überhaupt. Nach Anklang an Strömungen in der modernen östlich-orthodoxen

Theologie kam er schliesslich zu alltäglichen Themen zurück wie

Jugend, Industrie und Gastarbeiter. Damit stellte er eine deutliche
Verbindung zum ausgehändigten Diskussionsmaterial des Kongresses her.

136



Und obwohl wenige den Inhalt seiner Rede sofort vollständig zu ergründen

vermochten und manche auch nachher noch Verständnisschwierigkeiten

empfanden, war dieses Referat doch eine Quelle der Reflexion über
das Thema «Bewährung als Christ in der Welt».
Von 10-12 Uhr fanden die ersten Gruppengespräche statt, die von 14-15

Uhr fortgesetzt wurden. Der Ausflug, der später am Nachmittag veranstaltet

wurde, ging auf Grund des regnerischen Wetters nicht wie geplant
zum Meer, sondern zu einer Verkaufsschau von Blumenzwiebeln in einem

riesigen Gewächshaus, wo die Farbenpracht die Kongressteilnehmer
bezauberte. Am Abend fanden Versammlungen verschiedener altkatholischer

Vereine und Verbände statt. Dozenten und Studenten der verschiedenen

altkatholischen Lehranstalten versammelten sich, sowie auch die

Society of St. Willibrord, die Bruderschaft St. Willibrord usw. Diejenigen,
die nicht zu irgendeiner kleineren Versammlung gingen, betrachteten
einen Film über die Inthronisation des Patriarchen von Moskau, Pimen.
Ab 21.00 Uhr wurde weiter in der Aula gesungen von einer Gruppe
deutscher und holländischer Jugendlicher. Ihre diesbezügliche Begeisterung

und die des gut mitsingenden Publikums müsste schliesslich an der

vorgerückten Zeit ihre Grenze finden. Nach dem Abendgebet fand, wie

an jedem folgenden Abend, eine Nachbesprechung der Diskussionsleitung
statt.

Christ sein heute im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes

1. Mancher mag sich wundern, dass wir diesen Kongress, der äusserst

praktische Probleme zum Thema hat, beginnen mit einer Betrachtung
über Gott, den Vater, Gott, den Sohn, und Gott, den Heiligen Geist. Man
kann sich fragen, ob ein so spekulatives Dogma, wie dasjenige von der

Dreieinigkeit, für die Probleme, die uns im täglichen Leben begegnen,
etwas bedeuten kann.

Dieser Frage wollen wir in den nächsten Tagen nicht ausweichen. Wir
haben sie zum Gegenstand unserer Begegnungen und Gespräche
gemacht. Wenn man in den Gesprächsunterlagen die Aufzählung der Fragen

sieht, die uns in den persönlichen Kontakten von Mann und Frau,
von Kind und Eltern, beschäftigen, und die Aufzählung der gesellschaftlichen

Entwicklungen, wodurch die Nachrichten der Massenmedien
bestimmt werden, wenn man sich vergegenwärtigt, dass Junge und Alte im
Durcheinander des heutigen Weltgeschehens fragen nach dem Sinn des

Lebens, dann ist es nicht mehr verwunderlich, dass man sich fragt, wie

137



dieses Dogma alle diese Fragen richtungweisend beantworten kann. Um
diese Antwort handelt es sich, der Einladung gemäss, in den kommenden

Tagen.
Wenn man sich den Abstand zwischen der von vielen als leer empfundenen

Spekulation und der harten Wirklichkeit unseres Daseins vergegenwärtigt,

könnte man versucht sein, dem bekannten Wort des Philosophen

und Christen Immanuel Kant zuzustimmen: «Aus der Dreieinigkeitslehre

nach den Buchstaben genommen lässt sich schlechterdings
nichts fürs Praktische machen...» (in: Der Streit der Fakultäten; in:
Werke, ed. Cassiver, Bd. VII, S. 349).

Wenn mancher auch mit Kant übereinstimmen mag, wird es vielen doch
zu weit gehen, daraus zu schliessen, dass man das Dogma besser vergesse.
Man will es als kostbares Erbstück der Vergangenheit, als Prüfstein der

Rechtgläubigkeit, als Fahne, um die Ladung des Kirchenschiffes zu dek-

ken, beibehalten. Das heisst aber nicht, dass es für das Leben der Christen
eine wesentliche Bedeutung hat.

Man lässt sich eher durch einen vortrinitarischen Gottesglauben leiten,
welcher im Grunde genommen ein Vertrauen ist in Gott, den barmherzigen

Vater, den Einen. Wie man diesen grundlegenden Glauben verbindet
mit dem Vertrauen in Jesus Christus, wahrhaftigen Gott und wahrhaftigen

Menschen, wie man mit ihnen den Geist, die dritte Person in der
Dreieinigkeit verbindet, ist anscheinend eine unlösbare Frage. Und auch wir
kommen oft nur mühsam über die schwierigen Texte, die die Kirche für
das Fest der Dreifaltigkeit überliefert hat, hinweg. Wir übersingen oft
unsere dogmatischen Probleme und fragen, welches doch der Nutzen all dieses

für unser Christsein ist.
Dieser Verwirrung gegenüber hört sich im Theologenchor ein ganz

anderer Ton. Der grosse Theologe Karl Barth hat die spezifisch christliche
Antwort auf die Glaubensdilemmen unserer Zeit gerade von der Offenbarung

des dreieinigen Gottes hergeleitet. Der von uns verehrte Bischof und
Theologe Urs Küry teilte, allerdings mit Einschränkungen, Barths
Ansicht. Sie hatten aber keineswegs vor, dieses Dogma nur als Merkmal der

Rechtgläubigkeit instand zu halten. Für sie stellt es das Herzstück christlichen

Glaubens dar.
Dazu erinnern sie uns an den Werdegang dieses Dogmas, das nicht

Frucht einer ruhigen, in die Tiefe verfolgten Spekulation von Kirchenvätern

war, sondern Ergebnis aufreibenden Ringens um Glaubensentscheidungen,

die mit der Wirklichkeit der Erlösung direkt zusammenhängen.
Athanasius machte es einsichtig, indem er sagte : Wenn Christus mit dem
Vater nicht einer Wesenheit gewesen wäre, wenn nicht Gott selbst in Chri-

138



stus für uns eingetreten wäre, dann wären wir nicht erlöst worden. Dann
hätte zugetroffen, was Paulus über Jesus Auferstehung und die Korinther
schreibt: «Wenn Jesus nicht auferstanden wäre, wäre unser Glauben
nichtig, dann wären wir noch in unseren Sünden.» Also hat Christus
Jesus, unterschieden von Gott dem Vater, aber einer Wesenheit mit ihm,
eine tiefe, grundsätzliche Bedeutung. Im Gegensatz zu Kants Meinung
liegen diesem Dogma tatsächlich praktische Überlegungen zugrunde.
Diese gehen aus dem Dogma hervor und weisen daraufhin.

Aber nicht nur diese Überlegungen veranlassten die Konzilien der alten
Kirche zu den Glaubensaussagen und Glaubensentscheidungen über den

dreieinigen Gott. Diesen liegen die Zeugnisse des apostolischen Zeitalters,

wie sie niedergelegt wurden in den Büchern des Neuen Testaments,
zugrunde.

Wir Altkatholiken möchten uns gründen auf das Zeugnis der Heiligen
Schrift und die Glaubensentscheidungen der ungeteilten Kirche. Das
bedeutet, dass wir die Glaubensentscheidungen in ihrer schriftlichen Abfassung

nicht nur respektieren und als bedeutsame Museumsstücke betrachten

dürfen. Unser Ziel soll aber weder die Repristination, reine Wiederholung,

noch die Konservation, Bewahren allein, sein. Es handelt sich

darum, dass wir die Glaubensentscheidungen der alten Kirche von neuem
nachvollziehen in unserer heutigen Situation und sie neu zu Geltung und

zu praktischer Bedeutung bringen.
Wenn wir diesen altkatholischen Grundsatz ernst nehmen, gilt gerade

uns die Aufgabe, die Fragen unserer Zeit zu beantworten, ausgehend von
der Perspektive, die diese Glaubensentscheidungen erschliessen. Wir
haben unsere Fragen zu verbinden mit der in dem Dogma der Dreieinigkeit

niedergelegten Glaubenseinsicht.
2. Worum handelt es sich bei diesem Dogma? Es besagt, zu seiner

einfachsten, vielleicht zu einfachen Form, reduziert, dies: Gott ist Einer in
drei Personen. In Gott sind Vater, Sohn und Geist, die eines Wesens sind,
zu unterscheiden.

Woher stammt der Wunsch, ja die Notwendigkeit, diese Unterscheidung

und diese Einheit zu verbinden? Die Antwort lautet: Man fasst
damit die verlässliche Wirklichkeit der Geschichte Gottes mit uns und mit
der Welt zusammen und bringt sie damit zum Ausdruck.

Das scheint reichlich abstrakt und wirklichkeitsfremd zu sein. Es

könnte die Meinung derer bestätigen, die behaupten, das Dogma sei eine

unrechtmässige Kreuzung von der ursprünglich biblischen Denkart mit
der griechischen, die das Bedürfnis hatte, die biblischen Angaben dem
damaligen Erkenntnisvermögen einsichtig zu machen. Man spricht dann

139



von der akuten Vergriechung des christlichen Zeugnisses und verurteilt
solche Versuche, weil sie die reine Wahrheit trüben würden.

Gleichzeitig werden wir damit gewarnt: auch uns könnte passieren,
dass wir die ursprüngliche, christliche Botschaft bei der Bearbeitung der

Fragen unserer Zeit dem menschlichen Bedürfnis in unverantwortbarer
Weise anpassen.

Ich bin allerdings davon überzeugt, dass die alte Kirche durch ihre
Entscheidungen eher ein leuchtendes als ein warnendes Beispiel gegeben

hat.
Wenn wir den geschichtlichen Werdegang des Dogmas von der Dreieinigkeit

betrachten, muss man daraus folgern, dass hier nicht die Rede ist

von unrechtmässiger Vergriechung. Eher hat die christliche Denkart das

Denkklima jener Tage wegweisend korrigiert, und diese Wirkung hat sie

immer noch.
Nach diesen Bemerkungen bin ich Ihnen den Beweis schuldig, dass das

Dogma der Dreieinigkeit sowohl wurzelt in der Geschichte Gottes mit der

Welt als auch jetzt noch wegweisend korrigieren kann.
3. Wenn auch die Betrachtung von Dreien in Einem typisch philosophisch

erscheint, ist sie doch gegründet in dem erzählenden Zeugnis der
neutestamentlichen Schriften.

Warum handelt es sich in diesen Schriften? Nicht an erster Stelle um
Spekulation, sondern um die Erzählung der überraschenden Erfahrungen
der Jünger mit Jesus, welche ihrem Leben eine neue Wendung gaben. Der
Umgang mit Jesus und sein Lebensende öffneten ihren Augen neue
Aussichten. Um darzustellen, was ihnen begegnet war, griffen sie Wörter und
Bilder aus der Glaubensgeschichte ihres Volkes auf, die zum Ziel hatten,
das einzigartige Band zwischen Gott und seinem Volke zum Ausdruck zu
bringen. Indem sie aber diese Wörter und Bilder anwendeten auf ihre
Erlebnisse mit Jesus, erhielten diese gleichzeitig einen neuen Inhalt. Was sie

in Jesu Leben, in seinem Sterben und später in seiner Auferstehung erlebten,

sprengte den alten Rahmen. Die einzigartigen Erfahrungen mit ihrem
Herrn zwang sie, trotz aller Schwierigkeiten auf Grund des strengen
Monotheismus, zu dem sie sich als Juden bekannten, den auferstandenen
Jesus als Herrn, Messias, Sohn Gottes zu bezeichnen.

Was ihnen widerfahren war, was an ihnen geschehen war durch Jesu

Leben, durch seinen Tod, durch seine bleibende Anwesenheit im Geiste,
glaubten sie aus dem Innersten, dem Wesen Gottes hervorgegangen zu
sein. Das war der Inhalt ihres Zeugnisses, das wollten sie zum Ausdruck
bringen, und darin liegt die Wurzel des später von der Kirche verfassten
Bekenntnisses zu Gott dem Dreieinigen.

140



Begründet in ihren Erfahrungen mit Jesus, sagten wir. Können wir das

genauer aufzeigen? Welches war das Geheimnis Jesu Verhaltens, in was

war es begründet? Die Evangelien weisen alle in eine Richtung: auf die

einzigartige Beziehung zwischen Jesus und Gott. Das kommt zum
Ausdruck in der Art, wie er zu Gott sprach. Er nannte ihn «Abba», «Väterchen»,

eine Redensart, die tiefe Vertraulichkeit bezeugt. Diese Beziehung
ist auch erfahrbar in der Botschaft vom kommenden Reich Gottes. Was
das bedeutet, geht aus Jesu Verhalten hervor : er wendet sich an diejenigen,

die nicht geachtet werden, die nicht besitzen, an die Armen und
Bedrückten. Hiermit beschwor er den Widerstand derjenigen herauf, die

glaubten zu besitzen und sich dabei sicher wähnten.
In seinem Tun und Reden zeigt Jesus das Wesentliche unseres Menschseins

auf. Das Reich Gottes nähert sich, wenn wir uns denjenigen, die
unserer Hilfe bedürfen, zuwenden. Und dazu sind wir nur fähig auf Grund
einer vertraulichen Beziehung zu Gott. Sich an den Nächsten, der mich
braucht, der an mich appelliert, wenden können, setzt eine Ausrichtung
auf Gott voraus. Und in der Annahme des Appells finde ich wahrhaftig zu
mir selbst.

Wir sehen, dass sich in Jesus die vollkommene Hingebung an den Vater
verbindet mit der vollkommenen Hingebung an den Hilfsbedürftigen.
Dadurch, dass er sich seinem Vater anvertraut, kann er anspruchslos werden.

Das macht ihn frei, er muss sich selbst nicht mehr behaupten : er kann
es aufs Äusserste ankommen lassen, bis auf den Tod am Kreuze. Und hier
wird klar, welcher der Grund seines Daseins ist : nur aus Gott kann man es

so weit kommen lassen. In Jesus offenbart sich die Selbstlosigkeit, die alle

Selbstbezogenheit überwindet.
Das ist nur möglich, wenn man lebt aus Gottes Herzen, aus dem Wesen

Gottes. So erfährt man in Jesu Lebensende Gottes väterliche Anwesenheit,

erkennt man Gott in väterlicher Nähe. «Wer mich sieht, der sieht den

Vater», zeichnete Johannes aus Jesu Mund auf. Man sieht es am Kreuz :

Gott ist nahe den Verlassenen, den Armen. Er gibt sich hin bis zum Äus-
sersten. Darin wird die Liebe ersichtlich, die allein Kraft hat, die Welt zu
ändern. Dieser Erfahrung sind die Schriften des Neuen Testaments voll.
Einen Höhepunkt bildet die wunderbare Hymne, die Paulus in seinem

Brief an die Philipper aufzeichnen liess (2.5-11).
Was wird daraus ersichtlich? Folgendes: Gott zeigt sein innerstes

Wesen, indem er sich in Jesus denjenigen mitteilt, die sich von ihm total
unterscheiden. Er zeigt sich als die Quelle des Lebens, indem er eingeht in
den Tod. Er zeigt seine Macht in der Schwäche dem andern zuliebe. Er
zeigt, dass er die Liebe ist. Trefflich sagt Walter Kasper : «Die Liebe ist es,

141



die die Paradoxie aushält und versöhnt, ohne sie zu verharmlosen, weil es

die Eigenart der Liebe ist, die Einheit von Verschiedenem zu sein. Liebe
bedeutet ja Einheit und Gemeinschaft mit dem in seinem Anderssein
bejahten anderen und damit Einheit und Versöhnung in der bleibenden
Zweiheit» (Jesus, der Christus, 1975, S. 198).

Diese überwältigende Erfahrung der Nähe Gottes hat man versucht in
den drei Namen zum Ausdruck zu bringen. Gleichzeitig bezeugte man,
dass, was in Jesus geschah und noch geschieht, aus Gott selbst hervorging.
Was man durch die drei Namen «Gott ist Vater, Sohn und Geist» aussagen

wollte, ist: Gott ist die Liebe. Seine Macht zeigt er darin, dass er

schwach sein kann, seine Allmacht ist Anteilnahme für alle. Was er
besitzt, wendet er nicht für sich selbst an. Sein Wesen ist nicht unberührbar,
sondern ist Liebe und Leben, die sich andern mitteilen. Wir begegnen ihm
nicht in hohen Himmeln und weiter Ferne, sondern in dem nahen und
anschaulichen Leben Jesu.

Die Art, wie er sich nach aussen hin gibt, unterscheidet sich nicht von
dem, was er in seinem Innersten wesentlich ist : eine ewige Bewegung der

Selbsthingebung, eine dauernde Gemeinschaft unterschiedener Personen.
So schenkt der Vater sich dem Sohne und der Sohn sich dem Vater in einer

ewigen Bewegung, welche ist der Geist. Die Dreieinigkeit besagt: es ist

Gott ein Anliegen, den andern, uns ins Dasein zu rufen. Aus seinem

Wesen geht hervor, dass er uns aufnehmen will in eine Bewegung von
Leben und Liebe. Er will uns von unserer Selbstbezogenheit befreien,
damit wir uns aufschliessen für gegenseitig Leben spendende Beziehungen.

Die Dreieinigkeit besagt: das Geheimnis Gottes, welches das

Geheimnis unseres Lebens und unserer Umwelt ist, will uns leben lassen in
einer Einheit, in der wir uns gegenseitig unsere Andersartigkeit bestätigen.

Die Unterschiede gibt es nicht, damit wir uns aus einem Trieb zu
Besitz heraus bekämpfen, sondern es gibt sie um zu Versöhnung, zu einer
tiefen Einheit zu gelangen. Die Andersartigkeit ist eben eine Bedingung
dieser Einheit.

Wenn es sich so verhält, kann dieses Dogma nicht blasse Spekulation
sein. Es will uns die Augen öffnen und unsere Herzen bewegen zu einer

neuen Lebensart. Der Umgang mit dem Nächsten hängt mit unserer
Beziehung zu diesem Gott zusammen, und unsere Beziehung zu Gott
mit unserem Umgang mit dem Nächsten. Der Zusammenhang dieser

Beziehungen hat direkte Folgen für das Geflecht unseres Zusammenlebens.

Das geht aus dem Zeugnis des Neuen Testaments hervor, das zeigt uns
die Kirchengeschichte, und das hat eine Bedeutung für das Heute.

142



Das erste habe ich begründet, beim zweiten will ich kurz verweilen und
das dritte schliesslich als Ansatz für unsere Gespräche berühren.

4. Jesu Evangelium fand nach kurzer Zeit grossen Anklang im
griechisch-römischen Raum. Die Jünger hatten den Auftrag, das Geheimnis

Gottes, wie es im apostolischen Zeugnis niedergelegt worden war,
weiterzugeben. Einerseits müsste man das Reden von Gott in drei Namen
beibehalten, andererseits sollte es verständlich sein für den griechisch-römischen

Menschen.

Ausgehend von der damaligen philosophischen Denkart, die starke

Neigung hatte, die ganze Wirklichkeit von einem einzigen Seinsprinzip
herzuleiten, wurden verschiedene Versuche gemacht. Indem man Gott
diesem einen höchsten Seinsprinzip gleichstellte, meinte man die Namen
Vater, Sohn und Geist als Äusserungen des einen Gottes ansehen zu können,

der sich in dreifacher Weise offenbarte. Es handelte sich also um den

Einen, der sich je nach Zeit und Umständen als Vater, als Sohn und als

Geist zeigte, ohne dass von einer eigentlichen Unterscheidung die Rede

sein konnte.
Oder man neigte, unter dem Einfluss damaliger platonischer Strömungen,

dazu, in Gott den Vater, den Sohn und den Geist einander zu
unterordnen : der Vater galt mehr als der Sohn, der Sohn mehr als der Geist.

Beide Versuche wurden von der Kirche abgelehnt.

Athanasius, der grosse Theologe und Bischof von Alexandrien,
betonte, dass die Unterscheidung der drei, wie er sagte, Hypostasen in Gott,
das heisst, die drei wesentlichen Ausdrücke von Vater, von Sohn und von
Geist, beibehalten werden sollten, und dass jede der andern gleichwertig
sei. Von Unterordnung durfte nicht die Rede sein, es handelte sich um
Nebenordnung.

Die drei Hypostasen, im lateinischen die drei personae, sind nicht
Wesensarten des einen Gottes, sondern wesenhafte Unterscheidungen.
Die Kirche ist seinen Ansichten gefolgt, und das hatte weitgehende Folgen.

Es würde zu weit führen, das in Einzelheiten aufzuzeigen. Wir müssen

uns notwendigerweise kurz fassen. Folgendes soll aber dargelegt werden.
Erstens führte die Betonung der Unterscheidung, die dem Vater, dem

Sohn und dem Geist eigene Persönlichkeit zuerkannte, zu der Entwicklung

unserer heutigen Auffassung vom Wesen einer Person als

unauswechselbarer, geistiger Individualität. Zweitens: Als Prinzip der
Wirklichkeit wurde nicht eine vereinheitlichende Seinsquelle angenommen,
sondern die gegenseitige Bezogenheit von Personen. Also ist nicht ein
unpersönliches Seinsprinzip Quelle allen Lebens, sondern ein Leben in
Beziehungen. Drittens: hat es Folgen für unser Menschsein: nach Gottes

143



Bild geschaffen sind wir nicht Individuen im Sinne selbstgenügsamer
Einzelgänger, sondern verdanken wir unser Dasein persönlicher gegenseitiger

Bezogenheit. Anders gesagt: Ich verdanke mein Dasein dem andern,
der es mir schenkt, ebenso wie ich dem andern das Leben ermögliche. Und
das nicht in Unterordnung, als lenkte der eine von oben herab den andern,
sondern in Nebenordnung, dem andern wahrhaftig zugetan, ohne dass

die Rede ist vom einen, der mehr oder weniger, höher oder niedriger ist als

der andere, oder von einem Kampf um die Stellung, die wir innehaben.
Der Theologe E. Peterson hat schon vor einem halben Jahrhundert

gezeigt, welche Folgen diese Glaubensentscheidung hat für die Art und

Weise, wie wir gesellschaftlich zusammenleben. Wenn Gott nur Einer ist,
hat das Weltall eine monarchische Struktur : Gott wird zum Symbol und

zur Ursache einer einförmigen Einheit. Das kann hinführen zu einer

imperialistischen Gesellschaftsordnung, die von einem Punkt ausgeht:

vom einen Kaiser, vom einen König, vom einen Führer.
Gottes Dreieinigkeit gibt aber keinen Anlass zu derartigen Machtstrukturen,

weder in dem Staat noch in der Kirche. Es handelt sich um eine

Einheit, die gründet auf Verschiedenheit, und um Verschiedenheit, die
sich gründet auf eine tiefe innerliche Einheit. Anders gesagt: Diese
Glaubensansicht hat Folgen für die Weise, wie wir untereinander verkehren :

diese beugt jeder Form von gegenseitigem Ausschluss vor und jeder
Einnehmung formeller Machtpositionen, welche immer mit Streit um Macht
verbunden ist.

Wer ich bin, wird erkennbar in meiner Beziehung zum anderen, der
seinerseits mir ermöglicht, mich selbst zu sein, wie ich ihn in seiner Persönlichkeit

bestätigen darf. Ich finde nicht zu mir, wenn ich mir eine

Machtstellung erwerbe, sondern eher, wenn ich anspruchslos den andern sein

lasse. Das ist möglich, wenn ich fühle, dass ich, wie der Nächste, getragen
werde von einem Band, das uns beide übersteigt. In diesem Sinne bleibt
die alte Glaubensentscheidung, die durch die triadische Ordnung des

Ursprungs allen Lebens aussagen wollte, dass «Gott die Liebe ist», auch

für unsere Fragen aktuell.
5. Kürzlich sah ich den eindrücklichen Film von Claude Goretta «La

Dentellière». Feinfühlig legt der Filmer die Beziehung zwischen einem

wortarmen, jungen Mädchen, einer Lehrlingcoiffeuse aus einfacher

Familie, und dem mit vielen Worten begabten Philologiestudenten, dem

einzigen Sohn eines wohlhabenden Bauern, fest. In echter Zuneigung
entsteht zwischen ihnen eine zarte Liebesbeziehung. Sie erfahren eine

wunderliche, tiefe Einheit, die dennoch zerfällt. Sie sind nicht imstande, die

durch ihre Art und ihre persönlichen Verhältnisse bedingten Unter-

144



schiede zu überbrücken. Jedes ist und bleibt gefangen im Kokon seiner
sozialen Bedingungen und seiner gesellschaftlichen Verhältnisse. Sie sind
nicht imstande, das Geheimnis ihres Beisammenseins trotz ihrer
Verschiedenartigkeit durch vorsichtiges Sprechen und geduldiges Zuhören zu
bewahren : ihnen fehlen die Worte dazu. Sie verlieren sich aus den Augen,
und das Mädchen landet in der stillen Verschwiegenheit einer psychiatrischen

Anstalt.
Dieses mitreissende Bild ist typisch für unsere Zeit: Als Gefangene

gesellschaftlicher Positionen und Umstände sind wir oft nicht imstande,
einander zu erreichen. Wir haben Mühe, darüber zu sprechen, was uns am
tiefsten bewegt und vereinigt, wir hören einander nicht, wir können auch

nur schwer zuhören: zwischen uns ist zuviel Geräusch. So entgeht vielen
der Sinn ihres Lebens. Dennoch hoffen sie, dass sie durch alles hindurch
einmal gehört, gekannt, angenommen werden.

Christ sein heute : unter diesem Thema sind wir zusammengekommen.
Was wollen wir damit erreichen?

Antworten suchen, um richtungweisend antworten zu können, um eine
bessere Antwort zu sein auf die Fragen, die wir, die die Menschen einander

vorlegen, füreinander darstellen. Fragen, die zusammenhängen mit
dem Verlangen, angenommen zu sein, und trotz aller Unterschiede, durch
die wir schlussendlich einmalig und uns selbst sind, das Band des

Beisammenseins zu erfahren.
Das Geheimnis Gottes, das er in Jesus offenbarte, ist wegweisend : wir

lösen nichts, indem wir Menschen auf einen Einheitsnenner zusammenbringen,

indem wir, von einem einförmigen Prinzip ausgehend, ein Band

erzwingen. Das Geheimnis unseres Daseins ist begründet in Gott, und wir
wurden erschaffen nach seinem Bilde. In dem Sinne ruht unser
Beisammensein in einer Einheit, in der sich jeder in seiner Eigenartigkeit bestätigt
wissen darf, in der einer den andern bejaht. Nur so erfahren wir und zeigen

wir, wer Gott ist, als den Sinn unseres Daseins.

Wo erwarten wir, dieses erfahren zu können? Aufjeden Fall in der
Gemeinschaft derer, die sich mit diesem Geheimnis Gottes verbunden fühlen

: in der Kirche. Wie oft aber haben die Gläubigen, gerade um das

Geheimnis rein zu wahren und zu bewahren, Grenzen gesetzt, durch die man
allerdings Sicherheit bewirkte, aber auch andere ausschloss. Die Kirche
ist -im grösseren wie im kleineren - der Dynamik menschlicher Gruppen
unterworfen : sie schliesst sich und schliesst aus.

Immer aber erscheint an ihrer Grenze der andere, der Fremde, der

Machtlose und Hilfsbedürftige, in dem sie ihren Herrn erkennen darf.
Dieser fragt sie, ihren Besitz zu teilen, ihre Grenzen zu überschreiten. Die

145



Kirche ist wie eine Sekte, die immer dazu herausgefordert wird, ihre
Grenzen zu überschreiten zugunsten des Fremden, der Anspruch erhebt

auf ihren Besitz und der ihre mühsam erworbene Stellung in Frage stellt.
Welches ist unsere Reaktion? Schliessen wir den Kreis, um das Geheimnis

zu bewahren, oder öffnen wir uns den Ansprüchen von aussen? Diese

Frage fügt unserem Reden von Ökumene eine ganz besondere Perspektive

hinzu. Dem andern verdanken wir unser Dasein, auch als Kirche.
Der Anspruch des andern ertönt aber nicht nur vor den Türen der Kirche,

sondern auch vor der Tür meines persönlichen Daseins. Der Nächste

stellt Ansprüche an mich : in einem Gespräch sagte ein Jugendlicher über
das Abendgebet : es ist herrlich, oft und lang mit Gott zu sprechen ; er hört
dich an, ohne dir ins Wort zu fallen.

Das sagt viel aus über die Weise, wie Jugendlichen zugehört und wie sie

verstanden werden. Öffnen wir uns ihnen, oder belehren wir sie?

Hier stellt sich die Frage nach meiner Persönlichkeit: Darf ich, soll ich

mich ganz entfalten und alles was in mir ist entwickeln, so dass ich den

Anspruch des andern, meines Mannes, meiner Frau nicht zulassen kann?

Beisammensein, beisammen bleiben in Verschiedenheit, den Fremden,
der an der Tür klopft, bejahen: es begegnet dir im Zusammenleben mit
deinem Mann, deiner Frau, deinen Kindern, deinen Freunden.

Aber auch in anderer Weise lasse ich den Fremden nicht zu : sein

Anspruch auf mein Geld und meinen Besitz bedroht mich. Darum baue ich

mir ein Haus mit dicken Wänden, um sicherzustellen, was ich erworben

habe; darum bedeutet Besitz mir mehr als Dasein.

Was im kleineren, überschaubaren Zusammenhang seine Gültigkeit
hat, gilt auch im grossen Ganzen: wir wissen, dass es eine Ambivalenz
dem Fremdarbeiter gegenüber gibt, den wir für das Wachstum der Industrie

benötigen, der in seiner Andersartigkeit aber gleichzeitig bedrohlich
wirkt. Können wir uns selbst bleiben inmitten so vieler Italiener, Surinamer,

Molukker, Türken und Marokkaner?
Was wird von uns verlangt, wenn wir nicht nur unseren Besitz, sondern

auch unsere Arbeit mit andern teilen? An die wirtschaftlichen Türen
pocht die Dritte Welt: Teilt euren technischen und industriellen Besitz...
Das wird weitgehende Folgen für unseren Wohlstand haben. Sollen wir
uns, wenn dieser Ruf ertönt, zusammenschliessen, weil Eintracht stark
macht? In dem Wettbewerb der Völker ist ein einheitliches Europa stärker

als ein geteiltes Europa.
Können wir den Stolz auf unsere eigene Nationalität überwinden und

einem Beisammensein zuwachsen? Können wir als Völker eins sein, ohne
dass von mehr oder weniger, grösser oder kleiner die Rede ist?

146



Wie verhalten wir uns schliesslich unserer Umwelt gegenüber? Respektieren

wir sie in ihrer Eigenartigkeit, oder nützen wir sie in technischem
und industriellem Können zugunsten unserer Selbstverwirklichung aus?

All diese Fragen beziehen sich auf das eine: das Beisammensein mit
Ehrfurcht und Achtung vor einer Persönlichkeit. Der Unterschied ruft die

Bewegung der Liebe hervor, die zusammenhält. Aus diesem Geheimnis
geht das wahrhaftige Leben hervor, das Leben aus Gott.

Wir werden uns in diesen Tagen begegnen, wir hoffen, beisammen zu
sein. Wir sind verschieden, wir leben in anderen Verhältnissen, wir sind

jung oder alt, wir sprechen verschiedene Sprachen, wir haben verschiedene

Fragen.
Ich hoffe, dass wir uns verstehen, uns kennenlernen und uns gegenseitig

antworten können im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.

Dritter Kongresstag, Donnerstag, 4. Mai

An diesem Himmelfahrtstag konnten früh aufgestandene Teilnehmer
eine alte holländische Tradition erleben, das sogenannte «dauwtrappen»

«Tautreten»). Ob dieser Ritus, der wohl ursprünglich in dem

frühmorgendlichen, barfüssigen Treten der noch taunassen Wiesen bestand,
mit einer urzeitlichen Fruchtbarkeitshoffnung zusammenhängt, muss
ungeklärt bleiben ; sicher ist, dass dieser Tag einer der produktivsten des

Kongresses war. Der ganze Morgen war für die liturgischen Feierlichkeiten

des hohen Festes reserviert, und dem öffentlichen Charakter dieses

Tages gemäss kamen viele Besucher aus den Niederlanden hinzu, von der
Messe bis zum späteren Nachmittag. Um 10.30 Uhr zogen alle Geistlichen

in liturgische Gewänder gekleidet ein. Jeder Bischof hatte seinen

Klerus um sich versammelt. So sassen auch in der Kirche Bistümer,
Kirchenprovinzen und Konfessionen zusammen. Die Messe wurde zelebriert

von Erzbischof Kok - seine Assistenten, die auch im täglichen Leben im
Nebenberuf das Amt ausüben, das sie jetzt liturgisch versahen, waren
Diakon K. J. Homan und Subdiakon W. H. de Boer2. Die Predigt wurde

von Prof. Dr. Kurt Stalder gehalten, die in Kurzfassung hier wiedergegeben

sei :

2 Herr de Boer hat inzwischen am 3. Juni dieses Jahres die Diakonatsweihe erhalten.

147



Predigt
für den Gottesdienst am Himmelfahrtstag

im Rahmen des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses
(4. Mai 1978, Noordwijkerhout)

Lesungen: Apg. 1, 1-11 ; Mark. 16, 14-20 (dazu noch Eph.2, 5 und 6)

Kurzfassung

Wir haben alle zur Vorbereitung auf den Kongress ein kleines Heft mit Diskussionsunterlagen

erhalten. Darin werden uns viele Fragen gestellt. Als ich sie zum erstenmal

alle nacheinander las und überlegte, fühlte ich mich immer mehr deprimiert.
Denn es lässt sich ja nicht leugnen, dass die Fragen, die in dem Heft aufgeworfen
werden, wirklich bestehen. Mehr noch: viele Fragen berühren nur eine Seite eines

Problems, und wenn man sie beantworten will, stösst man aufeine ganze Kette neuer
und noch viel schwierigerer Fragen. Und viele andere Probleme, die mindestens
ebenso wichtig sind, wurden kaum oder gar nicht genannt. Dass wir uns mit so vielen

Dingen beschäftigen sollen, dass wir für so vieles verantwortlich sind und Lösungen
finden sollten ; dass wir oft keine Lösungen kennen oder uns nicht auf einen

Vorschlag einigen können - das eben deprimierte mich.
Nur zu gern fände ich eine Möglichkeit, diesem Druck auszuweichen. Und

anscheinend gibt es Leute, die das zustande bringen, indem sie einfach möglichst wenig
an all das denken. Aber einem Christen ist dies nicht erlaubt. Gerade das, was wir am
heutigen Fest, am Himmelfahrtstag feiern, verwehrt uns jede Ausflucht. Aufnahme
in den Himmel ist nämlich nichts anderes als Antritt der Herrschaft über alle Dinge,
und zwar nicht nur für den Sohn Gottes allein, sondern für uns alle mit ihm. Wie der
Sohn Gottes, indem er Mensch wurde, die ganze Menschheit mit sich verband und
die Sünden aller Menschen am Kreuz beseitigte, so hat er auch in seiner Auferwek-
kung und Himmelfahrt die ganze Menschheit mit sich genommen und uns Anteil an
seiner Herrschaft gegeben. Darum heisst es im 2. Kapitel des Epheserbriefs
ausdrücklich, dass Gott uns in Christus im Himmel «miteingesetzt» habe. Was uns in
den vielen Fragen des Vorbereitungsheftes begegnet, ist somit nichts anderes als die

Bestätigung dafür, dass wir in Christus von der Schuld befreit und mit ihm erhöht
wurden. Der Mensch war ja von Anfang an zum Verwalter der Schöpfung eingesetzt.

Und obwohl wir diese Stellung zu grässlichen Zerstörungen missbrauchten,
sind wir doch darin erhalten worden. Das ist nach meiner Meinung durch Christus
geschehen, der unsere Schuld trug und uns nun mit ihm regieren lässt.

Jedoch, je deutlicher uns die Fragen in unserm Vorbereitungsheft vor Augen führen,

dass wir an der Herrschaft Christi Anteil haben, desto mehr können uns die
gleichen Fragen auch in Anfechtung bringen. Ich habe ja schon gleich am Anfang
gesagt, dass mich die grosse Menge der Probleme immer mehr deprimierte, weil ich
nicht weiss, wie wir uns mit alledem beschäftigen können, und noch weniger, wie wir
alles verstehen und für alles Lösungen finden sollen. Man kann zwar sagen, dass sich
nicht jeder mit allem zu beschäftigen braucht, dass jeder sich demjenigen Komplex
widmen soll, wo er am meisten beitragen kann, wie wir uns hier am Kongress ja auch
in Gruppen aufgeteilt haben. Man kann sogar sagen, dass die Kirche eine Gemeinschaft

sei, in der die verschiedenen Verantwortungen entsprechend den Begabungen
verteilt werden, wie es der Apostel Paulus im 12. Kap. des 1. Korintherbriefes nahelegt.

148



Ich muss aber gestehen, dass mich diese Auskunft, so richtig sie ist, nicht recht zu
beruhigen vermag. An unsern Schulen macht man das ja schon lange so. Das führt
zu einer immer stärkeren Spezialisierung. In den obersten Schulen ist sie oft so
extrem, dass die Leute, die in einem Universitätsinstitut arbeiten, die Arbeit nicht
verstehen, die wenige Meter nebenan getan wird. So bekommt man den Eindruck, es

wisse und verstehe niemand, was in unserer Welt alles getrieben wird. Niemand
scheint den Überblick zu haben, und wo niemand einen Überblick hat, ist es unmöglich

oder mindestens sehr schwierig, die Verantwortung zu übernehmen.
Und dann ist da die Menge der grossen und kleinen Probleme, für die niemand

eine Auskunft weiss, z.B. die Fragen, die sich aus der Erschöpfung der Rohstoffe
ergeben könnten. Vielleicht schon in 15 Jahren könnte das anfangen, dass von einem
Rohstoff nach dem andern nichts mehr vorhanden ist. Und ob man dann jedesmal
einen Ersatz findet, weiss niemand. Auf andern Gebieten, z.B. auf dem von Geld
und Wirtschaft, werden zwar Lösungen angeboten, aber sie sind aus verschiedenen
Gründen umstritten. Und wahrscheinlich gibt es noch viele Probleme, die wir heute
noch gar nicht bemerken, die erst später zum Vorschein kommen. Und schliesslich
dürfen wir die Schwierigkeiten des Zusammenlebens nicht vergessen, unter denen es

immer wieder Unlösbares zu geben scheint.
Das alles zusammen ist eine schwere Anfechtung. Ich empfinde es jedenfalls so;

denn wenn wir an der Herrschaft Christi Anteil haben, sollten wir doch Lösungen
finden für die Probleme in der Welt. Aber es ist nicht zu bestreiten : für viele
Schwierigkeiten werden die Lösungen nicht gefunden. Das ist früher schon so gewesen und
könnte auch uns widerfahren, mit allen unabsehbaren Folgen. Und ich kann nicht
bestreiten, dass auch dies seine Gründe haben könnte. Manchmal finden wir eine

Lösung nicht, weil wir das nicht tun wollen, was zur Lösung nötig wäre. Manchmal
haben wir es nötig, trotz oder sogar wegen der Vergebung an frühere Missgriffe erinnert

zu werden. Vor allem aber müssen wir uns zweierlei vor Augen halten : wir
haben wohl Anteil an der Herrschaft Christi; wir sind aber nicht selber Christus.
Und dann : Christus will nicht nur reparieren, was wir zerstört haben, damit wir
ungehindert mit unsern Rücksichtslosigkeiten und Gottlosigkeiten fortfahren können.
Er will ja einen neuen Himmel und eine neue Erde, in der Heil wohnt. Darum müssen
wir immer wieder an Grenzen stossen, bei denen es nicht weiter geht, damit wir uns
selbst und die Welt für die grosse Hoffnung offen behalten.

Ich bin mir bewusst, dass ich jetzt, mit den letzten Sätzen, etwas gesagt habe, das
für viele gefährlich sein könnte. Denn viele hören gar nicht so ungern, dass man in
einer Sache ja doch nichts machen könne. Das kommt ihrer Bequemlichkeit oder
Ängstlichkeit nur zu sehr entgegen. Darum muss ich beifügen, dass es gerade an dieser

Stelle so etwas wie eine Scheidung von Glaube und Unglauben gibt. Der
Unglaube gibt sich damit zufrieden, dass wir die Welt nicht neu machen können, und tut
auch das nicht, was wir tun könnten. Der Glaube sagt: es ist wohl gut, dass wir die
neue Erde nicht selber schaffen können. Aber Christus bringt die neue Welt. Das
können wir schon jetzt merken, nämlich jedes Mal, wo wir etwas Verfehltes, etwas,
das Menschen unnötiges Leiden verursachte, zum Guten verändern können. So

gross die Probleme sind, für die wir vielleicht nie oder jedenfalls zur Zeit eine
genügende Lösung nicht kennen, viel zahlreicher sind die Gelegenheiten und Fälle, in
denen Besserung und Beglückung gelungen ist und noch gelingen kann. Dazu braucht
es Einfälle und Ideen. Die kommen vom Heiligen Geist. Aber man muss sie gemeinsam

suchen und kann sie meist nur gemeinsam verwirklichen. So entsteht dann

149



etwas, was schon den Anfang der neuen Welt ausmacht : die Gemeinschaft der Kirche.

Darum wollen wir gemeinsam immer wieder zum Himmel aufschauen, nicht,
um den Druck unserer Aufgaben zu vergessen - davon haben schon die Engel die

Jünger abgehalten -, sondern um nach dem Kommenden Ausschau zu halten und
den Geist zu erbitten, der uns ausrüstet, schon jetzt dieses Kommende anzudeuten.

Beim Mittagessen wurden etwa 200 auswärtige Besucher gezählt, auch

genoss eine schwer zu schätzende Zahl die Mahlzeit anderswo. Nach dem

Mittagessen fand ein Informationsmarkt statt, der von den Herren
«Marktmeistern» Gabri de Groot und Rudi Giskes recht gut organisiert
worden war. Überall im Erdgeschoss des «Leeuwenhorst» hatten
Gemeinden, Vereine und Privatpersonen Stände eingerichtet, worin sie ihr
besonderes Anliegen jeweils den Teilnehmern und Besuchern vorzeigten.
Der Berichterstatter zählte deren etwa 25. Die Aussteller waren nicht nur
Kirchgemeinden (fast nur holländische) oder nationale altkatholische
Kirchen (fast alle Länder), Verbände (Frauenbund, Mission, Jugendlager,

geistliche Bruderschaften), sondern auch ökumenische (holländische
zwischenkirchliche Friedensberatung), humanitäre und soziale (Amnesty
International, Entwicklungshilfe, Umweltschutz) Gruppen sowie auch

Jugendliche: Kinder von 5-13 Jahren brachten eine umgangssprachliche
Version des Gleichnisses von den Talenten auf die Bühne, und die gleiche
Sängergruppe wie die des vorigen Abends sang einige Lieder an der Aus-
sentür.

Auf 16.00 Uhr waren wieder Gruppengespräche angesetzt. Nach dem
Abendessen wurde ein verfrühtes Abendgebet gehalten, weil in den
Niederlanden jedes Jahr am 4. Mai um 20.00 Uhr das Gedächtnis der Toten
des vergangenen Krieges mit zwei Minuten Stille begangen wird. Diese
zwei Minuten bildeten den zeitlichen und geistigen Mittelpunkt eines auf
deutsch gesprochenen, auf niederländisch gesungenen, dem Frieden
gewidmeten Abendgebets, das von zwei niederländischen Lektoren, Frau
S.L.G.Blom-Boijen und Herr E.M.P.P.Verhey, geleitet wurde. Nach
dem Abendgebet wurden die Gruppengespräche noch fortgesetzt bis
21.30 Uhr.

Vierter Kongresstag, Freitag, 5. Mai

Der Morgen des letzten vollständigen Kongresstages war wieder den

Gruppengesprächen gewidmet. Nach dem Mittagessen fand ein Ausflug
zur ständigen Blumenausstellung «De Keukenhof» statt, wo die Teilnehmer

sich wieder an den Erzeugnissen der holländischen Vorliebe für die

gepflegte Natur erfreuen konnten. Am Abend dieses Tages kamen alle in

150



der Aula zusammen, wo Prof. Visser seine Eindrücke von den

Gruppengesprächen (verarbeitet im nachfolgenden Diskussionsbericht) darbot,
abwechselnd mit heiter-unterhaltenden und ernsthaft-informierenden
Beiträgen der verschiedenen altkatholischen ethnischen Gruppen. Dabei

waren die Beiträge der Osteuropäer meist seriöser als die der Westeuropäer

; freilich treffen die letzteren sich leichter in Gremien, wo sie einander
über ihre kirchlichen Erlebnisse informieren können.

Fünfter Kongresstag, Samstag, 6. Mai

Am letzten Morgen zelebrierte Bischof Gauthier ein Hochamt nach der

neuen schweizerischen Liturgie. Darauf folgte die geschäftliche Schlusssitzung

des Kongresses mit den Wahlen als Haupttraktandum. Frau van
Kleef liess zunächst den Präsidenten des Ausschusses, Herrn Wilhelm
Deister, der sich zur Wiederwahl stellte, in seinem Amt bestätigen, worauf
dieser die Leitung der Sitzung übernahm.

Zunächst müsste nun ein Antrag der deutschen und holländischen
Frauenbünde zur Diskussion gestellt werden, der am Vorabend den

Kongressteilnehmern schriftlich ausgehändigt worden war. Er hatte folgenden

Wortlaut :

Antrag an den Ständigen Kongressausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse

Ausgehend von der Tatsache,

- dass die Internationalen Altkatholikenkongresse seit ihren Anfängen vom
Engagement verantwortungsbereiter Laien aus verschiedenen Nationen und aus allen
Ständen getragen wurden,

- dass die Verwirklichung des Rechts der Laien aufMitwirkung bei kirchlichen
Angelegenheiten zu jenen altkatholischen Reformen gehörte, die über den eigenen
kirchlichen Bereich hinaus grosse Beachtung in der Ökumene fanden,

Überzeugt,

- dass die umfassende Einbeziehung verantwortungsbereiter Laien in die kirchliche
Arbeit in unserer Gegenwart noch an Bedeutung zugenommen hat,

Erwarten wir von einer Erweiterung des Ständigen Kongressausschusses

- die Einbeziehung von bislang nicht im Ausschuss vertretenen Gruppen - z. B.

Frauen, z. B. Jugend - in die Planung und Vorbereitung der Kongresse durch
Stellung eines Ausschussmitglieds,

- die Vermehrung der Chancen für die kleineren Kirchen der Utrechter Union, in
der Ausschussarbeit repräsentiert zu sein,

151



- eine verstärkte Berücksichtigung der unterschiedlichen Anliegen und Probleme
der verschiedenen altkatholischen Kirchen und ihrer Laien bei der Themenauswahl

durch die grössere Vielfalt in der Zusammensetzung des Ausschusses
hinsichtlich Nationalität, Geschlecht und Alter,

- die Beschleunigung der Kongressvorbereitungen durch vermehrte Arbeitsteilung
im Ausschuss, damit sich die Gemeinden zeitiger mit den Themen befassen können

und auch schon früh über Zeit, Ort und Kosten informiert sind.

Wir beantragen daher,

- unter entsprechender Abänderung des Art. 3 der Statuten der Internationalen
Altkatholikenkongresse, den Ständigen Kongressausschuss von drei auf mindestens

fünf Mitglieder (Männer und Frauen) zu erweitern.

Namens het bestuur van de Bond Die Vorsitzende des Bundes

van Oud-Katholieke Vrouwen Altkatholischer Frauen
in Nederland : Deutschlands :

M. Mulder- Vis Dr. I. Brinkhues
Voorzitter

Prof. Peter Maan empfahl, diesen Antrag abzulehnen, da die Arbeit des

Kongressausschusses durch eine personelle Erweiterung nur erschwert

würde; die einzelnen Mitglieder könnten auf andere Weise die Mitarbeit
weiterer Kreise ihrer Kirche sichern. Der Antrag wurde indessen mit grosser

Mehrheit angenommen.
Auf Grund dieser Entscheidung mussten nun die Statuten aus dem

Jahre 1961 angepasst werden. Herr Dr.Deister stellte folgende Anträge:
Art. 3

Der Ständige Kongressausschuss besteht aus 5 Mitgliedern und wählt
aus seiner Mitte einen Vorsitzenden, stellvertretenden Vorsitzenden und
Sekretär. (Rest unverändert.)

Art. 4

(Absatz 1 und 2 unverändert.)
Absatz 3 : Beschlüsse des Ständigen Kongressausschusses kommen

zustande, wenn alle 5 Mitglieder befragt werden und drei von ihnen ihre
Zustimmung geben.

Diese Revision der Statuten wurde einstimmig angenommen.
Somit waren nun 4 neue Mitglieder zu wählen, wobei der Ausschuss

vorschlug, je einen Vertreter aus Holland, der Schweiz, der DDR und
Österreich zu bestimmen.

Herr Dr. Rob Mulder wollte sich aus beruflichen und gesundheitlichen

Gründen aus der Ausschussarbeit zurückziehen. Herr Dr. Deister
dankte ihm herzlich für seinen grossen Einsatz bei der Vorbereitung die-

152



ses Kongresses. Als Nachfolgerin konnte er Frau S. S.J. van Kleef-Hille-
sum vorschlagen, was von den Anwesenden mit grossem Beifall
aufgenommen wurde. Ferner stellte sich Herr Pfr. Hansjörg Vogt aus der
Schweiz zur Wahl ; auch er wurde einstimmig gewählt und wird weiterhin
das Sekretariat besorgen.

Für den vierten Sitz schlug der Vorsitzende vor Frau Dr. Ursula Busch-

lüter, Blankenburg. Aus der Mitte der Versammlung wurde als weiterer
Vorschlag Herr Pfr. Klemens Haas, Leipzig, genannt, der sich bereit
erklärte, eine allfällige Wahl anzunehmen, obwohl er keineswegs zusagen
konnte, die für die Teilnahme an den Sitzungen notwendigen
Ausreisegenehmigungen zu erhalten. Schliesslich meldete sich Bischof Majewski
zum Wort und schlug als dritten Kandidaten Herrn Wiktor Wysoczahski
vor. In der Wahl erhielt Frau Buschlüter zwar am meisten Stimmen, aber
nicht die absolute Mehrheit. Da das Verfahren von einigen Teilnehmern

heftig angegriffen wurde und sich eine kleinliche Debatte um Verfahrensfragen

zu entwickeln begann, griff der Erzbischof ein und schlug vor, die

Wahl abzubrechen. Die Versammlung stimmte stillschweigend zu. Somit
besteht der Ständige Kongressausschuss auch in den kommenden vier
Jahren aus drei Mitgliedern.

Nach diesem Intermezzo, das manche vom Kongress begeisterte
Teilnehmer ernüchterte und auf den harten Boden der Realität
zurückbrachte, konnte der Präsident zur angenehmeren Wahl des nächsten
Kongresslandes übergehen. Turnusgemäss ist Österreich an der Reihe, und
Herr Bischof Hummel lud denn auch unter dem Beifall der Versammlung
die Altkatholiken auf 1982 in sein Land ein.

Der versöhnliche Schluss brachte den Dank an alle für den Kongress
und seine reibungslose Durchführung Verantwortlichen, der - wie könnte
es auch anders sein - mit prächtigen Tulpenbuketts zum Ausdruck
gebracht wurde. Darauf sprach der Erzbischof ein Dankgebet, erteilte den

Segen und beendete den Kongress mit dem gemeinsam gesungenen Te

Deum.

Diskussionsbericht

«Oud-katholieken met zowat alles bezig» - «Altkatholiken reden über
fast alles», schrieb die holländische Zeitung «Trouw» am 5. Mai 1978

über das Diskussionsthema des Kongresses. Der gewiss etwas ironische
Ton dieser Schlagzeile gibt an, dass der Aussenstehende leicht den
Eindruck hatte gewinnen können, der kongress hätte sich bei dem enormen
Diskussionsthema übernommen. Doch wurde in den einzelnen Gruppen

153



vieles gesagt, was die Mühe wert war. Die 13 deutsch-, 2 niederländisch-,
2 französisch- und 2 englischsprachigen Diskussionsgruppen setzten sich

mannhaft auseinander mit tatsächlich allen möglichen aktuellen Problemen

aus Kirche und Gesellschaft, um die «Bewährung als Christ in der

Welt» auf möglichst vielfältige Weise zu durchleuchten. Nur in einer
weiteren Gruppe wurde von niemand ausser ihrem «Guru», Prof. Dr. Christian

Oeyen, gesprochen: diese Gruppe diskutierte nicht, sondern gab
sich der schweigenden Zen-Meditation hin.

Im nachfolgenden wollen wir den Gang der Diskussionen der Reihe
nach skizzieren. Dazu werdenjeweils die Fragen aus der Diskussionsvorlage

in den vier Sprachen des Kongresses gegeben und, im Kursivdruck
vorangehend, einige Gedanken Prof. Vissers zu den gegebenen Antworten

gebracht. Danach folgen dann einige ausgewählte Bemerkungen aus
den Diskussionsgruppen, jeweils in der Originalsprache der Gruppenberichte.

Thema A (Mittwoch, 3. Mai)

Mein Nächster als Angehöriger und Nachbar
Mijn nabije naaste

My nearby neighbour
Mon prochain tout près

In fast allen Gruppen bevorzugte man das Thema des Zusammenlebens.

Die Gespräche konzentrierten sich dabei aufFragen nach der Ehe und ihren
alternativen Formen. Man plädierte meistfür Toleranz gegenüber anderen

Formen des Zusammenlebens als der traditionellen Ehe von Mann und Frau.

Einige warenjedoch gegen allzuviel Toleranz : man soll die Werte der Tradition

nicht verwerfen. Kein Inhalt kann ohne einefeste Form bewahrt bleiben.
Aber die Kirche soll aufdie Menschen hören und ihnen nicht bloss alles
vorschreiben. Auch fragte man, warum so viele sich heutzutage von der Ehe
abwenden. Man wies aufdie Entwicklungen, die eine pluriforme Gesellschaft
entstehen lassen. Auch die Neigung zur Privatisierung in dem Sinne von

«was wir zwei zusammen treiben, oder was ich zu meiner Selbstverwirklichung

tue, geht niemanden etwas an», wurde herausgehoben, aber daneben
auch die herrschende Angst vor der Zukunft, wodurch man es nicht wagt,
langfristige Bindungen einzugehen. Aus diesem Grund auch wollen manche
keine Kinder. Demgegenüber wurde auf die trinitarische Struktur des

Lebens hingewiesen, aufdie Familie als Widerspiegelung der Dreieinigkeit

154



Gottes. Nur eine Gruppe befasste sich mit dem klösterlichen Zusammenleben,

mit dem Unverheiratetbleiben wegen des Königreichs Gottes. Und nur
eine Gruppe befasste sich ausführlich mit der religiösen Erziehung des Kindes.

1. Samen leven

1. Living together
I. Vivre ensemble

1. Gemeinsames Leben

Why marriage and family?
Mariage et famille, pourquoi?
Warum Ehe und Familie?
Waarom huwelijk en gezin?

Mariage : S'il est vécu vraiment dans l'amour, le couple monte spirituellement

vers Dieu. S'il se conclut par un échec, cet échec est la conséquence
_

du péché. Mais la grace ne doit pas être refusé au pécheur qui se repent et

reconstruit sa vie.

Die Grundlage eines ehelichen Zusammenlebens ist die Liebe in ihrer
zweifachen Form der uneigennützigen karitativen und der sexuellen
Liebe. Die Begründung einer Ehe erfolgt durch den Konsens der Ehepartner.

Die Kirche begründet die Ehe nicht, sie segnet diese nur. Deshalb ist
die These «Was Gott zusammengefügt hat, darf der Mensch nicht
trennen» kein stichhaltiges Argument für die Unauflöslichkeit der Ehe.

Some (Christians and others) live together before marriage or within
marriage and refuse the responsability of parenthood, because they fear
to commit themselves (they will not risk the adventure of facing life
together), or they fear that there is no real or secure future for mankind.

De vorm van het huwelijk moet «variabel» kunnen zijn.
Faktum: es gibt verschiedene Formen des Zusammenlebens.
Als Christen sind wir überzeugt, dass nur im Glauben gelebte Ehen

erfüllte Ehen sind. Wir sehen aber in der heutigen Welt viele Möglichkeiten
eheähnlicher Verbindungen, die wir nicht verurteilen können.

Emancipatie van vrouw en man, is winstpunt. In Duitsland is men nog
niet zover als in Nederland (Man is baas).

Il faut conserver le sens de l'amour, du respect de l'autre, afin que celui-
ci puisse se manifester.

L'amour, ce n'est pas se regarder les yeux dans les yeux, c'est marcher
ensemble dans la même direction (Saint-Exupéry).

155



L'enfant
Das Kind
Het kind
The child.

Die freie Entscheidungsmöglichkeit zum Kind muss den Eheleuten
vorbehalten bleiben. Diese ist zwar eine wesentliche Ursache für den

Geburtenrückgang in unseren Ländern, aber auch andere Gründe haben dazu

geführt: die Kinderfeindlichkeit einzelner Gesellschaften bzw. die

ungenügende staatliche Hilfe, die mit Kindern gesegnete Familien erfahren;
dazu kommt ein « Egoismus zu zweit», Bequemlichkeit und Angst vor der

Zukunft.
Sommige vrouwen willen, ongeacht of ze getrouwd zijn of niet, een

kind. Dit keurt men af, het is egoistisch.

Sommigen willen geen kinderen, want deze tijd is vol gevaren, en de

maatschappij overheerst teveel. Anderen toch wel- vertrouwen op God en

juist positief tegenwicht.
Ernsthafte Ehen beinhalten: den Willen zum Kind, zur Dauer, zu

einem echten Bund.
Familie als Kirche im kleinen.

Mariage : reflet de la Trinité.
We realise that the supreme pattern of commitment within the Holy

Trinity teaches us that a deep relationship between the persons can and
should be complemented by a third range of commitments.

Wie finden die Jungen das Geheimnis der Kirche?
Les adolescents vivent naturellement la phase d'opposition aux

parents; cette opposition trouve dans l'éducation religieuse un témoin
d'expression facile d'autant plus si les parents sont engagé dans l'église:
collaboration nécessaire entre catéchètes et parents.

Alternatives to marriage and family
Des alternatives pour le mariage et la famille
Alternative für Ehe und Familie
Alternatieven voor huwelijk en gezin

We can sense a need to belong somewhere and to somebody.
Wir stehen zu einer echten Liebe auch in neuen Lebensformen.
De groep aanvaardde diverse vormen van samenleven, mits gebaseerd

op liefde, geleefd vanuit het Evangelie.
Ist die Form der Ehe dem Wandel der Gesellschaft unterworfen oder

gelten feste biblische Grundlagen?

156



Ist Liebe grösser als die Ehe?
Some people are not called to marriage, and real, loving and deep

relationships are possible without physical (sexual) expression.
Es ist festzuhalten, dass man auch allein ein sinnvolles, glückliches und

gemeinschaftbezogenes Leben führen kann. Viele Frauen an diesem Kongress

beweisen dies.

Ist Konkubinat böse?

...unverheiratetes Zusammenleben von Jugendlichen und Rentnern.
If homosexuality is a sin in the O. T., can it be a virtue in the 20th

century? Pastoral responsability. Because of the spiritual nature of man, the
state of homosexuality, etc. can be changed by God and man.

Nicht über sie (d. h. Homosexuellen) sprechen, sondern mit ihnen
sprechen.

...diskriminierte Minderheit...
Sommigen : homofilie is een psychologische afwijking van de oorspron-

kelijke, door God gestelde regel (zie reeds Gen 1). Het vormt dus een uit-
zondering: homofiele relaties niet legaliseren en kerkelijk inzegenen.
Anderen: het is (slechts) een andere gerichtheid : wel legaliseren en kerkelijk
inzegenen. Allen : homofilie niet, zoals vroeger, straffen.

2. Die Konsumgesellschaft überwinden
2. Leven en laten leven

2. To live and let live
2. Vivre et laisser vivre

Verbeter de wereld, begin bij jezelf.
Ailes minder, alles eenvoudiger : meer tijd voor de medemens.

Non à une paroisse qui consume sa ration de christianisme au lieu de

vivre. Il faut nous confronter à la volonté de Dieu qui nous a confié la

création pour que nous en soyons des gestionnaires fidèles, recréer dans

nos paroisses un vrai esprit de partage. Une paroisse n'est pas une addition

d'individualisants égocentristes, mais une communauté.
Wodurch entsteht Konsumzwang?

1. Keiner will hinter dem andern zurückstehen (Materielles, Bildung,
Unterhaltung).

2. Langeweile, existentielle Krise.
3. Man will das schlechte Gewissen beruhigen (Essen und Verwöhnung

statt Zuwendung).
4. Die Bequemlichkeit verleitet zum Kauf von Fertigprodukten.
5. Raffinierte Werbung.

157



Die Konsumgesellschaft ist eine Herausforderung, der im Glauben zu

begegnen ist.

Spiritual rest more needed than physical.
Die Wertskala des Vaterunsers stellt das Reich Gottes vor die Bitte um

das Brot.
Bewusster essen und trinken.
Houdt Gods wereld leefbaar!

Thema B (Donnerstag, 4. Mai)

Mein Nächster in der Gesellschaft

Mijn naaste in de maatschappij
My neighbour in society
Mon prochain dans la société

Die Gefahr der fortschreitenden Technisierung unserer Gesellschaft
wurde besonders betont. Diese führt zu einer Zersplitterung der Existenz, so

dass niemand mehr imstande ist, das Ganze zu überblicken, und viele meinen

deswegen, keine Verantwortung mehr tragen zu brauchen. Zugleich kommt
es auch nicht mehr zu den notwendigen Entscheidungen. Aus diesem Grunde

klang wohl in allen Gruppen der Rufnach kleinen und überschaubaren
Verbänden und nach Bescheidenheit in Erwartungen und Wünschen an. Wenn

man eine wirkliche Verbesserung wünscht, kann und muss diese mit kleinen
Schritten in der eigenen Umgebung anfangen. Andererseits wies man auch

daraufhin, dass diefortschreitende Technik uns mehr Freizeit gibt und dass

diese geradefür die Kirche neue Möglichkeiten schafft. Die Frage ist aber :

wie? Soll die Kirche sich aufden Freizeitmarkt stürzen, damit sie dort Kunden

wirbt, oder soll sie ein Zentrum sein für die Fragen und Freuden der
Menschen und den Sinn des Lebens aufdecken? Freizeit bietet auch die

Möglichkeit für die Kirche, sich als Freiwilligkeitskirche zu entwickeln,
obschon einige dagegen die Frage stellen, ob sie dann auch nicht für bestimmte

Dienstleistungen bezahlen sollte. Man betonte weiter, dass die Freizeit
einem jeden die Gelegenheit gibt, sich zu entfalten. In unserer Zeit ist das

eine Notwendigkeit angesichts der oft inhumanen Formen der Arbeit, worin
der Mensch ausgebeutet wird. Aufjeden Fall soll die Kirche vertreten, dass

der Mensch mehr ist als seine Arbeit; darum soll sie anwesend sein auf dem

Gebiet der Freizeit.
Als es sich um die Gastarbeiter handelte, stellte man Gewissensfragen :

Warum haben wir sie hierher geholt? Gewiss aus Eigennutz. Mit solchen

158



Fragen beginnt die Katalogisierung der Probleme, wovon das grösste wohl
das der Isolation ist. Die meisten Gruppen versuchten anzugeben, wie wir die

Isolation der Gastarbeiter überwinden könnten, aber eine Gruppe sagte -
und mit Recht -, dass die Gastarbeiter die Isolierung gerade suchen, um ihre
Identität bewahren zu können. Das gibt dann wieder Spannungen in der
Erziehung der Kinder, die sich bald nirgendwo mehr zu Hause fühlen... Auch
stellte man die Frage, ob die altkatholische Kirche hier etwas mehr tun
könnte, weil sie doch gute Verbindungen unterhält mit Kirchen gerade aus
den Ländern, woher diese Fremden zu uns kommen (Orthodoxe!).

In den Gesprächen über die Umwelt und ihre Verschmutzung spürte man
den grossen Widerhall, den die Predigt von Prof. Stalder gefunden hatte.

Allgemein ist man der Meinung: so geht es nicht weiter, wir müssen den

Welthaushalt auch politisch in Regie nehmen und wenigstens individuell und
in kleinen Kernen zu einem neuen Lebensstil, einem neuen Konsummodell,
kommen. Hier soll die Kirche ein orientierendes und warnendes Wort sprechen.

Nur eine Gruppe befasste sich mit dem Thema der Vereinigung Europas
und betonte, dass Einheit nie eine Konzentration von immer mehr Macht
sein darf, sondern eigentlich ihren wahren Grund findet in der Einheit mit
Christus.

1. Op de werkvloer
1. On the shop floor

I. Au champ du travail
1. Am Arbeitsplatz

Arbeit sollte Lebensinhalt und Lebensbestätigung sein.

Arbeit ist lebensnotwendig, aber soll nicht menschenunwürdig sein.

Arbeit als sinnvolle, zweckgerichtete Tätigkeit ist zur Entwicklung
jeder Person unerlässlich. Daraus ergibt sich das Recht jedes Menschen
auf Arbeit.

Nachteile der Spezialisierung im Arbeitsleben : Monotonie der Arbeit ;

niemand hat den Überblick ; niemand trifft verantwortliche Entscheidungen.

Aufgabe der Kirche: Dafür sorgen, dass alle Zuständigen
zusammenkommen und sich bewusstmachen, welche Fragen gestellt und gelöst
werden müssen. Wir bejahen das Recht auf Arbeit im moralischen, nicht
aber im juristischen Sinn.

Unbefriedigende Arbeit soll durch sinnvolle Freizeit ausgeglichen werden.

Kann die Kirche Anregungen für eine erfüllte Freizeit vermitteln?

159



Viele Menschen haben einen Beruf, der ihr Leben nicht ausfüllen kann.
Die Freizeit muss deshalb neben der körperlichen Erholung auch der

geistigen Erneuerung dienen.

Vrije tijd: belangrijk is, dat niets doen heel zinvol kan zijn.
L'Eglise (la paroisse, la vie spirituelle du paroissien) aura sa place dans

le temps libre non si elle attend en gémissant que le paroissien accepte de

lui consacrer un peu de son temps libre, mais si par son rayonnement et sa

présence aux problèmes quotidiens du paroissien elle s'impose à ses

préoccupations.

Werken voor de kerk- de pastoor kan niet ailes zelf meer doen : een deel

van het werk moet verdeeld worden onder de leken. - Niet steeds op de-

zelfden een beroep doen. Vooral van de vrouwen die naast het huishouden

nog wat anders willen doen, moet de kerk gebruik maken. Is het evenwel

juist dat voor zulk kerkewerk geheel niets wordt betaald? - Vaker kerk-
diensten bezoeken. Is dat ook een vorm van arbeid?

N'arrive-t-il pas que l'Eglise joue double jeu dans une société quila fait
vivre matériellement?

2. The stranger and sojourner
2. L'étranger et l'homme du dehors

2. Die Fremden unter uns
2. De vreemdeling en bijwoner

Verständnis für Gäste beginnt bei den kleinen Schritten des Alltags.
sie und ihre Familie so aufnehmen, wie wir selber aufgenommen sein

möchten.
Probleme: Sprache, Familie, Erziehung, Religion, Wohnung, Schule,

Isolation, Beruf; bei Rückkehr: psychische Störungen und Stress, da sie

in keiner Sprache und in keinem Kulturkreis mehr zu Hause sind.
Ah si nous pouvions imaginer une Eglise revenue aux sources de la foi,

capable de relever, d'aider, de défendre le frère ou la sœur abattu(e),
capable de prendre position pour les opprimés contre les puissances
économiques et une civilisation du profit

160



3. Le monde beau et propre
3. Schöne, heile Welt

3. De mooie, schone wereld
3. Beautiful, clean world

Die Theorie der Notwendigkeit des wirtschaftlichen Wachstums ist
eine wesentliche Ursache der stetig grösser werdenden Gefährdung unserer

Umwelt. Um diese abzuwenden ist Konsumverzicht und Bescheidenheit

jedes einzelnen anzustreben.

Einsparen im kleinen ; sorgsamer Umgang mit der Schöpfung. Jeder

fängt bei sich an, zeigt es aber auch den andern.

- Die Schöpfung in Verantwortung vor Gott verwalten.

- Nicht Herren, sondern Treuhänder und Mitarbeiter in der Welt sein.

- Wir müssen über unser Tun Rechenschaft geben.

- Den Schöpfungsbezug der Sakramente bedenken.
Die Öffentlichkeitsarbeit der Kirche sollte auf Umweltfreundlichkeit

hinwirken.

Thema C (Freitag, 5. Mai)

Mein Gott, der Vater aller Menschen

Mijn God, onze Vader
My God, our Father
Mon Dieu, notre Père

Man definierte «Glaube» vor allem als « Vertrauen ». Zu einem derartigen
Glauben kommt man, wenn man sich von der Gemeinschaft getragen weiss.

Diese Geborgenheit ist zugleich die notwendige Voraussetzung für das

christliche Zeugnis. Die französischsprachigen Gruppen betonten die
Notwendigkeit der Eucharistiefeier in diesem Verband, denn dort weiss man sich
als einzelner aufgenommen in einer Gemeinschaft, die ihren tiefsten Grund
findet in Gott. Wiederum wurde hierbei aufdie trinitarische Struktur dieses

Geschehens hingewiesen. Andere sagten: manchmalfühlen wir uns niedergeschlagen,

wenn wir sehen, wie es mit unseren Gemeinden steht, aber wer gut
zuschaut, sieht immer kleine, wenn auch nicht gerade spektakuläre, ermutigende

Zeichen der Hoffnung. Es ist gut, sich daran festzuhalten. Glaube als

gelebtes Vertrauen ist vor allem notwendig für die Jugendlichen, die nach
dem Sinn des Lebens fragen. Die Kirche muss offen sein für ihre Fragen,

161



auch wenn diese manchmal etwas eigentümlich formuliert sein dürften. -
Wer vertraut, übergibt sich dem, das grösser ist als er : das ist Gnade. In der

Übergabe wirddie Hoffnung gegründet, die zur Liebeführt. Und: Glaube ist
kindlich, aber soll nicht kindisch werden. Davor wird er behütet, wenn er die

Erfahrungen, die ein Mensch währendseines Heranwachsens macht, zu

integrieren weiss. Das ist auch das beste Beispielfür die Kinder.
Im Thema über die «eine Kirche» zeichneten sich zwei deutliche Tendenzen

ab: Angst vor einer erzwungenen Einheit der Kirche mit uniformem
Charakter, die von oben auferlegt wird. Diese Angst ist typisch altkatholisch.

Und: starker Nachdruck auf Ökumene an der Basis. Wichtiger als

Massnahmen von oben fand man, einander kennenzulernen auf örtlicher
Ebene. Dort verlernt man die Vorurteile, die man gegenüber den anderen

hatte, und spürt, dass der Geist uns wirklich zusammenbringt. Diese Erfahrung

bereichert unser Glaubensleben. Ohne Zweifel behalten die Altkatholiken

in der Begegnung, die an sich erst möglich ist, wenn man seine Eigenart
nicht verleugnet, ihr eigenes Gesicht. Man muss zwar frei sein, um selbst

Entscheidungen zu treffen, aber es geht auch in der örtlichen Ökumene um

Freiheit in Verbundenheit und, was den Kern unseres kirchlichen Wesens

ausmacht, um die Einheit in Verschiedenheit. In dieser Hinsicht bleiben wir
notwendigerweise das Gewissen unserer Mutterkirche, der römischkatholischen

Kirche : «in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas».

I. Zonder geloof vaart niemand wel
1. Nobody prospers withoutfaith

1. Sans foi impossible de s'onenter
1. Ohne Glauben kein Leben

Glaube ist ein persönlicher, auf Liebe, Hoffnung und Geborgenheit in
der Gemeinschaft basierender Erlebniszustand, den die Kirche berufen
ist zu bereichern und zu vertiefen.

Im Glauben öffnen wir uns für die Gemeinschaft.
Glaube äussert sich im Gebet als Lob-, Dank- oder Bittgebet, und in

Vertrauen.
Glaube und Atheismus sind nicht direkte Gegensätze. Der Atheismus

ist Reaktion auf Fehler der Gläubigen und der Kirchen.
Wir erleben alle Hilflosigkeit und Verzweiflung.

auch Glaubenszweifel und Glaubensnot vor Gott bringen dürfen.
Rechter Glaube lässt auch das Geheimnis zu.

162



Faith is a gift from God and must develop from belief in his existence to

an ever-deepening trust, which includes a continued stirring of the heart
and will. - In worship we recognize that we give to God what he has given
to us.

La foi est inopérante si elle n'est pas associée à l'espérance et l'amour.
L'espérance donne à la foi son orientation et son impulse. L'amour
concrétise (réalise) notre foi et notre obéissance.

La justice sociale sans la foi manque l'orientation vers le Royaume.
La messe : lieu où la communauté rencontre le Seigneur (Faites ceci...) ;

lieu où la prière exprime notre foi en termes d'espérance (confiance en

l'aide du Seigneur) et d'amour (intercessions).
Im Gottesdienst suchen wir Ruhe, Besinnung, Gemeinschaftserlebnis

und Stärkung für das Leben.
Gottesdienst ist Gemeinschaft mit der Kirche und der ganzen Welt, er

gibt durch Wort und Sakrament Stärkung für die Bewährung im Alltag.
L'Eglise : havre pour le chrétien, donneuse de nouvelles forces. La culte

doit être station service aussi pour les non-chrétiens.
Le culte est un échange trinitaire (Dieu, le chrétien et la communauté)

qui par l'adoration, la demande et la miséricorde selon les données bibliques

est un repos et un ressourcement en vue d'un nouvel effort pour un
témoignage chrétien dans toute la vie.

Naar de kerk gaan : twee-richtingsverkeer.
Wir sind besorgt darüber, dass so wenig Jugendliche sich am

kirchlichen Leben beteiligen und dadurch den Zugang zum wahren Sinn des

Lebens finden.

Nothing is impossible with God...

2. One Catholic Church

2. Une seule église catholique
2. Die eine katholische Kirche

2. Eén Katholieke Kerk

Der Anfang muss oft an der Basis gemacht werden. Das wichtigste ist
das Sichkennenlernen, Verständnis füreinander zu haben und Vorurteile
abzubauen.

Die ökumenische Zusammenarbeit ist dort grösser, wo nicht eine Kirche

majorisiert.
Meer leken in de Raad van Kerken nodig.
Oekumene is alleen al belangrijk ter navolging van Christus.

163



The nearer we come to God, the nearer we come to one another in unity,
but not (necessarily) in uniformity. There must be unity in love as well as

unity in faith.
Falsch: Alles ist gleich, es gibt nur einen Herrgott. Und: Wir sind wir,

wir brauchen die anderen nicht.
Unsere Aufgabe ist es, dass ökumenische Zusammenarbeit zur

geistlichen Bereicherung führt.
Rom tut sich mit den Altkatholiken am schwersten. Ein Qualitätsbeweis.

Die römischen Papstdogmen sind theoretisch eine für die Ökumene im
klassischen Sinn unübersteigbare Mauer.

Wir können eine romfreie Katholizität und eine Kleinkirche ohne
Sektierertum zeigen und vorleben.

Die Altkatholiken bilden das Gewissen der römisch-katholischen Kirche,

auch deswegen müssen sie weiter existieren.

Wir brauchen keine Angst davor zu haben, etwas zu verlieren. Im
Gegenteil, wir haben viel zu geben

There is a deeper experience of unity, holiness, catholicity and mission
after which the Church is still striving.

Glückwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

Aus den anglikanischen Kirchen :

Archbishop M. L. Loane, Acting Primate of the Church of England in Australia,
Sydney

Bishop J. M. Allin, Presiding Bishop of the Episcopal Church in the United States

of America, New York
The Rev. P. J. Chandler, Andover, England, Chairman of the British Region of

the International Ecumenical Fellowship

Aus orthodoxen Kirchen :

Metropolit Irenäus, Kopräsident der orthodox-altkatholischen Dialogkommission,

Bonn (BRD)

Aus der römischkatholischen Kirche:
Prof. Dr. Victor Conzemius, Luzern

Von dem Ökumenischen Weltrat der Kirchen :

Dr. Geiko Müller-Fahrenholz, Genf (selber anwesend. Der Text seiner Grussbotschaft

wurde den Teilnehmern ausgeteilt)

164



Teilnehmerverzeichnis

Niederlande

Frau A.M. Aarents-Hallebeck, Den
Helder

Herr M. Bierens, 's-Heer Arendskerke
Frau A.Bink-van der Steen, Utrecht
Frau S. L. G. Blom-Boijen, Amersfoort
Subdiaken W.H. de Boer, Enkhuizen
Herr G. Bollebakker, Haarlem
Frau J. Bollebakker-van Lohuizen,

Haarlem
Frau E.C.Broek, Egmond aan Zee

Pastoor J. N. van Ditmarsch, Hilversum
Herr L. W. A. Colombijn, Amstelveen
Frau W. Drieenhuizen, Hilversum
Pastoor W.A.Eman, Rotterdam
Frau F. J.Eman-Sommer, Rotterdam
Frau M. van Enter-Bosschaert,

Loosdrecht
Frau J. Ch. M. Fabius, Leiden
Herr R. J.Giskes, Leiden
Pastoor A. J.Glazemaker, Ijmuiden
Herr H. de Graaf, Rotterdam
Frau M. C. de Graaf-Bussching,

Rotterdam
Herr H. Groen, Ijmuiden
Herr G.de Groot, Zierikzee
Herr CJ.de Haart, Amersfoort
Frau Th.de Haart-Rinkel, Amersfoort
Herr L.G. J.de Haart, Amersfoort
Pastoor A. R. Heyligers, Alkmaar
Frau E. C. Heyligers-Klare, Alkmaar
Pastoor A. J. J. van der Hoek, Haarlem
Mgr. P.J.Jans, Bisschop van Deventer,

's-Gravenhage
Frau A. Th. Jans-Hijzen, 's-Gravenhage
Frau E.M.Jansen, Utrecht
Frau M. C.de Jong-de Wilde, Hilversum

Herr J.A.C.de Jonge, 's-Gravenhage
Frau J. B. M. A. de Jonge-Zetwitskova,

Geldrop
Herr R. H. C. de Jonge, Groningen
Mgr. G.A. van Kleef, Bisschop van

Haarlem, Zaandam

Frau S.S. J.van Kleef-Hillesum,
Zaandam

Diaken K. J.Homan, Gouda
Frau R. Homan-Copper, Gouda
Herr R. Kennedy, Dordrecht
Frau A. E. Klaassen-Stolk, Dordrecht
Mgr. M.Kok, Aartsbisschop van

Utrecht, Utrecht
Frau C.M.W. Kok-Smits, Utrecht
Frau A. M. E. Korff-Schouten, Berg en

Dal
Herr T. Korff, Berg en Dal
Frau E. Korff, Utrecht
Herr J. M. E. Krediet, Utrecht
HerrT.Krösing, 's-Gravenhage
Herr N. Lenten, Barneveld
Pastoor Prof. Dr. P.J. Maan, Arnhem
Frau E. Maas-van der Bijl, Bloemendaal
Frau M. Mulder, Vleuten
Frau M. Mulder-Vis, Vleuten
Drs. R. Mulder, Vleuten
Frau T. Munters-Veenendaal, Zaandam
Frau M. M. Nicolay-v. d. Westen,

's-Gravenhage
Herr J. Nieuwenhuizen, Utrecht
Herr G. van Nus, Rotterdam
Priester Dr. M.F.G.Parmentier, Bonn
Frau A. M. Parmentier-Blankert, Bonn
Pastoor IJ. R. H. J. Roosjen, Delft
Pastoor D.N.de Rijk, Ijmuiden
Herr G. C. de Rijk, Woudenberg
Frau G. J.de Rijk-Smit, Woudenberg
Frau C. J. Schenk, Amstelveen
Herr J. Schenk, Amstelveen
Frau K. Schenk-de Vrij, Amstelveen
Frau N. C. Seton-Botti, Tiel
Drs. H. J. Smit, Waddinxveen
Frau S. C. Smit-Maan, Rotterdam
Frau G. Stauttener-Gerbrands,

's-Gravenhage
Frau H. H. Tenkink-Dijkstra,

Stevensbeek
Frau M.Tenkink, Utrecht
Pastoor Prof. C.Tol, Haarlem
Frau C. E. Tol-Nijenhuis, Haarlem

165



Herr C. C. Toi. Ij muiden
Herr H. P. van de Ven, Amstelveen
Herr J.A. van de Ven, Rotterdam
Herr B.W.Verhey, Mirandol (Frankreich)

Frau H. M. E. Verhey-Copper,
Mirandol (Frankreich)

Herr E. M. P. P. Verhey, Leiden
Prof.Dr. J.Visser, Zeist
Frau A. Visser-Prins, Zeist
Herr H. C. de Vlieger, 's-Gravenhage
Frau M. E. E. van Vliet-Helfert,

Hilversum
Herr L. Wagenaar, Leiden
Herr B.Wilts, Amsterdam
Herr J. K. Wijker, Naarden

Bundesrepublik Deutschland

Frau Adele Albert, Freiburg
Pfarrer Marko Bagarit, Karlsruhe
Frau Auguste Beinlich, Wiesbaden
Frau Hilda Bratzier, Karlsruhe
Bischof Josef Brinkhues, Bonn
Frau Dr. Ilse Brinkhues. Bonn
Frau Berta Buchwald, Freiburg
Pfarrer Klemens Büchler, Essen

Frau Margitt Buttler, Wiesbaden
Herr Arno Deister, Köln
Dr. Wilhelm Deister, Köln
Herr Karl Eder, Wiesbaden
Frau Elfriede Eder, Wiesbaden
Pfarrer Philipp Elbert, Heidelberg
Frau Elbert, Heidelberg
Frau Anna Erb, Karlsruhe
Frau Luise Flum, Säckingen
Herr Wilhelm Forg, Hausen b. O.

Frau Margarete Forg-Thoms, Hausen
b.O.

Frau Elisabeth Franzel. Karlsruhe
Frau Luise Gertloff-Moog,

Gnadenborg/Neumarkt

Dekan Josef Girke, Offenbach a. M.
Frau Henny Girke, Offenbach a. M.
Reinhard Frhr. von Godin, Berg
Elisabeth Frfr. von Godin. Berg
Frau Anne Hehn, Altenberge

Herr Walter Herre, Karlsruhe
Frau Anna Herre-Scharf, Karlsruhe
Pfarrer Friedhelm Herborn, Stuttgart
Frau Gertrude Hirsch, Warburg
Herr Klaus Hoffmann, Dortmund
Diakon Erich Ickelsheimer, Duisburg
Frau Margarethe Jambor, Karlsruhe
Herr Rainer Jorde, Wolfsburg
Frau Eva-Maria Jorde, Wolfsburg
Herr Wolfgang Kehren, Königswinter
Dr. Hans Ewald Kessler, Erdmannhausen

Pfarrer Karl Koschitz, Weidenberg \

Frau Elfriede Koschitz, Weidenberg
Herr Norbert Koschitz, Weidenberg
Herr Alex Josef Koschyk, Stegen-

Eschbach
Frau Helena Koschyk, Stegen-

Eschbach
Herr Heinrich Kovermann, Lünen
Dekan Dr. Sigisbert Kraft, Karlsruhe
Herr Wolfgang Kraft, Karlsruhe
Frau Maria Krahl, Mannheim
Pfarrer Bernhard Kranz, Wiesbaden
Frau Gabriele Kranz, Wiesbaden
Frau Adele Kratzert, Weidenberg
Mitschwester von Frau Kratzert
Frau Lahner, München
Bischof Lavrentije, Leiter der

Serbischorthodoxen Kirche in Westeuropa, /

Düsseldorf
Herr Oswald Liebert, Hildesheim
Frau Inge Liebert, Hildesheim
Frau Rosi Magnor, Scheuerten
Frau Anneliese Marquardt, Münster
Frau Ruth Michelis, Freiburg
Dekan Edgar Nickel, Freiburg
Frau Katharina Nickel, Freiburg
Frau Ingrid Niedenzu, Düsseldorf
Dr. Theodor Nikolaou, Hennef
Priester Hartwig Obermüller, Rosenheim

Prof. Dr. Christian Oeyen, Siegburg
Frau Ursine Oeyen, Siegburg
Herr Markus Oeyen, Siegburg
Herr Kurt Pohl, Koblenz
Frau Elisabeth Pohl, Koblenz
Frau Irmtraud Port, Frankfurt

166



Herr Matthias Rossner. Dittelsheim
Frau Wilma Rossner, Dittelsheim
Frau Maria Schade, Aachen
Pfarrer Bernhard Schmid. Säckingen
Frau Elfriede Schmid-Heeger,

Säckingen
Frau Elli Schmidt, Stuttgart
Herr Nikolaus Schönherr, Karlsruhe
Frau Clara Schubert, Dortmund
Frau Edeltraut Siebenpfeiffer, Stuttgart
Frau Annemarie Siegfried, Ilvesheim
Frau Liesel Simon, Freiburg
Frau Friedhilde Ulimann, Freiburg
Herr Heinz Veith, Wiesbaden
Pfarrkurat Rudolf Weimar. Rosenheim
Frau Ingeborg Weimar, Rosenheim
Herr Ernst Wellenreuther, Murg-H.
Frau Luise Wellenreuther, Murg-H.

Deutsche Demokratische Republik

Dekan Franz Buschluter, Blankenburg
Frau Ursula Buschluter, Blankenburg
Pfarrer Klemens Haas, Leipzig

Schweiz

Frau Ciaire Aldenhoven, Bern
Frau Frieda Allemann, Zürich
Frau Heidi Allemann-Marti, Ölten
Frau Ursula Bauer-Walser, Stein a. Rh.
Frau Marcelle Bertrand, Petit-Lancy
Frau Käthi Böhm-Vogt, Liestal
Frau Anni Brogli, Allschwil
Frau Suzanne Corbat, St. Imier
Frau Denise Deluz, Carouge
Frau Yvonne Ducrey, Schönenwerd
Frau Dora Gasparoli, Bern
Bischof Lie. theol. Léon Gauthier, Bern
Frau Erna Gauthier-Herzog, Bern
Frau Maria Göttisheim, Oberwil BL
Frau Margrit Gschwind-Kundert,

Reinach
Frau Paula Gubler, Zürich
Herr Albert Guinand, Lausanne
Frau Martha Haas, Schönenwerd

Herr Walter Herzog, Wettingen
Frau Paulette Herzog-Wyss. Wettingen
Frau Lies Hostettler-Kiefer, Oekingen
Herr Max Huber, Liestal
Frau Alice Hüppi, Zürich
Frau Hilde Indlekofer, Dietikon
Frau Marguerite Jobin, Rheinfelden
Herr Viktor Jungo, Bern
Frau Elisabeth Jungo, Bern
Vikar Viktor E. Jungo, Basel

Herr Karl Kistenfeger, Zürich
Herr Stefan Kolarik, Kreuzungen
Herr Christoph Kolarik, Muttenz
Frau Emmy Küry-Vogt, Basel

Pfarrer Roland Lauber, Trimbach
Herr André Laubscher, Cormondrèche
Frau Marianne Laubscher-Gerny,

Cormondrèche
Frau Catherine Laubscher, Cormondrèche

Frau Paula Martens, Zürich
Pfarrer Arnold Moll, Zürich
Frau Anna Moll, Zürich
Pfarrer Dr. Peter Moll, Laufen
Herr Rudolf Moll, Dulliken
Frau Rosmarie Moll-Frey, Dulliken
Herr G A. Müller-Kist, Münchenstein
Dr. Geiko Müller-Fahrenholz,

Vertreter des Ökumenischen Rates
der Kirchen, Genève

Sr. Nelly Müller, St. Gallen
Frau Elsi Oswald, Luzern
Frau Alice Reimann, Rheinfelden
Frau Alice Riette, Zürich
Herr Franz Riette, Bern
Frau Elise Riette, Bern
Frau Jacqueline Sartorio, Tannay
Frau E.Schlub-Soder, Möhlin
Frau Rosmarie Schuler-Kiefer,

Wettingen
Frau Myriam Schwab, St. Imier
Curé Fredy Soder, Grand-Lancy
Prof. Dr. Kurt Stalder, Bern
Frau Anne Stolz, Zürich
Herr René Thomet, Zürich
Frau Marta Thomet, Zürich
Herr Pierre Uldry, Carouge
Frau Simone Uldry, Carouge

167



Pfarrer Hansjörg Vogt, Luzern
Frau Heidi Vogt-Studer, Luzern
Pfarrer Peter Vogt, Grenchen
Frau Käthy Walz, Zürich
Frau Alice Wexler, Zürich
Pfarrer Eugen Wielachowski, Zürich
Frau Luise Willi, Bern
Frau Mariette Wirz, Bern
Pfarrer Teun Wijker, Schaffhausen
Frau Ursula Wijker-Blaser, Schaffhausen

Frau Annerose Ziegler-Neundorf.
Schaffhausen

Osterreich

Pfarrer Dr. Günter Dolezal, Klagenfurt
Frau Marie Dolezal, Klagenfurt
Frau Emma Hofman, Salzburg
Bischof Nikolaus Hummel, Wien
Pfarrer Dr. Ernst Kreuzeder, Wien
Frau Dr. Elfriede Kreuzeder, Wien
Herr Richard Nowak, Wien
Herr Dr. Franz Speierl, Wien
Frau Dr. Hertha Speierl, Wien
Pfarrer Kurt Spuller, Graz
Frau Dr. Gertrude Török, Wien
Pfarrer Franz Warnung, Salzburg
Frau Warnung, Salzburg
Frau Dr. Wilhelmine Zankl, Wien

Frankreich

Frau D'Argence Linard, Paris
Abbé A. H. Bekkens, Paris
Frau Bekkens, Paris
Frau Leone Bosmet, Arbois
Herr Alain Fraysse, Sarcelles
Frau Thérèse Mathieu, Paris
Frau Jeanine Pointel, Paris
Herr Bernard Vognot, N.D. de

Boudeville

Polen

Kanclerz Kasemierz Bonczar,
Warszawa

Biskup Stanislaw Jalosinski, Biskup
Diecezji Lodzkiej Starokatolickiego
Kosciola Mariawitów, Lodz

Biskup Stanislaw T. Kowalski,
Naczelny Biskup Starokatolickiego
Kosciola Mariawitów, Plock

Biskup Tadeusz R. Majewski, Naczelny
Biskup Kosciola Polskokatolickiego
w PRL, Warszawa

Ksiadz Antoni Pietrzyk, Administrator
Diecezji Wroclawskiej Kosciola
Polskokatolickiego w PRL, Wroclaw

Biskup Prof. Dr. Maksymilian Rode,
Warszawa

Ksiadz Benedykt Sek, Administrator
Diecezji Krakowskiej Kosciola
Polskokatolickiego w PRL, Krakow

Dziekan Mgr. Tomasz Wójtowicz,
Warszawa

Ksiadz Mgr. Wiktor Wysoczanski,
Warszawa

Jugoslawien

Herr Nikola Burek, Zagreb
Dr. Milivoj Barbaric, Zagreb
Herr Stjepan Topolski, Saptinovci
Frau Anica Topolski, Saptinovci
Herr Srecko Novak, Zagreb

Tschechoslo wakei

Herr Rudolf Stursa JUD

Italien

Padre Luigi Caroppo, Scandiano
Fräulein Rita Caroppo, Scandiano
Augusto Ricchiuto, Milano

Grossbritannien

The Rev. Gordon Bond, Camberley
Frau Elsa Burley, Witham (Essex)
The Ven. P.M. Duplock, Archdeacon of

Belgium, the Netherlands and

Luxemburg, Brüssel

168



The Right Rev. John Satterthwaite,
Bishop of Fulham and Gibraltar,
London

The Right Rev. Father Simon Gurd
O. S. P., Abbot of Alton Abbey

The Rev. Christopher Hill, London
The Right Rev. Dr. Eric Kemp, Bishop

of Chichester
The Rev. F.H.Mountney, Bonn
Frau D. V. Mountney, Bonn
The Rev. Christopher Reeves, Ilford
The Rev. Father V.Alan Young

S. S. J. E., Oxford
The Rev. Michael J. Woodgate, London

Vereinigte Staaten von Amerika

The Right Rev. David Reed, Bishop of
Louisville, Kentucky

Australien

The Rev. A. J.Broadfield, Ulverstone

Spanien

Revmo. Ramon Taibo, Obispo de la
Iglesia Espanda Reformada
Episcopal, Madrid

Frau Taibo, Madrid

Sowjetunion

Vladyka Filaret, Mitropolit Kijevskij i

Galitskij, Ost-Berlin
Prof. B. B. Iwanov, Zagorsk
Herr M. L. Woskreschenko, Dolmetscher

169


	Bericht über den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress 2. bis 6. Mai 1978 in Nordwijkerhout (Niederlande)

