Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 3

Artikel: Bericht Uber den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress 2. bis 6.
Mai 1978 in Nordwijkerhout (Niederlande)

Autor: Parmentier, Martien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber den XXII. Internationalen

Altkatholikenkongress 2. bis 6. Mai 1978

in Nordwijkerhout (Niederlande)

(Bearbeitet von Dr. Martien Parmentier, zur Zeit in Bonn)

Tagungs-Programm

Dienstag, 2. Mai 1978

14.00-16.00
15.00
16.00-17.30
Pause

18.00
19.30-21.30
22.00-22.30

Anreise der Teilnehmer
Pressekonferenz
Offizielle Eroffnung des Kongresses

Abendessen
Begriissungsabend
Abendgebet

Mittwoch, 3. Mai

7.30
8.15-9.00
9.15-9.45
9.45-10.00
10.00-12.00
12.15-12.30
12.45-13.30
14.00-15.00
15.15-17.30
18.30-19.30
20.00-21.30

22.00-22.30

Hochamt (in deutscher Sprache)

Friihstiick

Plenartagung: Einfliihrungsreferat Prof. Dr. J. Visser
Kaffeepause

Gruppengespriach/Zen-Meditation

Mittaggebet

Mittagessen

Gruppengesprich (Fortsetzung)

Ausflug zum Blumenzuchtbetrieb Vogelenzang
Abendessen

Versammlungen verschiedener altkatholischer Vereine,

Verbinde, Organisationen usw.
Film
Abendgebet

Donnerstag, 4. Mai, Himmelfahrtstag

6.00-7.30
8.15-9.00
10.30-12.00
12.00-12.30
12.45-13.30
14.00-16.00

Tautreten

Frithstick ,

Pontifikales Hochamt (in holldndischer Sprache)
Kaffeepause

Mittagessen

Informationsmarkt

125



16.00-17.30 Gruppengespriach/Zen-Meditation
18.00-18.45 Abendessen

19.45-20.15 Abendgebet

20.30-21.30 Gruppengesprich

Freitag, 5. Mai

7.30 Hochamt (in polnischer Sprache)

8.15-9.00 Frihstiick

9.15-12.00  Gruppengespriach

10.00-12.00 Zen-Meditation

12.15-12.30 Mittaggebet

12.45-13.30 Mittagessen

13.45-17.30  Ausflug nach Keukenhof (Blumenausstellung)

18.00-18.45 Abendessen

19.30-22.15 Plenartagung; Zusammenfassung des Themasin Wort und
Bild

22.00-22.30 Abendgebet

Samstag, 6. Mai

7.30 Schlussgottesdienst (in deutscher Sprache; schweizerische
neue Liturgie)

8.15-9.00 Frithstiick

9.15-10.00  Schlusssitzung des Kongresses

10.15 Kaffee — Abschied — Abreise der Teilnehmer

Christen zijn nu
Bewihrung als Christ in der Welt
Being a Christian Today
Etre chrétien aujourd’hui

Einige Gedanken zur Vorbereitung des Kongresses und zum Ablauf desselben aus
«De Oud-Katholiek» vom 27. Mai 1978, ergdnzt durch Bemerkungen des Autors
dieses Berichtes.

Bei der Vorbereitung des Kongresses wurden einige wichtige Beschliisse
gefasst, die seinen Charakter von vorneherein in hohem Masse bestimm-
ten. Es sollte keine Versammlung mit vielen Referaten und gelehrten
Sprechern werden wie frither, sondern eine Versammlung mit viel Diskus-
sion in Gruppen. Und alle Teilnehmer sollten in einem Gebdude zusam-
menwohnen und nicht, wie frither, iiber viele Hotels und Pensionen ver-
streut sein.

126



Die Teilnehmer am Kongress waren dem Geschlecht nach ziemlich
gleich verteilt: es gab fast so viele Midnner wie Frauen. So wurden auch die
wiahrend des Kongresses zu erfiillenden Funktionen gleich verteilt: von
der Kongresspriasidentin und dem Vorsitzenden des standigen Kongress-
ausschusses via Diskussionsleiter und -leiterinnen bis zu denjenigen, die
beim Eingang der Kirche die Liturgie austeilten. Die Nationalititen
waren folgendermassen gegliedert: es waren 88 Niederldnder, 85 Teilneh-
mer aus der Bundesrepublik Deutschland, 72 Schweizer, 14 Osterreicher,
12 Briten, 9 polnische Geistliche (Polnischkatholiken und Mariaviten),
& Franzosen, 5 Jugoslaven, 3 Biirger der DDR, 3 Russen, 3 Italiener,
2 Spanier, ein Tscheche, ein Amerikaner und ein Australier. Es waren
Geistliche, manche mit ihrer Frau, Mitglieder von Kirchenvorstinden,
Mitglieder altkatholischer Vereine, von Kirchenchéren, und «gewohn-
liche» (= funktionslose) Altkatholiken, die durch ihre Anwesenheit ihr
Interesse fiir Kirche und Evangelium zeigten. Die Kongressunterlagen
waren in vier Sprachen (Deutsch, Englisch, Franzosisch, Niederldndisch)
vorhanden, dennoch fiithlten sprachliche Minderheiten wie z. B. die Fran-
zosen sich etwas schlecht bedient bei den Mitteilungen usw. (meist nur auf
deutsch). Die Osteuropéder hatten oft nicht nur Schwierigkeiten mit den
westlichen Sprachen, sondern auch mit den im Diskussionsmaterial ge-
brauchten westlichen Denkmethoden zum Thema, gerade auch weil die
Herausforderungen der christlichen Existenz in den verschiedenen Teilen
Europas doch nicht immer dieselben sind. Das durchschnittliche Alter
der Teilnehmer war leider ziemlich hoch (wie wohl immer bei den letzten
Altkatholikenkongressen): es wurde auf etwa 55 geschitzt. Doch fiihlten
die anwesenden jiingeren Teilnehmer sich wohl. Einige aus ihrem Kreis
beklagten sich zwar iiber den Luxus des Kongresszentrums «De Leeu-
wenhorst» und den entsprechenden Preis; darum zogen ein paar aus
ihrem Kreis einen benachbarten Zeltplatz vor. Die Kongressleitung hatte
als Gegenargument angefiihrt, dass jetzt niemand zusdtzliche Fahrtko-
sten zur Tagungsstitte hdtte und dass das Zusammenwohnen unter glei-
chen Umsténden den Erfolg des Kongresses erheblich forderte: z. B. war
es jetzt moglich, dreimal am Tag einen gutbesuchten Gottesdienst zu hal-
ten und viel mehr informelle Kontakte zwischen den Teilnehmern zu pfle-
gen. Es muss aber zugegeben werden, dass «De Leeuwenhorst» tatsidch-
lich fast zu gut fiir die Teilnehmer sorgte 1.

I Die «Kirche der Armen» kam denn auch in dieser Umgebung — wie leider wohl
immer beiunseren Kongressen—zukurz. Ein Zeichender Solidaritidt mit dem gross-
ten Teilder Menschheit wurde nicht gesetzt, es wurde nur dariiber diskutiert. Obes

127



Erster Kongresstag, Dienstag, 2. Mai

Die offizielle Er6ffnung des Kongresses fand plangeméss um 16.00 Uhr
statt in der Aula des Kongresszentrums «De Leeuwenhorst» in Noord-
wijkerhout. Zuerst ergriff Erzbischof Marinus Kok das Wort und sprach
ein Wort zur Begriissung der Teilnehmer seitens des niederlandischen
Episkopats (Text s.u.). Danach sprach Dr. Wilhelm Deister als Prisident
. des Stiandigen Kongressausschusses. Der Bericht iiber die Aktivititen des
Ausschusses in den letzten vier Jahren wurde, dem Wunsch nach Kiirzung
der offiziellen Ansprachen gemdéss, nicht vorgelesen, sondern den Teil-
nehmern schriftlich zur Verfiigung gestellt (Text s.u.). In das Blro wur-
den fiir die Dauer des Kongresses die folgenden Personen ernannt: Frau
S.S.J.van Kleef-Hillesum als Kongressprasidentin, Abbe A. H. Bekkens,
Dekan J. Girke, Herr R. Moll und Pfarrer Mag. W. Wysoczanski als Mit-
glieder und Dr. M. Parmentier als Berichterstatter. Nach den ersten Wor-
ten der Préisidentin sprach zunéchst der Bischof von Chichester, Dr. Eric
Kemp, ein kurzes Grusswort im Namen des Erzbischofs von Canterbury,
Dr. Donald Coggan. Einige andere Grussbotschaften, die schriftlich ein-
getroffen waren, wurden vor dem Abendessen auch noch verlesen. Um
19.30 Uhr begriisste Metropolit Filaret von Kiev und Galitsk den Kon-
gress im Namen des Patriarchen von Moskau, Pimen. Er beendete seine
auf russisch gesprochene Grussbotschaft mit dem orthodoxen Oster-
gruss: «Christos voskrjesje!», was von einigen Teilnehmern spontan be-
antwortet wurde: « Vo istinu voskrijesje». Die Ubersetzung des Dolmet-
schers, die folgte: «Christus ist auferstanden», konnte nur von wenigen
Teilnehmern so schnell auf deutsch beantwortet werden: «Er ist wahrhaft
auferstanden!». Es wire zu wiinschen, dass die Altkatholiken sich iiben,
bei jeder Gelegenheit die orthodoxe Proklamation des Osterglaubens mit
lauter Stimme bejahen (oder selbst einsetzen) zu konnen.

Der Vorsitzende der Kommission zur Vorbereitung des Kongresses,
Herr B. W. Verhey, sprach nun kurz zur Versammlung. Darauf sang Herr
Jaap Spigt, ein hollandischer altkatholischer Musiker, zwei Kanons mit
den Teilnehmern. Dann fuhr Bischof Tadeusz R. Majewski fort mit einer
Ansprache im Namen der polnisch-katholischen Kirche Polens, worin er

noch je gelingen wird, das Ideal der christlichen Armut auf einem Altkatholikenkon-
gress zu leben ? Vielleicht wire es nicht schlecht, wenn ein zukiinftiger Kongress das
Ideal des «einfachen Lebens» im Lichte der exemplarischen Entsagung der Ménchs-
viter aus der dgyptischen und paléstinensischen Wiiste behandeln wiirde (ein echt
altkatholisches Thema) und wenn die Teilnehmer sich selbst diese Beispiele vor
Augen halten konnten, auch wahrend der Tagung!

128



die bewegte jlingste Vergangenheit seines Landes mit konkreten Beispie-
len schilderte und das Streben Polens nach der Erhaltungdes Friedens be-
tonte. Uber seine Kirche selbst teilte er in diesem Augenblick weniger mit.
Nach Bischof Majewski folgte noch ein zweiter polnischer Redner, der
am Ort altkatholische Geschichte machte: nach 54 Jahren sprach wieder
ein Bischof der altkatholischen Kirche der Mariaviten auf einer Ver-
sammlung der Utrechter Union. Die aus zwei Bischéfen bestehende Dele-
gation der Mariaviten war manchen Teilnehmern des Kongresses bereits
wegen ihrer grauen Kutten aufgefallen; jetzt sprach der Hauptbischof
dieser altkatholischen Kirche, Stanislaw Kowalski, zu der Versammlung.
Er fasste die Geschichte seiner Kirche und threr Bezichungen zur Utrech-
ter Union in wenigen Sdtzen zusammen ; er erklirte, wie es 1924 zu dem
Bruch gekommen war, aber wie seit 1972, seit dem Besuch des Erzbischofs
Kok und des Bischofs van Kleef, eine Wende eingetreten sei. Bischof
Kowalski, den man in mehrfacher Hinsicht einen «neuen Adam» seiner
Kirche nennen konnte, wurde bei der gleichen Gelegenheit 1972 selber
zum Bischof geweiht unter Mitkonsekration von Erzbischof Kok. Dies
war eine Anerkennung von seiten der Utrechter Union, dass die Fehler
der Vergangenheit von den Mariaviten beseitigt worden sind und dass
kein theologischer oder moralischer Grund der Wiedervereinigung mehr
im Wege steht (Text der Ansprache s.u.).

Nach dieser Ansprache wurden einige Filme tiber Landschaft, Kunst
und Wasserbauten in den Niederlanden gezeigt. Schliesslich sprach Herr
Nikola Burek fiir die kroatische altkatholische Delegation; seine Rede
wurde iibersetzt von Pfarrer Karl Koschitz aus Weidenberg. Auch diese
Kircheist erneut im Kreis der Utrechter Union erschienen. Nicht, dass sie
je ausgeschlossen war, aber Krieg und andere schwierige Umsténde hat-
ten die Kommunikation in den letzten Jahrzehnten fast unmoglich ge-
macht. Jetzt aber waren 5 Kroaten da, um vom Leben ihrer Kirche Zeug-
nis abzulegen.

Ein Wort zur Begriissung seitens des niederlindischen Episkopats

Im Namen der Bischofe der Altkatholischen Kirche in den Niederlanden heisse ich
Sie alle herzlich willkommen zum 22. Internationalen Altkatholikenkongress.

Unsere Kongresse haben eine lange Geschichte von mehr als einem Jahrhundert
hinter sich, haben den Charakter geiindert, aber behalten fiir die altkatholische Kir-
chengemeinschaft ihren unvergleichlichen Wert.

Hier bietet sich die Moglichkeit fiir alle altkatholischen Glaubigen, sich ohne Un-
terschied der Person iiber alle Sachen auszusprechen, welche nicht nur den Glauben
und das Leben der Kirche, sondern unsere ganze menschliche Gesellschaft beriih-
ren, wie dies aus den angegebenen Themata hervorgeht.

129



Wir hoffen von Herzen, dass alle Teilnehmer am Kongress die Moglichkeiten,
welche sich aus dieser vierjdhrlichen Begegnung ergeben, ausnutzen werden. Das
Gebiude, die Umgebung, die Aufnahme werden bestimmt viel dazu beitragen, diese
Tagung zu einem festlichen Ereignis zu machen, zu einem frohen Zusammensein,
wobei das «Christen sein jetzt» zentral steht!

Moge das Durchdenken dieses Themas und dessen Ausarbeitung uns alle in sol-
cher Weise bereichern, dass wir nachher bei unserer Heimkehr andere daran Anteil
haben lassen kénnen.

Die altkatholischen Kongresse zeichneten sich vom Anfang an durch einen stark
Okumenischen Charakter aus. Wir freuen uns deshalb sehr, dass nicht nur Vertreter
der in aller Welt verbreiteten eigenen Religionsgemeinschaft, sondern auch zahlrei-
che Vertreter anderer eng mit uns verbundenen Glaubensgemeinschaften nach
Noordwijkerhout gekommen sind. Unter diesen Vertretern vermissen wir Seine
Eminenz Kardinal Willebrands, der ebenfalls zu kommen beabsichtigte, aber leider
durch Krankheit daran verhindert wird.

Wir beten, dass Gottes Heiliger Geist in diesen Tagen mit uns allen sein und das
Feuer des Glaubens in unseren Herzen brennend bleiben mdoge, damit dieser Kon-
gress ein Zeichen und Zeugnis davon wird, dass unsere altkatholische Kirche in Ver-
bundenheit mit der Kirche der ersten zehn Jahrhunderte ihren eigenen Platz und be-

sondere Bedeutung hat inmitten der Kirchen jetzt! .
Marinus Kok

Erzbischof von Utrecht

Bericht
des Sekretdrs des Stindigen Kongressausschusses

an den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress,
Noordwijkerhout 1978

1974-1978

Der letzte Kongress in Luzern 1974 brachte die Demission des gesamten Stédndigen
Ausschusses. Entgegen der Hoffnung konnte damals an der Schlusssitzung nur eine
Nomination vorgelegt werden: Als Prisident wurde einstimmig gewdhlt Dr. Wil-
helm Deister, Rodenkirchen/K&ln. Er war den Kongressteilnehmern in bester Erin-
nerung vom Kongress in Bonn 1970, als er das Amt des Vorsitzenden bekleidete. Die
andern beiden Sitze im Ausschuss wurden vorldufig mit den bisherigen Mitgliedern
aus Holland und der Schweiz, Herrn J. A. C.de Jonge und Pfr. Dr. Hans Frei, wie-
derbesetzt, bis von den zustindigen Landeskirchen geeignete Nachfolger ausfindig
gemacht sein wiirden.

Die Suche nach diesen neuen Mitarbeitern wurde dann aber lingere Zeit hinaus-
geschoben, offenbar in der Meinung, bis zum néchsten Kongress sei ja noch lange
Zeit. Erst im Frithling 1976 wurde in Holland Herr Dr. Rob Mulder, Vleuten, als
Vizeprisident bestimmt. Schwieriger war es, in der Schweiz jemanden zu finden, der
das Sekretariat ibernehmen koénnte. Nur unter schweren Bedenken und betrdcht-
lichem Druck nachgebend hat sich der Schreibende schliesslich entschlossen, das
Mandat anzunehmen, stand er doch unmittelbar vor dem Wechsel in eine neue Ge-
meinde und war deshalb nicht in der Lage, sich mit dem notwendigen Einsatz dieser
internationalen Aufgabe zuzuwenden. So konnte sich der Ausschuss in seiner neuen

130



Zusammensetzung erst am 14./15. Januar 1977 in Bonn vollzdahlig versammeln. Als
zu jenem Zeitpunkt bekannt wurde, dass der Kongress in Holland wahrscheinlich
ein halbes Jahr frither als erwartet stattfinden wiirde, geriet die Vorbereitung gleich
von Anfang an unter Zeitdruck. Erschwerend wirkte sich aus, dass fiir diesen
XXII. Kongress kein Thema vorgeschlagen wurde, das auf Anhieb iiberzeugte und
sich deshalb aufdringte; wohl wurden von verschiedenen Seiten, so auch von einer
Theologenkonferenz, Vorschldge gemacht, die aber noch der konkreten Formu-
lierung entbehrten und sich zum Teil widersprachen. Es war deshalb eine dornen-
volle Aufgabe fiir die neuen Mitglieder des Ausschusses, dass sie die Verantwor-
tung zur Formulierung des Themas zu tragen hatten, und sie waren dankbar fiir
das Mitdenken und Mitraten des deutschen Bischofsin Bonn. Schliesslich wurden
auch die Wiinsche des Ortsausschusses in Holland massgeblich beriicksichtigt.
In dieser Weise gelangte man zum Thema

Bewdhrung als Christ in der Welt,

das als Weiterfithrung, Ausfaltung und Vertiefung des Themas von Luzern,
«Leben», verstanden werden will.

In drei Sitzungen des gesamten Ausschusses und drei zusdtzlichen Zusammen-
kiinften des Priasidenten mit dem Vizeprisidenten und teilweise einigen Mitgliedern
des Ortsausschusses in Holland wurde die Organisation des Kongresses durchbe-
sprochen und genehmigt. Fiir die zeitliche Ansetzung des Kongresses bestimmend
war der Entschluss, die Tagung in einem geschlossenen Kongresszentrum durchzu-
fiihren. Nachdem bis jetzt simtliche Altkatholikenkongresse in Stidten mit einer
starken altkatholischen Gemeinde durchgefiithrt worden waren, bedeutete die Ent-
scheidung zugunsten von «De Leeuwenhorst» in Noordwijkerhout einen deutlichen
Bruch mit der Tradition und insofern ein Experiment. Der Entschluss dazu fiel aller-
dings leicht, da sich praktisch keine Opposition dagegen erhob. Offensichtlich war
das Feld fiir diese Neuerung gut vorbereitet, hatten sich doch im Anschluss an die
letzten zwei bis drei Kongresse immer uniiberhorbarer Stimmen erhoben, die
wiinschten, dass unsere Kongresse in Zukunft weniger mit offiziellen Anldssen und
Vortragen beladen, dafiir mehr mit Zeit fiir Diskussionen in formellen Gruppen und
in privaten Kreisen ausgestattet wiirden, woflir sich natiirlich ein Zentrum, in dem
man nicht nur tagt, sondern auch isst und wohnt, also zusammen lebt, viel mehr eig-
net. Die Erfahrungen dieser fiinf Tage, die wir heute beginnen, insbesondere die
Ausbeute an zwischenmenschlichen Kontakten iiber die Landesgrenzen hinaus,
werden bestimmend sein, ob die neue Formel vom néchsten Kongressland liber-
nommen wird.

Internationale altkatholische Theologenkonferenzen

In der Berichtsperiode wurden die 16. bis 18. solche Konferenz mit folgenden The-

men durchgefiihrt:

1975 auf Schloss Schwanberg bei Wiirzburg: Die Autoritét in der Kirche; ferner:
Die Ordination von Frauen in der anglikanischen Kirche.

1976 im Bildungshaus St. Virgil bei Salzburg: Der orthodox-altkatholische Dia-
log.

1977 im Bildungszentrum «Het Dackhues» in Huissen bei Arnhem: Die besonde-
ren Dienste und Gnadengaben in der Kirche.

131



Als besonders begriissenswerte Entwicklung sei erwédhnt, dass die Konferenz 1975
beschloss, ein eigenes Sekretariat zu schaffen, das seither von Frau Claire Aldenho-
ven-Gauthier, Bern, mit Umsicht und Charme betreut wird.

Internationale Kirchliche Zeitschrift

Wihrenddem somit der neue Sekretér des Stindigen Ausschusses von den Aufgaben
im Zusammenhang mit der Organisation der Theologentagungen entbunden ist, hat
sich neu eine Personalunion mit der Geschaftsfithrung der IKZ ergeben. Bekannt-
lich wurde unsere theologische Quartalsschrift ja vom Kongress 1892 ins Leben ge-
rufen. Deshalb wird an dieser Stelle regelmissig auch iiber sie Bericht erstattet.

Auch inden vergangenen vier Jahren musste wieder eine starke Kostensteigerung
in Kauf genommen werden. Zum Gliick (dank der dusserst geringen Teuerungin der
Schweiz) haben sich die Herstellungskosten nun aber bei knapp 30000 Franken sta-
bilisiert. Anderseits haben sich auch die Spenden und Génnerbeitrdge nicht mehr
wesentlich erhoht; sie scheinen offensichtlich eine obere Grenze erreicht zu haben.
So blieb uns nichts anderes librig, als die Preise in zwei Schritten auf Fr. 35— (Fr. 38.—
fiir das Ausland) heraufzusetzen. Damit sind im vergangenen Jahr die Einnahmen
aus Abonnementen erstmals auf tiber 10000 Franken gestiegen. Der Deckungsgrad
der Einklinfte gegeniiber dem Aufwand ist aber immer noch weniger als 50%, das
heisst, mehr als die Hélfte der Kosten muss durch Spenden hereingebracht werden,
wobei fast drei Viertel davon aus der Schweiz stammen. Es sei deshalb wieder einmal
dazu aufgerufen, dass mansich in den librigen Lédndern der IKZ erinnert und durch
Abonnemente (auch Geschenkabonnemente an befreundete Pfarrer, Kirchgemein-
den, Institute usw.) oder durch regelméissige Beitrdge von Kirchgemeinden und
Pfarrimtern oder durch Gonnerbeitrige Privater dazu beitrigt, die Last zu tragen.
Solange die gegenwirtige K ostenlage anhalt, ist mit einem Defizit von 2500 Franken
pro Jahr zu rechnen.

In der Berichtsperiode durfte die IKZ allerdings auch ausserordentliche Unter-
stiitzung erfahren. Es sind die Spenden, die aus sehr vielen Orten zum Gedéchtnis
von Bischof Dr. Urs Kiiry sel. zusammengekommen sind. Thre Summe von 10000
Franken reichte gerade aus, um die Defizite der letzten vier Geschiftsjahre zu dek-
ken. Wir mochten auch an dieser Stelle nochmals des langjdhrigen, sehr verdienten
Hauptredaktors und Herausgebers, Bischof Urs Kiiry, ehrend und dankbar geden-
ken. Ebenso sei seinem Nachfolger, Pfr. Dr. Hans A. Frei, fiir seinen Finsatz ge-
dankt.

Aus dem technischen Bereich sei erwiahnt, dass die Druckerei auf Anfang dieses
Jahres vom Blei-aufden Filmsatz tiberging und bei dieser Gelegenheit auch den Ein-
band graphisch neu gestaltete. Ferner ist gegenwiirtig im Zusammenhang mit der
Reduktion der Lagerbestinde eine Aktion im Gange, durch die frithere Jahrginge
glinstig nachbezogen werden kénnen.

Stindiger Kongressausschuss

Leider miissen wir [hnen, bevor seine Wahl von einem Kongress rechtlich vollzogen
worden wire, die Demission des Vizepriasidenten, Dr. R. Mulder, bekanntgeben;
aus beruflichen und gesundheitlichen Griinden kann er die begonnene Arbeit nicht
fortsetzen. Wir danken ithm fiir seinen Einsatz flir den gegenwirtigen Kongress!

152



An der Schlusssitzung ist also neben der Wiederwahl des Prasidenten, Dr. W. Dei-
ster, und der Neuwahl des Sekretirs, Pfr. Hansjorg Vogt, die Wahl eines Mitgliedes
aus Holland vorzunehmen. Infolge der kurzfristigen Demission konnte leider das in
Luzern von einem Kongressteilnehmer gewiinschte Verfahren im Falle von Vakan-
zen, ndmlich die Durchfithrung einer frithzeitigen Basisumfrage bei bisherigen Kon-
gressteilnehmern zur Erreichung von Nominationen, nicht versucht werden.

Nun wurde aber noch ein Antrag angekiindigt, der Kongress mochte den Sténdi-
gen Ausschuss auf fiinf Mitglieder erweitern und besonders durch die erstmalige
Wahl von einer oder zwei Frauen und wenn moglich eines Jugendlichen dieses Gre-
mium repriasentativer gestalten. Eine solche als dauernd gedachte Vergrésserung des
Standigen Ausschusses bedingt eine Anderung der Statuten vom Jahre 1961. Der
Ausschuss selbst hat im vergangenen Jahr von sich aus eine Ad-hoc-Erweiterung
vorgesehen und insbesondere die dsterreichische Kirche eingeladen, einen Vertreter
zu ernennen. Diesem Wunsch konnte damals nicht entsprochen werden, doch hof-
fen wir, dass nun eine Nomination vorliegt, was ohnehin notwendig wire, falls der
nichste Kongress turnusgemiss in Osterreich stattfinden soll.

Der Kongress wird in seiner Schlusssitzung iiber diese Fragen zu entscheiden
haben. Jedenfalls erwarten wir, dass die Wahlen so getroffen werden kdnnen, dass
der Ausschuss fiir die ndchsten vier Jahre von Anfang an voll handlungsfihig ist.

Wir hoffen, dass der Kongress 1978 den Teilnehmern wieder vielfdltige Anregun-
gen mitgebe, damit Sie sich daheim in Thren Gemeinden als Christen bewdhren kon-
nen.

Luzern, Ende April 1978 Der Sekretar des
Stédndigen Kongressausschusses:
Hansjirg Vogt

Eminenz,

Hochwiirdigster Erzbischof von Utrecht,

Eure Eminenz, Metropolit Filaret von Kijev,

Eure Exzellenzen, :

Hochehrwiirdige und Hochwiirdige Brider Priester,

Teure Briider und Schwestern,

Sehr geehrte Versammlung des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses.

Aus Warszawa, der Hauptstadt Polens, im Namen der Polnisch-katholischen
Kirche, bringen wir die herzlichsten Griisse in unserem Herrn, Jesus Christus. Wir
sind aus der Stadt gekommen, die wihrend des Zweiten Weltkrieges zu 85% vernich-
tet wurde. Wir sind aus dem Lande gekommen, in welchem der letzte Krieg 6225000
Opfer verschlungen hat. Davon sind sogar 2225000 polnische Kinder gewesen.
Nach 34 Jahren, unter Anspannung aller Krifte, wurde Warszawa wieder aufge-
baut, ist das neue Polen erstanden. In diesem neuen Polen entwickelt ihre Tétigkeit
die Polnisch-katholische Kirche, welche der Gemeinschaft der altkatholischen Kir-
chen der Utrechter Union angehort.

Zuhanden Seiner Eminenz erstatten wir die besten Wiinsche aller Gnade und
Gottessegens zur Abhaltung des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses.

Wir begriissen den hochwiirdigsten Episkopat, die hochwiirdige Geistlichkeit
sowie alle Gldubigen der Altkatholischen Kirche von Holland.

133



Wir begriissen herzlich den Vorgesetzten der Christkatholischen Kirche, Seine
Exzellenz Bischof Léon Gauthier, die ehrwiirdigen Briider Priester, die gechrten De-
legierten Damen und Herren sowie alle Glaubigen aus der Schweiz.

Mit briiderlichen Griissen wenden wir uns an Seine Exzellenz Bischof Nikolaus
Hummel, an die hochwiirdigen Briider Priester, an die Briider und Schwestern,
sowie an alle Mitglaubigen der Altkatholischen Kirche von Osterreich.

Unsere Griisse richten wir an die Adresse Seiner Exzellenz Bischof Josef Brink-
hues, an die hochwiirdigen Priester, an die geehrten Delegierten Damen und Herren,
sowie an alle Mitglaubigen der Altkatholischen Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland.

Sehr herzlich begriissen wir unsere Briider und Schwestern, die die Altkatholische
Kirche in der Deutschen Demokratischen Republik repridsentieren.

Briiderliche, herzliche Worte der Liebe richten wir an unsere Briider und Schwe-
stern aus den Altkatholischen Kirchen der Tschechoslowakei, Jugoslawiens, Frank-
reichs, Italiens und Schwedens.

Herzlich begriissen wir den hochwiirdigsten, Ersten Bischof Tadeusz F. Zielinski,
die hochwiirdigen Bischofe, die Geistlichkeit und die Gldubigen der Polnisch-natio-
nalen katholischen Kirche inden Vereinigten Staaten von Nordamerika, in Kanada
und in Brasilien, sowie alle Teilnehmer am XXII. Internationalen Altkatholiken-
kongress, die von nah und fern gekommen sind.

Sehr geehrte Versammlung,

der gegenwartige Kongress erfolgt im schonsten Monat Mai, in welchem die
ganze Natur zur vollen Bliite erwacht. Auf jedem Schritt und Tritt sehen wir in
Threm gastlichen Land in Holland eine Menge herrlicher Blumen. Das freut uns, er-
freut unser Herz und erinnert uns gleichzeitig daran, dass unser Schépfer mit Seiner
Gnadejeden Winkel der Erde bereichert. Leider gibt es Menschen, deren Wunsch es
ist, das harmonische und friedliche Leben der Volker und Bewohner des Erdbodens
zu storen. — Von der Tribiine des jetzigen Kongresses appellieren wir an alle Men-
schen, mit uns den edlen Kampfum den Frieden und eine friedliche Koexistenz der
ganzen Menschheit aufzunehmen.

Wihrend unseren Gebetsversammlungen wollen wir unseren besten himmlischen
Vater bitten, Er moge die Anzahl der Apostel und Priester verdoppeln, die einen
lebendigen Glauben, apostolischen Mut und den Geist der Aufopferung besitzen.
Moge der Geist des Glaubens und der opferfreudigen Liebe alle Glaubigen der alt-
katholischen Kirche der Utrechter Union umfassen, damit wir weiterschreiten kon-
nen zum gemeinsamen Sieg der Wahrheit unter dem hl. Banner unseres Herrn Jesus
Christus. T Bischof Tadeusz R. Majewski

Bericht von Herrn Bischof Stanislaw Kowalski ( Plock)
Hochwiirdigster Herr Erzbischof und Président der Utrechter Union!

Hochwiirdige Herren Bischofe!
Verehrte Teilnehmer!

Wir, die Bischofe der Altkatholischen Kirche der Mariaviten, sind aus Polen hier-
her gekommen.

134



Wir sind sehr dankbar fiir die Einladung wie auch fiir die Moglichkeit, am Kon-
gress der Utrechter Union teilnehmen zu konnen. Im Namen der ganzen Kirche, des
polnischen altkatholischen Klerus und der Gldubigen der Mariaviten-Kirche,
mochte ich Thnen sehr herzliche und briiderliche Griisse iibergeben, wie auch einen
giinstigen Verlauf der Tagung wiinschen.

Es freut uns sehr, dass nach einer Unterbrechung, die 54 Jahre dauerte, eine Dele-
gation unserer Kirche in der Familie der altkatholischen Kirchen wieder auftreten
darf.

Aus diesem Anlass finde ich es flir notig, einige Fakten aus der Vergangenheit in
Erinnerung zu bringen.

Unsere ersten Verbindungen mit der altkatholischen Kirchengemeinschaft gehen
auf das Jahr 1909 zuriick. Es war die Zeit, in der auf dem polnischen Gebiet lebende
Mariaviten sich zu einer eigenen, selbstindigen Glaubensgemeinschaft organisiert
haben. Am 5. Oktober 1909 hat Erzbischof Gerard Gul, unter Beistand von Bischo-
fen aus Deutschland, den ersten Bischof der Mariaviten-Kirche in der Kathedralkir-
che in Utrecht konsekriert.

Ein Jahr spdter, am 4. September 1910, waren altkatholische Bischofe der Utrech-
ter Union wieder an der Konsekration von zwei mariavitischen Bischéfen mitbetei-
ligt. Gerade in diesen Jahren hat unsere Kirche eine glinzende Entwicklung durch-
gemacht.

Wir mochten nicht die Tatsache verbergen, dass die grossartigste Entwicklung des
Mariavitismus bis 1921, das heisst bis zum Tode unserer Griinderin Franciszka Koz-
towska, angedauert hat. Fiir uns als Erben ihrer Lehre ist das ein zusitzlicher Be-
weils, was fiir eine grosse Personlichkeit sie gewesen war. Nach dem Tode von
Franciszka Koztowska hat Gott, dessen Absichten unbegreiflich sind, schwere
Erfahrungen und Erlebnisse auf unsere grosse mariavitische Gemeinschaft ge-
bracht.

Die autoritire Leitung von Bischof Jan Kowalski, der eine ordensméssige Gehor-
samkeit verlangte, hat verschiedene Entstellungen in der Doktrin und Tétigkeit des
Mariavitismus verursacht. Der falsche Weg von Bischof Kowalski hat sich verhdng-
nisvoll aufden inneren Zusammenhalt unserer Glaubigen ausgewirkt. In dieser Zeit,
genau am 14, September 1924, hat die Konferenz der altkatholischen Bischofe einen
Beschluss gefasst, nach dem die Gemeinschaft mit unserer Kirche eingestellt wurde.

Es mussten mehrere Jahre vergehen, bis es zu einer Erneuerung kommen konnte
und bis eine Revision der Vergangenheit vorgenommen wurde.

Unser Bedauern, das Bedauern unseres Kirchenvolkes wegen der begangenen
Fehler, hatte viele Jahre gedauert. Unsere Kirche verspiirt sehr schmerzhaft, dass es
zu einer Einstellung der Gemeinschaft mit den altkatholischen Schwesterkirchen ge-
kommenist. Es war fiir uns nieleicht, uns selbst zu verteidigen, und auch heute ist es
nochdhnlich. Im Laufeder Jahreist gegeniiber unseine Atmosphére von tiblem Ge-
rede, Verleumdung und oft ungerechtfertigten Vorwiirfen gewachsen. Besonders
hatten wir vor dem Zweiten Weltkrieg gelitten, als alle Bereiche des gesellschaft-
lichen Lebens von der einflussreichen Mehrheit der Romisch-Katholiken beherrscht
war. Auch noch heute erfahren wir gegeniiber unserer Kirche eine ablehnende Hal-
tung.

Unsere Kirche hat aus ihrer Mitte alle die Elemente beseitigt, die die Einstellung
der Gemeinschaft mit der Utrechter Union verursacht haben. Trotzdem konnten
wir bis heute die vollberechtigte Mitgliedschaft in der Union nicht erlangen, wie

135



auch nicht die alte Gemeinschaft mit den altkatholischen Schwesterkirchen wieder-
herstellen.

Mit grosser Freude hatte unsere Kirche im Jahre 1972 den Erzbischof von
Utrecht, Marinus Kok, wie auch den Bischof von Haarlem, G.van Kleef, in der
Kathedralkirche in Plock und auch in anderen mariavitischen Gemeinden begriisst.
Wir hatten den Eindruck gewonnen, dass dieser Besuch das beste Zeugnis dafiir war,
dass die geistige Gemeinschaft mit den Altkatholiken der Utrechter Union weiter
besteht.

Wir hegen die grosse Hoffnung, dass die Schranken, die noch heute bestehen und
die Ankniipfung einer formellen Gemeinschaft zwischen uns und den altkatho-
lischen Schwesterkirchen erschweren, bald beseitigt sein werden.

Wir glauben tief, dass dies der Allméchtige Gott bewirken wird. Er, der Gute
Hirt, liebt seine Herde. Er priift uns manchmal schwer, aber fiihrt auch wieder auf
seine gottlichen Wege zuriick.

Wir glauben, dass die Zeit nahe ist, in der auch wir, die Bischofe der altkatho-
lischen Kirche der Mariaviten, den Platz in IThrem Kreis, Hochwiirdige Herren Bi-
schofe, wieder einnehmen werden diirfen. Wir wollen mit Ihnen zusammenwirken,
um eine Herde aller Altkatholiken zu bilden.

Abschliessend mochte ich nochmals allen Versammelten unsere briiderlichen
Griisse libergeben. Es griisst Sie die ganze altkatholische Gemeinschaft der Mariavi-
ten-Kirche in Polen, der gesamte Klerus, die Nonnen und die breite Schar der Glau-
bigen, unser treues mariavitisches Kirchenvolk.

Durch Thre Vermittlung, Hochwiirdige Herren Bischofe und alle Versammelten,
ibergebe ich diese Griisse an alle Briidder und Schwestern aus den altkatholischen
Kirchengemeinschaften der Utrechter Union.

Zweiter Kongresstag, Mittwoch, 3. Mai

Am Morgen trat Prof. Dr. Jan Visser, Professor der Pastoraltheologie in
der Theologischen Fakultit der Utrechter Universitit und Professor der
altkatholischen Kirchenstrukturen fiir unsere Kirche, vor die Versamm-
lung, nachdem die Préasidentin Prof. H. Berkhofund Prof. H. M. Fiolet als
Vorsitzenden und Sekretir des niederlindischen 6kumenischen Kirchen-
rates begriisst hatte, die fiir den Morgen anwesend waren. Danach hielt er
das einzige Referat des ganzen Kongresses, das als Grundlage fiir die Dis-
kussion in den kommenden Tagen dienen sollte: «Christ sein heute im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes». Obwohl
ausgehend von Immanuel Kant und Karl Barth, gelangte sein Referat all-
mdihlich zu den Wurzeln des Trinititsdogmas und des Dogmas tiber-
haupt. Nach Anklang an Stromungen in der modernen Ostlich-orthodo-
xen Theologie kam er schliesslich zu alltiglichen Themen zuriick wie
Jugend, Industrie und Gastarbeiter. Damit stellte er eine deutliche Ver-
bindung zum ausgehindigten Diskussionsmaterial des Kongresses her.

136



Und obwohl wenige den Inhalt seiner Rede sofort vollstindig zu ergriin-
den vermochten und manche auch nachher noch Verstindnisschwierig-
keiten empfanden, war dieses Referat doch eine Quelle der Reflexion liber
das Thema «Bewihrung als Christ in der Welt».

Von 10-12 Uhr fanden die ersten Gruppengespriche statt, die von 14-15
Uhr fortgesetzt wurden. Der Ausflug, der spidter am Nachmittag veran-
staltet wurde, ging auf Grund des regnerischen Wetters nicht wie geplant
zum Meer, sondern zu einer Verkaufsschau von Blumenzwiebeln in einem
riesigen Gewdchshaus, wo die Farbenpracht die Kongressteilnehmer be-
zauberte. Am Abend fanden Versammlungen verschiedener altkatholi-
scher Vereine und Verbdnde statt. Dozenten und Studenten der verschie-
denen altkatholischen Lehranstalten versammelten sich, sowie auch die
Society of St. Willibrord, die Bruderschaft St. Willibrord usw. Diejenigen,
die nicht zu irgendeiner kleineren Versammlung gingen, betrachteten
einen Film iiber die Inthronisation des Patriarchen von Moskau, Pimen.
Ab 21.00 Uhr wurde weiter in der Aula gesungen von einer Gruppe
deutscher und holldndischer Jugendlicher. IThre diesbeziigliche Begeiste-
rung und die des gut mitsingenden Publikums musste schliesslich an der
vorgertickten Zeit ihre Grenze finden. Nach dem Abendgebet fand, wie
anjedem folgenden Abend, eine Nachbesprechung der Diskussionsleitung
statt.

Christ sein heute im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes

1. Mancher mag sich wundern, dass wir diesen Kongress, der dusserst
praktische Probleme zum Thema hat, beginnen mit einer Betrachtung
tber Gott, den Vater, Gott, den Sohn, und Gott, den Heiligen Geist. Man
kann sich fragen, ob ein so spekulatives Dogma, wie dasjenige von der
Dreieinigkeit, fiir die Probleme, die uns im téglichen Leben begegnen,
etwas bedeuten kann.

Dieser Frage wollen wir in den nidchsten Tagen nicht ausweichen. Wir
haben sie zum Gegenstand unserer Begegnungen und Gespriche ge-
macht. Wenn man in den Gespréichsunterlagen die Aufzidhlung der Fra-
gen sieht, die uns in den personlichen Kontakten von Mann und Frau,
von Kind und Eltern, beschéftigen, und die Aufzdhlung der gesellschaft-
lichen Entwicklungen, wodurch die Nachrichten der Massenmedien be-
stimmt werden, wenn man sich vergegenwirtigt, dass Junge und Alte im
Durcheinander des heutigen Weltgeschehens fragen nach dem Sinn des
Lebens, dann ist es nicht mehr verwunderlich, dass man sich fragt, wie

137



dieses Dogma alle diese Fragen richtungweisend beantworten kann. Um
diese Antwort handelt es sich, der Einladung gemass, in den kommenden
Tagen.

Wenn man sich den Abstand zwischen der von vielen als leer empfun-
denen Spekulation und der harten Wirklichkeit unseres Daseins vergegen-
wirtigt, konnte man versucht sein, dem bekannten Wort des Philoso-
phen und Christen Immanuel Kant zuzustimmen: «Aus der Dreieinig-
keitslehre nach den Buchstaben genommen lédsst sich schlechterdings
nichts fiirs Praktische machen...» (in: Der Streit der Fakultiten; in:
Werke, ed. Cassiver, Bd. VII, S. 349).

Wenn mancherauch mit Kant iibereinstimmen mag, wird es vielen doch
zu weit gehen, daraus zu schliessen, dass man das Dogma besser vergesse.
Man will es als kostbares Erbstiick der Vergangenheit, als Priifstein der
Rechtgldubigkeit, als Fahne, um die Ladung des Kirchenschiffes zu dek-
ken, beibehalten. Das heisst aber nicht, dass es fiir das Leben der Christen
eine wesentliche Bedeutung hat.

Man ldsst sich eher durch einen vortrinitarischen Gottesglauben leiten,
welcher im Grunde genommen ein Vertrauen ist in Gott, den barmherzi-
gen Vater, den Einen. Wie man diesen grundlegenden Glauben verbindet
mit dem Vertrauen in Jesus Christus, wahrhaftigen Gott und wahrhafti-
gen Menschen, wie man mit ihnen den Geist, die dritte Personin der Drei-
einigkeit verbindet, ist anscheinend eine unlésbare Frage. Und auch wir
kommen oft nur mithsam iiber die schwierigen Texte, die die Kirche fiir
das Fest der Dreifaltigkeit iiberliefert hat, hinweg. Wir ibersingen oft un-
sere dogmatischen Probleme und fragen, welches doch der Nutzen all die-
ses fiir unser Christsein ist.

Dieser Verwirrung gegeniiber hort sich im Theologenchor ein ganz an-
derer Ton. Der grosse Theologe Karl Barth hat die spezifisch christliche
Antwort auf die Glaubensdilemmen unserer Zeit gerade von der Offenba-
rung des dreieinigen Gottes hergeleitet. Der von uns verehrte Bischof und
Theologe Urs Kiiry teilte, allerdings mit Einschrdnkungen, Barths An-
sicht. Sie hatten aber keineswegs vor, dieses Dogma nur als Merkmal der
Rechtgliubigkeit instand zu halten. Fiir sie stellt es das Herzstiick christ-
lichen Glaubens dar.

Dazu erinnern sie uns an den Werdegang dieses Dogmas, das nicht
Frucht einer ruhigen, in die Tiefe verfolgten Spekulation von Kirchenvi-
tern war, sondern Ergebnis aufreibenden Ringens um Glaubensentschei-
dungen, die mit der Wirklichkeit der Erlosung direkt zusammenhdngen.
Athanasius machte es einsichtig, indem er sagte: Wenn Christus mit dem
Vater nicht einer Wesenheit gewesen wire, wenn nicht Gott selbst in Chri-

138



stus fiir uns eingetreten wire, dann waren wir nicht erlost worden. Dann
hitte zugetroffen, was Paulus tiber Jesus Auferstehung und die Korinther
schreibt: «Wenn Jesus nicht auferstanden wire, wire unser Glauben
nichtig, dann wiren wir noch in unseren Siinden.» Also hat Christus
Jesus, unterschieden von Gott dem Vater, aber einer Wesenheit mit ihm,
eine tiefe, grundsitzliche Bedeutung. Im Gegensatz zu Kants Meinung
liegen diesem Dogma tatsichlich praktische Uberlegungen zugrunde.
Diese gehen aus dem Dogma hervor und weisen darauf hin.

Aber nicht nur diese Uberlegungen veranlassten die Konzilien der alten
Kirche zu den Glaubensaussagen und Glaubensentscheidungen iiber den
dreieinigen Gott. Diesen liegen die Zeugnisse des apostolischen Zeital-
ters, wie sie niedergelegt wurden in den Biichern des Neuen Testaments,
zugrunde.

Wir Altkatholiken mochten uns griinden auf das Zeugnis der Heiligen
Schrift und die Glaubensentscheidungen der ungeteilten Kirche. Das be-
deutet, dass wir die Glaubensentscheidungen in ihrer schriftlichen Abfas-
sung nicht nur respektieren und als bedeutsame Museumsstiicke betrach-
ten diirfen. Unser Ziel soll aber weder die Repristination, reine Wiederho-
lung, noch die Konservation, Bewahren allein, sein. Es handelt sich
darum, dass wir die Glaubensentscheidungen der alten Kirche von neuem
nachvollziehen in unserer heutigen Situation und sie neu zu Geltung und
zu praktischer Bedeutung bringen.

Wenn wir diesen altkatholischen Grundsatz ernst nehmen, gilt gerade
uns die Aufgabe, die Fragen unserer Zeit zu beantworten, ausgehend von
der Perspektive, die diese Glaubensentscheidungen erschliessen. Wir
haben unsere Fragen zu verbinden mit der in dem Dogma der Dreieinig-
keit niedergelegten Glaubenseinsicht.

2. Worum handelt es sich bei diesem Dogma? Es besagt, zu seiner ein-
fachsten, vielleicht zu einfachen Form, reduziert, dies: Gott ist Einer in
drei Personen. In Gott sind Vater, Sohn und Geist, die eines Wesens sind,
zu unterscheiden.

Woher stammt der Wunsch, ja die Notwendigkeit, diese Unterschei-
dung und diese Einheit zu verbinden? Die Antwort lautet: Man fasst
damit die verldssliche Wirklichkeit der Geschichte Gottes mit uns und mit
der Welt zusammen und bringt sie damit zum Ausdruck.

Das scheint reichlich abstrakt und wirklichkeitsfremd zu sein. Es
konnte die Meinung derer bestitigen, die behaupten, das Dogma sei eine
unrechtmaéssige Kreuzung von der urspriinglich biblischen Denkart mit
der griechischen, die das Bediirfnis hatte, die biblischen Angaben dem
damaligen Erkenntnisvermogen einsichtig zu machen. Man spricht dann

139



von der akuten Vergriechung des christlichen Zeugnisses und verurteilt
solche Versuche, weil sie die reine Wahrheit tritben wiirden.

Gleichzeitig werden wir damit gewarnt: auch uns kdnnte passieren,
dass wir die urspriingliche, christliche Botschaft bei der Bearbeitung der
Fragen unserer Zeit dem menschlichen Bediirfnis in unverantwortbarer
Weise anpassen.

Ich bin allerdings davon iiberzeugt, dass die alte Kirche durch thre
Entscheidungen eher ein leuchtendes als ein warnendes Beispiel gege-
ben hat.

Wenn wir den geschichtlichen Werdegang des Dogmas von der Dreiei-
nigkeit betrachten, muss man daraus folgern, dass hier nicht die Rede ist
von unrechtmassiger Vergriechung. Eher hat die christliche Denkart das
Denkklima jener Tage wegweisend korrigiert, und diese Wirkung hat sie
immer noch.

Nach diesen Bemerkungen bin ich Thnen den Beweis schuldig, dass das
Dogma der Dreieinigkeit sowohl wurzelt in der Geschichte Gottes mit der
Welt als auch jetzt noch wegweisend korrigieren kann.

3. Wenn auch die Betrachtung von Dreien in Einem typisch philoso-
phisch erscheint, ist sie doch gegriindet in dem erzidhlenden Zeugnis der
neutestamentlichen Schriften, _

Warum handelt es sich in diesen Schriften? Nicht an erster Stelle um
Spekulation, sondern um die Erzahlung der iiberraschenden Erfahrungen
der Jinger mit Jesus, welche ithrem Leben eine neue Wendung gaben. Der
Umgang mit Jesus und sein Lebensende 6ffneten ihren Augen neue Aus-
sichten. Um darzustellen, was ithnen begegnet war, griffen sie Worter und
Bilder aus der Glaubensgeschichte thres Volkes auf, die zum Ziel hatten,
das einzigartige Band zwischen Gott und seinem Volke zum Ausdruck zu
bringen. Indem sie aber diese Worter und Bilder anwendeten auf ihre Er-
lebnisse mit Jesus, erhielten diese gleichzeitig einen neuen Inhalt. Was sie
in Jesu Leben, in seinem Sterben und spiter in seiner Auferstehung erleb-
ten, sprengte den alten Rahmen. Die einzigartigen Erfahrungen mit ihrem
Herrn zwang sie, trotz aller Schwierigkeiten auf Grund des strengen
Monotheismus, zu dem sie sich als Juden bekannten, den auferstandenen
Jesus als Herrn, Messias, Sohn Gottes zu bezeichnen.

Was ihnen widerfahren war, was an ihnen geschehen war durch Jesu
Leben, durch seinen Tod, durch seine bleibende Anwesenheit im Geiste,
glaubten sie aus dem Innersten, dem Wesen Gottes hervorgegangen zu
sein. Das war der Inhalt ihres Zeugnisses, das wollten sie zum Ausdruck
bringen, und darin liegt die Wurzel des spiter von der Kirche verfassten
Bekenntnisses zu Gott dem Dreieinigen.

140



Begriindet in ihren Erfahrungen mit Jesus, sagten wir. Konnen wir das
genauer aufzeigen? Welches war das Geheimnis Jesu Verhaltens, in was
war es begriindet? Die Evangelien weisen alle in eine Richtung: auf die
einzigartige Beziehung zwischen Jesus und Gott., Das kommt zum Aus-
druck in der Art, wie er zu Gott sprach. Er nannte ithn «Abba», «Viter-
cheny, eine Redensart, die tiefe Vertraulichkeit bezeugt. Diese Beziehung
ist auch erfahrbar in der Botschaft vom kommenden Reich Gottes. Was
das bedeutet, geht aus Jesu Verhalten hervor: er wendet sich an diejeni-
gen, die nicht geachtet werden, die nicht besitzen, an die Armen und Be-
driickten. Hiermit beschwor er den Widerstand derjenigen herauf, die
glaubten zu besitzen und sich dabei sicher wihnten.

In seinem Tun und Reden zeigt Jesus das Wesentliche unseres Mensch-
seins auf. Das Reich Gottes ndhert sich, wenn wir uns denjenigen, die un-
serer Hilfe bediirfen, zuwenden. Und dazu sind wir nur fahig auf Grund
einer vertraulichen Beziehung zu Gott. Sich an den Néchsten, der mich
braucht, der an mich appelliert, wenden konnen, setzt eine Ausrichtung
auf Gott voraus. Und in der Annahme des Appells finde ich wahrhaftig zu
mir selbst.

Wir sehen, dass sich in Jesus die vollkommene Hingebung an den Vater
verbindet mit der vollkommenen Hingebung an den Hilfsbedirftigen.
Dadurch, dass er sich seinem Vater anvertraut, kann er anspruchslos wer-
den. Das macht ihn frei, er muss sich selbst nicht mehr behaupten: er kann
es aufs Ausserste ankommen lassen, bis auf den Tod am Kreuze. Und hier
wird klar, welcher der Grund seines Daseins ist: nur aus Gott kann manes
so weit kommen lassen. In Jesus offenbart sich die Selbstlosigkeit, die alle
Selbstbezogenheit iiberwindet.

Das ist nur moglich, wenn man lebt aus Gottes Herzen, aus dem Wesen
Gottes. So erfihrt man in Jesu Lebensende Gottes viterliche Anwesen-
heit, erkennt man Gott in viterlicher Ndhe. « Wer mich sieht, der sicht den
Vater», zeichnete Johannes aus Jesu Mund auf. Man sieht es am Kreuz:
Gott ist nahe den Verlassenen, den Armen. Er gibt sich hin bis zum Aus-
sersten. Darin wird die Liebe ersichtlich, die allein Kraft hat, die Welt zu
andern. Dieser Erfahrung sind die Schriften des Neuen Testaments voll.
Einen Hohepunkt bildet die wunderbare Hymne, die Paulus in seinem
Brief an die Philipper aufzeichnen liess (2.5-11).

Was wird daraus ersichtlich? Folgendes: Gott zeigt sein innerstes
Wesen, indem er sich in Jesus denjenigen mitteilt, die sich von ihm total
unterscheiden. Er zeigt sich als die Quelle des Lebens, indem er eingeht in
den Tod. Er zeigt seine Macht in der Schwiche dem andern zuliebe. Er
zeigt, dass er die Liebeist. Trefflich sagt Walter Kasper: «Die Liebe ist es,

141



die die Paradoxie aushilt und versohnt, ohne sie zu verharmlosen, weil es
die Eigenart der Liebe ist, die Einheit von Verschiedenem zu sein. Liebe
bedeutet ja Einheit und Gemeinschaft mit dem in seinem Anderssein be-
jahten anderen und damit Einheit und Versohnung in der bleibenden
Zweiheit» (Jesus, der Christus, 1975, S. 198).

Diese iiberwiltigende Erfahrung der Ndhe Gottes hat man versucht in
den drei Namen zum Ausdruck zu bringen. Gleichzeitig bezeugte man,
dass, was in Jesus geschah und noch geschieht, aus Gott selbst hervorging.
Was man durch die drei Namen «Gott ist Vater, Sohn und Geist» aussa-
gen wollte, ist: Gott ist die Liebe. Seine Macht zeigt er darin, dass er
schwach sein kann, seine Allmacht ist Anteilnahme fiir alle. Was er be-
sitzt, wendet er nicht fiir sich selbst an. Sein Wesen ist nicht unberiihrbar,
sondernist Liebe und Leben, die sich andern mitteilen. Wir begegnen ihm
nicht in hohen Himmeln und weiter Ferne, sondern in dem nahen und an-
schaulichen Leben Jesu.

Die Art, wie er sich nach aussen hin gibt, unterscheidet sich nicht von
dem, was er in seinem Innersten wesentlich ist: eine ewige Bewegung der
Selbsthingebung, eine dauernde Gemeinschaft unterschiedener Personen.
So schenkt der Vater sich dem Sohne und der Sohn sich dem Vater in einer
ewigen Bewegung, welche ist der Geist. Die Dreieinigkeit besagt: es ist
Gott ein Anliegen, den andern, uns ins Dasein zu rufen. Aus seinem
Wesen geht hervor, dass er uns aufnehmen will in eine Bewegung von
Leben und Liebe. Er will uns von unserer Selbstbezogenheit befreien,
damit wir uns aufschliessen fiir gegenseitig Leben spendende Beziehun-
gen. Die Dreieinigkeit besagt: das Geheimnis Gottes, welches das Ge-
heimnis unseres Lebens und unserer Umwelt ist, will uns leben lassen in
einer Einheit, in der wir uns gegenseitig unsere Andersartigkeit bestiti-
gen, Die Unterschiede gibt es nicht, damit wir uns aus einem Trieb zu Be-
sitz heraus bekdmpfen, sondern es gibt sie um zu Versohnung, zu einer
tiefen Einheit zu gelangen. Die Andersartigkeit ist eben eine Bedingung
dieser Einheit.

Wenn es sich so verhilt, kann dieses Dogma nicht blasse Spekulation
sein. Es will uns die Augen 6ffnen und unsere Herzen bewegen zu einer
neuen Lebensart. Der Umgang mit dem Néchsten hdngt mit unserer
Beziehung zu diesem Gott zusammen, und unsere Beziehung zu Gott
mit unserem Umgang mit dem Nidchsten. Der Zusammenhang dieser
Beziehungen hat direkte Folgen filir das Geflecht unseres Zusammen-
lebens.

Das geht aus dem Zeugnis des Neuen Testaments hervor, das zeigt uns
die Kirchengeschichte, und das hat eine Bedeutung fiir das Heute.

142



Das erste habe ich begriindet, beim zweiten will ich kurz verweilen und
das dritte schliesslich als Ansatz fiir unsere Gespriche beriihren.

4. Jesu Evangelium fand nach kurzer Zeit grossen Anklang im grie-
chisch-romischen Raum. Die Jiinger hatten den Auftrag, das Geheimnis .
Gottes, wie es im apostolischen Zeugnis niedergelegt worden war, weiter-
zugeben. Einerseits musste man das Reden von Gott in drei Namen beibe-
halten, andererseits sollte es verstindlich sein fiir den griechisch-romi-
schen Menschen.

Ausgehend von der damaligen philosophischen Denkart, die starke
Neigung hatte, die ganze Wirklichkeit von einem einzigen Seinsprinzip
herzuleiten, wurden verschiedene Versuche gemacht. Indem man Gott
diesem einen hochsten Seinsprinzip gleichstellte, meinte man die Namen
Vater, Sohn und Geist als Ausserungen des einen Gottes ansehen zu kon-
nen, der sich in dreifacher Weise offenbarte. Es handelte sich also um den
Einen, der sich je nach Zeit und Umstidnden als Vater, als Sohn und als
Geist zeigte, ohne dass von einer eigentlichen Unterscheidung die Rede
sein konnte,

Oder man neigte, unter dem Einfluss damaliger platonischer Strémun-
gen, dazu, in Gott den Vater, den Sohn und den Geist einander zu unter-
ordnen: der Vater galt mehr als der Sohn, der Sohn mehr als der Geist.

Beide Versuche wurden von der Kirche abgelehnt.

Athanasius, der grosse Theologe und Bischof von Alexandrien, be-
tonte, dass die Unterscheidung der drei, wie er sagte, Hypostasen in Gott,
das heisst, die drei wesentlichen Ausdriicke von Vater, von Sohn und von
Geist, beibehalten werden sollten, und dass jede der andern gleichwertig
sel. Von Unterordnung durfte nicht die Rede sein, es handelte sich um
Nebenordnung.

Die drei Hypostasen, im lateinischen die drei personae, sind nicht
Wesensarten des einen Gottes, sondern wesenhafte Unterscheidungen.
Die Kirche ist seinen Ansichten gefolgt, und das hatte weitgehende Fol-
gen. Eswiirde zu weit fithren, dasin Einzelheiten aufzuzeigen. Wir miissen
uns notwendigerweise kurz fassen. Folgendes soll aber dargelegt werden.

Erstens fithrte die Betonung der Unterscheidung, die dem Vater, dem
Sohn und dem Geist eigene Personlichkeit zuerkannte, zu der Entwick-
lung unserer heutigen Auffassung vom Wesen einer Person als unaus-
wechselbarer, geistiger Individualitit. Zweitens: Als Prinzip der Wirk-
lichkeit wurde nicht eine vereinheitlichende Seinsquelle angenommen,
sondern die gegenseitige Bezogenheit von Personen. Also ist nicht ein un-
personliches Seinsprinzip Quelle allen Lebens, sondern ein Leben in Be-
ziehungen. Drittens: hat es Folgen fiir unser Menschsein: nach Gottes

143



Bild geschaffen sind wir nicht Individuen im Sinne selbstgentiigsamer Ein-
zelganger, sondern verdanken wir unser Dasein personlicher gegenseiti-
ger Bezogenheit. Anders gesagt: Ich verdanke mein Dasein dem andern,
der es mir schenkt, ebenso wie ich dem andern das Leben ermdgliche. Und
das nichtin Unterordnung, als lenkte der eine von oben herab den andern,
sondern in Nebenordnung, dem andern wahrhaftig zugetan, ohne dass
die Rede ist vom einen, der mehr oder weniger, hoher oder niedriger ist als
der andere, oder von einem Kampfum die Stellung, die wir innehaben.

Der Theologe E. Peterson hat schon vor einem halben Jahrhundert ge-
zeigt, welche Folgen diese Glaubensentscheidung hat fiir die Art und
Weise, wie wir gesellschaftlich zusammenleben. Wenn Gott nur Einer ist,
hat das Weltall eine monarchische Struktur: Gott wird zum Symbol und
zur Ursache einer einformigen Einheit. Das kann hinfithren zu einer
imperialistischen Gesellschaftsordnung, die von einem Punkt ausgeht:
vom einen Kaiser, vom einen Konig, vom einen Filihrer.

Gottes Dreieinigkeit gibt aber keinen Anlass zu derartigen Machtstruk-
turen, weder in dem Staat noch in der Kirche. Es handelt sich um eine
Einheit, die griindet auf Verschiedenheit, und um Verschiedenheit, die
sich griindet auf eine tiefe innerliche Einheit. Anders gesagt: Diese Glau-
bensansicht hat Folgen fiir die Weise, wie wir untereinander verkehren:
diese beugt jeder Form von gegenseitigem Ausschluss vor und jeder Ein-
nehmung formeller Machtpositionen, welche immer mit Streit um Macht
verbunden ist. .

Wer ich bin, wird erkennbar in meiner Beziehung zum anderen, der sei-
nerseits mir ermdglicht, mich selbst zu sein, wie ich ihn in seiner Person-
lichkeit bestdtigen darf. Ich finde nicht zu mir, wenn ich mir eine Macht-
stellung erwerbe, sondern eher, wenn ich anspruchslos den andern sein
lasse. Dasist moglich, wenn ich fiihle, dass ich, wie der Néchste, getragen
werde von einem Band, das uns beide iibersteigt. In diesem Sinne bleibt
die alte Glaubensentscheidung, die durch die triadische Ordnung des Ur-
sprungs allen Lebens aussagen wollte, dass «Gott die Liebe ist», auch
fiir unsere Fragen aktuell.

5. Kiirzlich sah ich den eindriicklichen Film von Claude Goretta «La
Dentelliere». Feinfiihlig legt der Filmer die Beziehung zwischen einem
wortarmen, jungen Midchen, einer Lehrlingcoiffeuse aus einfacher
Familie, und dem mit vielen Worten begabten Philologiestudenten, dem
einzigen Sohn eines wohlhabenden Bauern, fest. In echter Zuneigung ent-
steht zwischen ihnen eine zarte Liebesbeziehung. Sie erfahren eine wun-
derliche, tiefe Einheit, die dennoch zerfillt. Sie sind nicht imstande, die
durch ihre Art und ihre personlichen Verhéltnisse bedingten Unter-

144



schiede zu lUberbriicken. Jedes ist und bleibt gefangen im Kokon seiner
sozialen Bedingungen und seiner gesellschaftlichen Verhéltnisse. Sie sind
nicht imstande, das Geheimnis ihres Beisammenseins trotz ihrer Ver-
schiedenartigkeit durch vorsichtiges Sprechen und geduldiges Zuhoren zu
bewahren: ihnen fehlen die Worte dazu. Sie verlieren sich aus den Augen,
und das Madchen landet in der stillen Verschwiegenheit einer psychiatri-
schen Anstalt.

Dieses mitreissende Bild ist typisch fiir unsere Zeit: Als Gefangene ge-
sellschaftlicher Positionen und Umstinde sind wir oft nicht imstande, ein-
ander zu erreichen. Wir haben Miihe, dariiber zu sprechen, was uns am
tiefsten bewegt und vereinigt, wir horen einander nicht, wir kénnen auch
nur schwer zuhoren: zwischen uns ist zuviel Gerdusch. So entgeht vielen
der Sinn ihres Lebens. Dennoch hoffen sie, dass sie durch alles hindurch
einmal gehort, gekannt, angenommen werden.

Christ sein heute: unter diesem Thema sind wir zusammengekommen.
Was wollen wir damit erreichen?

Antworten suchen, um richtungweisend antworten zu kdnnen, um eine
bessere Antwort zu sein auf die Fragen, die wir, die die Menschen einan-
der vorlegen, fiireinander darstellen. Fragen, die zusammenhédngen mit
dem Verlangen, angenommen zu sein, und trotz aller Unterschiede, durch
die wir schlussendlich einmalig und uns selbst sind, das Band des Beisam-
menseins zu erfahren.

Das Geheimnis Gottes, das er in Jesus offenbarte, ist wegweisend : wir
l6sen nichts, indem wir Menschen auf einen Einheitsnenner zusammen-
bringen, indem wir, von einem einférmigen Prinzip ausgehend, ein Band
erzwingen. Das Geheimnis unseres Daseins ist begriindet in Gott, und wir
wurden erschaffen nach seinem Bilde. In dem Sinne ruht unser Beisam-
mensein in einer Einheit, in der sich jeder in seiner Eigenartigkeit bestétigt
wissen darf, in der einer den andern bejaht. Nur so erfahren wir und zei-
gen wir, wer Gott ist, als den Sinn unseres Daseins.

Wo erwarten wir, dieses erfahren zu konnen? Aufjeden Fall in der Ge-
meinschaft derer, die sich mit diesem Geheimnis Gottes verbunden fiih-
len: in der Kirche. Wie oft aber haben die Glaubigen, gerade um das Ge-
heimnis rein zu wahren und zu bewahren, Grenzen gesetzt, durch die man
allerdings Sicherheit bewirkte, aber auch andere ausschloss. Die Kirche
ist —im grosseren wie im kleineren — der Dynamik menschlicher Gruppen
unterworfen: sie schliesst sich und schliesst aus.

Immer aber erscheint an ihrer Grenze der andere, der Fremde, der
Machtlose und Hilfsbediirftige, in dem sie ihren Herrn erkennen darf.
Dieser fragt sie, ihren Besitz zu teilen, ihre Grenzen zu Uiberschreiten. Die

145



Kirche ist wie eine Sekte, die immer dazu herausgefordert wird, ihre
Grenzen zu Uberschreiten zugunsten des Fremden, der Anspruch erhebt
aufihren Besitz und der ihre mithsam erworbene Stellung in Frage stellt.
Welches ist unsere Reaktion ? Schliessen wir den Kreis, um das Geheimnis
zu bewahren, oder 6ffnen wir uns den Anspriichen von aussen? Diese
Frage fiigt unserem Reden von Okumene eine ganz besondere Perspek-
tive hinzu. Dem andern verdanken wir unser Dasein, auch als Kirche.

Der Anspruch des andern ertdnt aber nicht nur vor den Tiiren der Kir-
che, sondern auch vor der Tiir meines personlichen Daseins. Der Nichste
stellt Anspriiche an mich: in einem Gesprich sagte ein Jugendlicher tiber
das Abendgebet: es ist herrlich, oft und lang mit Gott zu sprechen;er hort
dich an, ohne dir ins Wort zu fallen.

Das sagt viel aus tiber die Weise, wie Jugendlichen zugehort und wie sie
verstanden werden. Offnen wir uns ihnen, oder belehren wir sie?

Hier stellt sich die Frage nach meiner Personlichkeit: Darfich, soll ich
mich ganz entfalten und alles was in mir ist entwickeln, so dass ich den
Anspruch des andern, meines Mannes, meiner Frau nicht zulassen kann?

Beisammensein, beisammen bleiben in Verschiedenheit, den Fremden,
der an der Ttur klopft, bejahen: es begegnet dir im Zusammenleben mit
deinem Mann, deiner Frau, deinen Kindern, deinen Freunden.

Aber auch in anderer Weise lasse ich den Fremden nicht zu: sein An-
spruch auf mein Geld und meinen Besitz bedroht mich. Darum baue ich
mir ein Haus mit dicken Winden, um sicherzustellen, was ich erworben
habe; darum bedeutet Besitz mir mehr als Dasein.

Was im kleineren, tiberschaubaren Zusammenhang seine Giiltigkeit
hat, gilt auch im grossen Ganzen: wir wissen, dass es eine Ambivalenz
dem Fremdarbeiter gegeniiber gibt, den wir fiir das Wachstum der Indu-
strie bendtigen, der in seiner Andersartigkeit aber gleichzeitig bedrohlich
wirkt. Konnen wir uns selbst bleiben inmitten so vieler Italiener, Surina-
mer, Molukker, Tlirken und Marokkaner?

Was wird von uns verlangt, wenn wir nicht nur unseren Besitz, sondern
auch unsere Arbeit mit andern teilen? An die wirtschaftlichen Tiiren
pocht die Dritte Welt: Teilt euren technischen und industriellen Besitz...
Das wird weitgehende Folgen fiir unseren Wohlstand haben. Sollen wir
uns, wenn dieser Ruf ertont, zusammenschliessen, weil Eintracht stark
macht? In dem Wettbewerb der Volker ist ein einheitliches Europa stér-
ker als ein geteiltes Europa.

Konnen wir den Stolz auf unsere eigene Nationalitdt iberwinden und
einem Beisammensein zuwachsen? Konnen wir als Volker eins sein, ohne
dass von mehr oder weniger, grosser oder kleiner die Rede ist?

146



Wie verhalten wir uns schliesslich unserer Umwelt gegeniiber? Respek-
tieren wir sie in threr Eigenartigkeit, oder niitzen wir sie in technischem
und industriellem Konnen zugunsten unserer Selbstverwirklichung aus?

All diese Fragen beziehen sich auf das eine: das Beisammensein mit
Ehrfurcht und Achtung vor einer Personlichkeit. Der Unterschied ruft die
Bewegung der Liebe hervor, die zusammenhilt. Aus diesem Geheimnis
geht das wahrhaftige Leben hervor, das Leben aus Gott.

Wir werden uns in diesen Tagen begegnen, wir hoffen, beisammen zu
sein. Wir sind verschieden, wir leben in anderen Verhiltnissen, wir sind
jung oder alt, wir sprechen verschiedene Sprachen, wir haben verschie-
dene Fragen.

Ich hoffe, dass wir uns verstehen, uns kennenlernen und uns gegenseitig
antworten konnen im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.

Dritter Kongresstag, Donnerstag, 4. Mai

An diesem Himmelfahrtstag konnten frith aufgestandene Teilnehmer
eine alte holldndische Tradition erleben, das sogenannte «dauwtrappen»
(= «Tautreten»). Ob dieser Ritus, der wohl urspriinglich in dem friih-
morgendlichen, barfiissigen Treten der noch taunassen Wiesen bestand,
mit einer urzeitlichen Fruchtbarkeitshoffnung zusammenhéngt, muss un-
geklart bleiben; sicher ist, dass dieser Tag einer der produktivsten des
Kongresses war. Der ganze Morgen war fiir die liturgischen Feierlichkei-
ten des hohen Festes reserviert, und dem o6ffentlichen Charakter dieses
Tages geméss kamen viele Besucher aus den Niederlanden hinzu, von der
Messe bis zum spéteren Nachmittag. Um 10.30 Uhr zogen alle Geist-
lichen in liturgische Gewédnder gekleidet ein. Jeder Bischof hatte seinen
Klerus um sich versammelt. So sassen auch in der Kirche Bistiimer, Kir-
chenprovinzen und Konfessionen zusammen. Die Messe wurde zelebriert
von Erzbischof Kok — seine Assistenten, die auch'im tiglichen Leben im
Nebenberuf das Amt ausiiben, das sie jetzt liturgisch versahen, waren
Diakon K.J. Homan und Subdiakon W.H. de Boer2. Die Predigt wurde
von Prof. Dr. Kurt Stalder gehalten, die in Kurzfassung hier wiedergege-
ben sei:

2 Herr de Boer hat inzwischen am 3. Juni dieses Jahres die Diakonatsweihe erhal-
ten.

147



Predigt
fiir den Gottesdienst am Himmelfahrtstag
im Rahmen des XXII. Internationalen Altkatholikenkongresses
(4. Mai 1978, Noordwijkerhout)
Lesungen: Apg. 1, 1-11; Mark. 16, 14-20 (dazu noch Eph. 2, 5und 6)

Kurzfassung

Wir haben alle zur Vorbereitung auf den Kongress ein kleines Heft mit Diskussions-
unterlagen erhalten. Darin werden uns viele Fragen gestellt. Als ich sie zum ersten-
mal alle nacheinander las und iiberlegte, fiihlte ich mich immer mehr deprimiert.
Denn es ldsst sich ja nicht leugnen, dass die Fragen, die in dem Heft aufgeworfen
werden, wirklich bestehen. Mehr noch: viele Fragen beriihren nur eine Seite eines
Problems, und wenn man sie beantworten will, stosst man auf eine ganze Kette neuer
und noch viel schwierigerer Fragen. Und viele andere Probleme, die mindestens
ebenso wichtig sind, wurden kaum oder gar nicht genannt. Dass wir uns mit so vielen
Dingen beschiftigen sollen, dass wir fiir so vieles verantwortlich sind und Losungen
finden sollten; dass wir oft keine Losungen kennen oder uns nicht auf einen Vor-
. schlag einigen konnen — das eben deprimierte mich.

Nur zu gern finde ich eine Moglichkeit, diesem Druck auszuweichen. Und an-
scheinend gibt es Leute, die das zustande bringen, indem sie einfach moglichst wenig
anall dasdenken. Aber einem Christen ist dies nicht erlaubt. Gerade das, was wir am
heutigen Fest, am Himmelfahrtstag feiern, verwehrt uns jede Ausflucht. Aufnahme
in den Himmel ist ndmlich nichts anderes als Antritt der Herrschaft tiber alle Dinge,
und zwar nicht nur fir den Sohn Gottes allein, sondern fiir uns alle mit ihm. Wie der
Sohn Gottes, indem er Mensch wurde, die ganze Menschheit mit sich verband und
die Siinden aller Menschen am Kreuz beseitigte, so hat er auch in seiner Auferwek-
kung und Himmelfahrt die ganze Menschheit mit sich genommen und uns Anteil an
seiner Herrschaft gegeben. Darum heisst es im 2. Kapitel des Epheserbriefs aus-
driicklich, dass Gott uns in Christus im Himmel «miteingesetzt» habe. Was uns in
den vielen Fragen des Vorbereitungsheftes begegnet, ist somit nichts anderes als die
Bestitigung dafiir, dass wir in Christus von der Schuld befreit und mit ihm erhoht
wurden. Der Mensch war ja von Anfang an zum Verwalter der Schépfung einge-
setzt. Und obwohl wir diese Stellung zu grésslichen Zerstérungen missbrauchten,
sind wir doch darin erhalten worden. Das ist nach meiner Meinung durch Christus
geschehen, der unsere Schuld trug und uns nun mit ihm regieren ldsst.

Jedoch, je deutlicher uns die Fragen in unserm Vorbereitungsheft vor Augen fiih-
ren, dass wir an der Herrschaft Christi Anteil haben, desto mehr konnen uns die glei-
chen Fragen auch in Anfechtung bringen. Ich habe ja schon gleich am Anfang ge-
sagt, dass mich die grosse Menge der Probleme immer mehr deprimierte, weil ich
nicht weiss, wie wir uns mit alledem beschéiftigen kdnnen, und noch weniger, wie wir
alles verstehen und fiir alles Losungen finden sollen. Man kann zwar sagen, dass sich
nicht jeder mit allem zu beschéftigen braucht, dass jeder sich demjenigen Komplex
widmen soll, wo er am meisten beitragen kann, wie wir uns hier am Kongress ja auch
in Gruppen aufgeteilt haben. Man kann sogar sagen, dass die Kirche eine Gemein-
schaft sei, in der die verschiedenen Verantwortungen entsprechend den Begabungen
verteilt werden, wie es der Apostel Paulusim 12. Kap. des 1. Korintherbriefes nahe-
legt.

148



Ich muss aber gestehen, dass mich diese Auskunft, so richtig sie ist, nicht recht zu
beruhigen vermag. An unsern Schulen macht man das ja schon lange so. Das fiihrt
zu einer immer stdrkeren Spezialisierung. In den obersten Schulen ist sie oft so ex-
trem, dass die Leute, die in einem Universititsinstitut arbeiten, die Arbeit nicht ver-
stehen, die wenige Meter nebenan getan wird. So bekommt man den Eindruck, es
wisse und verstehe niemand, was in unserer Welt alles getrieben wird. Niemand
scheint den Uberblick zu haben, und wo niemand einen Uberblick hat, ist es unmaog-
lich oder mindestens sehr schwierig, die Verantwortung zu tibernehmen.

Und dann ist da die Menge der grossen und kleinen Probleme, fiir die niemand
eine Auskunft weiss, z. B. die Fragen, die sich aus der Erschépfung der Rohstoffe
ergeben konnten. Vielleicht schonin 15 Jahren konnte das anfangen, dass von einem
Rohstoff nach dem andern nichts mehr vorhanden ist. Und ob man dann jedesmal
einen Ersatz findet, weiss niemand. Auf andern Gebieten, z.B. auf dem von Geld
und Wirtschaft, werden zwar Losungen angeboten, aber sie sind aus verschiedenen
Griinden umstritten. Und wahrscheinlich gibt es noch viele Probleme, die wir heute
noch gar nicht bemerken, die erst spiater zum Vorschein kommen. Und schliesslich
diirfen wir die Schwierigkeiten des Zusammenlebens nicht vergessen, unter denen es
immer wieder Unlosbares zu geben scheint.

Das alles zusammen ist eine schwere Anfechtung. Ich empfinde es jedenfalls so;
denn wenn wir an der Herrschaft Christi Anteil haben, sollten wir doch Losungen
finden fiir die Probleme in der Welt. Aber es ist nicht zu bestreiten: fiir viele Schwie-
rigkeiten werden die Losungen nicht gefunden. Das ist frither schon so gewesen und
konnte auch uns widerfahren, mit allen unabsehbaren Folgen. Und ich kann nicht
bestreiten, dass auch dies seine Griinde haben kdénnte. Manchmal finden wir eine
Losung nicht, weil wir das nicht tun wollen, was zur Lésung notig wiare. Manchmal
haben wir es notig, trotz oder sogar wegen der Vergebung an frithere Missgriffe erin-
nert zu werden. Vor allem aber miissen wir uns zweierlei vor Augen halten: wir
haben wohl Anteil an der Herrschaft Christi; wir sind aber nicht selber Christus.
Und dann: Christus will nicht nur reparieren, was wir zerstort haben, damit wir un-
gehindert mit unsern Riicksichtslosigkeiten und Gottlosigkeiten fortfahren konnen.
Erwill ja einen neuen Himmel und eine neue Erde, in der Heil wohnt. Darum miissen
wir immer wieder an Grenzen stossen, bei denen es nicht weiter geht, damit wir uns
selbst und die Welt fiir die grosse Hoffnung offen behalten.

Ich bin mir bewusst, dass ich jetzt, mit den letzten Sétzen, etwas gesagt habe, das
fiir viele gefahrlich sein konnte. Denn viele horen gar nicht so ungern, dass man in
einer Sache ja doch nichts machen konne, Das kommt ihrer Bequemlichkeit oder
Angstlichkeit nur zu sehr entgegen. Darum muss ich beifiigen, dass es gerade an die-
ser Stelle so etwas wie eine Scheidung von Glaube und Unglauben gibt. Der Un-
glaube gibt sich damit zufrieden, dass wir die Welt nicht neu machen kénnen, und tut
auch das nicht, was wir tun konnten. Der Glaube sagt: es ist wohl gut, dass wir die
neue Erde nicht selber schaffen kdnnen. Aber Christus bringt die neue Welt. Das
kdnnen wir schon jetzt merken, ndmlich jedes Mal, wo wir etwas Verfehltes, etwas,
das Menschen unnétiges Leiden verursachte, zum Guten verdndern kénnen. So
gross die Probleme sind, fiir die wir vielleicht nie oder jedenfalls zur Zeit eine genii-
gende Losung nicht kennen, viel zahlreicher sind die Gelegenheiten und Fille, in de-
nen Besserung und Begliickung gelungen ist und noch gelingen kann. Dazu braucht
es Einfalleund Ideen. Die kommen vom Heiligen Geist. Aber man muss sie gemein-
sam suchen und kann sie meist nur gemeinsam verwirklichen. So entsteht dann

149



etwas, was schon den Anfang der neuen Welt ausmacht: die Gemeinschaft der Kir-
che. Darum wollen wir gemeinsam immer wieder zum Himmel aufschauen, nicht,
um den Druck unserer Aufgaben zu vergessen — davon haben schon die Engel die
Jinger abgehalten —, sondern um nach dem Kommenden Ausschau zu halten und
den Geist zu erbitten, der uns ausriistet, schon jetzt dieses Kommende anzudeuten.

Beim Mittagessen wurden etwa 200 auswértige Besucher gezihlt, auch
genoss eine schwer zu schiatzende Zahl die Mahlzeit anderswo. Nach dem
Mittagessen fand ein Informationsmarkt statt, der von den Herren
«Marktmeistern» Gabri de Groot und Rudi Giskes recht gut organisiert
worden war. Uberall im Erdgeschoss des «Leeuwenhorst» hatten Ge-
meinden, Vereine und Privatpersonen Stidnde eingerichtet, worin sie ihr
besonderes Anliegen jeweils den Teilnehmern und Besuchern vorzeigten.
Der Berichterstatter zdhlte deren etwa 25. Die Aussteller waren nicht nur
Kirchgemeinden (fast nur holldindische) oder nationale altkatholische
Kirchen (fast alle Linder), Verbidnde (Frauenbund, Mission, Jugendla-
ger, geistliche Bruderschaften), sondern auch 6kumenische (holldndische
zwischenkirchliche Friedensberatung), humanitiare und soziale (Amnesty
International, Entwicklungshilfe, Umweltschutz) Gruppen sowie auch
Jugendliche: Kinder von 5-13 Jahren brachten eine umgangssprachliche
Version des Gleichnisses von den Talenten aufdie Biihne, und die gleiche
Sangergruppe wie die des vorigen Abends sang einige Lieder an der Aus-
sentlr.

Auf 16.00 Uhr waren wieder Gruppengespriche angesetzt. Nach dem
Abendessen wurde ein verfrithtes Abendgebet gehalten, weil in den Nie-
derlanden jedes Jahr am 4. Mai um 20.00 Uhr das Gedichtnis der Toten
des vergangenen Krieges mit zwei Minuten Stille begangen wird. Diese
zwel Minuten bildeten den zeitlichen und geistigen Mittelpunkt eines auf
deutsch gesprochenen, auf niederldndisch gesungenen, dem Frieden ge-
widmeten Abendgebets, das von zwei niederldndischen Lektoren, Frau
S.L.G. Blom-Boijen und Herr E.M.P.P. Verhey, geleitet wurde. Nach
dem Abendgebet wurden die Gruppengespriche noch fortgesetzt bis
21.30 Uhr.

Vierter Kongresstag, Freitag, 5. Mai

Der Morgen des letzten vollstindigen Kongresstages war wieder den
Gruppengesprichen gewidmet. Nach dem Mittagessen fand ein Ausflug
zur standigen Blumenausstellung «De Keukenhof» statt, wo die Teilneh-
mer sich wieder an den Erzeugnissen der hollindischen Vorliebe fiir die
gepflegte Natur erfreuen konnten. Am Abend dieses Tages kamen alle in

150



der Aula zusammen, wo Prof. Visser seine Eindriicke von den Gruppen-
gespriachen (verarbeitet im nachfolgenden Diskussionsbericht) darbot,
abwechselnd mit heiter-unterhaltenden und ernsthaft-informierenden
Beitrdgen der verschiedenen altkatholischen ethnischen Gruppen. Dabei
waren die Beitrage der Osteuropéder meist serioser als die der Westeuro-
pder; freilich treffen die letzteren sich leichter in Gremien, wo sie einander
iber ihre kirchlichen Erlebnisse informieren kénnen.

Fiinfter Kongresstag, Samstag, 6. Mai

Am letzten Morgen zelebrierte Bischof Gauthier ein Hochamt nach der
neuen schweizerischen Liturgie. Darauf folgte die geschéftliche Schluss-
sitzung des Kongresses mit den Wahlen als Haupttraktandum. Frau van
Kleef liess zunidchst den Prédsidenten des Ausschusses, Herrn Wilhelm
Deister, der sich zur Wiederwahl stellte, in seinem Amt bestitigen, worauf
dieser die Leitung der Sitzung iibernahm.

Zunidchst musste nun ein Antrag der deutschen und holldndischen
Frauenbiinde zur Diskussion gestellt werden, der am Vorabend den Kon-
gressteilnehmern schriftlich ausgehdndigt worden war. Er hatte folgen-
den Wortlaut:

Antrag an den Standigen Kongressausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse

Ausgehend von der Tatsache,

— dass die Internationalen Altkatholikenkongresse seit ihren Anfangen vom Enga-
gement verantwortungsbereiter Laien aus verschiedenen Nationen und aus allen
Standen getragen wurden,

— dass die Verwirklichung des Rechts der Laien auf Mitwirkung bei kirchlichen An-
gelegenheiten zu jenen altkatholischen Reformen gehorte, die tiber den eigenen
kirchlichen Bereich hinaus grosse Beachtung in der Okumene fanden,

Uberzeugt,
— dassdie umfassende Einbeziehung verantwortungsbereiter Laien in die kirchliche
Arbeit in unserer Gegenwart noch an Bedeutung zugenommen hat,

Erwarten wir von einer Erweiterung des Standigen Kongressausschusses

— die Einbeziehung von bislang nicht im Ausschuss vertretenen Gruppen — z.B.
Frauen, z. B. Jugend —in die Planung und Vorbereitung der Kongresse durch Stel-
lung eines Ausschussmitglieds,

— die Vermehrung der Chancen fiir die kleineren Kirchen der Utrechter Union, in
der Ausschussarbeit reprisentiert zu sein,

151



— eine verstarkte Beriicksichtigung der unterschiedlichen Anliegen und Probleme
der verschiedenen altkatholischen Kirchen und ihrer Laien bei der Themenaus-
wahl durch die gréssere Vielfalt in der Zusammensetzung des Ausschusses hin-
sichtlich Nationalitdt, Geschlecht und Alter,

— die Beschleunigung der Kongressvorbereitungen durch vermehrte Arbeitsteilung
im Ausschuss, damit sich die Gemeinden zeitiger mit den Themen befassen kon-
nen und auch schon friih tiber Zeit, Ort und Kosten informiert sind.

Wir beantragen daher,

— unter entsprechender Abdnderung des Art.3 der Statuten der Internationalen
Altkatholikenkongresse, den Stindigen Kongressausschuss von drei auf minde-
stens fiinf Mitglieder (Médnner und Frauen) zu erweitern.

Namens het bestuur van de Bond Die Vorsitzende des Bundes
van Oud-Katholieke Vrouwen Altkatholischer Frauen
in Nederland: Deutschlands:
M. Mulder-Vis Dr. I. Brinkhues
Voorzitter

Prof. Peter Maan empfahl, diesen Antrag abzulehnen, da die Arbeit des
Kongressausschusses durch eine personelle Erweiterung nur erschwert
wiirde; die einzelnen Mitglieder konnten auf andere Weise die Mitarbeit
weiterer Kreise ihrer Kirche sichern. Der Antrag wurde indessen mit gros-
ser Mehrheit angenommen.

Auf Grund dieser Entscheidung mussten nun die Statuten aus dem
Jahre 1961 angepasst werden. Herr Dr. Deister stellte folgende Antrage:
Art.3

Der Stindige Kongressausschuss besteht aus 5 Mitgliedern und wéhlt
aus seiner Mitte einen Vorsitzenden, stellvertretenden Vorsitzenden und
Sekretdr. (Rest unverdndert.)

Art. 4

(Absatz 1 und 2 unveridndert.)

Absatz 3: Beschliisse des Stindigen Kongressausschusses kommen zu-
stande, wenn alle 5 Mitglieder befragt werden und drei von ihnen ihre Zu-
stimmung geben.

Diese Revision der Statuten wurde einstimmig angenommen.

Somit waren nun 4 neue Mitglieder zu wiahlen, wobei der Ausschuss
vorschlug, je einen Vertreter aus Holland, der Schweiz, der DDR und
Osterreich zu bestimmen.

Herr Dr. Rob Mulder wollte sich aus beruflichen und gesundheit-
lichen Griinden aus der Ausschussarbeit zuriickziehen. Herr Dr. Deister
dankte ithm herzlich fiir seinen grossen Einsatz bei der Vorbereitung die-

152



ses Kongresses. Als Nachfolgerin konnte er Frau S.S.J. van Kleef-Hille-
sum vorschlagen, was von den Anwesenden mit grossem Beifall aufge-
nommen wurde. Ferner stellte sich Herr Pfr.Hansjorg Vogt aus der
Schweiz zur Wahl; auch er wurde einstimmig gewihlt und wird weiterhin
das Sekretariat besorgen.

Fiir den vierten Sitz schlug der Vorsitzende vor Frau Dr. Ursula Busch-
liiter, Blankenburg. Aus der Mitte der Versammlung wurde als weiterer
Vorschlag Herr Pfr. Klemens Haas, Leipzig, genannt, der sich bereit er-
klarte, eine allfiallige Wahl anzunehmen, obwohl er keineswegs zusagen
konnte, die fiir die Teilnahme an den Sitzungen notwendigen Ausreisege-
nehmigungen zu erhalten. Schliesslich meldete sich Bischof Majewski
zum Wort und schlug als dritten Kandidaten Herrn Wiktor Wysoczanski
vor. In der Wahl erhielt Frau Buschliiter zwar am meisten Stimmen, aber
nicht die absolute Mehrheit. Da das Verfahren von einigen Teilnehmern
heftig angegriffen wurde und sich eine kleinliche Debatte um Verfahrens-
fragen zu entwickeln begann, griff der Erzbischof ein und schlug vor, die
Wahl abzubrechen. Die Versammlung stimmte stillschweigend zu. Somit
besteht der Stindige Kongressausschuss auch in den kommenden vier
Jahren aus drei Mitgliedern.

Nach diesem Intermezzo, das manche vom Kongress begeisterte Teil-
nehmer erniichterte und auf den harten Boden der Realitit zuriick-
brachte, konnte der Prisident zur angenehmeren Wahl des ndchsten Kon-
gresslandes iibergehen. Turnusgemiss ist Osterreich an der Reihe, und
Herr Bischof Hummel lud denn auch unter dem Beifall der Versammlung
die Altkatholiken auf 1982 in sein Land ein.

Der versohnliche Schluss brachte den Dank an alle fiir den Kongress
und seine reibungslose Durchfithrung Verantwortlichen, der — wie konnte
es auch anders sein! — mit priachtigen Tulpenbuketts zum Ausdruck ge-
bracht wurde. Darauf sprach der Erzbischof ein Dankgebet, erteilte den
Segen und beendete den Kongress mit dem gemeinsam gesungenen Te
Deum.

Diskussionsbericht

«Oud-katholieken met zowat alles bezig» — «Altkatholiken reden tliber
fast alles», schrieb die hollindische Zeitung «Trouw» am 5.Mai 1978
iber das Diskussionsthema des Kongresses. Der gewiss etwas ironische
Ton dieser Schlagzeile gibt an, dass der Aussenstehende leicht den Ein-
druck hatte gewinnen konnen, der Kongress hitte sich bei dem enormen
Diskussionsthema iibernommen. Doch wurde in den einzelnen Gruppen

153



vieles gesagt, was die Miithe wert war. Die 13 deutsch-, 2 niederldndisch-,
2 franzosisch- und 2 englischsprachigen Diskussionsgruppen setzten sich
mannhaft auseinander mit tatsdchlich allen moglichen aktuellen Proble-
men aus Kirche und Gesellschaft, um die «Bewdhrung als Christ in der
Welt» auf moglichst vielfiltige Weise zu durchleuchten. Nur in einer wei-
teren Gruppe wurde von niemand ausser threm «Guru», Prof. Dr. Chri-
stian Oeyen, gesprochen: diese Gruppe diskutierte nicht, sondern gab
sich der schweigenden Zen-Meditation hin, _

Im nachfolgenden wollen wir den Gang der Diskussionen der Reihe
nach skizzieren. Dazu werden jeweils die Fragen aus der Diskussionsvor-
lage in den vier Sprachen des Kongresses gegeben und, im Kursivdruck
vorangehend, einige Gedanken Prof. Vissers zu den gegebenen Antwor-
ten gebracht. Danach folgen dann einige ausgewdhlte Bemerkungen aus
den Diskussionsgruppen, jeweils in der Originalsprache der Gruppenbe-
richte.

Thema A (Mittwoch, 3. Mai)

Mein Néachster als Angehoriger und Nachbar
Mijn nabije naaste

My nearby neighbour

Mon prochain tout pres

In fast allen Gruppen bevorzugte man das Thema des Zusammenlebens.
Die Gesprdche konzentrierten sich dabei auf Fragen nach der Ehe und ihren
alternativen Formen. Man plddierte meist fiir Toleranz gegeniiber anderen
Formen des Zusammenlebens als der traditionellen Ehe von Mann und Frau.
Einige waren jedoch gegen allzuviel Toleranz : man soll die Werte der Tradi-
tion nicht verwerfen. Kein Inhalt kann ohne eine feste Form bewahrt bleiben.
Aber die Kirche soll auf die Menschen horen und ihnen nicht bloss alles vor-
schreiben. Auch fragte man, warum so viele sich heutzutage von der Ehe ab-
wenden. Man wies auf die Entwicklungen, die eine pluriforme Gesellschaft
entstehen lassen. Auch die Neigung zur Privatisierung in dem Sinne von
«was wir zwei zusammen treiben, oder was ich zu meiner Selbstverwirkli-
chung tue, geht niemanden etwas an», wurde herausgehoben, aber daneben
auch die herrschende Angst vor der Zukunft, wodurch man es nicht wagt,
langfristige Bindungen einzugehen. Aus diesem Grund auch wollen manche
keine Kinder. Demgegeniiber wurde auf die trinitarische Struktur des
Lebens hingewiesen, auf die Familie als Widerspiegelung der Dreieinigkeit

154



Gottes. Nur eine Gruppe befasste sich mit dem klosterlichen Zusammenle-
ben, mit dem Unverheiratetbleiben wegen des Konigreichs Gottes. Und nur

eine Gruppe befasste sich ausfiihrlich mit der religiosen Erziehung des Kin-
des.

1. Samen leven
1. Living together
1. Vivre ensemble
1. Gemeinsames Leben

Why marriage and family?
Mariage et famille, pourquoi?
Warum Ehe und Familie?
Waarom huwelijk en gezin?

Mariage: S’il est vécu vraiment dans I’amour, le couple monte spirituel-
lement vers Dieu. S’il se conclut par un échec, cet échec est la conséquence |
du péché. Mais la grace ne doit pas €tre refusé au pécheur qui se repent et
reconstruit sa vie.

Die Grundlage eines ehelichen Zusammenlebens ist die Liebe in ihrer
zweifachen Form der uneigenniitzigen karitativen und der sexuellen
Liebe. Die Begriindung einer Ehe erfolgt durch den Konsens der Ehepart-
ner. Die Kirche begriindet die Ehe nicht, sie segnet diese nur. Deshalb ist
die These «Was Gott zusammengefiigt hat, darf der Mensch nicht tren-
nen» kein stichhaltiges Argument fiir die Unaufloslichkeit der Ehe.

Some (Christians and others) live together before marriage or within
marriage and refuse the responsability of parenthood, because they fear
to commit themselves (they will not risk the adventure of facing life to-
gether), or they fear that there is no real or secure future for mankind.

De vorm van het huwelijk moet «variabel» kunnen zijn.

Faktum: es gibt verschiedene Formen des Zusammenlebens.

Als Christen sind wir iiberzeugt, dass nur im Glauben gelebte Ehen er-
fiillte Ehen sind. Wir sehen aber in der heutigen Welt viele Moglichkeiten
ehedhnlicher Verbindungen, die wir nicht verurteilen kénnen.

Emancipatie van vrouw en man, is winstpunt. In Duitsland is men nog
niet zover als in Nederland (Man is baas).

Il faut conserver le sens de ’'amour, du respect de I’autre, afin que celui-
Ci puisse se manifester.

L’amour, ce n’est pas se regarder les yeux dans les yeux, c’est marcher
ensemble dans la méme direction (Saint-Exupéry).

155



L’enfant
Das Kind
Het kind
The child.

Die freie Entscheidungsmoglichkeit zum Kind muss den Eheleuten vor-
behalten bleiben. Diese ist zwar eine wesentliche Ursache fiir den Gebur-
tenrlickgang in unseren Lindern, aber auch andere Griinde haben dazu
gefithrt: die Kinderfeindlichkeit einzelner Gesellschaften bzw. die unge-
niigende staatliche Hilfe, die mit Kindern gesegnete Familien erfahren;
dazu kommt ein «Egoismus zu zweit», Bequemlichkeit und Angst vor der
Zukunft.

Sommige vrouwen willen, ongeacht of ze getrouwd zijn of niet, een
kind. Dit keurt men af, het is egoistisch.

Sommigen willen geen kinderen, want deze tijd is vol gevaren, en de
maatschappij overheerst teveel. Anderen toch wel- vertrouwen op God en
juist positief tegenwicht.

Ernsthafte Ehen beinhalten: den Willen zum Kind, zur Dauer, zu
einem echten Bund.

Familie als Kirche im kleinen.

Mariage: reflet de la Trinité.

We realise that the supreme pattern of commitment within the Holy
Trinity teaches us that a deep relationship between the persons can and
should be complemented by a third range of commitments.

Wie finden die Jungen das Geheimnis der Kirche?

Les adolescents vivent naturellement la phase d’opposition aux
parents; cette opposition trouve dans I’éducation religieuse un témoin
d’expression facile d’autant plus si les parents sont engagé dans ’église:
collaboration nécessaire entre catéchetes et parents.

Alternatives to marriage and family

Des alternatives pour le mariage et la famille
Alternative flir Ehe und Familie
Alternatieven voor huwelijk en gezin

We can sense a need to belong somewhere and to somebody.

Wir stehen zu einer echten Liebe auch in neuen Lebensformen.

De groep aanvaardde diverse vormen van samenleven, mits gebaseerd
op liefde, geleefd vanuit het Evangelie.

Ist die Form der Ehe dem Wandel der Gesellschaft unterworfen oder
gelten feste biblische Grundlagen?

156



Ist Liebe grosser als die Ehe?

Some people are not called to marriage, and real, loving and deep rela-
tionships are possible without physical (sexual) expression.

Es ist festzuhalten, dass man auch allein ein sinnvolles, gliickliches und
gemeinschaftbezogenes Leben fiihren kann. Viele Frauen an diesem Kon-
gress beweisen dies.

Ist Konkubinat bose?

...unverheiratetes Zusammenleben von Jugendlichen und Rentnern.

If homosexuality is a sin in the O.T., can it be a virtue in the 20th cen-
tury? Pastoral responsability. Because of the spiritual nature of man, the
state of homosexuality, etc. can be changed by God and man.

Nicht iiber sie (d. h. Homosexuellen) sprechen, sondern mit ihnen spre-
chen.

...diskriminierte Minderheit ...

Sommigen : homofilie is een psychologische afwijking van de oorspron-
kelijke, door God gestelde regel (zie reeds Gen 1). Het vormt dus een uit-
zondering : homofiele relaties niet legaliseren en kerkelijk inzegenen. An-
deren: het is (slechts) een andere gerichtheid: wel legaliseren en kerkelijk
inzegenen. Allen: homofilie niet, zoals vroeger, straffen.

2. Die Konsumgesellschaft iiberwinden
2. Leven en laten leven
2. To live and let live
2. Vivre et laisser vivre

Verbeter de wereld, begin bij jezelf. -

Alles minder, alles eenvoudiger : meer tijd voor de medemens.

Non a une paroisse qui consume sa ration de christianisme au lieu de
vivre. Il faut nous confronter a la volonté de Dieu qui nous a confié la
création pour que nous en soyons des gestionnaires fideles, recréer dans
nos paroisses un vrai esprit de partage. Une paroisse n’est pas une addi-
tion d’individualisants égocentristes, mais une communauté.

Wodurch entsteht Konsumzwang?

1. Keiner will hinter dem andern zurtickstehen (Materielles, Bildung,

Unterhaltung).

2. Langeweile, existentielle Krise.

3. Man will das schlechte Gewissen beruhigen (Essen und Verwohnung
statt Zuwendung).

4. Die Bequemlichkeit verleitet zum Kauf von Fertigprodukten.

5. Raffinierte Werbung.

157



Die Konsumgesellschaft ist eine Herausforderung, der im Glauben zu
begegnen ist.

Spiritual rest more needed than physical.

Die Wertskala des Vaterunsers stellt das Reich Gottes vor die Bitte um
das Brot.

Bewusster essen und trinken.

Houdt Gods wereld leefbaar!

Thema B (Donnerstag, 4. Mai)

Mein Néachster in der Gesellschaft
Mijn naaste in de maatschappij
My neighbour in society

Mon prochain dans la sociéte

Die Gefahr der fortschreitenden Technisierung unserer Gesellschaft
wurde besonders betont. Diese fiihrt zu einer Zersplitterung der Existenz, so
dass niemand mehr imstande ist, das Ganze zuiiberblicken, und viele meinen
deswegen, keine Verantwortung mehr tragen zu brauchen. Zugleich kommt
es auch nicht mehr zu den notwendigen Entscheidungen. Aus diesem Grunde
klang wohl in allen Gruppen der Ruf nach kleinen und iiberschaubaren Ver-
bénden und nach Bescheidenheit in Erwartungen und Wiinschen an. Wenn
man eine wirkliche Verbesserung wiinscht, kann und muss diese mit kleinen
Schritten in der eigenen Umgebung anfangen. Andererseits wies man auch
darauf hin, dass die fortschreitende Technik uns mehr Freizeit gibt und dass
diese gerade fiir die Kirche neue Mdoglichkeiten schafft. Die Frage ist aber :
wie? Soll die Kirche sich auf den Freizeitmarkt stiirzen, damit sie dort Kun-
den wirbt, oder soll sie ein Zentrum sein fiir die Fragen und Freuden der
Menschen und den Sinn des Lebens aufdecken? Freizeit bietet auch die
Moglichkeit fiir die Kirche, sich als Freiwilligkeitskirche zu entwickeln, ob-
schon einige dagegen die Frage stellen, ob sie dann auch nicht fiir bestimmte
Dienstleistungen bezahlen sollte. Man betonte weiter, dass die Freizeit
einem jeden die Gelegenheit gibt, sich zu entfalten. In unserer Zeit ist das
eine Notwendigkeit angesichts der oft inhumanen Formen der Arbeit, worin
der Mensch ausgebeutet wird. Auf jeden Fall soll die Kirche vertreten, dass
der Mensch mehr ist als seine Arbeit ; darum soll sie anwesend sein auf dem
Gebiet der Freizeit.

Als es sich um die Gastarbeiter handelte, stellte man Gewissensfragen.
Warum haben wir sie hierher geholt? Gewiss aus Eigennutz. Mit solchen

158



Fragen beginnt die Katalogisierung der Probleme, wovon das grosste wohl
das der Isolation ist. Die meisten Gruppen versuchten anzugeben, wie wir die
Isolation der Gastarbeiter iiberwinden konnten, aber eine Gruppe sagte —
und mit Recht —, dass die Gastarbeiter die Isolierung gerade suchen, um ihre
Identitdt bewahren zu konnen. Das gibt dann wieder Spannungen in der Er-
ziehung der Kinder, die sich bald nirgendwo mehr zu Hause fiihlen... Auch
stellte man die Frage, ob die altkatholische Kirche hier etwas mehr tun
konnte, weil sie doch gute Verbindungen unterhdlt mit Kirchen gerade aus
den Ldndern, woher diese Fremden zu uns kommen (Orthodoxe!).

In den Gesprdchen iiber die Umwelt und ihre Verschmutzung spiirte man
den grossen Widerhall, den die Predigt von Prof.Stalder gefunden hatte.
Allgemein ist man der Meinung. so geht es nicht weiter, wir miissen den
Welthaushalt auch politisch in Regie nehmen und wenigstens individuell und
in kleinen Kernen zu einem neuen Lebensstil, einem neuen Konsummodell,
kommen. Hier soll die Kirche ein orientierendes und warnendes Wort spre-
chen.

Nur eine Gruppe befasste sich mit dem Thema der Vereinigung Europas
und betonte, dass Einheit nie eine Konzentration von immer mehr Macht
sein darf, sondern eigentlich ihren wahren Grund findet in der Einheit mit
Christus.

1. Op de werkvloer
1. On the shop floor
1. Au champ du travail
1. Am Arbeitsplatz

Arbeit sollte Lebensinhalt und Lebensbestitigung sein.

Arbeit ist lebensnotwendig, aber soll nicht menschenunwiirdig sein.

Arbeit als sinnvolle, zweckgerichtete Tatigkeit ist zur Entwicklung
jeder Person unerlisslich. Daraus ergibt sich das Recht jedes Menschen
auf Arbeit.

Nachteile der Spezialisierung im Arbeitsleben: Monotonie der Arbeit;
niemand hat den Uberblick ; niemand trifft verantwortliche Entscheidun-
gen. Aufgabe der Kirche: Dafiir sorgen, dass alle Zustidndigen zusam-
menkommen und sich bewusstmachen, welche Fragen gestellt und gelost
werden miissen. Wir bejahen das Recht auf Arbeit im moralischen, nicht
aber im juristischen Sinn.

Unbefriedigende Arbeit soll durch sinnvolle Freizeit ausgeglichen wer-
den. Kann die Kirche Anregungen fiir eine erfiillte Freizeit vermitteln?

159



Viele Menschen haben einen Beruf, der ihr Leben nicht ausfiillen kann.
Die Freizeit muss deshalb neben der korperlichen Erholung auch der gei-
stigen Erneuerung dienen.

Vrije tijd: belangrijk is, dat niets doen heel zinvol kan zijn.

L’Eglise (la paroisse, la vie spirituelle du paroissien) aura sa place dans
le temps libre non si elle attend en gémissant que le paroissien accepte de
lui consacrer un peu de son temps libre, mais si par son rayonnement et sa
présence aux problémes quotidiens du paroissien elle s’impose a ses pré-
occupations.

Werken voor de kerk-de pastoor kan niet alles zelf meer doen: een deel
van het werk moet verdeeld worden onder de leken. — Niet steeds op de-
zelfden een beroep doen. Vooral van de vrouwen die naast het huishouden
nog wat anders willen doen, moet de kerk gebruik maken. Is het evenwel
juist dat voor zulk kerkewerk geheel niets wordt betaald? — Vaker kerk-
diensten bezoeken. Is dat ook een vorm van arbeid ?

N’arrive-t-il pas que I’Eglise joue double jeu dans une société quila fait
vivre matériellement?

2. The stranger and sojourner
2. L’étranger et ’homme du dehors
2. Die Fremden unter uns
2. De vreemdeling en bijwoner

Verstindnis fiir Géste beginnt bei den kleinen Schritten des Alltags.

...sie und ihre Familie so aufnehmen, wie wir selber aufgenommen sein
mochten.

Probleme: Sprache, Familie, Erziehung, Religion, Wohnung, Schule,
Isolation, Beruf; bei Riickkehr: psychische Stérungen und Stress, da sie
in keiner Sprache und in keinem Kulturkreis mehr zu Hause sind.

Ah!sinous pouvions imaginer une Eglise revenue aux sources de la foi,
capable de relever, d’aider, de défendre le frére ou la sceur abattu(e),
capable de prendre position pour les opprimés contre les puissances éco-
nomiques et une civilisation du profit!

160



3. Le monde beau et propre
3. Schone, heile Welt?
3. De mooie, schone wereld
3. Beautiful, clean world

Die Theorie der Notwendigkeit des wirtschaftlichen Wachstums ist
eine wesentliche Ursache der stetig grosser werdenden Gefdhrdung unse-
rer Umwelt. Um diese abzuwenden ist Konsumverzicht und Bescheiden-
heit jedes einzelnen anzustreben.

Einsparen im kleinen; sorgsamer Umgang mit der Schépfung. Jeder
fdngt bei sich an, zeigt es aber auch den andern.

— Die Schopfung in Verantwortung vor Gott verwalten.

— Nicht Herren, sondern Treuhdnder und Mitarbeiter in der Welt sein.
— Wir miissen liber unser Tun Rechenschaft geben.

— Den Schopfungsbezug der Sakramente bedenken.

Die Offentlichkeitsarbeit der Kirche sollte auf Umweltfreundlichkeit
hinwirken.

Thema C (Freitag, 5. Mai)

Mein Gott, der Vater aller Menschen
Min God, onze Vader

My God, our Father

Mon Dieu, notre Pére

Man definierte « Glaube » vor allem als « Vertrauen ». Zu einem derartigen
Glauben kommt man, wenn man sich von der Gemeinschaft getragen weiss.
Diese Geborgenheit ist zugleich die notwendige Voraussetzung fiir das
christliche Zeugnis. Die franzdsischsprachigen Gruppen betonten die Not-
wendigkeit der Eucharistiefeier in diesem Verband, denn dort weiss man sich
als einzelner aufgenommen in einer Gemeinschaft, die ihren tiefsten Grund
Jindet in Gott. Wiederum wurde hierbei auf die trinitarische Struktur dieses
Geschehens hingewiesen. Andere sagten: manchmal fithlen wir uns niederge-
schlagen, wenn wir sehen, wie es mit unseren Gemeinden steht, aber wer gut
zuschaut, sieht immer kleine, wenn auch nicht gerade spektakuldre, ermuti-
gende Zeichen der Hoffnung. Es ist gut, sich daran festzuhalten. Glaube als
gelebtes Vertrauen ist vor allem notwendig fiir die Jugendlichen, die nach
dem Sinn des Lebens fragen. Die Kirche muss offen sein fiir ihre Fragen,

161



auch wenn diese manchmal etwas eigentiimlich formuliert sein diirften. —
Wer vertraut, iibergibt sich dem, das grisser ist als er : das ist Gnade. In der
Ubergabe wird die Hoffnung gegriindet, die zur Liebe fiihrt. Und : Glaube ist
kindlich, aber soll nicht kindisch werden. Davor wird er behiitet, wenn er die
Erfahrungen, die ein Mensch wéhrend seines Heranwachsens macht, zu inte-
grieren weiss. Das ist auch das beste Beispiel fiir die Kinder.

Im Thema iiber die «eine Kirche » zeichneten sich zwei deutliche Tenden-
zen ab.: Angst vor einer erzwungenen Einheit der Kirche mit uniformem
Charakter, die von oben auferlegt wird. Diese Angst ist typisch altkatho-
lisch. Und: starker Nachdruck auf Okumene an der Basis. Wichtiger als
Massnahmen von oben fand man, einander kennenzulernen auf ortlicher
Ebene. Dort verlernt man die Vorurteile, die man gegentiber den anderen
hatte, und spiirt, dass der Geist uns wirklich zusammenbringt. Diese Erfah-
rung bereichert unser Glaubensleben. Ohne Zweifel behalten die Altkatholi-
ken in der Begegnung, die an sich erst moglich ist, wenn man seine Eigenart
nicht verleugnet, ihr eigenes Gesicht. Man muss zwar frei sein, um selbst
Entscheidungen zu treffen, aber es geht auch in der ortlichen Okumene um
Freiheit in Verbundenheit und, was den Kern unseres kirchlichen Wesens
ausmacht, um die Einheit in Verschiedenheit. In dieser Hinsicht bleiben wir
notwendigerweise das Gewissen unserer Mutterkirche, der rémischkatho-
lischen Kirche : «in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas ».

1. Zonder geloof vaart niemand wel
1. Nobody prospers without faith
1. Sans foi impossible de s’onenter
1. Ohne Glauben kein Leben

Glaube ist ein personlicher, auf Liebe, Hoffnung und Geborgenheit in
der Gemeinschaft basierender Erlebniszustand, den die Kirche berufen

ist zu bereichern und zu vertiefen.
- Im Glauben 6ffnen wir uns fiir die Gemeinschaft.

Glaube dussert sich im Gebet als Lob-, Dank- oder Bittgebet, und in
Vertrauen.

Glaube und Atheismus sind nicht direkte Gegensétze. Der Atheismus
ist Reaktion auf Fehler der Glaubigen und der Kirchen.

Wir erleben alle Hilflosigkeit und Verzweiflung.

...auch Glaubenszweifel und Glaubensnot vor Gott bringen diirfen.

Rechter Glaube ldsst auch das Geheimnis zu.

162



Faith is a gift from God and must develop from beliefin his existence to
an ever-deepening trust, which includes a continued stirring of the heart
and will. — In worship we recognize that we give to God what he has given
to us.

La foi est inopérante si elle n’est pas associée a 'espérance et ['amour.
L’espérance donne a la foi son orientation et son impulse. L’amour
concrétise (réalise) notre foi et notre obéissance.

La justice sociale sans la fol manque ’orientation vers le Royaume.

Lamesse: lieu ou la communauté rencontre le Seigneur (Faites ceci...);
lieu ou la prieére exprime notre foi en termes d’espérance (confiance en
I’aide du Seigneur) et d’amour (intercessions).

Im Gottesdienst suchen wir Ruhe, Besinnung, Gemeinschaftserlebnis
und Stdrkung flir das Leben.

Gottesdienst ist Gemeinschaft mit der Kirche und der ganzen Welt, er
gibt durch Wort und Sakrament Starkung fir die Bewidhrung im Alltag.

L’Eglise: havre pour le chrétien, donneuse de nouvelles forces. La culte
doit étre station service aussi pour les non-chrétiens.

Le culte est un échange trinitaire (Dieu, le chrétien et la communaute)
qui par ’adoration, la demande et la miséricorde selon les données bibli-
ques est un repos et un ressourcement en vue d’un nouvel effort pour un
témoignage chrétien dans toute la vie.

Naar de kerk gaan: twee-richtingsverkeer.

Wir sind besorgt dariiber, dass so wenig Jugendliche sich am kirch-
lichen Leben beteiligen und dadurch den Zugang zum wahren Sinn des
Lebens finden.

Nothing is impossible with God...

2. One Catholic Church
2. Une seule église catholique
2. Die eine katholische Kirche
2. Eén Katholieke Kerk

Der Anfang muss oft an der Basis gemacht werden. Das wichtigste ist
das Sichkennenlernen, Verstdndnis fiireinander zu haben und Vorurteile
abzubauen.

Die 6kumenische Zusammenarbeit ist dort grosser, wo nicht eine Kir-
che majorisiert.

Meer leken in de Raad van Kerken nodig.

Oekumene is alleen al belangrijk ter navolging van Christus.

163



The nearer we come to God, the nearer we come to one another in unity,
but not (necessarily) in uniformity. There must be unity in love as well as
unity in faith,

Falsch: Alles ist gleich, es gibt nur einen Herrgott. Und: Wir sind wir,
wir brauchen die anderen nicht.

Unsere Aufgabe ist es, dass 6kumenische Zusammenarbeit zur geist-
lichen Bereicherung fiihrt.

Rom tut sich mit den Altkatholiken am schwersten. Ein Qualitédtsbe-
wels.

Die romischen Papstdogmen sind theoretisch eine fiir die Okumene im
klassischen Sinn uniibersteigbare Mauer.

Wir konnen eine romfreie Katholizitdt und eine Kleinkirche ohne Sek-
tierertum zeigen und vorleben,

Die Altkatholiken bilden das Gewissen der romisch-katholischen Kir-
che, auch deswegen miissen sie weiter existieren.

Wir brauchen keine Angst davor zu haben, etwas zu verlieren. Im Ge-
genteil, wir haben viel zu geben!

There is a deeper experience of unity, holiness, catholicity and mission
after which the Church is still striving.

Gliickwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

— Aus den anglikanischen Kirchen :
Archbishop M. L. Loane, Acting Primate of the Church of England in Australia,
Sydney
Bishop J. M. Allin, Presiding Bishop of the Episcopal Church in the United States
of America, New Y ork
The Rev. P.J.Chandler, Andover, England, Chairman of the British Region of
the International Ecumenical Fellowship

— Aus orthodoxen Kirchen:
Metropolit Irendus, Koprisident der orthodox-altkatholischen Dialogkommis-
sion, Bonn (BRD)

— Aus der rémischikatholischen Kirche :
Prof. Dr. Victor Conzemius, Luzern

— Von dem Okumenischen Weltrat der Kirchen: ,
Dr. Geiko Miiller-Fahrenholz, Genf (selber anwesend. Der Text seiner Grussbot-
schaft wurde den Teilnehmern ausgeteilt)

164



Teilnehmerverzeichnis

Niederlande

Frau A. M. Aarents-Hallebeck, Den
Helder

Herr M. Bierens, 's-Heer Arendskerke

Frau A.Bink-van der Steen, Utrecht

Frau S. L. G. Blom-Boijen, Amersfoort

Subdiaken W.H. de Boer, Enkhuizen

Herr G. Bollebakker, Haarlem

Frau J. Bollebakker-van Lohuizen,
Haarlem

Frau E.C.Broek, Egmond aan Zee

Pastoor J. N.van Ditmarsch, Hilversum

Herr L. W. A. Colombijn, Amstelveen

Frau W. Drieénhuizen, Hilversum

Pastoor W.A. Eman, Rotterdam

Frau F.J. Eman-Sommer, Rotterdam

Frau M. van Enter-Bosschaert,
Loosdrecht

Frau J.Ch. M. Fabius, Leiden

Herr R.J. Giskes, Leiden

Pastoor A.J. Glazemaker, Ijmuiden

Herr H.de Graaf, Rotterdam

Frau M. C.de Graaf-Bussching,
Rotterdam

Herr H. Groen, IJmuiden

Herr G.de Groot, Zierikzee

Herr C.J.de Haart, Amersfoort

Frau Th.de Haart-Rinkel, Amersfoort

Herr L. G.J.de Haart, Amersfoort

Pastoor A.R. Heyligers, Alkmaar

Frau E. C.Heyligers-Klare, Alkmaar

Pastoor A.J.J.van der Hoek, Haarlem

Mgr. P.J.Jans, Bisschop van Deventer,
’s-Gravenhage

Frau A.Th. Jans-Hijzen, ’s-Gravenhage

Frau E. M. Jansen, Utrecht

Frau M. C.de Jong-de Wilde, Hilver-
sum

Herr J.A.C.de Jonge, ’s-Gravenhage

Frau J.B.M. A.de Jonge-Zetwitskova,
Geldrop

Herr R.H.C. de Jonge, Groningen

Mgr. G.A. van Kleef, Bisschop van
Haarlem, Zaandam

Frau S.S.J.van Kleef-Hillesum,
Zaandam

Diaken K.J. Homan, Gouda

Frau R. Homan-Copper, Gouda

Herr R. Kennedy, Dordrecht

Frau A. E. Klaassen-Stolk, Dordrecht

Mgr. M. Kok, Aartsbisschop van
Utrecht, Utrecht

Frau C. M. W.Kok-Smits, Utrecht

Frau A. M. E. Korff-Schouten, Berg en
Dal

Herr T. Korff, Berg en Dal

Frau E. Korff, Utrecht

Herr J.M. E. Krediet, Utrecht

Herr T. Krésing, 's-Gravenhage

Herr N. Lenten, Barneveld

Pastoor Prof. Dr. P.J. Maan, Arnhem

Frau E. Maas-van der Bijl, Bloemendaal

Frau M. Mulder, Vleuten

Frau M. Mulder-Vis, Vleuten

Drs. R. Mulder, Vleuten

Frau T. Munters-Veenendaal, Zaandam

Frau M. M. Nicolay-v.d. Westen,
’s-Gravenhage

Herr J. Nieuwenhuizen, Utrecht

Herr G.van Nus, Rotterdam

Priester Dr. M. F.G. Parmentier, Bonn

Frau A. M. Parmentier-Blankert, Bonn

Pastoor IJ.R. H.J. Roosjen, Delft

Pastoor D. N.de Rijk, [jmuiden

Herr G. C.de Rijk, Woudenberg

Frau G.J.de Rijk-Smit, Woudenberg

Frau C.J.Schenk, Amstelveen

Herr J. Schenk, Amstelveen

Frau K. Schenk-de Vrij, Amstelveen

Frau N. C.Seton-Botti, Tiel

Drs. H.J. Smit, Waddinxveen

Frau S.C.Smit-Maan, Rotterdam

Frau G. Stauttener-Gerbrands,
’s-Gravenhage

Frau H. H. Tenkink-Dijkstra,
Stevensbeek

Frau M. Tenkink, Utrecht

Pastoor Prof. C.Tol, Haarlem

Frau C. E. Tol-Nijenhuis, Haarlem

165



Herr €. C. Tol, Iymuiden

Herr H. P. van de Ven, Amstelveen

Herr J.A. van de Ven, Rotterdam

Herr B. W. Verhey, Mirandol (Frank-
reich) _

Frau H. M. E. Verhey-Copper,
Mirandol (Frankreich)

Herr E. M. P.P. Verhey, Leiden

Prof. Dr. J. Visser, Zeist

Frau A. Visser-Prins, Zeist

Herr H. C.de Vlieger, 's-Gravenhage

Frau M. E. E. van Vliet-Helfert,
Hilversum

Herr L. Wagenaar, Leiden

Herr B. Wilts, Amsterdam

Herr J. K. Wijker, Naarden

Bundesrepublik Deutschland

Frau Adele Albert, Freiburg

Pfarrer Marko Bagarit, Karlsruhe

Frau Auguste Beinlich, Wiesbaden

Frau Hilda Bratzler, Karlsruhe

Bischof Josef Brinkhues, Bonn

Frau Dr. Ilse Brinkhues, Bonn

Frau Berta Buchwald, Freiburg

Pfarrer Klemens Biichler, Essen

Frau Margitt Buttler, Wiesbaden

Herr Arno Deister, Kdln

Dr. Wilhelm Deister, Koln

Herr Karl Eder, Wiesbaden

Frau Elfriede Eder, Wiesbaden

Pfarrer Philipp Elbert, Heidelberg

Frau Elbert, Heidelberg

Frau Anna Erb, Karlsruhe

Frau Luise Flum, Sdckingen

Herr Wilhelm Forg, Hausen b. O.

Frau Margarete Forg-Thoms, Hausen
b O

Frau Elisabeth Franzel, Karlsruhe

Frau Luise Gertloff-Moog, Gnaden-
borg/Neumarkt

Dekan Josef Girke, Offenbach a. M.

Frau Henny Girke, Offenbach a. M.

Reinhard Frhr. von Godin, Berg

Elisabeth Frfr. von Godin, Berg

Frau Anne Hehn, Altenberge

166

Herr Walter Herre, Karlsruhe

Frau Anna Herre-Scharf, Karlsruhe

Pfarrer Friedhelm Herborn, Stuttgart

Frau Gertrude Hirsch, Warburg

Herr Klaus Hoffmann, Dortmund

Diakon Erich Ickelsheimer, Duisburg

Frau Margarethe Jambor, Karlsruhe

Herr Rainer Jorde, Wolfsburg

Frau Eva-Maria Jorde, Wolfsburg

Herr Wolfgang Kehren, Konigswinter

Dr. Hans Ewald Kessler, Erdmannhau-
sen

Pfarrer Karl Koschitz, Weidenberg |

Frau Elfriede Koschitz, Weidenberg

Herr Norbert Koschitz, Weidenberg

Herr Alex Josef Koschyk, Stegen-
Eschbach

Frau Helena Koschyk, Stegen-
Eschbach

Herr Heinrich Kovermann, Liinen

Dekan Dr. Sigisbert Kraft, Karlsruhe

Herr Wolfgang Kraft, Karlsruhe

Frau Maria Krahl, Mannheim

Pfarrer Bernhard Kranz, Wiesbaden

Frau Gabriele Kranz, Wiesbaden

Frau Adele Kratzert, Weidenberg

Mitschwester von Frau Kratzert

Frau Lahner, Minchen

Bischof Lavrentije, Leiter der Serbisch-
orthodoxen Kirche in Westeuropa,
Diisseldorf

Herr Oswald Liebert, Hildesheim

Frau Inge Liebert, Hildesheim

Frau Rosl Magnor, Schellerten

Frau Anneliese Marquardt, Miinster

Frau Ruth Michelis, Freiburg

Dekan Edgar Nickel, Freiburg

Frau Katharina Nickel, Freiburg

Frau Ingrid Niedenzu, Diisseldorf

Dr. Theodor Nikolaou, Hennef

Priester Hartwig Obermiiller, Rosen-
heim

Prof. Dr. Christian Oeyen, Siegburg

Frau Ursine Oeyen, Siegburg

Herr Markus Oeyen, Siegburg

Herr Kurt Pohl, Koblenz

Frau Elisabeth Pohl, Koblenz

Frau Irmtraud Port, Frankfurt



Herr Matthias Rossner, Dittelsheim

Frau Wilma Rossner, Dittelsheim

Frau Maria Schade, Aachen

Pfarrer Bernhard Schmid, Sickingen

Frau Elfriede Schmid-Heeger,
Séckingen

Frau Elli Schmidt, Stuttgart

Herr Nikolaus Schonherr, Karlsruhe

Frau Clara Schubert, Dortmund

Frau Edeltraut Siebenpfeiffer, Stuttgart

Frau Annemarie Siegfried, [lvesheim

Frau Liesel Simon, Freiburg

Frau Friedhilde Ullmann, Freiburg

Herr Heinz Veith, Wiesbaden

Pfarrkurat Rudolf Weimar, Rosenheim

Frau Ingeborg Weimar, Rosenheim

Herr Ernst Wellenreuther, Murg-H.

Frau Luise Wellenreuther, Murg-H.

Deutsche Demokratische Republik

Dekan Franz Buschliiter, Blankenburg
Frau Ursula Buschliiter, Blankenburg
Pfarrer Klemens Haas, Leipzig

Schweiz

Frau Claire Aldenhoven, Bern

Frau Frieda Allemann, Ziirich

Frau Heidi Allemann-Marti, Olten

Frau Ursula Bauer-Walser, Stein a. Rh.

Frau Marcelle Bertrand, Petit-Lancy

Frau Kiéthi Béhm-Vogt, Liestal

Frau Anni Brogli, Allschwil

Frau Suzanne Corbat, St. Imier

Frau Denise Deluz, Carouge

Frau Yvonne Ducrey, Schénenwerd

Frau Dora Gasparoli, Bern

Bischof Lic. theol. Léon Gauthier, Bern

Frau Erna Gauthier-Herzog, Bern

Frau Maria Géttisheim, Oberwil BL

Frau Margrit Gschwind-Kundert,
Reinach

Frau Paula Gubler, Ziirich

Herr Albert Guinand, Lausanne

Frau Martha Haas, Schénenwerd

Herr Walter Herzog, Wettingen

Frau Paulette Herzog-Wyss, Wettingen

Frau Lies Hostettler-Kiefer, Oekingen

Herr Max Huber, Liestal

Frau Alice Hiippi, Ziirich

Frau Hilde Indlekofer, Dietikon

Frau Marguerite Jobin, Rheinfelden

Herr Viktor Jungo, Bern

Frau Elisabeth Jungo, Bern

Vikar Viktor E.Jungo, Basel

Herr Karl Kistenfeger, Ztirich

Herr Stefan Kolarik, Kreuzlingen

Herr Christoph Kolarik, Muttenz

Frau Emmy Kury-Vogt, Basel

Pfarrer Roland Lauber, Trimbach

Herr André Laubscher, Cormondréche

Frau Marianne Laubscher-Gerny,
Cormondréche

Frau Catherine Laubscher, Cormon-
dreche

Frau Paula Martens, Ziirich

Pfarrer Arnold Moll, Ziirich

Frau Anna Moll, Ziirich

Pfarrer Dr. Peter Moll, Laufen

Herr Rudolf Moll, Dulliken

Frau Rosmarie Moll-Frey, Dulliken

Herr G. A. Miiller-Kist, Miinchenstein

Dr. Geiko Miiller-Fahrenholz,
Vertreter des Okumenischen Rates
der Kirchen, Geneve

Sr. Nelly Miiller, St. Gallen

Frau Elsi Oswald, Luzern

Frau Alice Reimann, Rheinfelden

Frau Alice Riette, Ziirich

Herr Franz Riette, Bern

Frau Elise Riette, Bern

Frau Jacqueline Sartorio, Tannay

Frau E.Schlub-Soder, M6hlin

Frau Rosmarie Schuler-Kiefer,
Wettingen

Frau Myriam Schwab, St. Imier

Curé Fredy Soder, Grand-Lancy

Prof. Dr. Kurt Stalder, Bern

Frau Anne Stolz, Zirich

Herr René Thomet, Ziirich

Frau Marta Thomet, Ziirich

Herr Pierre Uldry, Carouge

Frau Simone Uldry, Carouge

167



Pfarrer Hansjorg Vogt, Luzern

Frau Heidi Vogt-Studer, Luzern

Pfarrer Peter Vogt, Grenchen

Frau Kithy Walz, Ziirich

Frau Alice Wexler, Zirich

Pfarrer Eugen Wielachowski, Ziirich

Frau Luise Willi, Bern

Frau Mariette Wirz, Bern

Pfarrer Teun Wijker, Schaffhausen

Frau Ursula Wijker-Blaser, Schafthau-
sen

Frau Annerose Ziegler-Neundorf,
Schafthausen

Osterreich

Pfarrer Dr. Glinter Dolezal, Klagenfurt
Frau Marie Dolezal, Klagenfurt
Frau Emma Hofman, Salzburg
Bischof Nikolaus Hummel, Wien
Pfarrer Dr. Ernst Kreuzeder, Wien
Frau Dr. Elfriede Kreuzeder, Wien
Herr Richard Nowak, Wien

Herr Dr. Franz Speierl, Wien

Frau Dr. Hertha Speierl, Wien
Pfarrer Kurt Spuller, Graz

Frau Dr. Gertrude Torok, Wien
Pfarrer Franz Warnung, Salzburg
Frau Warnung, Salzburg

Frau Dr. Wilhelmine Zankl, Wien

Frankreich

Frau D’Argence Linard, Paris
Abbé A.H. Bekkens, Paris
Frau Bekkens, Paris
Frau Léone Bosmet, Arbois
Herr Alain Fraysse, Sarcelles
Frau Therése Mathieu, Paris
Frau Jeanine Pointel, Paris
Herr Bernard Vognot, N, D. de
Boudeville

Polen

Kanclerz Kasemierz Bonczar,
Warszawa

168

Biskup Stanislaw Jalosinski, Biskup
Diecezji Lodzkiej Starokatolickiego
Kosciota Mariawitow, Lodz

Biskup Stanislaw T. Kowalski,
Naczelny Biskup Starokatolickiego
Kosciota Mariawitow, Plock

Biskup Tadeusz R. Majewski, Naczelny
Biskup Kosciota Polskokatolickiego
w PRL, Warszawa

Ksiadz Antoni Pietrzyk, Administrator
Diecezji Wroctawskiej Kosciota
Polskokatolickiego w PRL, Wroclaw

Biskup Prof. Dr. Maksymilian Rode,
Warszawa

Ksiadz Benedykt Sek, Administrator
Diecezji Krakowskiej Kosciota
Polskokatolickiego w PRL, Krakow

Dziekan Mgr. Tomasz Wojtowicz,
Warszawa

Ksiadz Mgr. Wiktor Wysoczafiski,
Warszawa

Jugoslawien

Herr Nikola Burek, Zagreb

Dr. Milivoj Barbari¢, Zagreb
Herr Stjepan Topolski, Saptinovci
Frau Anica Topolski, Saptinovci
Herr Srecko Novak, Zagreb

Tschechoslowakei

Herr Rudolf Stursa JUD

Italien

Padre Luigi Caroppo, Scandiano
Fraulein Rita Caroppo, Scandiano
Augusto Ricchiuto, Milano

Grossbritannien

The Rev. Gordon Bond, Camberley

Frau Elsa Burley, Witham (Essex)

The Ven.P. M. Duplock, Archdeacon of
Belgium, the Netherlands and
Luxemburg, Brussel



The Right Rev. John Satterthwaite,
Bishop of Fulham and Gibraltar,
London

The Right Rev. Father Simon Gurd
0O.S.P., Abbot of Alton Abbey

The Rev. Christopher Hill, London

The Right Rev. Dr. Eric Kemp, Bishop
of Chichester

The Rev. F.H. Mountney, Bonn

Frau D.V. Mountney, Bonn

The Rev. Christopher Reeves, Ilford

The Rev. Father V. Alan Young
S.8.J.E., Oxford

The Rev. Michael J. Woodgate, London

Vereinigte Staaten von Amerika

The Right Rev. David Reed, Bishop of
Louisville, Kentucky

Australien

The Rev. A.J.Broadfield, Ulverstone

Spanien

Revmo. Ramoén Taibo, Obispo de la
Iglesia Espanola Reformada
Episcopal, Madrid

Frau Taibo, Madrid

Sowjetunion

Vladyka Filaret, Mitropolit Kijevskij 1
Galitskij, Ost-Berlin

Prof. B. B. Iwanov, Zagorsk

Herr M. L. Woskreschenko, Dolmet-
scher

169



	Bericht über den XXII. Internationalen Altkatholikenkongress 2. bis 6. Mai 1978 in Nordwijkerhout (Niederlande)

