
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 68 (1978)

Heft: 1

Artikel: Marienlehre und -verehrung in der orthodoxen Kirche auf dem
Hintergrund der Christologie

Autor: Kalogirou, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marienlehre und -Verehrung in der orthodoxen Kirche
auf dem Hintergrund der Christologie

Von Prof.Dr. Johannes Kalogirou, Thessaloniki

Es ist bekanntlich nur eine Folgerung aus der Lehre von der hypostatischen

Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in Christus,
wenn die orthodoxe Kirche lehrt, dass die allerheiligste Jungfrau Maria
nicht nur den Menschen, sondern den Gottmenschen Jesus Christus geboren

hat und deshalb mit Recht ©eotóxoc. Gottesgebärerin, genannt wird
und ist. Jesus Christus ist nach der Einheit seiner Person Gottmensch, d. h.

seine Gottheit ist untrennbar mit seiner menschlichen Natur verbunden,
nachdem diese letztere in die Einheit seiner einen Hypostase, der Hypostase

der Person des göttlichen Logos, aufgenommen wurde. Das
Geheimnis der Menschwerdung vollzog sich also dadurch, dass die menschliche

Natur zur Teilnahme an der Person des Sohnes Gottes erhoben
wurde. Diese Aufnahme der menschlichen Natur von seiten des göttlichen
Logos wird als der Grund und Ursprung der hypostatischen Vereinigung
bezeichnet. Dazu kommt noch die weitere Bestimmung, dass sich diese

Aufnahme zugleich mit der Erschaffung der menschlichen Natur Christi
vollzog. Kraft eines einzigen Aktes der göttlichen Allmacht geschah also
die Erschaffung der menschlichen Natur und ihre Aufnahme in die
hypostatische Verbindung mit dem Sohne Gottes.

In allen kirchlichen Glaubensbekenntnissen wird hervorgehoben, dass

Christus die menschliche Natur aus Maria, der Jungfrau, angenommen
hat. Durch das Kommen des Heiligen Geistes über sie und so durch die sie

überschattende Kraft des Höchsten (Luk. 1, 35), d. i. durch einen
ausserordentlichen Akt göttlicher Allmacht, wurde der Leib des Erlösers in und

aus dem Schosse Mariens gebildet und in demselben Augenblick mit der
Seele und mit der Gottheit vereinigt. Kraft dieser wahren und wirklichen
Mutterschaft Mariens trat der Erlöser seiner menschlichen Natur nach in
einen realen Zusammenhang mit dem adami tischen Geschlechte; so

konnte er in Wahrheit der Menschensohn, ein Nachkomme Davids, und
der Sohn Mariens genannt werden. Hierauf beruht auch der Glaubenssatz,

dass die menschliche Natur Christi mit der der Nachkommen Adams

gleicher Wesenheit ist (vgl. Hebr.2, 17; 4,14-15).
In Christus ist tatsächlich der Gottessohn wahrhaft Mensch geworden,

d.h. er hat in seiner Menschwerdung eine der unsrigen wesensgleiche
Natur wahrhaft und wirklich angenommen, nicht bloss den Schein einer



solchen. Die von ihm angenommene menschliche Natur ist demnach

auch, wie die aller Menschen, aus Leib und Seele als ihren wesentlichen
Bestandteilen zusammengesetzt. Diesen Grundgedanken der christologischen

Wahrheit - die Wirklichkeit und Vollständigkeit der menschlichen
Natur Christi - hat die Kirche von Anfang an dem Doketismus, d. h. derjenigen

Theorie, welche die Wahrheit und Wirklichkeit der menschlichen

Erscheinung Christi teilweise oder völlig leugnete (schon seit den Zeiten

von l.Joh.4, 2; 2. Joh. 7; Ignat. Smyrn.2-5), sodann den mannigfachen
Irrlehren der Gnostiker, der Arianer, der Apollinaristen und hauptsächlich

der Monophysiten gegenüber ebenso nachdrücklich in Schutz nehmen

müssen wie die Gottheit Christi.
Die hypostatische Vereinigung bedeutet ebensowohl die Einheit der

Person als auch die Vollständigkeit und Unversehrtheit der beiden Naturen

in Christus. Aus der Einheit der Person in Christus ergibt sich vor
allem, dass er auch seiner menschlichen Natur nach der wahre oder natürliche

Sohn Gottes durch die Inkarnation und im ersten Moment derselben

geworden ist. Diesen in der Heiligen Schrift klar angedeuteten Satz hatte
die Kirche ausgesprochen, indem sie gegen Nestorius die Einpersönlich-
keit Christi und die Muttergotteswürde Mariens definierte. Durch die

Zeitumstände, die zur Widerlegung der nestorianischen Irrlehre führten,
wird zudem indirekt bestätigt, wie alt die Benennung und damit die
Würdigung und Verehrung der Jungfrau Maria als der Gottesmutter ist. Solche

apostolische und erste nachapostolische, allerdings schlichte, das

Wichtigste jedoch enthaltende Zeugnisse haben wir in dem Brief des

Paulus an die Galater, 4,41 und in dem Brief des Ignatius an die Epheser,
7 und 18-192.

1 So wird diese Stelle schon in der alten Zeit vom kirchlichen Bewusstsein
ausgelegt. So z. B. von Irenäus (Gegen die Häresien III, 16,3). Mit Argumenten aus der
Literarkritik wollen jedoch neuere protestantische Forscher diese altkirchliche
Auffassung von einer Wechselbeziehung zwischen dem «Weib» in Gal. 4,4 und der

jungfräulichen Geburt Jesu aus Maria in Abrede stellen. So z.B. Paul Feine (der
übrigens «die Jungfrauengeburt Jesu nach Mt und Lk» verteidigt. Theologie des

Neuen Testaments, Leipzig 19367, S. 418 ff): «Man hat die Ausdrucksweise .gebo¬

ren aus einem Weibe', wörtlich geworden aus einem Weibe' (ysvóusvov sx yv-
vaixôç), als Anspielung auf Jesaia 7, 14 im Sinne der Jungfrauengeburt verstehen

wollen, da eines Vaters hier eben nicht Erwähnung getan werde. Mit Unrecht. Das

,vom Weibe geboren' ist nur eine geläufige jüdische Wendung zur Bezeichnung der
Menschheit Jesu. So spricht auch Hiob 14,1; 15,14; 25, 4 von Menschen als vom
Weib geborenen», a.a.O., S. 177, Anm. 1. Von dem paulinischen Schrifttum will
Paul Feine nur Hebr. 7, 3 als «wohl eine Anspielung an die übernatürliche Erzeugung

Jesu» verstanden wissen, a.a.O., S.419.
2 Besondere Beachtung verdient in diesem Zusammenhang Eph. 19, 1, eine



Da die menschliche Natur Christi durch denselben Akt der göttlichen
Allmacht zugleich erschaffen und mit dem Sohne Gottes zur Einheit der
Person verbunden wurde, wird ersichtlich, dass sie niemals ausser dieser

Verbindung existiert. Hieraus ergibt sich, dass Maria den Sohn Gottes

(seiner menschlichen Natur nach) empfing und gebar. Der Sohn Gottes
nahm aus ihr, wie es in dem kirchlichen Symbol (dem nicänisch-konstanti-
nopolitanischen, welches auch die Altkatholiken in seiner ursprünglichen
Form bei der Feier der heiligen Messe beten) heisst, Fleisch an («...und
Fleisch geworden vom Heiligen Geiste aus Maria der Jungfrau, und
Mensch geworden»3), nicht aber ein blosser Mensch. In ihrer Empfängnis
wurde Maria würdig befunden, dem Sohne Gottes den menschlichen Leib
darzubieten, mit welchem er, vermittels einer Seele, sich hypostatisch
verband. Aus dem Ursprung und Wesen der hypostatischen Verbindung
folgt also, dass Maria die Gottesmutter (0ao/uf]xcoQ) oder die Gottesgebärerin

(Qeoxôxoç) genannt und als solche entsprechend in der Kirche
verehrt werden muss.

Die Verbindung von Seele und Leib im Menschen zur Einheit der Person

kann als ein Gleichnis der hypostatischen Verbindung dienen. Die
Verbindung von Leib und Seele ist bekanntlich eine physische (nicht bloss

moralische), und unmittelbare ; die Seele ist unmittelbar und ihrer Wesenheit

nach das Lebensprinzip des Leibes, und eben darum bildet sie mit
dem Leibe ein einheitliches Prinzip aller menschlichen Tätigkeit.
Ähnlicherweise verhält sich die göttliche Person des Logos zur menschlichen
Natur Christi. Sie ist mit der letzteren unmittelbar verbunden, und zwar
dadurch, dass sie (die göttliche Person des Logos) dieselbe (die menschliche

Natur Christi) an ihrer Subsistenz oder ihrem Personsein teilnehmen
lässt. Ein eigenes (rein menschliches) Personsein bildet darum diese vom
göttlichen Logos angenommene menschliche Natur nicht; die Stelle
desselben vertritt vielmehr (seit dem ersten Augenblicke des Daseins dieser
menschlichen Natur) die Person des Logos. Insofern jene nun hieran Teil
hat, ist sie auch wieder nicht unpersönlich ; sie ist eine individuelle persönliche

Menschennatur kraft ihrer Teilnahme an der göttlichen Persönlichkeit

des Logos. So ist sie nicht subsistenzlos (âvvnôaxaxoç), sondern
êvvnoaxaxoç. indem sie (die menschliche Natur, «das Fleisch des Gott-

Stelle, die in der alten Kirche oft zitiert worden ist. Sie lautet: «Und verborgen
blieb dem Herrscher dieser Welt die Jungfräulichkeit Marias und ihr Gebären,
gleichwie auch der Tod des Herrn: drei lautkündende Geheimnisse, die in der
Stille Gottes vollbracht werden.»

3 Im griechischen Text eigentlich: «...xaì cnxQxco&évxa èx nvEÙfiaxoç âyîov xaì
Magiaç xfjç TKXQ&évoo, xaì svavSgcoTirioavxa.»



Logos») in ihr (in der Hypostase des Gott-Logos) subsistiert, wie Johannes

von Damaskus die diesbezügliche kirchliche Lehre zusammenfasst :

«Denn nicht in eigener Hypostase subsistiert das Fleisch des Gott-Logos,
noch existiert ausser der Hypostase des Gott-Logos eine andere Hypostase,

sondern es subsistiert in ihr, ist vielmehr hypostatisiert, es hat kein
selbständiges Fürsichsein. Daher ist es weder subsistenzlos (unhyposta-
tisch) noch führt es eine andere Hypostase in die Dreiheit ein4.»

Da es sich mit der hypostatischen Vereinigung in Christus, aus welcher
sich auch die Personeinheit ergibt, so verhält, dass sich nämlich die beiden
Naturen in der Hypostase des Gott-Logos innerlich, in über jedes
menschliche Verständnis hinausgehender Weise vereinigen, darf und
muss man die Handlungen der menschlichen Natur von der Person des

Gott-Logos aussagen. Er ist der in der menschlichen und in der göttlichen
Natur Tätige. Er verantwortet also auch die Tätigkeiten der menschlichen
Natur. «So unglaublich es dem menschlichen Ohr klingt», bemerkt dabei
Michael Schmaus5,«so muss man doch sagen: Der Sohn Gottes, insofern
nämlich er das metaphysische Ich der menschlichen Natur ist, ist geboren
worden, so dass seine irdische Mutter als Mutter Gottes bezeichnet werden

kann (Konzil von Ephesus), er isst und trinkt, wird müde und schläft,
weint und tröstet, zürnt und verzeiht, fürchtet und überwindet, ist an
diesem und an jenem Ort, er hat sein Blut vergossen, er schenkt uns seinen

Leib.» Dies gilt aber immer unter der Voraussetzung, dass, weil der Einen
Person Christi beide Naturen gehören, derselben auch die Attribute
(Merkmale) der einen wie der anderen Natur beigelegt werden können ; so

zwar, dass auch dann, wenn Christus als Gott bezeichnet wird, die Attribute

der menschlichen Natur, und wenn er als Mensch bezeichnet wird,
die Attribute der göttlichen Natur von ihm ausgesagt werden können.
Wohl aber muss hier auch in Betracht gezogen werden, «in Übereinstimmung

mit der Definition der vierten Ökumenischen Synode bleiben die
zwei Naturen nach der Vereinigung unverändert und unvermischt, oder

4 De fide orthodoxa, III, 9 (Migne PG 94, 1017). Über Sinn und Inhalt der
Begriffe Hypostase, Person, Enhypostaton in ihrer Entwicklung vom patristischen
Zeitalter des 4. und 5., aber auch schon des 3. Jahrhunderts bis zu Johannes Damas-

zenus, s. in der Allgemeinen Einleitung, S.XVII-XIX, der Ausgabe von Dr. Dionys

Stieffenhofer, Des Heiligen Johannes von Damaskus Genaue Darlegung des

Orthodoxen Glaubens aus dem Griechischen übersetzt und mit Einleitung und

Erläuterungen versehen, 1923 (in der Reihe: Bibliothek der Kirchenväter. Eine
Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung hersg. von Geh. Rat
Prof.Dr. O.Bardenhewer, Prof.Dr. K.Weymann, Prof.Dr. J.Zellinger).

5 Katholische Dogmatik, Bd. II, 26. München 1963, S. 145.



,in ihrer eigenen Bestimmung und Art und Weise', indem sie nämlich ihre
physische Unterschiedlichkeit und ihr Anders-Sein nicht ablegten. Nur
die menschliche Natur wurde kraft ihrer hypostatischen Vereinigung mit
der göttlichen erhöht, vollendet und vergottet. Aber diese Vergottung ist
als ihre Erhöhung auf Grund der Aufnahme und Vereinigung mit der
göttlichen Natur zu verstehen6.»

6 Johannes Karmiris, Abriss der dogmatischen Lehre der Orthodoxen Katholischen

Kirche. In: Die Orthodoxe Kirche in griechischer Sicht, l.Teil, hrsg. von
Panagiotis Bratsiotis (Reihe: Die Kirchen der Welt, Bandi, Herausgeber: Dr.
Hans-Heinrich Harms, D.Ferdinand Sigg, Dr. Hans-Heinrich Wolf. Evangelisches

Verlagswerk Stuttgart, 1959), S.58. Vgl. Dr. Urs Küry, Die Altkatholische
Kirche. Ihre Geschichte - ihre Lehre, ihr Anliegen (in derselben Reihe, Band III,
1966), S. 150-152.

Heinrich Vogel kritisiert unter bestimmten Voraussetzungen seiner
eigengeprägten, existenziell-dialektisch erfassten Christologie die allgemeinere altkirchliche

Terminologie des damit zum Ausdruck kommenden christologischen Dogmas.

Dabei erwähnt er auch manches von der diesbezüglichen Kritik, die im
Protestantismus seit Schleiermacher und dann von Ritschi und seiner Schule in
ihrem Kampf gegen die «Metaphysik in der Theologie» an der altkirchlichen
Christologie der Zweinaturenlehre und des Begriffs der Person (der einen Person)
geübt wurde (D.Heinrich Vogel, Christologie, erster Band, München 1949,
S. 220ff, 230-231). Aber auch gegen diese letztere Kritik richtet sich Vogel
entschieden und zeigt in vielem ein positives Verständnis für die obigen Begriffe. Er
will allerdings, dass sie im reinen und nüchternen Sinn verstanden und angewandt
werden, im Gegensatz zu anderen diesbezüglichen protestantischen Auffassungen
und Interpretationen. So z. B. S. 226, wo er bemerkt : «Indem wir den Ursprung der
kirchlichen Aussagen über die wesenhafte Gottheit und Menschheit des Gottmenschen

in der Menschwerdung Gottes erkennen, suchen wir denn auch das rechte
Gehör und Verständnis für die Begriffe zu gewinnen, in dem die Väter das

Offenbarungsgeheimnis, das in dem Namen des Jesus Christus beschlossen ist, nun eben
nicht zu ,erklären', sondern anzuerkennen und gegen alle Umdeutungen und
Verfälschungen abzugrenzen versuchten». Vgl. auch die Ausführungen auf den Seiten
231-232. In diesem Geiste einer tatsächlich sauberen Sacherörterung scheut sich
dann Heinz Vogel nicht vor Zugeständnissen wie folgenden: «Wenn man in aller
Nüchternheit bedenkt, was hier zu bedenken ist, dann wird man dem so fragwürdigen

Personbegriff in der Christologie jedenfalls den Vorzug geben vor ,den
genannten modernen Verständnisformeln des Selbstbewusstseins, das die psychologische

Fragestellung bezeichnet', und doch auch des ,Ich-Geheimnisses', das die
Frage nach diesem Ich, dem ,Ich' des Gottmenschen, von vornherein der Frage
nach dem Geheimnis des menschlichen Ich überhaupt einzuordnen droht. Es

möchte sein, dass die scheinbar so intellektuellen, geradezu mathematisch-dialektischen

Formeln der alten Christologie mit ihrer Rede von der Zweiheit in der Einheit

und der Einheit in der Zweiheit das Geheimnis, um das es hier geht, viel besser

respektiert haben als die zudringlichen Versuche, mit den wissenschaftlichen
Methoden und Mitteln der Religionspsychologie und Religionsgeschichte das Be-
wusstseinszentrum des Jesus von Nazareth zu ergründen... Wir werden gerade den -



Der durch die Einheit der Person vermittelte und darin begründete
wechselseitige Austausch der Merkmale beider Naturen ist das, was die

kirchliche Wissenschaft die xoivonoirjaiç. uvxlôocnç ïôicouâxcov (commu-
nicatio idiomatum, Idiomenkommunikation, Eigentümlichkeitengemeinschaft)

genannt hat7.

Hier wird bemerkt, dass der auf Grund des obigen Prinzips geschehene

wechselseitige Austausch der Eigentümlichkeiten beider Naturen in
concreto, nicht aber in abstracto stattfindet. Als Regel für die Sprachweise, der

man sich dabei bedient, gilt, dass man sie nur bei konkreten, nicht bei
abstrakten Ausdrücken anwenden kann. Denn die abstrakt ausgesprochenen

Ausdrücke, wie z.B. 0Ei>xnç. irilgconoxnç, divinitas, humanitas,
bezeichnen die Naturen als solche, während hingegen die konkret
ausgesprochenen Ausdrücke, wie z.B.6tec^. i .oc ©eoo, Deus, Dei filius, die Person

als solche bezeichnen. So sagt schon Johannes Damascenus: «Und

Gebrauch, den die altkirchliche Christologie von dem Personbegriff in der Zuordnung

zu dem Geheimnis des Gottmenschen macht, eben in dieser Bezogenheit zu
sichten und zu verstehen haben und uns durch keine Begriffsscheu hindern lassen

dürfen, dem Hinweis auf das Geheimnis zu folgen, der mit und trotz der Fragwürdigkeit

des Begriffes gegeben sein möchte» (S. 235-236). S. auch Edmund Schlink,
Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen, Göttingen 1961, S. 80-
87 («Die Christologie von Chalcedon im ökumenischen Gespräch»). Ein durchaus
positives Verständnis für die altkirchliche christologische Terminologie und für
die dauernde Bedeutung der damit ausgesprochenen christologischen Wahrheit
auf Chalcedon zeigt auch unser zeitgenössischer Dogmenhistoriker, der Lutheraner

Alfred Adam. Er übt zudem eine lehrreiche Kritik an früheren Vertretern des

Liberalismus, wie Ad. von Harnack, die auf Grund ihrer theologischen und
weltanschaulichen Voraussetzungen und Voreingenommenheiten den Wert des

christologischen Dogmas von Chalcedon in Abrede stellten. (Alfred Adam, Lehrbuch
der Dogmengeschichte Bd.I, Die Zeit der Alten Kirche, 1965, S.335-337.) Vgl.
auch Reinhard Slenczka, Geschichtlichkeit und Personsein Jesu Christi. Studien
zur christologischen Problematik der historischen Jesusfrage. (Forschungen zur
systematischen und ökumenischen Theologie, hrsg. von Edm. Schlink, Bd. 18),

Göttingen 1967, S. 343-344.
1 «In der Reformation wollte Zwingli die Idiomenkommunikation nur als

Redeweise gelten lassen. Von Calvin wurde sie auf das Verhältnis der Naturen zur
Person des Mittlers und zu seinem Amte beschränkt. K.Barth verwirft sie als

blosse Abstraktion. Dies dürfte mit seiner zugespitzten These von der Verborgenheit

und Jenseitigkeit Gottes auch im inkarnierten Christus zusammenhängen.
P. Althaus lehnt die Idiomenkommunikation als Verletzung des christologischen
Paradoxes ab. wenngleich er die Zweinaturenlehre bejaht» (Mich. Schmaus,
a.a.O., S. 145, 145-146). Vgl. auch Friedrich Heiler, Der Ganze Christus der ganzen

Kirche. In: Im Ringen um die Kirche. Gesammelte Aufsätze und Vorträge
Bd.II, München 1931, S.37-60 («Die christologische ,Häresie' in alterund neuer
Zeit»).



dass Gott Mensch geworden und der Mensch Gott, ist gesagt worden.
Denn das Wort, das Gott ist, ist ohne sich zu verwandeln Mensch geworden.

Dass aber die Gottheit Mensch geworden ist oder Fleisch oder die

menschliche Natur angenommen hat, haben wir nirgends gehört. Dass

jedoch die Gottheit sich mit der Menschheit in einer ihrer Hypostasen
vereint hat, wissen wir. Und dass Gott eine fremde Form und Wesenheit,
nämlich die unsrige, angenommen hat, ist gesagt worden...8» Es ist
charakteristisch, dass Johannes von Damaskus diese Aussagen dem Kapitel
voranschickt, in welchem er über «die heilige Jungfrau, die Gottesgebärerin.
Gegen die Nestorianer» handelt.

Der Nestorianismus hatte ja der Kirche und der kirchlichen Wissenschaft

die Gelegenheit geboten, den inneren Zusammenhang der beiden
Wahrheiten (des Einpersonseins Christi und der Muttergotteswürde
Mariens) zu betonen. So zunächst in dem bekannten zweiten Brief des

Kyrill von Alexandrien an Nestorius («KaxacpAvagoüai...»), welcher vom
3. Ökumenischen Konzil, dem zuEphesus(331),schonbei seiner ersten

Sitzung feierlich gutgeheissen wurde, da in diesem Briefdas«Theotokos»
ausdrücklich als allgemeine Lehre der Kirche hingestellt wird: «Wir sagen
nämlich nicht, dass die Natur des Wortes erst umgewandelt worden ist,

um Fleisch anzunehmen; auch nicht, dass sie zu einem ganzen, aus Leib
und Seele bestehenden Menschen umgeändert worden sei ; Wir behaupten
vielmehr: Das Wort hat auf eine unaussprechliche und unergründliche
Weise das menschliche Fleisch, das von einer Vernunftseele belebt

wurde, mit sich der Person nach (kath' hypostasin) vereinigt, ist dadurch
Mensch geworden und hat den Namen Menschensohn erhalten, aber

keineswegs nur nach Willen und Wünschen des Wortes oder so als habe es

eine Person (prosopon) hinzugenommen, - vielmehr sind die
Unterschiede der beiden zu einer wirklichen Einheit zusammengekommenen
Naturen (physeis) erhalten, und doch ist aus beiden ein Christus und Sohn

geworden; ohne dass die Eigenarten der Naturen um der Vereinigung willen

aufgehoben wären, bilden sie in der auf unaussprechliche und unsagbare

Weise zur Einheit zusammengefügten Gottheit und Menschheit für
uns den einen Herrn und Christus und Sohn.

Deswegen kann man sagen, dass er, obwohl er von Ewigkeit her

existiert und vom Vater gezeugt ist, dem Fleische nach auch aus dem Weibe

geboren wurde; nicht als ob seine göttliche Natur in der heiligen Jungfrau
ihren Ursprung genommen hätte oder als ob eine zweite Geburt nach dem

Hervorgang aus dem Vater um ihrer selbst willen notwendig gewesen

8 De fide orthodoxa, III, 11 (Migne PG 94, 1025).



wäre. Denn es wäre unüberlegt und töricht zugleich, wenn man sagen
würde, dass der, der von aller Ewigkeit her existiert und gleich ewig mit
dem Vater ist, einer zweiten Geburt bedurft hätte, um ins Dasein zu treten.
Da aber das Wort sich für uns und um unseres Heils willen in seiner Person

mit der menschlichen Natur vereinigt hat und aus dem Weib geboren
wurde, darum heisst es, dass es dem Fleische nach aus dem Weibe stamme.
Denn es ist nicht zuerst ein gewöhnlicher Mensch aus der heiligen Jungfrau

geboren worden und auf diesen dann das Wort herabgestiegen,
sondern aus dem Mutterschosse selbst ist er geeint hervorgegangen; und
deshalb heisst es, dass er sich der fleischlichen Geburt unterzogen hat, weil er
die Geburt seines Fleisches zu seiner eigenen Geburt machte... Das alles

gilt überall als die Lehre des wahren Glaubens, und die gleiche Lehre werden

wir auch bei den heiligen Vätern finden. Daher haben sie auch
unbedenklich die heilige Jungfrau Gottesgebärerin (theotókos) genannt, - nicht
als hätte die Natur des Wortes oder seine Gottheit aus der heiligen Jungfrau

ihren Ursprung genommen, sondern weil aus ihr der heilige mit einer
Vernunftseele ausgestattete Leib geboren wurde, mit dem sich das Wort
der Person nach (kath' hypostasin) vereinigt hat, so dass man sagen
konnte, es sei dem Fleisch nach geboren worden9.»

Dann wurde auf demselben Konzil, immer noch im Zusammenhang
mit den christologischen Auseinandersetzungen und Definitionen, der
dritte Brief Kyrills an Nestorius, der auch die bekannten zwölf «Anathemen»

(in der Polemik zum Teil etwas überspitzte Sätze) enthält, vorgelesen

und in der darin enthaltenen Lehre ebenfalls als Ausdruck des rechten
Glaubens anerkannt. Der erste dieser Sätze lautet wie folgt: «Wer nicht
bekennt, dass der Emanuel in Wahrheit Gott und die heilige Jungfrau
deshalb Gottesgebärerin (theotókos) ist, weil sie das fleischgewordene, aus

Gott stammende Wort dem Fleisch nach geboren hat, der sei ausgeschlossen10.»

Im Jahre 433 wurde das zum grössten Teil von dem zwischen den Antio-
chenern und Alexandrinern vermittelnd wirkenden Theodoret von Cyrus
(schon im Jahre 431) verfasste Unionssymbol auch von Kyrill unterschrie-

9 E.Schwarz, Acta Conciliorum Oecumenicorum I, 1, 1 S.26ff; H.Denzinger,
Enchiridion Symbolorum, lila; Joh.Karmiris, Die dogmatischen und symbolischen

Dokumente der Orthodoxen Katholischen Kirche (griechisch), Athen,
1960, Bd.12, S. 139-140 (Anmerk.); Pierre-Thomas Camelot, Ephesus und Chalcedon

(Geschichte der ökumenischen Konzilien, hrsg. von G.Dumeige und
H. Bacht, Bd.II), Mainz, 1963, S. 226-228 (deutsch).

10 E. Schwarz, a.a.O., 1,1,1, S.40; H. Denzinger, Ench., 113; Joh. Karmiris, Die
dogmatischen und symbolischen Dokumente I2, S. 145; Pierre-Thomas Camelot,
a. a. O., S. 241 ; Urs Küry, a. a. O., S. 155-156 (deutsch).



ben und in seinen Unionsbrief («EvcpQoavmcìcoaav oì ovoavof») an Johannes

von Antiochien aufgenommen. Auf diese Weise von allen als

Eintrachtsformel anerkannt, wird dieses Unionssymbol zu den offiziellen
Texten des 3. Ökumenischen Konzils mitgerechnet und von manchen
auch als «Ephesinisches Glaubensbekenntnis» bezeichnet. Es wurde dann
in seinem wesentlichen Teil auch in den «Ogoç», den offiziellen dogmatischen

Text, des 4. Ökumenischen Konzils zu Chalcedon (451) aufgenommen.

In diesem Unionssymbol heisst es: «...Wir bekennen deshalb also

unseren Herrn Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes, als

vollkommenen Gott und vollkommenen Menschen, mit einer Vernunftseele
und einem Leibe, vom Vater vor aller Zeit in seiner Gottheit gezeugt und
in den letzten Tagen um uns und um unseres Heiles willen von der Jungfrau

Maria in seiner Menschheit geboren, seiner Gottheit nach dem Vater
wesensgleich, seiner Menschheit nach uns wesensgleich. Beide Naturen
haben sich vereinigt; daher bekennen wir einen Christus, einen Sohn, einen

Herrn. Auf Grund der Vereinigung ohne Vermischung bekennen wir, dass

die heilige Jungfrau Theotókos ist, da ja der Gott-Logos Fleisch angenommen

hat und Mensch geworden ist und von seiner Empfängnis an sich mit
dem Tempel vereinigt hat, den er aus ihr angenommen hatn.»

Die ganze diesbezügliche Wahrheit hob dann das 4. Ökumenische Konzil

zu Chalcedon hervor. Das Konzil verstand ja sich selbst als die Auslegung

des «Symbols der Väter» - d.h. der alten Symbole von Nicäa (325)
und von Konstantinopel (381) -, welches es auch als das an sich für die
vollkommene Erkenntnis und Bestätigung der Frömmigkeit genügende
«weise und heilsame Symbol der göttlichen Gnade»bezeichnet. Des
weiteren betrachtete das Konzil die Auslegung zweier Briefe des Kyrill von
Alexandrien als seine Aufgabe (2. Brief an Nestorius - « KazacpXoaQOvai » -
und Unionsbrief vom Jahre 433 an Johannes von Antiochien - «Ebcpgai-
véa3œaav oi oôgxvoi» -, welcher Brief auch das Versöhnungssymbol
von Theodoret mitenthält), wie auch die Auslegung des bekannten
dogmatischen Briefes des Papstes Leo I. an Flavian von Konstantinopel
(Tomus Leonis), welchem Brief auch das genannte Versöhnungssymbol
zugrunde liegt1'2. So konnte das 4. Ökumenische Konzil seine Hauptaufgabe

erfolgreich durchführen und vollenden. Sie bestand in der Behandlung

der dem Nestorianismus (der Trennungstheologie) entgegengesetz-

11 Ed.Schwarz, a.a.O., I, 1, 4, S.8-9; Joh.Karmiris, Die dogmat. und symb.
Dokumente, 12, S. 154-155 ; Pier.-Tom. Camelot, a. a. O., S. 66 (deutsch).

12 Über die Entstehung des Tomus Leonis s. Joh. Karmiris, Die dogmat. und
symbol. Dokumente, I2, S. 161.

10



ten Irrlehre des Monophysitismus, der «Einnaturlehre», nach welcher die

Einheit von Gottheit und Menschheit in Christus nicht nur als Einheit der

Person, sondern als Verschmelzung im Wesen aufgefasst wird, so dass nur
noch eine, nämlich die göttliche, Natur bleibt. So wird das Menschliche in
Christus restlos ausgeklammert und die von daher mitbestimmte
Wirkung der von ihm vollbrachten Erlösung völlig aufgehoben. Die
Fleischwerdung Gottes wird in Wahrheit geleugnet und so der ganze christliche
Glaube verwirrt und gefährdet.

Das Konzil von Chalcedon lehrte nun gegenüber dem Arianismus und
dem Nestorianismus die Wesensgleichheit mit dem Vater, gegenüber dem

Arianismus, dem Apollinarismus, dem Doketismus und jeglicher
Beeinträchtigung der menschlichen Natur die Wesensgleichheit mit uns, indem
es auf Grund der Heiligen Schrift und der vorangegangenen kirchlichen
Tradition zeigte, dass der Gott-Logos bei seiner Menschwerdung in sein

wirkliches Erlösungswerk versehen mit einer konkreten, aus Maria
stammenden, vollen menschlichen Natur einging, und zwar derart, dass der

Logos nur in dieser engen Beziehung zur menschlichen Natur in seinem

nunmehr bis zur Parusie ständigen Heilshandeln besteht («subsistiert»).
So sind tatsächlich die Aussagen des Konzils über Christus als Heilsaussagen

gemeint und das damit verbundene Bekenntnis zu seiner Geburt
aus Maria (dem einzigen Faktum vom historischen Jesus und seinen

Heilstaten, welches in den Aussagen von Chalcedon, und zwar in seiner

Heilsbedeutung erwähnt wird) oder, anders gesagt, das Bekenntnis zur
wahren Gottesmutterschaft der Jungfrau Maria bekommt ersichtlich eine

entsprechende Tragweite im ganzen zu bekennenden, heilsnotwendigen
Glauben von der Menschenliebe Gottes und von der daher bestimmten

Menschwerdung des Logos. So erweist das Ganze, als Faktum in seinem

Geheimnischarakter und als Bekenntnis in seiner Dank und Lob
aussprechenden Form (Doxologie), einen besonderen erlösenden, ja heilverheis-
senden und heilbringenden Charakter13. «...Wir folgen also den heiligen
Vätern und lehren alle einstimmig, dass der Sohn, unser Herr Jesus Christus,

ein und derselbe ist: Der eine und selbe ist vollkommen der Gottheit
und vollkommen der Menschheit nach, wahrer Gott und wahrer Mensch,
bestehend aus einer Vernunftseele und einem Leib. Der eine und selbe ist

wesensgleich dem Vater der Gottheit nach und wesensgleich auch uns seiner

Menschheit nach, ,er ist uns in allem ähnlich geworden, die Sünde

ausgenommen' (Hebr. 4, 15). Vor aller Zeit wurde er aus dem Vater gezeugt
seiner Gottheit nach, in den letzten Tagen aber wurde derselbe für uns und

13 Edm.Schlink, a.a.O.. S.83.

11



um unseres Heiles willen aus Maria, der Jungfrau und Gottesgebärerin,
der Menschheit nach geboren. Wir bekennen einen und denselben Christus,

den Sohn und Herrn, den Eingeborenen, der in zwei Naturen (èv ovo

cpuoECJi) unvermischt, unverwandelt, ungeteilt und ungetrennt besteht.

Niemals wird der Unterschied der Naturen durch die Vereinigung
aufgehoben, es wird vielmehr die Eigentümlichkeit einer jeden Natur bewahrt,
indem beide in eine Person (ngócrojnov) und Hypostase zusammenkommen.

Wir bekennen nicht einen in zwei Personen getrennten und zerrissenen,

sondern einen und denselben eingeborenen Sohn, das göttliche Wort
(Qwv Aóyov). den Herrn Jesus Christus. So haben es schon die Propheten
vor ihm verkündet, der Herr Jesus Christus hat es selbst uns gelehrt, und

im Glaubensbekenntnis der Väter ist es uns so überliefert14.»

Ganz ähnlich lautende Definitionen finden sich auch in den Akten der

übrigen drei ökumenischen Konzilien der ungetrennten alten Kirche. In
den diesbezüglichen Aussagen des 5. Ökumenischen Konzils (553,

Konstantinopel II), in der Verurteilung der «Drei Kapitel», erfährt auch die
immerwährende (allzeit unversehrte) Jungfräulichkeit der heiligen
glorreichen Gottesgebärerin Maria eine authentische Bestätigung. «Wer nicht
zwei Geburten des Wortes Gottes bekennt, die eine von Ewigkeit aus dem

Vater, zeitlos und körperlos, die andere in den letzten Tagen, da er herabkam

aus dem Himmel und Fleisch geworden ist aus der heiligen glorreichen

Gottesgebärerin und immerwährenden Jungfrau (aemaoBhou)
Maria und aus ihr geboren wurde, der sei ausgeschlossen... Wer die
heilige, glorreiche, immerwährende Jungfrau Maria nur im uneigentlichen
und nicht im wahren Sinne Gottesgebärerin nennt, oder nur der Beziehung

nach, als ob nur ein Mensch aus ihr geboren und nicht das Wort
Gottes aus ihr Fleisch angenommen habe, wobei nach jenen die menschliche

Geburt insofern auf Gott das Wort zu beziehen wäre, als es mit dem

geborenen Menschen zusammen war der sei ausgeschlossen15.» Aber
auch schon vorher, in der «Begrüssungsansprache» («noooipcovnxiy.òq
Xôyoç der Väter des 4. Ökumenischen Konzils an den Kaiser Markianos,
von der einige Stücke von einer besonderen dogmengeschichtlichen
Bedeutung sind, wird, allerdings immer im christologischen Zusammenhang,

die Wahrheit von der immerwährenden Jungfräulichkeit der Got-

14 Ed.Schwarz, a.a.O., II, 1, 2, S. 129 130: Denzinger, Ench., 148; Joh.Karmi¬
ris, Die dogmat. und symbol. Dokumente. I2, S. 175 ; Pier.-Tom. Camelot, a. a. O.,
S. 263-264 (deutsch).

15 Ed.Schwarz, a.a.O.; Denzinger, Ench., 214: Joh.Karmiris, Die dogmat.
und symbol. Dokumente, I2, S. 193, 194; J.Neuner/H.Roos, Der Glaube der
Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, Freiburg 19585, S.246 (deutsch).

12



tesgebärerin als eine selbstverständliche Wahrheit des Glaubens
ausdrücklich hervorgehoben16. Und später in dem «"Ogoç niaxecoç» des

7. Ökumenischen Konzils (787, Nizäa II), also in dem offiziellen dogmatischen

Text dieses Konzils, wird Maria, die «unbefleckte Gottesgebärerin»
(«aXQoevxoç ©soxôxoç»), auch «immerwährende Jungfrau» («àeinâg-
&SVOÇ») genannt17.

Aus dem Angeführten wird ersichtlich, dass, wer auf dem Boden der
altkirchlichen ökumenischen Konzilien steht, die Würde Mariens als Mutter
des Herrn, ja ihre Muttergotteswürde nicht ablehnen oder geringschätzen
kann. Daraus wird aber ebenfalls ersichtlich, dass ihr der einzigartige Vorzug

einer allzeit unversehrten Jungfräulichkeit zusteht, der gewirkt wurde
durch den ausserordentlichen Gefallen, den ihr Gott, «der mächtige», mit
den anderen «grossen Dingen», die er an ihr tat (Luk. 1,49), erwies, sowie
durch ihre eigene freie Wahl. Gleich wie Maria bis zu dem Augenblick der

Empfängnis ihres göttlichen Sohnes ihre Jungfräulichkeit bewahrt hatte,
so wurde sie auch durch die vom Heiligen Geist und von ihrer demütigen
Zustimmung bewirkte Empfängnis und Geburt derselben nicht beraubt;
geschweige denn, dass sie jemals nachher an ein tatsächliches Preisgeben
dieses Vorzugs gedacht oder darin eingewilligt hätte. Dieser ganze
Vorgang bildet gerade ein überzeugendes Zeichen des kraft der Allmacht Gottes

übernatürlich hervortretenden Sohnes. Auf das unfassliche Staunen
der Jungfrau Maria hin hatte ja schon der Engel Gabriel ihr eine erste
offenbarende Ankündigung und zugleich auch eine Zusicherung gegeben

(Luk. 1, 35-37). Ihr Sohn selbst, erklärte Gabriel, wird der «Heilige», d.h.
der der Welt entnommene und ganz und gar Gott gehörende genannt. Da
ist es verständlich, dass auch sie, die dem Heiligen den Eintritt in die Ge-

16 « '/4z/.' ovx r./.aih xov axolunxov b xfjç cpvoixoç r./ßgoc bcpSaXuóv, a/./.' oc
cpcoaxfjgaç cuilbç xolç sv n/.avn, xohç naxi.gaç avtôr.ilçv. xfjç nloxe.oK anaaiv
avanxvooovxaç xhv Siâvoiav xa) xfjç r.vav!}gcûKfiascoç axgißcoc xr\\ sSsgysaiav
xngînxoxxaç- tiok avcuSsv i.x pfjxgaç xfjç oixovouîaç xaxfjgxiaxy.i zb ßuoxfjgiov,

ncoç xaì Osoxôxoç óiy. xòv xrjv nccQ&eviav an./) xai fii:xa xnv xvr\-
ctiv yag loâusvov xaì 9 so n g en io ç xr\v urjxgav o cp gay (a a vira, xoù xaxà
à/.fj&Eiav UY)xr\g, olà xr)v e,ç auxfjç. fjv î:Si\xiOT.. aigxa xob~ Ae.anóxou xcov o'acùv f)

nagMvoç covôuauxar ncoç àvkx&iX&v e.x xfjç '/erra/ giçrjç o Kugioç. ncoç crnÉguaxoç

Aßgaan b noinxi-jç IneXaßsxo, ndjç tî/ç f)usxéQOiç h avxco cpvafMç xrjv ànagyhv ene-

dclçaxo...». E.Schwarz, Acta conciliorum oecumenicorum, II, 1. 3, S. 112: Joh.

Karmiris, Die dogmatischen und symbolischen Dokumente, I2, S. 171, Anm.
17 «... oov xouxoiç dì; xaì xàç Suo cpbar.ic buoXoyoûu&v xob" aagxooükvxoc Si'nuâç ex

xfjç axgâvxou ik.oxóxoo xaì y.r.ircagMvov Maglaç. x&Xeiov avxòv 0'cbv xaì xsXeiov

avSgconox yivéoxovxsç...» Joh. Karmiris. Die dogmat. und symbol. Dokumente.
I2, S.239; Mansi, Sacr. concil. nova et amplissima collectio. XIII, 377 A.

13



schichte vermitteln sollte, heilig ist und als Heilige lebt, d.h. von der
welthaften Form der Existenz abgesondert ist. Allein eine wahre Jungfräulichkeit

konnte tatsächlich als Ausdruck der bewussten Lossagung von den

Einflüssen der Welt und damit dem Mysterium der Inkarnation dessen

dienen, vor dem «nicht einmal der Himmel rein ist» (Hiob 15,15), und der

ja sich als der Fürst des Lebens (Apg. 3, 15), Urheber, Anfänger und
Vollender des Heiles und des Glaubens (Hebr.2, 10; 12, 2) auszeichnen und
erweisen würde. Denn wie Gregorius Palamas später (im 14. Jahrhundert)
sagen wird: «Wenn die Empfängnis Gottes aus dem Samen geschehen

wäre, wäre er weder neuer Mensch noch Fürst des neuen und keineswegs
alternden Lebens; denn wenn er aus dem alten Teil und Erbe jenes Schadens

(aus der Übertretung Adams) wäre, hätte er weder in sich die Fülle
der unversehrten Gottheit tragen noch sein Fleisch zu einer unerschöpflichen

Quelle der Heiligung machen können18.»

Die durch den Heiligen Geist bewirkte übernatürliche Empfängnis Jesu

wird im Neuen Testament ausdrücklich bezeugt, besonders Matth. 1,18-20
und Luk. 1, 35. Zu diesen Stellen bemerkte der evangelische Pfarrer Wolfgang

Borowsky (Stuttgart)19 auf dem im Mai 1975 in Rom gehaltenen

18 «£? yovv ex (jnr.gfiaxoç nv r\ xov Qeov ov/./.tjij/ic, ovx y.v nv x.aivbç avDgconoç
ovós xfjç xaixfjç xa) unôaucbç naXaiovuévnç çcofjç ag/ij'/óc- xov yag na/.aiov
xoiiuaxo: mv xa) y.Xngovoj.ioç sx&lvov xov nxaiauaxoç aux Sv r)övvrj!)ri xb n/.fjgcoua
sv Î:a.vxc7>cpé.gt.iv xfjç àxijgàxov Osôxnxoç xa.) miyr)v noifjçjai xr)v oâgxa xov ayiaouov
àvsÇâvxXrixov.» Homil. XIV. In Annuntiationem..., Migne PG 151, 169.

19 Auf die ihm (Pfarrer Borowsky, der ja schon im Jahre 1964 die Bücher
«Verdrängt Maria Christus?» und «Evangelische Kirche -wohin?» geschrieben hatte)
im Jahre 1973 gestellte Frage, warum er sich als protestantischer Pfarrer mit dem
Thema Maria beschäftige, gab er folgende Antwort: «Bei vielen Gesprächen mit
evangelischen Frauen und Mädchen müsste ich den Eindruck gewinnen, dass in

unserer Kirche die Marienverehrung zu kurz kommt. In meinem Buch,Verdrängt
Maria Christus?' kam ich nach eingehenden Untersuchungen zu folgender
Meinung : es ist eine unleugbare Tatsache, dass der Marienkult dort, wo er seine ganze
Kraft und Inbrunst allein oder zumindest vorwiegend von dem Christusglauben
bezog, Millionen eine grosse Hilfe gewesen ist und es heute noch ist. Aus diesem
seelsorgerischen Bemühen heraus habe ich mich mit der Gestalt Mariens
befasst. Ich fragte mich : Wo liegt die Abgrenzung dem katholischen Glauben gegenüber?

Wo liegen die Mängel bei uns? Wie kommt es, dass Maria in unserer
Verkündigung fast totgeschwiegen wird?»

Und auf die weitere Frage, ob er aus diesem pastoralen Anliegen, sich mit der
Lehre von Maria zu beschäftigen, neue Erkenntnisse gewonnen habe, die für ihn
als Pfarrer bedeutsam sind, antwortete er folgendermassen: «Bedeutsam war für
mich, dass ich erkannt habe : für die Katholiken ist Maria und Jesus eine geistliche
Einheit, die im Glaubensleben eine wichtige Rolle spielt. Gewiss sah ich Gefahren
in der Praxis der Marienverehrung. Ich sah aber auch, wie die Theologen darauf

14



XIV. Internationalen Marianischen Kongress, an dem ich auch selbst

teilgenommen habe, folgendes: «Während sündige Menschen zeitweilig
allenfalls vom Anfang an mit dem Heiligen Geist erfüllt werden können,
war Christus darüber hinaus eine Wirkung, ein Erzeugnis des Heiligen
Geistes, und zwar ganz. Über das Wie der Empfängnis wird nicht geredet.
Jedenfalls tritt der Heilige Geist nicht wie in griechischen Mythen an die
Stelle der zeugenden männlichen Gottheit, sondern ist göttliche Schöpferkraft;

wie in Genesis 1,2 ist an einen ,neu setzenden Schöpfungsakt Gottes'

gedacht, auch wieder ohne eine ,Mittelursache'20.»
Dies bringen wir hier vor, um zu zeigen, dass die Botschaft von der

jungfräulichen Geburt des Gottessohnes selbst bei älteren, neueren und
zeitgenössischen Protestanten keinen Anstoss erregt21. Die erwähnten
Protestanten lehnen sogar die von anderen vertretene Auffassung von einer

durchgehenden Vermischung mit mythologischen Elementen ab22.

Bischof Urs Küry will auch diesbezügliche sich immer wieder meldende
kritische Einwände und Widerreden in Betracht ziehen23, um sie doch als

für den Glauben überwindbar zu zeigen, wenn er den Anhang: Maria, die

achten, dass Maria nicht die Stelle Christi einnimmt. Mir geht es vor allem darum,
Maria in meiner Kirche als Glaubenszeugen anzubieten. In meinem Buch habe ich
die Frage gestellt: Lässt es sich bestreiten, dass das .Marienbild' uns ahnen lässt,
was uns Gott in,Maria' an irdischer und himmlischer Schönheit offenhält Sehen
wir in ihr nicht eine Schönheit der Natur und eine des erlösten Menschen in einer
herrlichen Verschmelzung?» In: «Katholisches Sonntagsblatt», 15. Juli 1973.

Abgedruckt auch in : «Ephemerides Mariologicae. Revista Internacional de Mariolo-
gia», Madrid, Vol. XXIV. 1974, Fase I II. S. 227-228.

20 Dabei zitierte Borowsky Stellen von protestantischen Exegeten, wie Walter
Grundmann, Das Evangelium nach Matthäus; in: Theologischer Handkommentar

zum Neuen Testament, Berlin 1968, S. 67; Dr. W. M. L. de Wette, Kurze Erklärung

des Evangeliums Matthäi, Leipzig 1845, S. 16; Adolf Schlatter, Das Evangelium

nach Matthäus; in: Erklärung zum Neuen Testament, Stuttgart 1930, S.7.
21 Vgl. Paul Feine, Theologie des Neuen Testaments, Leipzig 19367,S. 148-149.
22 Ebda.. S.420: «...Solche mythologische Vorstellungen spielen hier eben

keine Rolle. Das gleiche gilt von der Verweisung auf die vielen Mythen von
Erlösergöttern des Heidentums und von Göttersöhnen als Parallelen der Geburtsgeschichte,

wie sie von Celsus bis auf Drews immer wieder begegnet. Denn wir stellen
allerdings Jesus nicht in eine Reihe mit anderen Menschenkindern. Es liegt jenen
Mythen der richtige Gedanke zugrunde, dass die Führer der Menschheit in einem
besonders nahen Verhältnis zur Gottheit zu stehen berufen sind. Aber was dort
Symbol und Mythologie ist, ist in der Person Jesu Wirklichkeit, er war aus Gott
und ist aus Gott geboren.» Vgl. Walter Delius, Geschichte der Marienverehrung
(protestantisch.), München 1963, S. 30-33, s. besonders S. 32-33.

23 Vgl. A.Köberle, Natus ex Maria virgine. In: In Deo omnia unum. Eine
Sammlung von Aufsätzen Friedrich Heiler zum 50. Geburtstage dargebracht.
Hrsg. von Christel Matthias Schöder, München 1942, S. 141 ff.

15



jungfräuliche Gottesmutter (in seinem Hauptwerk über die Altkatholische

Kirche) folgendermassen beginnt: «Die Botschaft von der jungfräulichen

Geburt des Gottessohnes hat trotz der nicht zu übersehenden An-
stössigkeit dieses Wunders24, ihrer mythologischen Umhüllung und

historisch-protokollarischen Unbeweisbarkeit als ein biblisch einwandfrei

belegtes und aus der Sache notwendiges Zeugnis für das Geheimnis
der Menschwerdung des Gottessohnes zu gelten25.»

Dass Maria als Jungfrau vom Heiligen Geiste empfangen und ihren

göttlichen Sohn geboren hat, ist eine in den Glaubensbekenntnissen der

Kirche von Anfang an ausdrücklich hervorgehobene Wahrheit, die dann
im ökumenischen Symbol von Nizäa-Konstantinopel zum unwiderruflichen

Dogma erhoben worden ist. Ebenso bestimmt lauten von Anfang an
die Zeugnisse der Tradition, welche in den Schriften der Lehrer und Väter
der Kirche enthalten sind. Schon der Apologet Aristides, in der Mitte des

2. Jahrhunderts (vor Ignatius von Antiochien), hat diese Wahrheit in einer

zwar schlichten, aber doch inhaltsreichen Form in christologischem
Zusammenhang bekannt: «Of ôsXoioxiavoi yevF.a/.oyovvxoti ano xov xvgiov
'Ir]crov Xqxotov- ovxoç 5h ô oìòc xov 0sov xov vipioxov ójuoXoysìxai ev nvev-

ucxti âyicp àn'ovgavov xaxaßkc öia xt)v aojxtjg(a.v tcôv avSocbncov xcàlx
nccgSevov àyiaç yewnScic kanôgcoç xe xaì kip&ÔQcoç okoxa kvsXaßs (und es

wohnte in eines Menschen Tochter der Sohn Gottes...)26.» In diesem Zitat

24 Vgl. A.Köberle, a.a.O., S. 150: «Wir sprachen von der rationalistischen
Wunderscheu, die so viele Menschen abhält, sich der Weihnachtsgeschichte freuen
zu können. Gewiss muss die exakte Naturwissenschaft mit dem geschlossenen
Kräftehaushalt im Kosmos rechnen, wo alle Vorgänge nach dem Gesetz der
Kausalität berechenbar erscheinen. Und doch handelt es sich dabei nur um eine grosse
und fruchtbare Arbeitshypothese, deren Grenzen wir nicht übersehen dürfen. In
Gott selbst sind unendliche, unerschlossene, unerschöpfliche Möglichkeiten, die
die Naturgesetze zwar nicht aufheben, aber überragen. Diese unerschlossenen,
unerkannten, immer neuen, frischen Kräfte kann Gott jederzeit wirksam werden
lassen, wenn es ihm gefällt. Darum bekennt sich ja auch der religiöse Mensch in
grundsätzlicher Gültigkeit zu dem Wort, das sich nicht von ungefähr im lukanischen

Weihnachtsbericht findet: ,Bei Gott ist kein Ding unmöglich' (1, 37). Es soll
kein Arzt und kein Biologe an dieser Stelle von der Kirche zu einem Sacrificium
intellectus genötigt werden. Aber man darf dem naturwissenschaftlich geschulten
Forscher nahelegen, sich für den Gedanken zu öffnen, dass dieses All ein
unergründlicher Ozean ist, der aus verborgenen, nichtgegenständlichen, unergründlichen

Tiefen der Gottheit gespeist wird. Im Rahmen einer solchen religiösen
Weltbetrachtung mag auch die Denkmöglichkeit der jungfräulichen Geburt Jesu für
den wunderscheuen Menschen der Gegenwart wieder Raum gewinnen.»

25 Urs Küry, a.a.O.. S.l 55.
26 Apologie des Aristides, XV. 1. (J.Geffcken, Zwei griechische Apologeten,

Leipzig und Berlin 1907. S.22-23).

16



begegnet uns tatsächlich ein ausreichender Hinweis auf die sich in christo-
logisch-soteriologischem Zusammenhang befindende besondere Art und
Weise der Geburt Christi aus der Jungfrau, selbst im Falle, dass die gewiss

zu präzisen Ausdrücke «<5ik xr)v ocoxnoiav xœv âvSocbncov» («für
das Heil derMenschen») und «xal èxncxoBévov âyiaçyevvrjSeiç ìanóococ
xv. xa) kcpQogcoç» («und aus einer heiligen Jungfrau geboren ohne

Same und ohne Versehrung») als spätere Zusätze gefasst und so in Klammern

gesetzt werden, wie dies ältere protestantische Kritiker in ihrem
Unternehmen, die nach ihrer Meinung ursprüngliche Form des Textes
wiederherzustellen, taten27. Dass gesagt wird, dass die Christen von Christus
ihre Abstammung haben, bedeutet nicht nur, dass sie eine neue, von ihm
gestiftete Religion haben, sondern dass sie sich in einer neuen Existenz, in
der Erlösungs- und Heilsexistenz befinden28. Urbild und Vorentwurf dieser

aus dem Heiligen Geiste kommenden himmlischen, neuen Existenz ist
die Geburt Jesu Christi, der nach Paulus nicht von der Erde, sondern vom
Himmel stammt, dem die geistgeborenen Menschen gleichgestaltet werden

sollen (I.Kor. 15,47ff., vgl. Joh. 1, 12f.). Durch die neue Weise seiner

Geburt soll auf die Neuheit dessen, was er im gesamten Leben - diesseits

und jenseits - seiner Abkömmlinge wirkt, hingewiesen werden. Denn wie
etwas später Irenäus sagen wird: «Wie wird der Mensch in Gott übergehen,

wenn nicht Gott in den Menschen überging? Wie aber wird er die

Geburt des Todes verlassen, wenn er nicht wiedergeboren wird zu der

neuen Geburt, die da von Gott wunderbar und unbegreiflich zum Zeichen
des Heils aus der Jungfrau (S.7, 13f.) durch den Glauben geschenkt
wurde29?»

27 So z. B. J. Geffcken, a. a. O., S. 23, 83.
28 Apologie des Anst. XV, 3-6, a. a. O., S. 23-24.
29 Gegen die Häresien IV. 33,4 (Bibliothek der Kirchenväter, Des Heiligen

Irenäus ausgewählte Schriften ins Deutsche übersetzt, II. Band, 1912, S. 107). S.

auch ebda. III, 19, 3: «Dieser Sohn Gottes also ist unser Herr und das Wort des

Vaters und der Sohn des Menschen. Denn insofern er aus Maria, die von
Menschen abstammte und daher selbst ein Mensch war, sein Dasein empfing, ist er der
Sohn des Menschen geworden. Deswegen gab auch der Herr selbst uns das
Zeichen in der Tiefe und in der Höhe oben (S.7, 11), das der Mensch nicht verlangt
hatte, weil er gar nicht hoffte, dass eine Jungfrau, die wirklich Jungfrau war,
schwanger werden und einen Sohn gebären könne. Und dieser ihr Sohn war der
,Gott mit uns', stieg herunter auf die Erde (Eph. 4, 9) und suchte das verlorene
Schaf (Luk. 15, 4), das doch sein eigenes Geschöpf war, und stieg hinauf in die

Höhe, um seinem Vater den Menschen, den er gefunden hatte, anzubieten und zu
empfehlen, und stand selber als erster von den Toten auf, damit, wie das Haupt, so
auch der ganze übrige Leib des Menschen, der das Leben empfangen hatte, nach
der für seinen Ungehorsam festgesetzten Zeit der Verdammnis auferstehe, durch

17



Die Kirchenväter lehren und verteidigen eifrig den Ehrentitel, der

Maria in der kirchlichen Überlieferung nach ihrem Haupttitel 0eox6xoç
(Gottesgebärerin) eigen ist, eben den Ehrentitel nao&kvoç (Jungfrau) und
àsin&g&evoç (allzeit Jungfrau), was beides bei ihr als ein Sachprädikat ein

und dasselbe bedeutet30. Dieser Titel bringt ja die über der Vernunft
stehende Wahrheit zum Ausdruck, dass sie Mutter und Jungfrau in einer
Person ist; Mutter des Eingeborenen des Vaters, der den Menschen durch
seine Menschwerdung und seinen neuartigen Eintritt in die Geschichte
die neue Existenz ermöglicht, die aus dem Glauben in ihrer Erlösungserfahrung

versichert wird, wie dies auch aus der entsprechenden Art und
Weise seiner Auferstehung zu ersehen ist: «Herr, als das Grab von den
Gesetzverächtern versiegelt (war), tratst du hervor aus der Gruft, wie du
als Kind aus der Gottesmutter hervorgingst. Nicht wussten die leiblosen

Engel, wie du das Fleisch annahmst. Nicht merkten, wann du erstandest,
die dich bewachenden Krieger. Denn beides ist versiegelt den Forschenden.

Erschlossen sind denen die Wunder, die das Geheimnis gläubig
verehren. Uns, die es besingen in Hymnen, vergilt mit Frohlocken und mit
dem grossen Erbarmen31.» «Unversehrt bewahrtest du die Siegel, Christus,

und wardst erweckt aus dem Grab, der du nicht verletztest der Jungfrau

Schrein (Riegel) bei deiner Geburt (o xkç xX&ïç xfjç nao&kvov fit) Xvun-

vâusvoç xcp xóxco aov) und des Paradieses Pforten uns öffnetest32.»

die innigste Verbindung erstarkend und gekräftigt (Eph. 4. 16) durch das Zutun
Gottes, indem jedes Glied seinen eigenen und passenden Platz am Körper hat»
(a.a.O.. I.Band. S.295).

30 S.Johannes Kalogirou. Maria die allzeitjungfräuliche Theotókos nach dem
orthodoxen Glauben, Thessaloniki 1957 (griechisch), S. 14-28 («Wie das alte
kirchliche Bewusstsein der Infragestellung der Wahrheit von der immerwährenden

Jungfräulichkeit der Mutter des Herrn entgegengesetzt ist»). In diesem
Paragraphen setze ich mich auch mit den Schriften des zäh diese Idee bekämpfenden
Protestanten Hugo Koch auseinander. Diese Schriften sind: 1. Adhuc virgo.
Mariens Jungfrauschaft und Ehe in der altkirchlichen Überlieferung bis zum Ende
des 4. Jahrhunderts. Tübingen 1929: 2. Virgo Eva - Virgo Maria. Neue Untersuchungen

über die Lehre von der Jungfrauschaft und der Ehe Mariens in der älteren
Kirche. Berlin und Leipzig 1937.

31 Fünfter Sonntag nach Ostern. Frühgottesdienst. Stichera zu Psalm 140ff.

(Laudes). Auferstehungstroparion. (In : Osterjubel der Ostkirche. Hymnen aus der

fünfzigtägigen Osterfeier der byzantinischen Kirche, aus dem griechischen
Originaltext des Pentekostarion übertragen und 1940 in zwei Bänden herausgegeben
von Pater Kilian Kirchhoff O. F. M. In zweiter Auflage überarbeitet und in einem
Band herausgegeben von Pater Chrysologus Schollmeyer OF. M. Regensburg
1961.S.371.)

32 Osterkanon des Johannes von Damaskus. Troparion der sechsten Ode,
a.a.O., S.21.



Maria ist somit auf geheimnisvolle und wunderbare Weise Jungfrau im

Augenblick der Empfängnis, in und nach der Geburt, um auch als ein
beredtes menschliches Vorbild der neuen, von der Menschwerdung des

göttlichen Logos bestimmten, Erlösungs- und Heilsexistenz, die im zukünftigen

Äon in dieser Hinsicht für alle Erlösten vollendet wird33, zu dienen.

Die Kirchenväter bleiben immer bei aller Hervorhebung der
Eigenschaften Marias, und namentlich ihrer immerwährenden Jungfräulichkeit,

fest beim christologischen Kern der Frage und bei der heilsgeschichtlichen

Bedeutung der damit verbundenen Ereignisse, die auch mit der Person

der irdischen Mutter des menschgewordenen göttlichen Logos im
Zusammenhang stehen. So z. B. Gregor von Nyssa, wenn er erklärt, warum in
den Evangelien der Leib der Jungfrau, welcher der unbefleckten Geburt
diente, seliggepriesen wird (Luk. 11, 27). Er sagt dort, dass dies (die
Seligpreisung) geschah, weil sich eben das Wunderliche ereignete, dass weder
die Geburt die Jungfräulichkeit zerstörte, noch die Jungfräulichkeit zum
Hindernis für diese Schwangerschaft wurde; denn es handelt sich, erklärt
Gregor, um Heilsereignisse, bei denen sich die Gelüste des Fleisches
durchaus als unnütz (oc/gnaxu, auch: töricht) erweisen34. Es geziemt sich,

so lehren die Kirchenväter, dass der Erneuerer des Geschlechtes, der
Verursacher des neuen Lebens und Befreier von dem Tode auf eine ganz neue
Weise in das Geschlecht der Menschen eintritt35; dass, wie Eva als eine

unversehrte Jungfrau («nao&évoç acp&ogoç»36) mitgewirkt hat zum Falle
der Menschheit, so auch eine Jungfrau mitwirkte zum Heile derselben37.

33 Matth.22, 30; Mark. 12, 25; Luk.20. 34-35.
34 Migne PG 46, 396 • «Toóxcp ^axagiçexai xa) sv xco r.òayysXicp r\ xfjç ay'iaç

nag&èvov xoiXia, f] xcp aygâvxip xôxqj vm]gi;xf\oaay <oç oïixi: xov xàxov xr)v nagSe-
viav /.vaavxoç. orne xf\ç nagQsvla; xfj xoiavxi] xvotpogh. cunoôcov yevouévrjç "Onov

yag nvwua oœxngiaç yevvàxai, x.'Atoç 'Haa'iaç cpnoiv. aygqaxa navxcoç xf\ç aaoxbç
9ci.fji.iaxa.»

35 Vgl. Irenäus, Gegen die Häresien V, 1, 3 «...Denn sie (die Ebioniten) wollen
nicht einsehen, dass der Hl. Geist über Maria gekommen ist und die Kraft des

Allerhöchsten sie überschattet hat (Luk. 1,35). weswegen auch das Geborene heilig
ist und der Sohn des höchsten Gottes, des Vaters von allem, der seine Menschwerdung

bewirkte und die neue Zeugung darstellte, damit wir durch diese neue
Zeugung das Leben ererbten, wie wir durch die alte den Tod geerbt haben.» (a.a. O.,
II. Band, S.154).

36 Justin der Märtyrer, Dialog mit dem Juden Tryphon, 100, 5.
37 Belege und deren Auswertung s. bei M.Schmaus. Katholische Dogmatik,

V.Bd.2 (Mariologie), München 1961, S.94ff., 285ff.
Interessant ist es hier, an eine Bemerkung des Erzpriesters Prof. Serg. Bulgakov

zu erinnern, die er in Bezug auf die Bezeichnung «neue, sündenfreie Eva» für die
Jungfrau Maria machte. Er sah und wertete diese Bezeichnung in der Relativität

19



Dabei betonen die Kirchenväter und in ihrem Gefolge auch die kirchliche

Hymnologie und allgemeiner die Liturgie die alttestamentlichen
Vorbilder und Prophezeiungen des Mysteriums von der Gottesgebärerin,
in welchem auch ihre immerwährende Jungfräulichkeit miteingeschlossen
ist38. Maria ist das «Reis aus der Wurzel Jesse» (Jes. 11,1), der brennende

Dornbusch, der vom Feuer nicht verzehrt wird (Ex. 3, 2ff), die Jungfrau,

eines Vergleiches. Dabei stellte er fest, dass beiden, Eva (bis zum Sündenfall) und
der Jungfrau Maria, die Sündlosigkeit gemeinsam ist. «In jeder anderen Hinsicht
unterscheiden sich alte und neue Eva voneinander. Die ersterschaffene Eva kannte
nicht die Last der Erbsünde, welche die Jungfrau Maria zu tragen hatte. Deshalb
blieb auch die persönliche Sündenlosigkeit der Eva noch ungeprüft. Die Freiheit
von persönlicher Sünde war hingegen bei der Jungfrau Maria nicht nur ihr persönliches

Glaubenswerk, sondern auch das der ganzen alttestamentlichen Kirche,
aller Erzväter und Vorväter, d. h. die Höhe des Aufstiegs des gesamten
Menschengeschlechtes, die paradiesische Lilie, die auf dem Baum der Menschheit erblüht
ist.» (Bei Prof. W. D. Sarytschew, Die Verehrung der Gottesmutter nach dem
Verständnis der orthodoxen Kirche, in: Stimme der Orthodoxie, Berlin [DDR] 3,

1974, S. 47ff, Zitat S.52.) Das grundlegende mariologische Werk von Serg. Bulgakov

ist «Der unverbrennbare Dornbusch. Versuch einer dogmatischen Deutung
einiger Züge der orthodoxen Verehrung der Gottesmutter» Paris 1927 (russisch).
Er nimmt in diesem Werk vor allem zum römisch-katholischen Dogma der
Unbefleckten Empfängnis (Marias) polemisch Stellung. Die mariologischen Betrachtungen

Serg. Bulgakovs sind auch aus diesbezüglichen Veröffentlichungen von
ihm und über ihn in westeuropäischen Sprachen bekannt. Sie enthalten mitunter
auch einige besondere Elemente, die im Zusammenhang mit seinen bekannten
sophiologischen Anschauungen zwar als interessante, aber doch eigene, persönliche

Lehrmeinungen betrachtet werden müssen. Vgl. P.Bernhard Schultze, S.J.,

Maria und Kirche in der russischen Sophia-Theologie. In, Maria et Ecclesia. Acta

congressus Mariologici - Mariani in civitate Lurde anno 1958 celebrati. Vol.X.
Romae, Academia Mariana Internationalis, 1960 S. 51 ff. (über Serg. Bulgakov
S. 87-119 mit vielen Passus seines oben genannten mariologischen Werks in
deutscher Sprache).

38 Vgl. Alexis Kniazeff, Mariologie biblique et liturgie byzantine. In: Irenikon
(prieuré bénédictin d'Amay, Chèvetogne, Belgique) XXIII, 1955, S.268ff. «L'analyse

qui précède de l'imagerie biblique utilisée par la liturgie mariale byzantine,
nous permet de voir que la mariologie de l'Eglise d'orient est tout entière centrée

sur la maternité de Marie et sur le caractère divin de cette maternité. Elle fait
ressortir, en effet, que c'est de là que découlent toutes les autres vérités que l'Eglise
enseigne sur la Vierge. Il en est ainsi notamment de la virginité inviolée de Marie, que
laliturgieprésente,enfaisantétat des manifestations vétero-testamentaires du grand
principe d'action divine dont relève ce miracle, comme étant une anticipation de sa

glorification future et une conséquence nécessaire de l'habitation du Verbe incarné
en son sein. C'est là que nous voyons apparaître le caractère christologique, voire
christocentrique de la mariologie byzantine : toute sa liturgie, par les éléments bibliques

qu'elle utilise, proclame bien, en effet, que l'on n'honore pas Marie
indépendamment de son Fils et de l'œuvre accomplie par ce dernier» (S. 288).

20



die empfangen und einen Sohn gebären wird (Jes. 7,4). Über sie hat
Ezechiel geweissagt (44,2) : «Dies Tor, geschlossen soll es sein und nicht werde

es geöffnet. Nicht soll ein Mensch eintreten in dasselbe, denn der Herr, der

Gott Israels, ist in dasselbe eingetreten, darum soll es verschlossen
bleiben.» So auch in der Liturgie : «Siehe erfüllt ist die Weissagung des Jesaja :

denn als Jungfrau gebarst du, und bliebst auch nach der Geburt wie vor
der Geburt. Denn Gott war der Geborene, deshalb schlug die Natur auch
einen neuen Weg ein» (Samstag, Abendgottesdienst, 1. Ton). «O des grössten

Mysteriums! Schauend die Wunder, künd ich die Gottheit, nicht
leugne ich die Menschheit. Denn der Emanuel hat als Menschenfreund
aufgetan die Tore der Natur. Nicht zerbrach er als Gott der Jungfräulichkeit

Schrein. Nein, so trat er hervor aus dem Schoss, wie er eintrat beim
Gruss. So ward er Fleisch, wie er ward empfangen. Ohne Leid trat er ein,

unsagbar trat er hervor nach dem Wort des Propheten: Sie wird sein die

geschlossene Pforte, durch die niemand eintritt als allein der Herr, Israels

Gott, der hinhält das grosse Erbarmen» (Theotokion, zweiter Sonntag
nach Ostern, am Vorabend zur kleinen Vesper. KU. Kirchoff - Chrysol.
Schollmeyer, a.a.O., S. 107).

Der Glaube an die Jungfräulichkeit Mariens gehört zum Urglauben der
Kirche. Maria, die den Logos durch den sie überschattenden Heiligen
Geist empfangen hatte, müsste ihre Jungfräulichkeit auch in der Geburt
haben als ein anschauliches Kennzeichen der durch sie, wegen ihrer
Demut und Keuschheit, mit der Geburt des Gottmenschen eintretenden

neuen Ordnung. Matthäus, der in der ganzen Aufzählung des Stammbaumes

Christi (1, 1-16) die Wortform èyêvvncje (zeugte) gebraucht, lässt am
Schluss dieses genealogischen Berichtes eine Änderung in der Konstruktion

eintreten und führt ihn wie folgt zu Ende: «Jakob zeugte Joseph, den

Mann Mariens, von welcher ist geboren Jesus, der da heisst Christus39.»

39 Vgl. Paul Feine, a.a.O., S.420: «Auch wird mit Unrecht betreffend Mt
behauptet, dass der Stammbaum 1,2-17 und die Geburtsgeschichte 1,18-25 zwei im
Grunde unvereinbare Überlieferungen darstellen... Den Stammbaum aber und
die Jungfrauengeburt schliesst der Evangelist nicht als sich widersprechende Stoffe
aneinander, sondern nach jüdischem Eherecht erhielt Maria mit der Aufnahme als

Josephs Eheweib Anteil an den Stammesrechten ihres Mannes. Sie trat in das
Geschlecht Davids ein. Ebenso aber ihr Kind. Jesus kann nach jüdischem Eherecht
fortan nicht anders betrachtet werden denn als Davidide. Wir haben nicht
moderne Anschauungen einzutragen und zu betonen, dass nach dem Stammbaum
selbst ja kein Tropfen davidisches Blut in Jesu Adern geflossen habe, sondern wir
müssen die Überlieferung nach den damals geltenden rechtlichen Anschauungen
beurteilen. Mt hat in beiden Stücken des 1. Kap. einen Widerspruch nicht gesehen.
Den hat erst die moderne Kritik eingetragen.»

21



Die Kirche stützte sich auf die ersten Auskünfte der Heiligen Schrift,
und sie hatte, als sie diesem Glauben feierlichen Ausdruck und dogmatischen

Charakter gab, die volle Bestätigung durch die göttliche Offenbarung

- besonders aber durch das Neue Testament - vor Augen, wie auch

die Glaubensüberzeugung der apostolischen der ersten nachapostolischen

Generation von der hervorragenden und einzigartigen Rolle, die
die heilige Person der Mutter des Herrn bei dem sich durch die
Menschwerdung des Logos vollziehenden Heilswerk spielte. Das katholische
Bewusstsein der apostolischen und überhaupt der alten Kirche von dieser

Wahrheit wird, wie wir schon sagten, durch die feierliche Erklärung über
die Jungfrau Maria als die Mutter Jesu Christi, des menschgewordenen
«wahren Gottes», im Symbol der ökumenischen Synoden von Nizäa-

Konstantinopel ausgedrückt: «Wir glauben (ich glaube)... auch an einen

Herrn Jesum Christum, Gottes eingeborenen Sohn wahren Gott vom
wahren Gott... der um uns Menschen und um unseres Heiles willen
herabgestiegen ist vom Himmel und Fleisch geworden vom Heiligen Geiste und

(aus) Maria der Jungfrau und Mensch geworden.»
Dieses Dogma von der Menschwerdung des Gottessohnes umschliesst

den ganzen Reichtum der Wahrheit und die ganze Tiefe des Mysteriums
der Gnade und der Liebe Gottes, das für die Menschen wirksam wurde,
für die Sünder und Verirrten, und zwar unter Mitwirkung einer Repräsentantin

dieses menschlichen Geschlechtes, nämlich der reinen, keuschen
und demütigen Jungfrau Maria. Als Elisabeth sie als die «Mutter des

Herrn» bekannte, sagte sie als Antwort auf diese Seligpreisung mit
Gewissheit voraus, dass für das «Grosse», das der «Mächtige» an ihr getan
hat, «alle Geschlechter» sie fortwährend seligpreisen werden (Luk. 1,

42ff). Und genauso geschieht es ununterbrochen in der Kirche Christi:
immer, wenn sich die Verehrung Gottes und die Dankbarkeit für alles

Gute, das von ihm gegeben wird, vor allem für das in Christus geschenkte
Heil, äussert, dann wird auch die heilige Person der Gottesmutter als
Mitursache dieses Heils geehrt und ausgezeichnet, «...wofür wir nämlich den

Wohltäter preisen, dafür preisen wir auch seine Mutter zusammen mit
ihm», sagt Basilios von Seleukia40. So ist die Verehrung der allheiligsten
Gottesgebärerin und immerwährenden Jungfrau Maria nur eine logische,
dogmatische und praktische Folgerung aus der orthodoxen Christologie
als dem übervernünftigen heilbringenden Geheimnis der Menschwerdung.

Weitere ins einzelne gehende dogmatische Entscheidungen über die

40 Migne PG 85, 432 «...5i' cov yàg xòv cvegyéxnv ooçâçouev xaì xhv abxov
/.ii]xé.ga ouvôoçiÇoiiev.»

22



heilige Person der Jungfrau und ihre Mittlerrolle bei ihrem Sohn für die
Menschen hat die ökumenische Kirche nicht formell gefällt. Deshalb wird
von den Orthodoxen betont, dass «die seitens der Bischöfe von Rom im
Verlauf des letzten Jahrhunderts verkündeten mariologischen Dogmen
über die unbefleckte Empfängnis und die leibliche Aufnahme der Theotókos

in den Himmel, wie auch andere mariologische Theologumena der
Lateiner von der orthodoxen katholischen Kirche nicht angenommen
wurden, da sie sich nicht auf die heilige Schrift und die echte heilige
Überlieferung stützen41.»

Indem man aber die Gottesmutter, über die bei der Verkündigung der

Heilige Geist gekommen ist, in der orthodoxen Kirche als ganz frei von
persönlichen Sünden, von Begierden und fleischlichen Leidenschaften
betrachtet und ihr so «relative Sündlosigkeit aus göttlicher Gnade (da ja nur
der Herr allein der Natur nach absolut sündlos ist)»42 zuspricht, wird sie

41 Johannes Karmiris, Abriss der dogmatischen Lehre der Orthodoxen Kirche,
S.61, Anm.5. Vgl. Urs Küry, a.a.O., S. 156-157. Der römische Katholik P.Hein¬
rich M. Köster, S. A. C, der, gewiss unter seinen römisch-katholischen Voraussetzungen,

«Die Eigenart der orthodoxen Mariologie» zu skizzieren unternahm (in:
Maria in sacra scriptura. Acta congressus Mariologici-Mariani in republica
Dominicana anno 1965 celebrati, Vol. VI. De beata virgine Maria et hodierno
motu oecumenico. Romae, Pontificia Academia Mariana Internationalis, 1967,
S. 36-56, wobei die sich dort, S. 49-56, befindende «Kleine Bibliographie» sehr
interessant ist, und zwar S.51-56 «über ostkirchliche Mariologie: Gesamtdarstellungen

und Einzelfragen» - s. auch Giuseppe M.Besutti, O.S.M., Bibliografia
Mariana 1967-1972, Roma, edizioni «Marianum», 1974, S. 180-182), schreibt in
bezug auf den uns hier beschäftigenden Punkt das Folgende: «Mariologisch
bedeutsam wird auch die orthodoxe Ekklesiologie. Dies nach zwei Seiten. Zunächst
in der Frage, wer dogmatische Definitionen aussprechen kann. Der Orthodoxe
antwortet: sicher nicht der römische Papst für sich allein. Dann in der Frage, was
man dogmatisch definieren sollte. Der Orthodoxe meint: nur Tatsachen
(Wahrheiten), die sicher in der Offenbarung enthalten und überdies durch Fehllehren
innerhalb der Kirche gefährdet sind. Unter der ersten wie unter der zweiten Rücksicht

hat die Orthodoxie gegen das Dogma der Unbefleckten Empfängnis und der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel ihre Vorbehalte» (S.47 mit Hinweis
auf Kniazeff A., Etudes Mariales - Bulletin de la Société Française d'Etudes
Mariales - Paris 1962, S. 122-143.)

42 Johannes Karmiris, a.a.O., S.61; Johannes Kalogirou, a.a.O., S.78-100
(«Die Sündlosigkeit der Theotókos vom orthodoxen Standpunkt aus»). S. auch
W.D.Sarytschew, a.a.O., S.51: «Der Glaube an ihre (der Jungfrau) persönliche
Sündlosigkeit, an ihre grosse, bis zur Vollkommenheit gesteigerte Heiligkeit
bereits im irdischen Leben ist eine der Voraussetzungen für ihre Verehrung... Die
grosse Heiligkeit der Jungfrau Maria ist das Geheimnis für das gnadenvolle Wirken

Gottes an ihr. Dieses Geheimnis hat die Orthodoxe Kirche stets bekannt,
indem sie die Gottesmutter andächtig verehrt... Indessen lehnt die Orthodoxe Kir-

23



mit Recht in den liturgischen Gebeten als die «ganz heilige» (navayia), die

«ganz untadelige» (navaucounxoç) und «unbefleckte» (aamXoç) verherrlicht.

So bezeichnet man sie auch «als allen Heiligen vorgestellte Fürsprecherin

vor Gott»43. Die christologische Begründung der so zum
Ausdruck kommenden Mittlerrolle ist ebenfalls ersichtlich. Kraft ihrer hohen
Würde und Teilnahme am Heilswerk Christi ist die allerheiligste Jungfrau
unsere Fürbitterin vor Gott44. Gleich einer liebenden Mutter nimmt sie

unsere Gebete auf und trägt sie zu Gottes Thron empor. Die orthodoxen
Christen wenden sich an Christus, der von ihr geboren ist und am Kreuz
gelitten hat, als Gott aber den Tod durch den Tod besiegte und auferstand,
mit der Bitte, er möge die Gebete seiner Mutter für uns gnädigst entgegennehmen:

«...Zeige deine Menschenliebe, o Barmherziger! Nimm sie an,

che die Version der unbefleckten Empfängnis Marias ab, obgleich sie neben der
Bezeichnung Allheilige' auch andere Attribute wie ,Unbefleckte', Allreinste' und
.Ewigselige' verwendet. Diese Unbeflecktheit, vollkommene Reinheit und Heiligkeit

der Jungfrau Maria betrifft nicht ihre menschliche Natur, die sie ja mit jedem
anderen Menschen teilt, sondern die Höhe ihres geistlichen Zustandes, ihr persönliches

Überwinden der Sünde in allen Lagen des irdischen Lebens.»
43 Joh.Karmiris, a.a.O., S.61.
44 «Die Kirche bringt diesen Gedanken von der Teilnahme der Gottesmutter

an den Leiden des Sohnes, die nach den Worten von Erzpriester A. Lebedew ,ein
Prüfungsgeheimnis für die Gottesmutter waren, dessen Auflösung in der Auferstehung

erfolgt', in zahllosen Gebeten, den ,Zxavgo9eoxoxia' (Kirchenlieder vom
Kreuz Christi und von der Mutter Gottes) zum Ausdruck. Diese unmittelbare
mütterliche Teilnahme an dem Kreuzweg, den Leiden und dem Tod des Heilands
war ein ausserordentliches inneres Glaubenswerk der allheiligen Jungfrau, das
ihre geistliche Natur vervollkommnete und erhöhte und sie auf die für sie
bestimmte Stufe der Herrlichkeit führte. So verwirklichte sich im Leben der Allheiligen

Jungfrau die allgemeine Heilsordnung, die von Gott für die Menschheit
festgesetzt worden war, und damit bestätigt sich erneut ihre geistliche Gemeinschaft
mit allen, die den Glauben an die Kraft des Kreuzes Christi angenommen haben.
Diese Gemeinschaft und die Bedeutung der Gottesmutter als Fürsprecherin der
Christen wird auch am Pfmgstfest wahrgenommen. An diesem Tag nahmen die
Diener Christi ,die völlige Gnade des Geistes' an (nach den Worten des Festkanons),

und es erschienen das übernatürliche ,Geschehen' und die Erleuchtung, die
die segensvolle ,Beschattung' der Jungfrau Maria (Luk. 1, 35) vollendete. Die
Herabkunft des Heiligen Geistes vollendete die irdische Vergottung der Natur der
Gottesmutter, indem sie sie mit allen Gütern der Erlösung versah und zum Unterpfand

für ihre herrliche Auferstehung nach der seligen Entschlafung wurde. Ihre
höchst bedeutungsvolle Teilnahme bei der Annahme der Gaben des Heiligen Geistes

und ihre zentrale Bedeutung in der Kirche, die damals in der sichtbaren
Vollendung erschienen war, zeigt sich in der Ikonographie des Pfingstfestes. Die
Gottesmutter wird inmitten der Apostelgruppe als deren Haupt, als Mittelpunkt der
vergöttlichten Schöpfung dargestellt.» W. D. Sarytschew, a. a. O., S. 56-57.

24



die dich geboren hat, die Gottesgebärerin, welche Fürbitten für uns
einlegt, und erlöse, unser Erlöser, das verzweifelte Volk» (Abendgottesdienst
des Samstags, 8. Ton). «Wir haben keine Zuversicht ob unserer vielen Sünden.

So flehe denn du zu deinem Kinde, Gottesmutter und Jungfrau. Denn
viel vermag die Bitte der Mutter bei der Huld des Herrn. Verschmähe nicht
die Gebete der Sünder, Allheilige. Denn erbarmend ist und stark zu retten,
der es auf sich nahm, zu leiden für uns» (8. Antiphon, 3. Lied des

Frühgottesdienstes am Karfreitag. Kil. Kirchhoff- Chrysol. Schollmeyer, Die
Ostkirche betet. Bd. II, Triodion. Regensburg 1963, S.404).

An dieser Stelle sei mir ein der Information dienender Exkurs erlaubt.
Im August des Jahres 1971 hatte der schweizerische reformierte Pastor

Henry Chavannes (Kt. Vaud) eine Einladung zum internationalen Seminar

von Fatima bekommen, das damals auf den mariologischen Kongress
von Zagreb folgte. In Gegenwart einer Anzahl von Theologen hatte er
Gelegenheit, den Gedanken auszusprechen, dass «die Mariologie den
Protestanten weniger Schwierigkeiten bereiten würde, wenn die Lehre von der
Anteilnahme im allgemeinen ihnen in besserer Fassung vorläge. Denn
gerade in der Mittlerschaft Mariens sehen die Protestanten den Beweis
römischer Irrlehre.» Daraufhin, um diese seine Aussage zu verdeutlichen,
schrieb Pastor Chavannes einen Artikel: «Die Mittlerschaft Mariens und
die Lehre von der Anteilnahme.» Dieser Artikel wurde (in französischer,
spanischer, englischer und deutscher Sprache) veröffentlicht in einem
besonderen Heft der spanischen mariologischen Zeitschrift «Ephemerides
Mariologicae» 45. In demselben Heft, in welchem sich ausser dem genannten

Artikel viel anderes diesbezügliches Material (auch in deutscher Sprache)

befindet, gibt es (S. 139-141) eine Stellungnahme des orthodoxen
Priesters Prof. Dr. Dimitrije Dimitrijevic (Beograd), betitelt : «Zum Artikel:

,La médiation de Marie et la doctrine de la participation' von Mr.
H.Chavannes». Darin betont Prof.Dimitrijevic,dass die Frage: Ist die

Jungfrau Maria eine Mittlerin durch die Teilnahme an der Mittlerschaft
Christi oder ist allein Jesus Christus Mittler im eigentlichen Sinne des

Wortes, nur christologisch endgültig gelöst werden kann. Er schreibt:
«Nach der Christologie ist die Mittlerschaft Christi einzigartig, einmalig
und unwiederholbar, weil sie in der Einheit der göttlichen und menschlichen

Natur in der Hypostase des Sohnes Gottes besteht. So ist der Mitt-

45 Ephemerides Mariologicae. RevistaInternacional deMariologia. Ökumenisches

Gespräch. Die Mittlerschaft Mariens. (Der Untertitel so, auf Deutsch),
Vol. XXIV, 1974, Fase. I—II. (Der deutsche Text des Artikels von Pastor H.
Chavannes. S. 57-65). Ähnliches interessantes Material enthält auch Fase. III—IV
desselben Jahres (1974) mit dem gleichen Untertitel, II.

25



1er kein Mittelding, das zwischen Gott und Welt, zwischen Geist und
Fleisch steht, sondern im vollen und wahren Sinn Gott und Mensch. In
dieser Gegebenheit seine Mittlerschaft begründet und bestimmt habend,
ist der Mittler in Wirklichkeit der personhafte Repräsentant, der göttliche
Träger der göttlichen Tätigkeit, der auch die menschliche Tätigkeit ohne
Sünde zum Ausdruck bringt. Demnach ist er kein bloss Delegierter, ein

Bevollmächtigter, der eine delegierte Vollmacht besässe, sondern ein
einziges Wesen, das gleichzeitig ein wahrer Gott und ein wahrer Mensch ist.

Von hier aus ist die Beziehung der Jungfrau Maria zu Christus als Mittler
zu bestimmen und die Frage zu beantworten, ob auch sie eine Mittlerrolle
neben Christus hat und ausübt.

Es ist ohne weiteres klar, dass die Jungfrau Maria als Gottesmutter der

Mittlerschaft ihres Sohnes sehr nahesteht. Ohne ihre Zustimmung,
Empfängnis, (ihr) Tragen und Gebären wäre die Mittlerschaft Christi
überhaupt nicht möglich. Der Mittler wäre nicht zustandegekommen und
geboren, wenn sie es nicht wollte. Das ist ein Grund, warum sie die Mittlerin
genannt wird. Sie ist also die Mittlerin, weil sie den wahren Mittler geboren

hat. Doch ist sie aber keine Mittlerin im eigentlichen Sinne des Wortes.

Sie ist nicht in der personhaften Einheit mit dem Sohne Gottes, in
welcher sich dieser mit einem konkreten Menschen befindet. Sie ist ein begnadeter

Mensch, der an der Spitze der Heiligen ist und höher als die Cherubim

und Seraphim steht, ganz nahe Gott und ihrem Sohn.

Nun ist die Frage zu erörtern, ob die Jungfrau Maria in dem Sinn die

Mittlerin genannt werden kann, dass sie an der Ausübung der im
gottmenschlichen Dasein begründeten Mittlerrolle Christi Anteil hat, vor
allem an der Mittlerschaft des Todes, der das ,Lösegeld für alle' bedeutet.

Auch in diesem Sinne ist die Jungfrau Maria keine Mittlerin im eigentlichen

Sinn des Wortes. Ohne Zweifel hat sie unter dem Kreuz gelitten und
auch immer, wenn Er in Gefahr gewesen ist und gelitten hat. Sie hat es

immer als die Mutter getan. Deshalb hat ihr Leiden nicht die Bedeutung
des Sühnopfers, die allein das Leiden Christi hat.

Als Mutter Gottes, die durch ihre Zustimmung, den Mittler zu gebären,
das Schicksal der Menschheit in der Richtung des Heiles bestimmt hat,
hat (sie) auf Grund des vollzogenen Heiles das Recht der Fürbitte und

Fürsprache für die ganze Menschheit. In diesem Sinn wird sie eine Mittlerin

genannt. Es ist aber klar, dass es eine andere Mittlerschaft ist als die

Mittlerschaft Christi in seiner Person und in seinem Heilswerk, besonders

in seinem Tod am Kreuz46.»

46 Dim. Dimitrijevic. a. a. O.. S. 140-141.

26



Mit der Bekanntmachung eines anderen neueren Ereignisses, welches

mit der Frage, die uns hier beschäftigt, im Zusammenhang steht, möchte
ich diese Ausführungen abschliessen.

Während des in Rom im Mai 1975 abgehaltenen, bereits oben erwähnten

VII. Internationalen Mariologischen Kongresses traf sich eine engere
Gruppe von Theologen. Sie bestand aus sieben römischen Katholiken
(P.Carl.Balie, Präsident der Marianischen Akademie zu Rom; Prof. Leo
Scheffczyk, München ; Prof. Ignacio Ortiz de Urbina, Orientalisches Institut,

Rom; Theodor Koelher, Universität Dayton, Ohio; Joaquin
M.Alonso, Madrid; Vjekoslav Bajsic, Zagreb; Fidelis Back, Toronto,
Sekretär), drei Protestanten (Pastor H.Chavannes; Prof. D.Peter Meinhold,

Lutheraner, Kiel; Lie.Theol. Kai Sehn, von der Staatskirche in
Schweden, Degorsfors) und drei Orthodoxen (Priester Prof. Dr. Dim.
Dimitrijevic, Beograd; Prof.Dr. Konstantin Kalokyris, Thessaloniki und
Prof. Dr. Johannes Kalogirou, Thessaloniki). Diese Gruppe hatte in
besonderen Sitzungen die Frage der Mittlerschaft der Jungfrau besprochen
und einigte sich darüber, folgende Punkte herauszubringen: «1. Il faut
retenir comme dogme de foi que le seul médiateur entre Dieu et les

hommes est l'homme Jésus-Christ (1. Tim. 2, 5). Le Christ unit en sa

personne la divinité et l'humanité. La médiation du Christ consiste en la

Rédemption, la pacification entre Dieu et les hommes. Ainsi il appartient
au Christ d'être notre médiateur irremplaçable. 2. Dieu a voulu associer à

divers degrés à l'œuvre de la rédemption des collaborateurs créés, parmi
lesquels la Vierge Marie a une dignité et une efficacité exceptionnelle. 3.

Marie a été choisie pour concevoir et enfanter le Rédempteur qui a reçu de

sa Mère l'humanité dont il a eu besoin pour accomplir son sacrifice au

calvaire, comme victime et grand-prêtre. 4. Le ,fiat' qui conserve un
caractère permanent a été le libre consentement de Marie à la maternité
divine et donc à notre salut. 5. La collaboration de Marie s'est montrée
singulièrement lorsqu'elle a cru à la Rédemption, accomplie par son fils et

lorsqu'elle restait au pied de la croix tandis que presque tous les apôtres
s'étaient enfuis. 6. Les prières d'intercession adressées à la Vierge ont
comme fondement, outre la confiance que le Saint Esprit a suscité envers
la Mère de Dieu parmi le peuple chrétien, le fait que Marie reste toujours
liée à l'œuvre de la Rédemption et donc à son application à travers les

temps et les lieux47.»

47 Irémcon. XLVIII (1975). 3. S.364. Derselbe Text, italienisch, in: L'osservatore

Romano, Anno CXV N. 135 (34915), Sabato 14 Giugno 1975, S.2, «Un
importante testo ecumenico. Il ruolo della Madonna nel contesto della
redenzione».

27



Mit diesen Sätzen werden, wie ich glaube, in der Frage der Mittlerschaft
Mariens zwei Extreme ausgeschlossen: Einerseits die Furcht, welche die
Protestanten herkömmlicherweise vor jeder «Mittlerschaft» irgendeines
anderen Wesens ausser Christus bei der Vollbringung des Heils hegen,
anderseits die Tendenzen, welche sich von Zeit zu Zeit in der römisch-katholischen

Mariologie in der Richtung, Maria zur «Commediatrix» und
darüber hinaus zur «Corredemptrix» zu erhöhen, ausbreiten48.

Der zentrale christologische Charakter, der nicht nur die Frage der
Mittlerschaft Mariens, sondern auch die ganze Lehre über sie bestimmen
soll, wie dies die Orthodoxe Kirche in der Lehre und in der Liturgie immer
hervorhebt, ist, wie ich glaube, in den angeführten sechs Punkten des (freilich

inoffiziellen) Beschlusses der erwähnten Theologengruppe in Rom
deutlich enthalten. Diese Punkte hätte auch ein Altkatholik, wenn einer
beim Kongress von Rom anwesend gewesen wäre, mit gutem Gewissen
unterschreiben können.

48 S.Hermann Seiler, S.J., Corredemptrix. Theologische Studie zur Lehre der
letzten Päpste über die Mittlerschaft Mariens. Rom 1939. Vgl. Hans Düfel, Die
Mittlerschaft Marias und die Lehre von der Anteilnahme. Bemerkungen zur
Stellungnahme, die Herr P. Chavannes zur Frage der Mittlerschaft Marias abgegeben
hat. In: Ephemerides Mariologicae, Vol.XXIV, 1974, Fase. I—II, S. 136-137. Dr.
Günter von Horw, Kapuziner, Zürich, Das Marienbild Martin Luthers, ebda.
S. 139-140.

?8


	Marienlehre und -verehrung in der orthodoxen Kirche auf dem Hintergrund der Christologie

