Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Artikel: 17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
Autor: Aldenhoven, Claire

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

17. Internationale

Altkatholische Theologenkonferenz

Vom 6. bis 11. September 1976 fand im Bildungshaus St. Virgil
bei Salzburg die 17.Internationale Altkatholische Theologenkonfe-
renz statt.

Diese Konferenz, die alljahrlich im September abwechslungs-
weise in Holland, der Bundesrepublik Deutschland, Osterreich und
der Schweiz zusammenkommt, ist keine eigentliche kirchliche Insti-
tution. Sie kann es gar nicht sein, denn sie versammelt keine Delegier-
ten oder Vertreter. Eingeladen werden alle Geistlichen der altkatholi-
schen Kirchengemeinschaft. Wer sich fiir das behandelte Thema
interessiert oder das Bediirfnis hat, sich auch mit Kollegen aus ande-
ren Lindern zu treffen, oder beides, und es einrichten kann, meldet
sich an. So kann man jeweils mit 40—45 Teilnehmern rechnen. In Salz-
burg waren es 44, darunter Erzbischof M.Kok, Bischof G.A. van
Kleef (beide aus Holland) und Bischof L. Gauthier (Schweiz). Die
Konferenz dient der Weitergabe von Informationen — das war dieses
Jahr ganz besonders der Fall —, der Aussprache, dem Gedankenaus-
tausch oder ganz einfach der Begegnung. In den verschiedenen alt-
katholischen Presseorganen erscheint zwar ein Bericht. Was aber im
Rahmen der Konferenz geschieht, hat keinen offiziellen Charakter.
Wohl kommen die Meinungen der Teilnehmer zu dieser oder jener
Frage zum Ausdruck, dabei kann aber die Kirche als solche nicht be-
haftet werden. Ganz wichtig ist, dass die Mitglieder der Internationa-
len Bischofskonferenz ein reges Interesse fiir die Theologenkonferenz
zeigen und je nach Moglichkeit daran teilnehmen, wobei sie allerdings
nicht in der Ausiibung des bischoflichen Lehramtes, sondern als
Theologen unter Theologen sprechen. Ausgenommen sind natiirlich
die Fille, wo sie Mitteilungen iiber die offizielle Haltung der Bischofe
zu gewissen Fragen zu machen haben.

Das Thema: Der orthodox-altkatholische Dialog
Das Gesamtthema der diesjihrigen Konferenz lautete :
Der orthodox-altkatholische Dialog.

Folgende Einzelthemen dieses Dialogs wurden behandelt:

Offenbarung, Schrift und Tradition
Trinitarische Gotteslehre



Fragen der Mariologie

Grundfragen der Ekklesiologie: Wesen, Einheit und Grenzen der
Kirche. Konziliaritit

Die Frage der Interkommunion

Die ortlichen Kirchen und die Einheit der Kirche

Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession

Probleme der praktischen Annéherung

Als Grundlage dienten die schon verabschiedeten und publizier-
ten Texte (es sind die Texte tiber die gittliche Offenbarung und ihre
Uberlieferung, den Kanon der Heiligen Schrift, die Heilige Dreifaltig-
keit, die Menschwerdung des Wortes Gottes, die hypostatische
Union —s. IKZ Heft 1/1976, 8. 23-33) sowic die noch in Ausarbeitung
befindlichen Texte.

Die Organisation der Arbeit

Die Arbeit war folgendermassen organisiert:

Zuerst erliuterten altkatholische Mitglieder oder Mitarbeiter der
orthodox-altkatholischen Gesprichskommission den Standpunkt
dieser Kommission zu den einzelnen Themen. In einigen Fillen folg-
ten Korreferate, wo die Redner aus ihrer Sicht unter Beriicksichti-
gung geldaufiger oder geschichtlich bedeutsamer altkatholischer Aut-
fassungen, sogar auch der «vox populi» sprachen. Das letzte Thema
(Probleme der praktischen Anniherung) wurde in Form von Voten
behandelt. Am Ende der einzelnen Sitzungen fand jeweils cine allge-
meine Diskussion statt. Da das Programm ziemlich gedringt war,
konnte (iruppenarbeit nur am Mittwoch durchgefithrt werden.

Einleitung in die Thematik

[n seiner Einleitung wies Prof. H. Aldenhoven, Bern, darauf hin,
dass man sich zuniichst iber den Charakter der gemeinsamen Texte
Klarheit verschaffen miisse. Diese sprechen aus, was altkatholische
und orthodoxe Theologie zu einem bestimmten Thema sagen kann,
und zwar beim heutigen Stand und unter ganz bestimmten konkreten
Bedingungen, zu denen nicht zuletzt die recht schwierigen Arbeits-
bedingungen und die Zusammensetzung der Kommission gehéren.
Die erste Frage, die an die Texte zu stellen ist, darf nicht die sein, ob
die Art, wie die Dinge gesagt werden, besonders gut und gliicklich ist.
Diese Texte kinnen unméglich eine Art Musterdogmatik im Minifor-



mat sein. Das entscheidende Kriterium fiir die Annahme der Texte
durch die Gemischte Kommission konnte nur sein, ob ihre im stren-
gen Sinn dogmatischen Aussagen der Lehre der beteiligten Kirchen
entsprechen oder nicht. Natiirlich bemiihte man sich nicht nur um
dogmatisch akzeptable, sondern auch um gute und einigermassen
ausgewogene Theologie, aber ob und in welchem Ausmass das gelun-
gen ist, dariiber gibt es auch unter den Kommissionsmitgliedern, die
die verabschiedeten Texte unterzeichnet haben, und zwar sowohl
unter den orthodoxen wie unter den altkatholischen, verschiedene
Meinungen.

Es ist nicht zu iibersehen, dass die Texte stark von einer Schul-
theologie beeinflusst sind, deren Art uns fremd und auch bei den
Orthodoxen umstritten ist. Es ist jedoch eine Tatsache, dass weite
Bereiche der heutigen orthodoxen Theologie die Wahrheit des alt-
kirchlichen Glaubens nur in den Kategorien dieser Schultheologie
denken kénnen. Auch wenn man diese Kategorien fiir sehr unzuléing-
lich und wenig sachgeméss halt, wird man doch anerkennen miissen,
dass es auch in ihnen um die Aussage der Wahrheit des gemeinsamen
altkatholisch-orthodoxen Glaubens geht. Es liegt in der Natur der
Sache, dass die Vertreter einer weniger schulmissigen Theologie
flexibler sind und es ihnen eher maéglich ist, auch. in schultheologisch
geprigten Aussagen den Ausdruck des gemeinsamen Glaubens zu
erkennen, wihrend es umgekehrt den Vertretern der Schultheologie
in den meisten Féllen unmdéglich ist, anders als in ihren Kategorien zu
denken und zu sprechen. Eine Folge dieses Umstandes ist es, dass die
lebendige Aktualitit, die die nicht schultheologische ostkirchliche
Uberlieferung bei geeigneter Darstellung fiir unsere Zeit haben
konnte, in den gemeinsamen Texten kaum zur Geltung kommt. Das
wird gerade von den Freunden der Orthodoxie bedauert werden, ist
aber unter den gegebenen Verhiltnissen nicht zu vermeiden.

Offenbarung, Schrift und Tradition
Berichterstatter: Prof. P.J.Maan, Arnhem.

Der Referent erlauterte den Text, der am 23. August 1975 in
Chambésy von der Gemischten Kommission angenommen und unter-
zeichnet worden ist (vgl. IKZ, Januar-Méarz-Nr. 1976, S.23-25).
Diese Vorlage war unumstritten und gab zu keiner grosseren Diskus-
sion Anlass. Anders ging es beim folgenden Text.



Trinitarische Gotteslehre

Berichterstatter: Prof. H. Aldenhoven, Bern.

Korreferent: Prof. Chr. Oeyen, Bonn.

Zum gemeinsamen Text iiber die Heilige Dreifaltigkeit bemerkte
Prof. H. Aldenhoven, dass von altkatholischer Seite, aber auch von
einigen Orthodoxen auf die Einleitung grosses Gewicht gelegt wird, in
der von der Liebe des Vaters und des Sohnes und der geschichtlichen
Sendung des Sohnes und des Heiligen Geistes die Rede ist. Ohne diese
Einleitung wire das Folgende reine Metaphysik. Der Hauptteil
bringt die Trinititslehre in klassischen Formulierungen, vor allem der
kappadokischen Kirchenviiter. Das Ganze macht allerdings stark den
Eindruck einer Anhiufung von Formeln, so dass der lebendige
Gedanke darin nicht leicht zu erkennen ist. Ein Schonheitsfehler, der
auch von orthodoxer Seite bedauert wurde, aber aus arbeitstechni-
schen Griinden nicht behoben werden konnte, besteht darin, dass
keine westlich-lateinischen, sondern nur ostlich-griechische Kirchen-
viiter zitiert werden. Was den letzten Teil betrifft, der sich mit der
Frage des Ausganges des Heiligen Geistes befasst, konnte die altka-
tholische Seite sich auf den Glaubensbrief und die filioque-Erklirung
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz aus dem
Jahre 1969 stiitzen. Ursprung und Quelle in der Heiligen Dreifaltig-
keit ist allein der Vater, daher geht im Sinn des ewigen Ausganges der
Geist aus dem Vater allein, nicht aber auch aus dem Sohn aus. In der
zeitlichen Sendung dagegen geht der Geist aus dem Vater durch den
Sohn aus, oder, wie man auch sagen kann, aus beiden. Diese Unter-
scheidung ist zwar notig, aber es ist ein schwacher Punkt des Textes,
dass es so ausschen kann, als ob iiberhaupt kein Zusammenhang zwi-
schen ewigen trinitarischen Beziehungen und den trinitarischen Be-
ziehungen in der zeitlichen Sendung bestiinde. Doch ist diese Frage in
der Theologie, gerade auch in der orthodoxen, noch nicht geklirt, und
die Kommission konnte daher nur feststellen, in welcher Hinsicht
bereits heute cine gemeinsame Aussage moglich ist, wihrend alles
librige der weiteren theologischen Arbeit iiberlassen wird, die ja auch
nach der erhofften Einigung der Kirchen weitergehen muss.

Der Korreferent, Prof. Chr. Oeyen, hatte schon frither gegen den
Text Bedenken angemeldet, aber die Art, in der er sie nun aussprach,
war dennoch eine Uberraschung. Seiner Meinung nach kommt die
Lehre der Heiligen Schrift zu kurz. Dagegen ist die rein theologische
Entwicklung und Spekulation zu stark vertreten. Die deutsche Uber-



. 34 —

setzung stimmt nicht immer mit dem griechischen Text tiberein.
Seine Kritik gilt insbesondere der Lehre iiber den Ausgang des Heili-
gen Geistes. In der eigentlichen Kontroversfrage zwischen der Ost-
und Westkirche verlisst das Schema die von der altkatholischen
Kirche in allen fritheren Verhandlungen eingehaltene Position, um
vorbehaltlos eine exklusive und tiberspitzte ostliche Lehre, die nicht
einmal von allen orthodoxen Theologen fiir notwendig erachtet wird,
zu iibernehmen.

1. Diese Frage ist kein (Gegenstand eines Dogmas, sondern ge-
hort zum Gebiet der theologischen Spekulation. Das Schema nimmt
aber eine bestimmte Lehrmeinung an und lehnt die gegensétzliche
Auffassung ab: «Wenn wir also den Ausgang des Heiligen Geistes im
Sinne seines ewigen und anfanglosen Seins und Ausgangs verstehen,
dann bekennen wir den Ausgang aus dem Vater allein, nicht aber
auch aus dem Sohn.» Das Verb «bekennen» unterstreicht noch, dass
der Satz im Sinne einer Glaubensformulierung, nicht als blosse theo-
logische Verdeutlichung gemeint ist. Damit wird ein neues Dogma
geschaffen. Diese Lehre kann aber weder in der heiligen Schrift noch
in den Entscheidungen der 6kumenischen Konzile, noch im gemein-
samen Glauben der Kirchenviter begriindet werden. Die allgemeine
Uberzeugung der altkatholischen Viter wurde von der Rotterdamer
altkatholischen Kommission im Jahr 1908 noch einmal mit den Wor-
ten wiederholt: «Dogma kann nur sein, was im Nizaischen Glaubens-
bekenntnis iiber den Heiligen Geist gesagt ist. Was dariiber hinaus
geht, kann nicht Dogma sein» (IKZ, Heft 1/1968, S.33). Das ist auch
die Meinung zahlreicher orthodoxer Theologen. Ein «Bekenntnis» zu
einer Lehre, die in Schrift und Tradition nicht ausreichend gegriindet
ist, kann es nach altkatholischer Uberzeugung nicht geben.

2. Die im Schema entworfene Lehre ist nicht altkirchlich. Hier
wird eine Lehre zum Bekenntnis gemacht, die nicht aus den Kirchen-
vitern entnommen ist, sondern aus der zugespitzten Polemik des
spaten 9. Jahrhunderts. Damit wird eine ganz andere Forderung ge-
stellt als die Basis, die in den Bonner Unionskonferenzen 1874/75, in
den spiiteren Verhandlungen mit der russischen Kirche bis 1913 und
in der Konferenz des Jahres 1931 gestellt worden war. Die russische
St. Petersburger Kommission bekriftigte ihre Haltung im Jahr 1913
mit den Worten : (die Kommission meint ihrerseits) «dass in der Frage
iiber den Ausgang des Heiligen Geistes als einzige, feste Grundlage
zur Ubereinstimmung zwischen den Altkatholiken und den Orienta-
len die von beiden Seiten auf der Bonner Konferenz vom Jahre 1875



angenommenen Thesen aus den Werken des heiligen Johannes von
Damaskus dienen konnen; eine offizielle Bestitigung derselben in
aller Kraft muss daher eine unentbehrliche Bedingung der in Aus-
sicht stehenden kirchlichen Vereinigung sein. Durchaus nicht wiin-
schenswert wire es, von den wortlichen Ausdriicken dieser Thesen
abzuweichen» (IKZ, Heft 1/1968, 8. 38f.). Alle diese bisher erreichten
Ubercinstimmungen sollten aber jetzt nichtig gemacht werden, in-
dem als «einzige, feste Grundlage» nicht mehr dic Lehre des Johannes
von Damaskus dienen soll, sondern die im Wort «allein» enthaltene
Zuspitzung einer spiiteren Zeit.

3. Die westliche Lehre ist keine Hiresie. Die altkatholische
Kirche hat sie immer als eine mogliche und erlaubte Lehrmeinung
angeschen, die zwar einige Gefahren und Einseitigkeiten in sich birgt,
aber auch fiihig ist, durchaus rechtgliubig und im Sinne der alten
Kirche verstanden zu werden. In diesem Sinne hat auch der bedeu-
tendste griechische Theologe des 6. Jahrhunderts, der heilige Maxi-
mos der Bekenner, die Lehre der westlichen Kirche verstanden und
sie vor Verdichtigungen im Osten verteidigt (Ad Marinum, Migne
S.133). Die orthodoxe St.Petersburger Kommission hat ihrerseits
diese Auffassung iiber die Zulissigkeit der westlichen Lehre als theo-
logische Meinung geteilt und erklirt: «Das filioque ist nicht der
Grund, der zur Trennung der morgenlindischen und der abendléindi-
schen Kirche gefiihrt hat, und kann auch heute kein impedimentum
dirimens fiir eine kiinftige Wiedervereinigung sein, wenn es — unter
gewissen Bedingungen — nur als private theologische Meinung aufge-
fasst wird. Es kann aber, wenn es mit strenger Konsequenz durch-
gefithrt wird, zur Annahme eines doppelten Prinzips in der Gott-
heit fiihren. Es ist darum zu fragen, ob das filioque, um nicht miss-
verstanden zu werden, nicht gewisser Korrekturen vom orienta-
lischen Standpunkt bedarf. Wie das geschehen kénnte, ist eine Auf-
gabe der theologischen Arbeit der Zukunft» (Gutachten 1907, 1KZ
Heft 1/1968, S.31f).

Da es aber auf orthodoxer Seite nicht an Stimmen gefehlt hat,
die das filioque fiir eine Héresie hielten, ja es sogar als die eigentliche
Ursache aller tatsichlichen und vermeintlichen Ubel in der westli-
chen Christenheit hinzustellen versuchten, muss bei ernsthaften Ein-
heitsverhandlungen darauf bestanden werden, dass die orthodoxe
Seite diese Erklirung der St. Petersburger Kommission ausdriicklich
libernimmt und die Lehrmeinung der westlichen Kirchenviter als
eine zuliissige bezeichnet.



— 36 —

Zum Schluss appelliert Prof. C. Oeyen an unsere Bischofe als an
die Zeugen des Glaubens unserer Kirche, sie mogen diesen Text ver-
werfen. Bisher hat die altkatholische Kirche ein klares Bekenntnis
gehabt, und das ist der Glaube der alten Kirche. Wir wollen ihn nicht
verlassen, um uns im fruchtlosen Kampf zwischen den spiter ent-
standenen Parteien auf eine bestimmte Seite zu schlagen. Er appel-
liert an die Synoden unserer Kirchen, keiner Einigung zuzustimmen,
die nicht auf der Basis der alten Kirche aufgebaut ist und als ein
Schritt zur Einheit der ganzen Christenheit vertreten werden kann.
Und er appelliert an alle, nicht zuzulassen, dass wir zu westlichen
Uniaten degradiert werden. Dieses Schema kann nach Ansicht von
Prof. Oeyen nicht verbessert werden, es muss durch ein neues ersetzt
werden. Dieser neue Text muss enthalten:

— eine biblisch-theologisch fundierte, heilsgeschichtlich orien-
tierte Lehre iiber Vater, Sohn und Heiligen Geist nach dem Zeugnis
der Schrift,

— das trinitarische Dogma der alten Kirche in iibereinstimmen-
den Zeugnissen der Kirchenviter aus Ost und West,

— wenn iiberhaupt etwas iiber den Ausgang des Heiligen Geistes,
dann den ganzen Wortlaut der Thesen aus den Werken des Johannes
von Damaskus der 2. Bonner Unionskonferenz und die Erkliarung der
St. Petersburger Kommission, die westliche filioque-Lehre sei mit
gewissen Korrekturen als freie Lehrmeinung zuldssig. — Soweit die
Ausfiihrungen von Prof. Oeyen.

Prof. H. Aldenhoven entgegnete, dass der Kommissionstext die
Formel und aus dem Sohn» (filioque) in einem ganz bestimmten Sinn
zuriickweist, dass aber die Frage, ob in einem anderen Sinn diese
Formel auch eine legitime theologische Lehrmeinung ausdriicken
konne, nicht beriihrt werde. Das sei eine Angelegenheit der theologi-
schen Forschung, nicht aber eines offiziellen gemeinsamen Textes.
Auch orthodoxe Theologen, die Mitglieder der Kommission sind,
haben dariiber sehr differenzierte Auffassungen. Die seinerzeit von
der Petersburger Kommission gedusserte Ansicht, die aber nur eine
russische, keine gesamtorthodoxe Stellungnahme war, werde auch in
der gegenwirtigen orthodoxen Kommission vertreten. Aber auch
solche orthodoxe Theologen seien entschieden der Meinung, dass Aus-
fiihrungen dariiber, welche Meinungen in welchem Sinn legitim seien,
nicht in einen kirchenamtlichen Text gehoren, der feststellt, was die
beteiligten Kirchen gemeinsam als ihren Glauben bekennen. Das



— 37

Wort «bekennen» habe verschiedene Bedeutungsnuancen, die sich
aus dem Zusammenhang ergeben. Man konne nicht aus dem Ge-
brauch des gleichen Wortes schliessen, dass damit an jeder Stelle
ohne Nuancierung das gleiche gemeint sei.

Inder anschliessenden allgemeinen Diskussion blieben die Diver-
genzen bestehen. Daraufhin lud der altkatholische Prisident der
Gemischten Kommission, Bischof Léon Gauthier, alle Interessierten
zu einer Aussprache ein, die am 9. und 10. Oktober 1976 in Bern statt-
fand. Nur wenige (Prof. W. Kiippers, Tiibingen, Prof. Stalder, Bern,
Prof. C.Oeyen, Bonn, Prof. H.Aldenhoven, Bern) konnten dieser
Einladung Folge leisten. Die Frage des filioque wurde eingehend be-
handelt, aber auch hier konnte keine Einigung zwischen Prof. Oeyen
und den iibrigen Anwesenden erzielt werden.

Mariologie
Berichterstatter: Prof. . Amiet, Magden.

Uber dieses und die folgenden Themen sind die Texte noch in der
Arbeit. Fiir seine Erlauterungen stiitzt sich Prof. Amiet auf den
jetzigen Stand des Dialoges.

In der Marienlehre stehen wir bei den Verhandlungen mit den
Orthodoxen (und auch sonst schon!) vor folgendem Problem:

Nach dem Prinzip, wie es in der Utrechter Erklirung formuliert
1st, wonach wir uns an der alten Kirche zu orientieren hiitten, sollten
wir bei der Mariologie keine Probleme mit den Orthodoxen haben.
Alle Punkte, auf die sie Wert legen, sind wirklich Allgemeingut der
Kirche. Betrachtet man die offiziellen und auch andere angesehene
altkatholische Texte, welche marianische Aussagen enthalten, etwa
aus der christkatholischen Kirche der Schweiz, dann lassen sich auch
alle Punkte finden, mit Ausnahme der Immerjungfrauschaft Mariens.
Dem steht nun aber eine weithin extrem zuriickgebildete Marienver-
ehrung in unseren Kirchen mit Ausnahme der polnischen und ameri-
kanischen gegeniiber. Die meisten altkatholischen Mitglieder und
Berater der Dialogkommission stehen der Marienverchrung iiber-
zeugt positiv gegeniiber. Personlich haben sie keine Schwierigkeiten,
auf dieselben Punkte Wert zu legen, die den Orthodoxen lieb sind. Es
i8t ihnen aber unbehaglich zumute, einfach sich gemiiss dem Satz von
Vinzenz von Lerin zu verhalten, ohne sich Gedanken zu machen, wie
in unseren Kirchen auch die praktische Marienverchrung gefordert



— 38 —

werden konnte. Es ist gerade hier wichtig, sich bewusst zu sein, dass
die angestrebten orthodox-altkatholischen Texte auch der aktiven
oder passiven Rezeption unterliegen. Der mariologische Text wird
ein «theologischer» Text sein. Die marianischen Aussagen sind eigent-
lich — wenn sie richtig verstanden und formuliert sind — Aussagen
iiber Gott und Gottes Handeln.

Zwei Einzelfragen seien besonders erwihnt, namlich die Siind-
losigkeit und die Immerjungfrauschaft Mariens. Beides ist in der
alten Kirche allgemein angenommen gewesen, wobei aber im ersten
Jahrtausend die Siindlosigkeit nicht als totale wie bei Christus ver-
standen war, eine solche vielmehr abgelehnt wurde. Auch von uns ist
daher das Dogma der Immaculata Conceptio dem Inhalt nach abzu-
lehnen.

Oft machen uns historisch-biblische Fragen («Briider Jesu»)
Schwierigkeiten betreffend die Immerjungfrauschaft. Nun ist es zwar
deutlich, dass das Neue Testament diese nicht bezeugt. Anderseits
widerlegt es sie auch nicht. Historisch ist die Frage offen. Die Kirche
hat sie positiv beantwortet im Sinne einer Deutung des Christus-
ereignisses.

Die altkatholischen Kommissionsmitglieder wollen diese Fragen
im gemeinsamen orthodox-altkatholischen Text referierend, nicht
bekennend dargestellt haben («die Kirche nennt Maria die Immer-

jungfraunr).

Grundfragen der Ekklesiologie
Berichterstatter : Prof. W. Kiippers, Tiibingen.

Da sich auch dieser Text erst in der Entstehungsphase befindet,
musste sich Prof. Kiippers nach einer geschichtlichen Einfiihrung mit
der Darstellung der gegenwirtigen altkatholischen Konsensusposi-
tion begniigen.

Die Frage der Kirche wurde im Dialog erst auffallend spit the-
matisiert. Thr Zuriicktreten erklirt sich einerseits aus der allgemeinen
theologischen Lage, andererseits schien fiir Orthodoxe wie Altkatho-
liken das Ja zur alten und ungeteilten Kirche zunédchst ausreichend.
Noch 1931 scheint es im Kirchenverstindnis fiir die offizielle Dialog-
fithrung im Oktober (IKZ, Heft 1/1932, S. 22) keine Schwierigkeiten
zu geben. Um so mehr werden sie im Bereich der inoffiziellen Begeg-
nungen spiirbar, wozu in orthodoxer Sicht das Bonner Interkom-
munion-Abkommen mit den Anglikanern beitrigt. Erst 1966 wird



— 39 —

die Aufnahme einer ausfiihrlichen Behandlung der Ekklesiologie in
das Dialogprogramm von orthodoxer Seite gefordert. 1973 wird die-
ser Forderung beim ersten Treffen der Gemischten Kommission in
Athen-Penteli entsprochen: im sechsteiligen Arbeitsprogramm
nimmt die Ekklesiologie die dritte Stelle ein (IKZ, Heft 4/1973,
S.182-192). Zugleich wird das grosse Thema in neun konkrete Unter-
themen aufgeschliisselt. Seither liegen zwar von beiden Seiten von
dazu beauftragten Theologen Texte vor, doch ist es zur eingehenden
gemeinsamen Behandlung derselben noch nicht gekommen.

Die in zwei altkatholischen Konsultationen in Bern 1975 und
1976 als Konsensustext erarbeitete Fassung beruht auf der Einsicht
der patristischen Grundlagen fiir die Klirung der Ekklesiologie im
Dialog. Dabei sind die getrennten Vorarbeiten mehr und mehr in
Analogie zum Vorgehen auf orthodoxer Seite in einen gemeinsamen
Text integriert worden.

Dabei ist zu beachten, dass die Lehre von der Kirche, die stets im
Sinne des Festhaltens an der «alten ungeteilten Kirche» verstanden
wurde, im Laufe der letzten hundert Jahre sehr verschiedenen Ein-
flissen ausgesetzt wurde, ohne dass immer die nétigen Klarungen
erfolgten oder sich im Bewusstsein der Gemeinden und des Klerus
ergaben und durchsetzten. Das gilt gewiss auch fiir die Aussagen des
«Glaubensbriefes» der altkatholischen Bischofe von 1969, obwohl
gerade dieser erst fiir die orthodoxe Seite eine offizielle Dialogauf-
nahme durch die seit 1962 beschlossene «gemischte Kommission»
ermoglicht hat (Kalogirou, Zeitschrift der theologischen Fakultit,
Thessaloniki, 1971, S.21-24).

Das Wesen der Kirche wird gesehen als das Geheimnis gott-
menschlicher Wirklichkeit des Leibes Christi auf dem Grund der
Offenbarung des dreieinigen Gottes in seiner Schopfung und zu
deren Erlosung. Hierauf beruhen die Merkmale der Heiligkeit,
Einheit, Katholizitit und Apostolizitit der Kirche.

Die Frage nach den Grenzen der Kirche soll nicht in Bahnen
konfessioneller Kontroverstheologie, sondern vom Verstindnis des
Wesens der Kirche selbst her behandelt werden. So gesehen sind nur
diejenigen Kirchen Reprisentanten der Einen und Wahren Kirche,
die die Fiille des Glaubens und der Wahrheit der Einen Katholischen
Kirche sichtbar bewahren bzw. bereit sind, diese anzuerkennen und
selbst wiederzugewinnen.

Vom grundlegenden Verstindnis der Kirche her ist es moglich,
zu einem orthodox-altkatholischen Konsensus in den Fragen der



— 40 —

Autoritdt und der «Unfehlbarkeit» der Kirche zu kommen. Dabei
entsprechen dem Begriff der Autoritat im Griechischen die drei nicht
voll identischen Begriffe exousia, authentia und kyros, wihrend es
fir die lateinische infallibilitas im Griechischen nur to alatheton gibt.
Altkatholischerseits wird dafiir jetzt «Untriiglichkeit» verwendet, ein
Begriff, der schon von J.A.Mohler und I.v.Déllinger gebraucht
wurde (J.Finsterholzl: Die Kirche in der Theologie 1.v.Dollingers,
S.466; J.A.Mohler: Symbolik, S.418). Grund und zugleich Inhalt
der Autoritit der Kirche wie der Autoritéit in der Kirche kann vom
Verstindnis ihres gottmenschlichen Wesens her nur die sie begriin-
dende Offenbarung Gottes in Jesus Christus sein. Durch die Geist-
sendung wird sie zur Sein und Leben der Kirche durchwirkenden
Vollmacht und Authentizitit und tragt ihre Untriglichkeit. Untriig-
lichkeit ist der Kirche eigen, im Verstindnis ihrer bleibenden Bin-
dung an die Wahrheit, wie die Viter der alten Kirche dies den neu-
testamentlichen Aussagen entnahmen, geradezu im Sinne einer
Zusammenfassung der vier Merkmale des Glaubenssymbols: Als die
Eine, Heilige, Katholische und Apostolische ist die ganze Kirche Leib
des Herrn, der von sich sagte, er sei der Weg, die Wahrheit und das
Leben. Dieses Leben aus der Wahrheit Gottes ist eine Verheissung
und Gabe an die Eine und Ganze Kirche. Und hier liegt der entschei-
dende Unterschied zu jener spiateren Entwicklung, die mit der Bin-
dung der Untriiglichkeit an die Effizienz bestimmter Funktionen
schliesslich zur Bindung an die herausgehobene Funktion des Petrus-
amtes fithrte. Ein unkirchliches Autoritatsverstindnis fithrte zum
unhaltbaren Infallibilititsverstindnis. Es ist deshalb von besonderer
Bedeutung fiir die altkatholische Kirche, mit ihrer Ablehnung des
I. Vatikanums nicht zur Ablehnung der Untriiglichkeit der Kirche
tiberhaupt fortzuschreiten. Im Sinne ihrer Hinwendung zur Alten
Kirche ist es vielmehr allein angemessen, mit der orthodoxen Kirche
sich gerade heute wieder auf die wahre Untriiglichkeit der Kirche als
den Inbegriff ihrer Heiligkeit, Einheit, Katholizitit und Apostolizi-
tdt zu besinnen und daran festzuhalten.

In der Anerkennung des altkirchlichen, synodal-episkopalen
Prinzips der kirchlichen Verfassung und Ordnung stimmen die ortho-
doxe und die altkatholische Kirche iiberein. Dementsprechend gibt
es auch Ubereinstimmung im Verstindnis der Konziliaritit der
Kirche, d. h. besonders auch ihrer 6kumenischen und ortlich-regiona-
len Synoden, sowie der von diesen erlassenen Kanones. Besonderen
Ausdruck findet diese Ubereinstimmung in der altkatholischen An-



— 41 —

nahme der sieben 6kumenischen Synoden, in deren Unterstellung
unter die Autoritit des Heiligen Geistes im Glaubensverstindnis der
Gesamtkirche und in dem Bestreben, sich in den Rechtsordnungen an
den Kanones der Alten Kirche zu orientieren bzw. diese in Geltung zu
belassen oder neu in Geltung zu setzen.

In der biblisch begriindeten und patristisch entfalteten Lehre
von dem erhohten Herrn Jesus Christus als dem alleinigen Haupt des
Leibes, d.i. der Kirche, fassen sich die Grundziige orthodoxer und alt-
katholischer Ekklesiologie zusammen. Deshalb sind auch im Bereich
des bischoflichen Amtes alle Bischofe bis hinauf zu den Patriarchen
und dem Bischof von Rom als dem Primus inter pares gleicher Wiirde,
ungeachtet der sachlichen Stufungen ihres Dienstes in der Glied-
schaft des Leibes Christi.

Abschliessend sei festgestellt, dass in allen berithrten Grund-
fragen der Ekklesiologie Orthodoxe und Altkatholiken sich ohne
trennende Gegensitze als Glieder ortlicher Kirchen in der Gemein-
schaft der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche
zu erkennen und bekennen vermaogen.

Interkommunion

Berichterstatter: Prof. P. Amiet, Magden.
Korreferent: Pfr. ¥. Warnung, Salzburg.

Prof. Amiet stellt zuerst fest, dass der Begriff der Interkom-
Munion gewisse Beziehungen zwischen den Konfessionen meint. Die
Interkommunion setzt also die Existenz von Konfessionen voraus.
Von Konfessionen redet man dann, wenn man anerkennt, dass aus-
serhalb der eigenen Kirche auch noch Kirche sei, obwohl (noch) keine
Gemeinschaft da ist. Das heisst also, dass man die Kirche fir gespal-
ten und zertrennt hiilt. Im Vertrauen auf die Treue des Einen Herrn
der Kirche weiss der (ilaube aber nur von Einem Leib Christi; er be-
kennt die Eine Kirche. Fiir den Glauben ist es schlechterdings ein
Widersinn, die Existenz mehrerer, nicht geeinter Kirchen anzuer-
kennen. Kine Interkommunion aber kann als eine solche Anerken-
Nung der (lespaltenheit verstanden werden.

Der Glaube dagegen kennt nur die Communio, die Gemeinschaft
der Glaubigen, die sich da ereignet, wo man in den andern — bei aller
antlitzhaft verschiedenen Ausprigung — sich selber wiedererkennt.
Wo immer Christen sind, da sind sie Glieder am Leib Christi. Und wo



immer sich zwei oder drei in Seinem Namen versammeln, da ist Er;
und Christus ist nicht teilweise da, sondern als der Eine und ganze
Christus. Wenn nun diese Christen andern begegnen, so erkennen sie
sich in ihnen wieder und haben dementsprechend mit ihnen Gemein-
schaft und nicht bloss «Inter»-Kommunion.

Wenn aber nicht erkannt wird, dass die andern mit einem selbst
identisch sind — anders gesagt: wenn deren Katholizitéit nicht aner-
kannt wird —, dann ist auch weder eine Communio noch eine Inter-
communio méglich, sondern dann wird man sich — insofern man eben
doch vermutet, es sei auch dort Kirche — bemiihen, die Katholizitiat
zu erkennen.

Es war prinzipiell stets die altkatholische Haltung, nur mit
Kirchen Gemeinschaft zu haben (und die eigentliche und héchste
Form der Gemeinschaft ist die eucharistische), deren Katholizitit
wir anerkennen konnen.

Ein spezielles Problem stellt nun dies dar, dass man sich bei uns
nicht geniigend bewusst war, dass die Gemeinschaft eine ganzheit-
liche sein muss. Wir sahen z.B. nichts Besonderes in der Tatsache,
dass Anglikaner in Deutschland nicht Glieder der altkatholischen
Bistums sind. In der Frage muss man unterscheiden zwischen dem,
was theologisch-kirchlich das einzig Vertretbare ist, namlich die
Pflicht zur ganzheitlichen Gemeinschaft, und den praktischen, pasto-
ralen Schwierigkeiten, die evtl. Notlosungen nahelegen. Prinzipiell
hat aber zu gelten, dass, wer an der Eucharistic der Kirche teilnimmt,
auch verantwortlich ist fiir diese Kirche, finanziell und rechtlich.
Man kann die Kirche nicht in Bestandteile zerlegen und dann ein-
zelne auswihlen.

Nach dem Gesagten diirfte deutlich sein, dass die Gespréache mit
den Orthodoxen die gegenseitige Anerkennung der Katholizitét an-
streben — evtl. auch die Heilung einzelner Defekte —, aber nicht dies,
dass wir die Orthodoxen zu Altkatholiken umformen noch wir uns
erst orthodox machen miissten.

Herr Pfr. F. Warnung (Salzburg) zogerte zuerst, das Korreferat
anzunehmen. Er fithlt sich und ist in erster Linie Seelsorger und
Gemeindepfarrer, und seine Arbeit lisst ihm zu wenig Zeit, um inten-
siv in diese heikle Materie einzudringen. Andererseits ist z. B. auch im
«Okumenischen Arbeitskreis» in Salzburg, in dem er mitwirkt, dieser
Problemkreis wiederholt und oft recht hitzig diskutiert worden. So
hat er seine Bedenken zuriickgestellt und als interessierter Christ und
Zeitgenosse es gewagt, einen Beitrag zum Gespréich zu leisten.



— 43

Im Laufe seiner Ausfithrungen stellt der Korreferent lieber Fra-
gen auf, als er Antworten geben kann oder will. Seine erste kritische
Frage lautet daher: Ist die Feier des Herrenmahles primir dazu da,
die versammelte Gemeinde als «Leib des Herrn» aufzubauen, wie eine
bestimmte Sakramentstheologie immer wieder behauptet ? Kirche
und Eucharistie sind in seinen Augen wohl beziehentliche Grossen,
aber es ist doch nicht so, dass die Eucharistie ihre Kraft und ihre
Wirksamkeit in erster Linie der Kirche verdankt, auch nicht einer
Kirche, die sich selbst als «Ursakrament» oder als gottgewirktes
«theandrisches Mysterium» versteht. Herr und Geber der Euchari-
stie — wie auch Herr der Kirche und ihr Gegeniiber - ist doch einzig
und allein Christus. Diese Wahrheit ist, soweit er es sieht, in der
orthodoxen Ekklesiologie wie auch in der Sakramentslehre, die ja
mehr von patristischem als von neutestamentlichem Gedankengut
gepragt wird, doch ein wenig zu kurz gekommen. Wohl hat die
Eucharistie etwas mit Kirche zu tun. Die Kirche ist nicht nur Heils-
gemeinde, sondern immer auch «Exodusgemeinde». Hier hat nun
gerade die Kucharistie eine kritische Funktion in der Kirche zu er-
fiillen, denn das hier und heute gefeierte Herrenmahl weist zugleich
auf die Heilszukunft hin und auf das Mahl im «Reiche Gottes». Dieser
eschatologische Aspekt, ja Vorbehalt lisst es moglich, ja geboten
erscheinen, das Herrenmahl nicht nur prasentisch und innerkirchlich
als Selbstdarstellung, sondern auch ékumenisch und interkirchlich
als Selbstiiberschreitung zu feiern. Die Kirche kommt her vom Kreuz
des geschichtlichen Jesus von Nazareth, den sie als ihren Herrn und
endzeitlichen Retter bekennen darf, und sie steht somit noch immer
unter dem Kreuz, und zwar nicht als klagende Trauergemeinde, son-
dern als angeklagte und freigesprochene Siindergemeinde. Diese
Wichtige Aussage biblisch-paulinischer Verkiindigung kann und soll
die (emeinde des Herrn vor allem kirchlichen Triumphalismus be-
wahren und auch davor, das Herrenmahl einseitig als Mahl der Rei-
hen und Heiligen feiern zu wollen, eine Versuchung, der die Kirche
mehr als einmal erlegen ist. Pfr. Warnung denkt hier z.B. an die
Liturgie der alten Kirche und an den Ausruf vor der Kommunion:
«Sancta sanctis!». Welch ein Gegensatz zu den Mahlfeiern Jesu, der
Siinder und Zéllner, kultisch und moralisch Unwiirdige an seinen
Tisch geholt hat, und: dies ohne jede Vorbedingung und Vorleistung.
Eine Kirche, die sich also einseitig als Gemeinde der Heiligen und am
Heiligen versteht, liuft Gefahr, das Heil dadurch gerade zu verlieren,
Jenes Heil, das uns eben nur als Gnade — «gratia gratis data», wird



Augustinus nicht miide, zu betonen! — geschenkt wird und das
niemals als Verdienst und Leistung unser Besitz und eigen werden
kann.

Die zweite Frage des Korreferenten lautet: Sind die Kirchen
iiberhaupt berechtigt, die Gemeinschaft am Tisch des Herrn von der
Zugehorigkeit zur eigenen Kirche und Konfession abhingig zu ma-
chen bzw. diese ausschliesslich an die Kirchenmitgliedschaft zu bin-
den ? Der Herr der Kirche und sein Geist, der die Gemeinde, ja die
ganze Welt in die je grossere Wirklichkeit des Gottesreiches hiniiber-
fithren will, sollte uns ein solches Denken und erst recht solches Han-
deln verbieten. Es ist die kirchliche Selbstzentriertheit und Selbst-
gefilligkeit, die sie zu Gefangenen ihres eigenen Systems und ihres
Selbstverstindnisses hat werden lassen. Ein System aber, das nur
um sich selber kreist — auch wenn es Gott oder Christus emphatisch
zum Zentrum erklirt, wie es die Kirchen ja tun —, das bewegt sich
wohl noch, aber es bewegt sonst nichts mehr. Die vielbeklagte Sterili-
tit des kirchlichen Apparates hat hier ihre tiefste Wurzel. Anderer-
seits ist die Kirche gerade dann und dort zu einem Leuchtzeichen fiir
die Welt geworden, wo sie mutig und beherzt geschichtlich verfestigte
Strukturen und Versteinerungen in Lehre, Kult und Ethos aufgebro-
chen oder iiberwunden hat. Hier ist etwa der Aufbruch der rémisch-
katholischen Kirche im II.Vatikanum und in den Jahren danach
gemeint. Inzwischen hat ja auch da — leider — die Angst vor der Frei-
heit wieder die Oberhand bekommen. Die angedeutete Selbstgefiillig-
keit der Kirchen ist natiirlich das grosste Hindernis fiir die kirchliche
Okumene und fiir die Interkommunion. Hans Jiirgen Schultz hat
einmal geschrieben, Jesus von Nazareth sei fiir die Kirche nicht so
sehr ein «Stifter», sondern eher ein «Anstifter». Diese Auffassung
konnte uns doch auch in der Frage der Interkommunion ein gutes
Stiick weiterbringen, nimlich dann, wenn wir Jesus von Nazareth
auch bei der Feier des Herrenmahles nicht nur als Stifter: «Tut daszu
meinem Gedéchtnis!», sondern auch als Anstifter wirksam lassen, als
Anstifter einer grisseren Freiheit und als Quelle einer wahrhaft
katholischen und 6kumenischen Gemeinschaft aller Christen, ja
letztlich sogar aller Menschen. Ob ein rein kultisch-sakramentales
Verstiandnis, das fast giinzlich den Bezug zur realen Welt und Umwelt
der Menschen verloren hat und das praktisch zum Symbol eines
Mahles zusammengeschrumpft ist, das zu leisten vermag, ist zu be-
zweifeln. Pfr. Warnung meint, der Schritt zur grosseren Offenheit
und Kommunikationsfreudigkeit unserer Gottesdienste und Eucha-



ristiefeiern wird in der eigenen Gemeinde und Kirche beginnen
miissen.

Der Korreferent zitiert Wolfhart Pannenberg, der in seinen
«Thesen zur Theologie der Kirche» sagt: «Da die Einladung Jesu
selbst in ihrer unbeschrinkten Offenheit die Grundlage der Mahlge-
meinschaft mit ihm ist, hat der Liturg bei der Feier des Herrenmahles
nur die Einladung Jesu zu vermitteln. Er darf sie nicht von sich aus
einschrinken, denn es handelt sich ja um das Mahl des Herrn, nicht
um die Veranstaltung einer Kirche. Insbesondere darf die Zulassung
nicht wegen Differenzen im Verstindnis des Herrenmahles oder
wegen sonstiger Unterschiede in Lehre und kirchlicher Ordnung ver-
weigert werden. Die dem entgegengesetzte Praxis der Exkommunika-
tion in der Kirchengeschichte und in den heutigen Konfessionskir-
chen steht im Widerspruch zum Wesen des Herrenmahles. Die Inter-
kommunion ist nicht von einer Ubereinstimmung in allen sonstigen
Fragen der Theologie und der Kirchenordnung abhéngig zu machen,
sondern (sie) begriindet und manifestiert eine Einheit unter Christen
itber alle derartigen Unterschiede hinweg.» Pfr. Warnung bezieht
sich weiter auf Jiirgen Moltmann, der in «Kirche in der Kraft des
Geistes» argumentiert: «Die Kirche verdankt ihr Leben dem Herrn
und ihre Gemeinschaft seinem Mahl, nicht umgekehrt. Seine Einla-
dung ergeht an alle, die einzuladen er gesandt ist. Wiirde die Kirche
die Offenheit seiner Einladung von sich aus begrenzen, so wiirde sie
aus dem Mahl des Herrn ein Kirchenmahl machen und nicht die
Gemeinschaft mit ihm, sondern ihre eigene Gemeinschaft in den
Mittelpunkt stellen. Mit dem Ausdruck «Herrenmahl» betonen wir
darum den Vorrang Christi vor seiner irdischen Kirche und stellen
jedes konfessionell begrenzte Kirchenmahl in Frage.» Moltmann
spricht auch davon, dass der evangelische (hier nicht im konfessio-
nellen Sinn gemeint) Charakter des Herrenmahles durch eine drei-
fache Gesetzlichkeit verdorben wurde, durch die dogmatische Ge-
setzlichkeit, die den rechten Glauben im Sinn der wahren Lehre und
der orthodoxen Formel zur Vorbedingung fiir die Mahlgemeinschaft
macht, durch die moralische Gesetzlichkeit («Oft werden Beichte und
Absolution vor das Herrenmahl gestellt, so dass die offene und zuvor-
kommende Einladung Christi mit den gesetzlichen Auflagen und
moralischen Bedingungen der Zulassung verkniipft wird»), durch die
hierarchische oder juridische Gesetzlichkeit, die die Giiltigkeit und
Wirksamkeit des Sakramentes von der Anerkennung bestimmter
kirchlicher Amter abhiingig macht. Pfr. Warnung hat diese evange-



— 46 —

lischen Autoren deshalb etwas ausfiihrlicher zu Wort kommen lassen,
weil er verhindern mdachte, dass unser Dialog mit der Orthodoxie zu
einlinig und weltfremd gefithrt wird, namlich unter Ausblendung
oder durch Nichtbeachten anderer Auffassungen, die heute sehr wohl
im 6kumenischen Gesprich eine Rolle spielen und die sich mindestens
ebenso auf die Schrift berufen konnen wie die sogenannten «alten»
Antworten. Der Korreferent hat bisweilen das Gefiihl, als sei unser
Gesprich mit den Orthodoxen gar kein wirklicher Dialog, bei dem
sich zwei gleichberechtigte kirchliche Partner frei und offen ausspre-
chen, sondern eher ein «Verhor». Der orthodoxe Partner ist von seiner
Orthodoxie (sprich Rechtgliaubigkeit) so fest iiberzeugt, dass er
meint, nichts anderes tun zu miissen, als die altkatholischen Kirchen
auf ihre — moglichst wortgetreue — Ubereinstimmung in der Glau-
benslehre zu iiberpriifen. Abschliessend bemerkt er noch: «Um bei
orthodoxen Hierarchen eine gute Figur zu machen, tut man heute so,
als sei die Interkommunion mit der anglikanischen Kirchenfamilie
ein voreiliges und unbedachtes Unternehmen gewesen, von dem man
heute wiinschen muss, es sel erst gar nicht zustande gekommen ; das
wird zwar so offen und ungeschiitzt nicht direkt ausgesprochen, aber
doch gelegentlich angedeutet, besonders dann, wenn wieder einmal
von der positiven Einstellung der anglikanischen oder der Episkopal-
kirche zur Ordination der Frau oder von Unionsplinen mit den
Methodisten die Rede ist.»

Es versteht sich von selbst, dass den Ausfithrungen von Pfr.
Warnung eine rege Diskussion folgte. Zuerst wurde kritisiert, dass zu
ekklesiologischen Teilfragen evangelische Theologen (Pannenberg,
Moltmann usw.) ausfiihrlich zitiert wurden, die nicht das katholische
Kirchenverstindnis teilten und die Kirche als ein je sich vollzichendes
Geschehen sihen, ohne den wiahrenden Gemeinschaftscharakter ge-
niigend in den Blick zu bekommen. Andere wiirdigten dagegen, dass
im Korreferat die Stndhaftigkeit der Kirche, die Realitat ihrer
Gespaltenheit ernst genommen sei, die sich eben als «Sein in Konfes-
sionen» darstellte. Es sei realistisch, im theologischen Gesprich da-
von auszugehen und auch zu sehen, dass die Kirche unterwegs zur
eschatologischen Vollendung sei. In diesem Kontext sei die Frage der
Interkommunion bzw. der Exkommunikation zu stellen, das Suchen
nach Einheit, wo und wie sie heute moglich sei, bzw. das Sich-Ver-
schliessen gegeniiber dieser Einheit. Andererseits wurde Kritik an der
Fragestellung angebracht: Wer lidt ein, die Kirche oder der Herr,
mit der Antwort: der Herr. Die Konsequenz ist, dass die Gemein-



schaft, die die Mitglieder verpflichtet, in den Hintergrund tritt. Es
bleibt eine Hierarchie, die die Sakramente als Gnadenmittel verwal-
tet und mehr oder weniger beliebig austeilt. Folgender Vergleich
wurde gemacht: das Personal eines grossen Warenhauses biectet
Waren an, jeder kann nehmen, was und wieviel er will.

Der Verindividualisierung der Laien entspricht ein autoritires
Verhiiltnis von Hierarchie-Laienschaft, weil diese sich nicht &ussern
kann. Deshalb braucht es eine stukturierte Gemeinschaft vor und
nach der Eucharistiefeier, die die Gemeinschaft ausdriickt und stif-
tet. Dies wird durch die apostolische Sukzession geleistet, welche die
Laien zu Repriasentanten des Heiligen Geistes werden lassen kann.
Dazu wird erginzend ausgefiihrt, dass Versohnung und Erlésung,
Begegnung mit Gott, sich stets im Kontext von Gemeinschaft ereig-
net. Auch die Eucharistiefeier gehort in diesen Kontext. Was die
Interkommunion betrifft, sollte man die Frage so stellen: Was ist
sinnvoll und was nicht ¢? Gewohnlich stellt man die Frage aber unter
dem Gesichtspunkt von Erlaubnis und Verbot («Zulassung»), die
dann juristisch geregelt wird. Wer sich unter diesem Gesichtspunkt
nicht orientieren will oder kann, weil es keinen ekklesiologischen Sinn
ergibt, wird dann als «Bremser», als konservativer, engstirniger, sich
abschliessender Neinsager abgestempelt. Interkommunion und Ex-
kommunikation sind verschiedene Fragen. Verzicht auf Interkom-
munion ist nicht nur negativ, wozu man ihn macht, wenn man in
dieser Frage von Diirfen oder Nichtdiirfen spricht. Er ist dann posi-
tiv, wenn er bedeutet, dass man sich nicht vorschnell mit einer unge-
nigenden Einheit zufriedengibt. Ferner wird bemerkt, dass eine
Stellungnahme zur altkatholisch-anglikanischen Vereinbarung von
1931 nur gemeinsam zwischen Anglikanern und Altkatholiken erfol-
gen darf: was bedeutet sie, was bedeutet sie nicht ?

Die Einheit der Kirche
und die ortlichen Kirchen

Berichterstatter: Prof. H. Aldenhoven, Bern.

Das Thema ist von grosser Bedeutung. Es geht hier um die theo-
logischen (irundlagen, die auch das Verhaltnis zwischen den ortho-
doxen und altkatholischen Kirchen beim Zustandekommen ihrer
Einigung bestimmen miissen. Dabei stellt sich die Frage, wie die von
N. Afanassieff entwickelte sogenannte «cucharistische Ekklesiolo-



N -

gie», die dann vor allem von dem griechischen Theologen J. Zizioulas
auf Grund der Uberlieferung der ersten drei Jahrhunderte weiterge-
fithrt und korrigiert wurde, zu beriicksichtigen ist. Da bei Zizioulas
die Sicht der Einheit in der Eucharistie vor allem durch die der Ein-
heit im Bischof ergénzt wird, kann man bei ihm nicht mehr einfach
von eucharistischer Ekklesiologie sprechen. Die Auffassungen der
genannten Theologen sind als solche weder in der orthodoxen noch in
der altkatholischen Kirche rezipiert. Insofern sie aber auf die Uber-
lieferung der Alten Kirche insbesondere der ersten drei Jahrhunderte
zuriickgehen, konnen sie von orthodoxen und altkatholischen Theo-
logen nicht iibergangen werden.

Es sollte daher nach Meinung der altkatholischen Mitglieder der
Subkommission im gemeinsamen Text davon gesprochen werden,
dass die Eine Kirche in den verschiedenen ortlichen Kirchen exi-
stiert, deren Einheit in der Feier der Eucharistie, die in Verbindung
mit dem rechtméssigen Bischof und seinem Presbyterium geschieht,
ihren Mittelpunkt hat. Das Leben aller ¢rtlichen Kirchen ist unbe-
schadet aller Verschiedenheiten seinem Wesen nach ein und das-
selbe. Dabei ist das gottmenschliche Leben der Kirche nicht auf die
einzelnen Kirchen aufgeteilt, sondern jede besitzt es in seiner Ganz-
heit. So bildet sich in der Einheit der ortlichen Kirchen die Einheit
der Heiligen Dreifaltigkeit selbst ab. Die Einheit der ¢rtlichen Kir-
chen muss in ihrer Gemeinschaft und ihrem Zusammenwirken zum
Ausdruck kommen.

Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession
Berichterstatter: Prof. H. Aldenhoven, Bern.

Durch die Apostel hat die ganze Kirche apostolischen Charakter
erhalten, denn sie lebt aus dem Glauben an das von den Aposteln
verkiindete Evangelium und gibt dieses weiter. Die apostolische Auf-
gabe, die Gemeinde immer wieder zu sammeln und aufzubauen durch
die Verkiindigung des Wortes Gottes und durch den Vorsitz im litur-
gischen und sakramentalen Leben, besonders bei der Feier der heili-
gen Eucharistie, muss aber von bestimmten Personen wahrgenom-
men werden. Die Berufung dieser Amtstriger in der apostolischen
Sukzession geschieht durch die Kirche in der Wahl bzw. Benennung
des Amtstriagers und die sakramentale Handauflegung. In der apo-
stolischen Sukzession gibt die Kirche ihr eigenes Leben weiter.



SR ) Jp—

Das apostolische Amt hat sich in Episkopat, Presbyterat und
Diakonat gegliedert. Dabei repriisentiert der Bischof in seiner Kirche
Christus als den einen Herrn und ist daher Symbol und Hiiter der
Einheit, withrend das Presbyterkollegium den kollegialen Charakter
des apostolischen Amtes repriisentiert. Der Diakonat als eigenes Amt
hebt den im apostolischen Amt notwendig enthaltenen diakonischen
Aspekt hervor.

Probleme der praktischen Anniherung

In seinem Korreferat zu den Themen «Die ortlichen Kirchen und
die Einheit der Kirche. Die Notwendigkeit der apostolischen Suk-
zession» legte Dekan Pfr. S. Kraft (Karlsruhe) den Schwerpunkt auf
Probleme praktischer Natur. Er bemerkte eingangs, dass die Um-
strukturierung der Bevilkerung nach dem Zweiten Weltkrieg eine
konfessionelle Umschichtung ergeben hat (dies wird wohl auf deut-
sche Verhiltnisse zutreffen). In friiher konfessionell homogenen
Gebieten stehen heute verschiedene Kirchen ecinander gegeniiber.
Wo man mit dem zunehmenden Erwachen des 6kumenischen Be-
wusstseins die konfessionelle Vielfalt als Chance zu Gesprich und
Begegnung niitzte, waren nicht selten altkatholische Pfarrer und
Gemeinden in besonderer Weise engagiert. Die Offentlichkeit verein-
facht immer noch das Problem, indem sie héchst summarisch von
den «beiden Kirchen» spricht, dabei die Heterogenitét des Protestan-
tismus ebenso iibersieht wie die Existenz anderer Gemeinschaften,
von denen z.B. in der Bundesrepublik Deutschland die Griechisch-
Orthodoxe Kirche heute die drittgrosste Konfessionsgruppe dar-
stellt.

Ein ganz besonderes Problem ist dasjenige der Rezeption. Begeg-
nungen und Gespriche auf hochster Ebene und deren Ergebnisse,
aber auch basisnihere Beratungen in 6kumenischen Riten und Ar-
beitsgemeinschaften dringen nur in seltenen Fillen ins Bewusstsein
der Ortsgemeinde.

In 6rtlichen und regionalen ékumenischen Arbeitsgemeinschaf-
ten sollten westliche mit orthodoxen Christen am ehesten ins Ge-
Sprich kommen. Aber auch hier, unter Partnern mit verhiltnisméssig
grossem Probleminteresse, begegnet man einer doppelten Sprach-
barriere : einmal den unzureichenden deutschen und andererseits gar
Nicht, vorhandenen neugriechischen, serbischen o.i. Sprachkennt-
Dissen, sodann der beiderseitigen Schwierigkeit, verschiedenartige



Denkansitze und -formen und spirituell-theologische Erfahrungen
nachzuvollziehen. Probleme, die den einheimischen Christen auf den
Nigeln brennen, interessieren viele Orthodoxe wenig. Man denke an
Fragen der Liturgiereform, an Bedeutung und Struktur ékumeni-
scher Wortgottesdienste, an gemeinsame liturgische Texte und
Gesinge, an die konfessionell gemischte Ehe (ein Problem, das sich
fiir den Orthodoxen vielfach schon vom staatlichen Recht her anders
stellt), aber auch an die Frage der Interkommunion.

Eine weitere Schwierigkeit kommt dazu: Der fiir die orthodoxe
Welt aufgeschlossene Christ des Westens (und vielleicht sogar der
orthodoxe Seelsorger ?) iibertragt vorschnell theologische Realititen
auf die konkrete Gemeindesituation, die ihm nun am Ort begegnet.
Man stellt sich dann filschlicherweise vor, soundsoviel tausend ortho-
doxe Mitchristen in unserer Nachbarschaft bedeuteten auch ebenso
viele engagierte Praktikanten. Miissten wir statt dessen nicht damit
rechnen, dass unsere Entchristlichung auf die ausldndischen Arbeit-
nehmer ansteckend wirkt, ja dass selbst ihre gottesdienstliche Zu-
sammenkunft stirker dem Wunsch entspringt, ein Stiick Heimat in
der Fremde zu finden, als typisch orthodoxem Selbstbewusstsein ?

In unseren altkatholischen Gemeinden (und mutatis mutandis
auch in den Gemeinden anderer «einheimischer» Konfessionen) er-
scheint das Gesprich mit der Orthodoxie nicht vordringlich und
wichtig. Ihr 6kumenisches Interesse richtet sich vor allem auf die
Begegnung mit den Partnerkirchen, mit denen sie ja hiufig schon
durch die Konfessionszugehorigkeit néchster Angehoriger Kontakt
haben. Bei Taufen, Eheschliessungen und Bestattungen, aber auch
bei der Erstkommunion und Konfirmation entstehen dazu jene Be-
rithrungspunkte mit dem 6kumenischen Problem vor Ort, die fiir die
Glaubigen unmittelbar und existentiell bedeutsam sind.

Uber dasselbe Problem (praktische Anniherung) sprachen fer-
ner:

Frau Dr. E.Kreuzeder, Wien, Pfr. R.Lauber, Trimbach, Dr.
F. Jakup¢ié, zur Zeit Wien, und Dr. M. Dobrovoljae, zur Zeit Unter-
ageri.

Es ist nicht méglich, im Rahmen dieses Berichts auf alle Voten
einzugehen. Ich werde mich mit demjenigen von Frau Dr. Kreuzeder
begniigen. Weiter sei bemerkt, dass sich Dr. Jakup¢i¢ und Dr. Dobro-
voljac in ihren Ausfithrungen auf die Verhiltnisse in Jugoslawien, sei
es intern zwischen den Altkatholiken verschiedener Richtungen oder
zwischen den Orthodoxen und den Altkatholiken, bezogen haben.



—_ 51 —

In ihrem Votum wies Frau Dr. Kreuzeder darauf hin, dass die
positiven Moglichkeiten fiir eine Annaherung zwischen Altkatholiken
und Orthodoxen kaum an einem anderen Ort Mittel- und Westeuro-
pas derart vorgegeben zu sein scheinen wie gerade in Wien, der ehe-
maligen Hauptstadt eines riesigen Vielvilkerstaates. Da die ortho-
doxen Patriarchate Europas fast liickenlos in Wien vertreten sind,
miisste man meinen, unter solch giinstigen Voraussetzungen ergebe
sich ein guter, ja inniger Kontakt, um so mehr, als das gesamtokume-
nische Klima ein ausgezeichnetes ist. Ja und nein! Ja insofern, als
beziiglich der ékumenischen Zusammenarbeit ein bestimmter Perso-
nenkreis auf allen moglichen Ebenen immer wieder zusammentrifft,
was vielfach zu personlichen Freundschaften und Bindungen gesell-
schaftlicher Art gefiihrt hat. Anders ist es mit den (iemeinden. Wohl
kommt man als ékumenisch arbeitender Mensch immer wieder bei
verschiedenen Einladungen mit Mitgliedern der jeweiligen orthodo-
xen Gemeinden zusammen und hat mehrere im Laufe der Jahrzehnte
auch personlich kennengelernt. Es handelt sich dabei aber fast immer
um Menschen, die schon jahrzehntelang in Osterreich leben, ja sogar
hier gcboren sind, es sind einfach Osterreicher, die einer anderen
Kirche angehoren, und das Zusammentreffen mit ihnen spielt sich
kaum anders ab als ein solches mit einem evangelischen oder metho-
distischen Christen.

Trotz ihrer zahlenmaissig starken und historisch alten Prisenz
in Osterreich und vor allem in Wien sind die Orthodoxen zumindest
fiir das Kirchenvolk, aber auch fiir manche Geistliche, etwas Exoti-
sches, das wohlwollend toleriert wird, wie alles Hiibsche und Exoti-
sche, das aber letzten Endes fremd geblieben ist. Zu echt menschlich-
christlichen Kontakten kommt es kaum. Die Votantin stellte fest,
dass sich eine Trennung, die rund tausend Jahre besteht, nicht leicht
liberwinden lisst. Wie iiberall bei zwischenmenschlichen Beziehun-
gen werden personliche Kontakte einzelner nach und nach manche
Breschen schlagen. Es ist natiirlich auch eine Sache der Erzichung,
der daunernden Bewusstseinsbildung des Kirchenvolkes, die den Ver-
antwortlichen aufgegeben ist.

Abschliessend sei noch folgendes erwihnt :

Internationaler Altkatholiken-Kongress 1978

Auf Wunsch der Vorbereitungskommission des Internationalen
Altkatholiken-Kongresses, der 1978 in Holland abgehalten wird,
befasste sich die Theologenkonferenz auch mit dem Kongressthema,



Man ging davon aus, den Eindruck von Luzern wieder aufleben zu
lassen. Der Wunsch wurde gedussert, man solle von der Erneuerung
der Kirche, von der lebendigen Gemeinde ganz konkret sprechen,
wobei der spirituelle Aspekt dieses Fragenkomplexes zu unterstrei-
chen sei. Der Schwerpunkt diirfe nicht bei theoretischen Ansétzen,
sondern bei der Erfahrung liegen. Die definitive Festlegung des The-
mas ist Sache des Standigen Internationalen Kongressausschusses.

Theologenkonferenz 1977

Die néchste Theologenkonferenz findet vom 5. bis 10. September
1977 in Holland statt und wird folgendes Thema behandeln: «Die
besonderen Dienste und Gnadengaben in der Kirche.»

Die Sekretirin:
Clawre Aldenhoven, Bern



	17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

