
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Artikel: 17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Autor: Aldenhoven, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz

Vom 6. bis 11. September 1976 fand im Bildungshaus St.Virgil
bei Salzburg die 17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

statt.
Diese Konferenz, die alljährlich im September abwechslungsweise

in Holland, der Bundesrepublik Deutschland, Österreich und
der Schweiz zusammenkommt, ist keine eigentliche kirchliche
Institution. Sie kann es gar nicht sein, denn sie versammelt keine Delegierten

oder Vertreter. Eingeladen werden alle Geistlichen der altkatholischen

Kirchengemeinschaft. Wer sich für das behandelte Thema
interessiert oder das Bedürfnis hat, sich auch mit Kollegen aus anderen

Ländern zu treffen, oder beides, und es einrichten kann, meldet
sich an. So kann man jeweils mit 40-45 Teilnehmern rechnen. In Salzburg

waren es 44, darunter Erzbischof M.Kok, Bischof G.A. van
Kleef (beide aus Holland) und Bischof L. Gauthier (Schweiz). Die
Konferenz dient der Weitergabe von Informationen - das war dieses

Jahr ganz besonders der Fall -, der Aussprache, dem Gedankenaustausch

oder ganz einfach der Begegnung. In den verschiedenen
altkatholischen Presseorganen erscheint zwar ein Bericht. Was aber im
Rahmen der Konferenz geschieht, hat keinen offiziellen Charakter.
Wohl kommen die Meinungen der Teilnehmer zu dieser oder jener
Frage zum Ausdruck, dabei kann aber die Kirche als solche nicht
behaftet werden. Ganz wichtig ist, dass die Mitglieder der Internationalen

Bischofskonferenz ein reges Interesse für die Theologenkonferenz
zeigen und je nach Möglichkeit daran teilnehmen, wobei sie allerdings
nicht in der Ausübung des bischöflichen Lehramtes, sondern als

Theologen unter Theologen sprechen. Ausgenommen sind natürlich
die Fälle, wo sie Mitteilungen über die offizielle Haltung der Bischöfe

zu gewissen Fragen zu machen haben.

Das Thema: Der orthodox-altkatholische Dialog

Das Gesamtthema der diesjährigen Konferenz lautete :

Der orthodox-altkatholische Dialog.

Folgende Einzelthemen dieses Dialogs wurden behandelt :

Offenbarung, Schrift und Tradition
Trinitarische Gotteslehre



— 31 —

Fragen der Mariologie
Grundfragen der Ekklesiologie: Wresen, Einheit und Grenzen der
Kirche. Konziliarität
Die Frage der Interkommunion
Die örtlichen Kirchen und die Einheit der Kirche
Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession
Probleme der praktischen Annäherung

Als Grundlage dienten die schon verabschiedeten und publizierten

Texte (es sind die Texte über die göttliche Offenbarung und ihre
Überlieferung, den Kanon der Heiligen Schrift, die Heilige Dreifaltigkeit,

die Menschwerdung des Wortes Gottes, die hypostatische
Union - s. IKZ Heft 1/1976, S. 23- 33) sowie die noch in »Ausarbeitung
befindlichen Texte.

Die Organisation der Arbeit

Die Arbeit war folgendermassen organisiert :

Zuerst erläuterten altkatholische Mitglieder oder Mitarbeiter der
orthodox-altkatholischen Gesprächskommission den Standpunkt
dieser Kommission zu den einzelnen Themen. In einigen Fällen folgten

Korreferate, wo die Redner aus ihrer Sicht unter Berücksichtigung

geläufiger oder geschichtlich bedeutsamer altkatholischer
Auffassungen, sogar auch der «vox populi» sprachen. Das letzte Thema
(Probleme der praktischen .Annäherung) wurde in Form Aon Voten
behandelt. »Am Ende der einzelnen Sitzungen fand jeweils eine
allgemeine Diskussion statt. Da das Programm ziemlich gedrängt war,
konnte Gruppenarbeit nur am Mittwoch durchgeführt werden.

Einleitung in die Thematik

In seiner Einleitung wies Prof. H. Aldenhoven, Bern, daraufhin,
dass man sich zunächst über den Charakter der gemeinsamen Texte
Klarheit verschaffen müsse. Diese sprechen aus, was altkatholische
und orthodoxe Theologie zu einem bestimmten Thema sagen kann,
und zwar beim heutigen Stand und unter ganz bestimmten konkreten
Bedingungen, zu denen nicht zuletzt die recht schwierigen
Arbeitsbedingungen und die Zusammensetzung der Kommission gehören.
Die erste Frage, die an die Texte zu stellen ist, darf nicht die sein, ob
die Art, wie die Dinge gesagt werden, besonders gut und glücklich ist.
Diese Texte können unmöglich eine Art Musterdogmatik im Minifor-



— 32 —

mat sein. Das entscheidende Kriterium für die Annahme der Texte
durch die Gemischte Kommission konnte nur sein, ob ihre im strengen

Sinn dogmatischen Aussagen der Lehre der beteiligten Kirchen
entsprechen oder nicht. Natürlich bemühte man sich nicht nur um
dogmatisch akzeptable, sondern auch um gute und einigermassen

ausgewogene Theologie, aber ob und in welchem Ausmass das gelungen

ist, darüber gibt es auch unter den Kommissionsmitgliedern, die
die verabschiedeten Texte unterzeichnet haben, und zwar sowohl
unter den orthodoxen wie unter den altkatholischen, verschiedene

Meinungen.
Es ist nicht zu übersehen, dass die Texte stark von einer

Schultheologie beeinfiusst sind, deren Art uns fremd und auch bei den
Orthodoxen umstritten ist. Es ist jedoch eine Tatsache, dass weite
Bereiche der heutigen orthodoxen Theologie die Wahrheit des

altkirchlichen Glaubens nur in den Kategorien dieser Schultheologie
denken können. Auch wenn man diese Kategorien für sehr unzulänglich

und wenig sachgemäss hält, wird man doch anerkennen müssen,
dass es auch in ihnen um die Aussage der Wahrheit des gemeinsamen
altkatholisch-orthodoxen Glaubens geht. Es liegt in der Natur der
Sache, dass die Vertreter einer weniger schulmässigen Theologie
flexibler sind und es ihnen eher möglich ist, auch in schultheologisch
geprägten Aussagen den Ausdruck des gemeinsamen Glaubens zu
erkennen, während es umgekehrt den Vertretern der Schultheologie
in den meisten Fällen unmöglich ist, anders als in ihren Kategorien zu
denken und zu sprechen. Eine Folge dieses Umstandes ist es, dass die

lebendige Aktualität, die die nicht schultheologische ostkirchliche
Überlieferung bei geeigneter Darstellung für unsere Zeit haben
könnte, in den gemeinsamen Texten kaum zur Geltung kommt. Das
wird gerade von den Freunden der Orthodoxie bedauert werden, ist
aber unter den gegebenen Verhältnissen nicht zu vermeiden.

Offenbarung, Schrift und Tradition

Berichterstatter: Prof. P. J.Maan, Arnhem.

Der Referent erläuterte den Text, der am 23. August 1975 in
Chambésy von der Gemischten Kommission angenommen und
unterzeichnet worden ist (vgl. IKZ, Januar-März-Nr. 1976, S. 23-25).
Diese Vorlage war unumstritten und gab zu keiner grösseren Diskussion

Anlass. Anders ging es beim folgenden Text.



— 33 —

Trinitarische Gotteslehre

Berichterstatter: Prof. H.Aldenhoven, Bern.

Korreferent: Prof. Chr.Oeyen, Bonn.

Zum gemeinsamen Text über die Heilige Dreifaltigkeit bemerkte
Prof. H.Aldenhoven, dass von altkatholischer Seite, aber auch von
einigen Orthodoxen aufdie Einleitung grosses Gewicht gelegt wird, in
der von der Liebe des Vaters und des Sohnes und der geschichtlichen
Sendung des Sohnes und des Heiligen Geistes die Rede ist. Ohne diese

Einleitung wäre das Folgende reine Metaphysik. Der Hauptteil
bringt die Trinitätslehre in klassischen Formulierungen, vor allem der
kappadokischen Kirchenväter. Das Ganze macht allerdings stark den
Eindruck einer Anhäufung von Formeln, so dass der lebendige
Gedanke darin nicht leicht zu erkennen ist. Ein Schönheitsfehler, der
auch von orthodoxer Seite bedauert wurde, aber aus arbeitstechnischen

Gründen nicht behoben werden konnte, besteht darin, dass

keine westlich-lateinischen, sondern nur östlich-griechische Kirchenväter

zitiert werden. Was den letzten Teil betrifft, der sich mit der
Frage des Ausganges des Heiligen Geistes befasst, konnte die
altkatholische Seite sich auf den Glaubensbrief und die filioque-Erklärung
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz aus dem
Jahre 1969 stützen. Ursprung und Quelle in der Heiligen Dreifaltigkeit

ist allein der Vater, daher geht im Sinn des ewigen Ausganges der
Geist aus dem Vater allein, nicht aber auch aus dem Sohn aus. In der
zeitlichen Sendung dagegen geht der Geist aus dem Vater durch den
Sohn aus, oder, wie man auch sagen kann, aus beiden. Diese
Unterscheidung ist zwar nötig, aber es ist ein schwacher Punkt des Textes,
dass es so aussehen kann, als ob überhaupt kein Zusammenhang
zwischen ewigen trinitarischen Beziehungen und den trinitarischen
Beziehungen in der zeitlichen Sendung bestünde. Doch ist diese Frage in
der Theologie, gerade auch in der orthodoxen, noch nicht geklärt, und
die Kommission konnte daher nur feststellen, in welcher Hinsicht
bereits heute eine gemeinsame Aussage möglich ist, während alles

übrige der weiteren theologischen Arbeit überlassen wird, die ja auch
nach der erhofften Einigung der Kirchen weitergehen muss.

Der Korreferent, Prof. Chr. Oeyen, hatte schon früher gegen den
Text Bedenken angemeldet, aber die Art, in der er sie nun aussprach,
war dennoch eine Überraschung. Seiner Meinung nach kommt die
Lehre der Heiligen Schrift zu kurz. Dagegen ist die rein theologische
Entwicklung und Spekulation zu stark vertreten. Die deutsche Über-



— 34 —

setzung stimmt nicht immer mit dem griechischen Text überein.
Seine Kritik gilt insbesondere der Lehre über den Ausgang des Heiligen

Geistes, ln der eigentlichen Kontroversfrage zwischen der Ost-
und Westkirche verlässt das Schema die von der altkatholischen
Kirche in allen früheren Verhandlungen eingehaltene Position, um
vorbehaltlos eine exklusive und überspitzte östliche Lehre, die nicht
einmal von allen orthodoxen Theologen für notwendig erachtet wird,
zu übernehmen.

1. Diese Frage ist kein Gegenstand eines Dogmas, sondern
gehört zum Gebiet der theologischen Spekulation. Das Schema nimmt
aber eine bestimmte Lehrmeinung an und lehnt die gegensätzliche
Auffassung ab : «Wenn wir also den Ausgang des Heiligen Geistes im
Sinne seines ewigen und anfanglosen Seins und Ausgangs verstehen,
dann bekennen wir den Ausgang aus dem Vater allein, nicht aber
auch aus dem Sohn.» Das Verb «bekennen» unterstreicht noch, dass

der Satz im Sinne einer Glaubensformulierung, nicht als blosse

theologische Verdeutlichung gemeint ist. Damit wird ein neues Dogma
geschaffen. Diese Lehre kann aber weder in der heiligen Schrift noch
in den Entscheidungen der ökumenischen Konzile, noch im gemeinsamen

Glauben der Kirchenväter begründet werden. Die allgemeine
Überzeugung der altkatholischen Väter wurde von der Rotterdamer
altkatholischen Kommission im Jahr 1908 noch einmal mit den Worten

wiederholt : «Dogma kann nur sein, was im Nizäischen
Glaubensbekenntnis über den Heiligen Geist gesagt ist. Was darüber hinaus

geht, kann nicht Dogma sein» (IKZ, Heft 1/1968, S. 33). Das ist auch
die Meinung zahlreicher orthodoxer Theologen. Ein «Bekenntnis» zu
einer Lehre, die in Schrift und Tradition nicht ausreichend gegründet
ist, kann es nach altkatholischer Überzeugung nicht geben.

2. Die im Schema entworfene Lehre ist nicht altkirchlich. Hier
wird eine Lehre zum Bekenntnis gemacht, die nicht aus den Kirchenvätern

entnommen ist, sondern aus der zugespitzten Polemik des

späten 9. Jahrhunderts. Damit wird eine ganz andere Forderung
gestellt als die Basis, die in den Bonner Unionskonferenzen 1874/75, in
den späteren Verhandlungen mit der russischen Kirche bis 1913 und
in der Konferenz des Jahres 1931 gestellt worden war. Die russische

St. Petersburger Kommission bekräftigte ihre Haltung im Jahr 1913

mit den Worten : (die Kommission meint ihrerseits) «dass in der Frage
über den Ausgang des Heiligen Geistes als einzige, feste Grundlage
zur Übereinstimmung zwischen den Altkatholiken und den Orientalen

die von beiden Seiten auf der Bonner Konferenz vom Jahre 1875



— 35 —

angenommenen Thesen aus den Werken des heiligen Johannes von
Damaskus dienen können; eine offizielle Bestätigung derselben in
aller Kraft muss daher eine unentbehrliche Bedingung der in
Aussicht stehenden kirchlichen Vereinigung sein. Durchaus nicht
wünschenswert wäre es, von den wörtlichen Ausdrücken dieser Thesen
abzuweichen» (IKZ, Heft 1/1968, S.38 f.). Alle diese bisher erreichten
Übereinstimmungen sollten aber jetzt nichtig gemacht werden,
indem als «einzige, feste Grundlage» nicht mehr die Lehre des Johannes
von Damaskus dienen soll, sondern die im Wort «allein» enthaltene
Zuspitzung einer späteren Zeit.

3. Die westliche Lehre ist keine Häresie. Die altkatholische
Kirche hat sie immer als eine mögliche und erlaubte Lehrmeinung
angeschen, die zwar einige Gefahren und Einseitigkeiten in sich birgt,
aber auch fähig ist, durchaus rechtgläubig und im Sinne der alten
Kirche verstanden zu werden. In diesem Sinne hat auch der
bedeutendste griechische Theologe des 6. Jahrhunderts, der heilige Maximos

der Bekenncr, die Lehre der westlichen Kirche verstanden und
sie vor Verdächtigungen im Osten verteidigt (Ad Marinimi, Migne
S.133). Die orthodoxe St.Petersburger Kommission hat ihrerseits
diese Auffassung über die Zulässigkeit der westlichen Lelire als
theologische Meinung geteilt und erklärt: «Das filioque ist nicht der
Grund, der zur Trennung der morgenländischen und der abendländischen

Kirche geführt hat, und kann auch heute kein impedimentum
dirimens für eine künftige Wiedervereinigung sein, wenn es - unter
gewissem Bedingungen - nur als private theologische Meinung aufgefasst

wird. Es kann aber, wenn es mit strenger Konsequenz
durchgeführt wird, zur Annahme eines doppelten Prinzips in der Gottheit

führen. Es ist darum zu fragen, ob das filioque, um nicht miss-

verstanden zu werden, nicht gewisser Korrekturen vom orientalischen

Standpunkt bedarf. Wie das geschehen könnte, ist eme
Aufgabe der theologischen Arbeit der Zukunft» (Gutachten 1907, IKZ
Heft 1/1968, S.31f).

Da es aber auf orthodoxer Seite nicht an Stimmen gefehlt hat,
die das filioque für eine Häresie hielten, ja es sogar als die eigentliche
Ursache aller tatsächlichen und vermeintlichen Übel in der westlichen

Christenheit hinzustellen versuchten, muss bei ernsthaften
Einheitsverhandlungen darauf bestanden werden, dass die orthodoxe
Seite diese Erklärung der St. Petersburger Kommission ausdrücklich
übernimmt und die Lehrmeinung der westlichen Kirchenväter als
eine zulässige bezeichnet.



— 36 —

Zum Schluss appelliert Prof. C. Oeyen an unsere Bischöfe als an
die Zeugen des Glaubens unserer Kirche, sie mögen diesen Text
verwerfen. Bisher hat die altkatholische Kirche ein klares Bekenntnis
gehabt, und das ist der Glaube der alten Kirche. Wir wollen ihn nicht
verlassen, um uns im fruchtlosen Kampf zwischen den später
entstandenen Parteien auf eine bestimmte Seite zu schlagen. Er appelliert

an die Synoden unserer Kirchen, keiner Einigung zuzustimmen,
die nicht auf der Basis der alten Kirche aufgebaut ist und als ein
Schritt zur Einheit der ganzen Christenheit vertreten werden kann.
Und er appelliert an alle, nicht zuzulassen, dass wir zu westlichen
Uniaten degradiert werden. Dieses Schema kann nach Ansicht von
Prof. Oeyen nicht verbessert werden, es muss durch ein neues ersetzt
werden. Dieser neue Text muss enthalten :

- eine biblisch-theologisch fundierte, heilsgeschichtlich orientierte

Lehre über Vater, Sohn und Heiligen Geist nach dem Zeugnis
der Schrift,

- das trinitarische Dogma der alten Kirche in übereinstimmenden

Zeugnissen der Kirchenväter aus Ost und West,

- wenn überhaupt etwas über den Ausgang des Heiligen Geistes,
dann den ganzen Wortlaut der Thesen aus den Werken des Johannes

von Damaskus der 2. Bonner Unionskonferenz und die Erklärung der
St. Petersburger Kommission, die westliche filioque-Lehre sei mit
gewissen Korrekturen als freie Lehrmeinung zulässig. - Soweit die

Ausführungen von Prof. Oeyen.

Prof. H.Aldenhoven entgegnete, dass der Kommissionstext die
Formel «und aus dem Sohn» (filioque) in einem ganz bestimmten Sinn
zurückweist, dass aber die Frage, ob in einem anderen Sinn diese

Formel auch eine legitime theologische Lehrmeinung ausdrücken
könne, nicht berührt werde. Das sei eine Angelegenheit der theologischen

Forschung, nicht aber eines offiziellen gemeinsamen Textes.
Auch orthodoxe Theologen, die Mitglieder der Kommission sind,
haben darüber sehr differenzierte Auffassungen. Die seinerzeit von
der Petersburger Kommission geäusserte Ansicht, die aber nur eine

russische, keine gesamtorthodoxe Stellungnahme war, werde auch in
der gegenwärtigen orthodoxen Kommission vertreten. Aber auch
solche orthodoxe Theologen seien entschieden der Meinung, dass

Ausführungen darüber, welche Meinungen in welchem Sinn legitim seien,

nicht in einen kirchenamtlichen Text gehören, der feststellt, was die

beteiligten Kirchen gemeinsam als ihren Glauben bekennen. Das



— 37 —

Wort «bekennen» habe verschiedene Bedeutungsnuancen, die sich
aus dem Zusammenhang ergeben. Man könne nicht aus dem
Gebrauch des gleichen Wortes schliessen, dass damit an jeder Stelle
ohne Nuancierung das gleiche gemeint sei.

In der anschliessenden allgemeinen Diskussion blieben die

Divergenzen bestehen. Daraufhin lud der altkatholische Präsident der
Gemischten Kommission, Bischof Léon Gauthier, alle Interessierten
zu einer Aussprache ein, die am 9. und 10. Oktober 1976 in Bern stattfand.

Nur wenige (Prof. W.Küppers, Tübingen, Prof. Stalder, Bern,
Prof. C.Oeyen, Bonn, Prof. H.Aldenhoven, Bern) konnten dieser
Einladung Folge leisten. Die Frage des filioque wurde eingehend
behandelt, aber auch hier konnte keine Einigung zwischen Prof. Oeyen
und den übrigen Anwesenden erzielt werden.

Mariologie

Berichterstatter: Prof. P.Amiet, Mägden.

IJber dieses und die folgenden Themen sind die Texte noch in der
Arbeit. Für seine Erläuterungen stützt sich Prof. Amiet auf den
jetzigen Stand des Dialoges.

In der Marienlehre stehen wir bei den Verhandlungen mit den
Orthodoxen (und auch sonst schon vor folgendem Problem :

Nach dem Prinzip, wie es in der Utrechter Erklärung formuliert
ist, wonach wir uns an der alten Kircho zu orientieren hätten, sollten
wir bei der Mariologie keine Probleme mit den Orthodoxen haben.
Alle Punkte, auf die sie Wert legen, sind wirklich Allgemeingut der
Kirche. Betrachtet man die offiziellen und auch andere angesehene
altkatholische Texte, welche marianische Aussagen enthalten, etwa
aus der christkatholischen Kirche der Schweiz, dann lassen sich auch
alle Punkte finden, mit Ausnahme der Immerjungfrauschaft Mariens.
Dem steht nun aber eine weithin extrem zurückgebildete Marienverehrung

in unseren Kirchen mit Ausnahme der polnischen und
amerikanischen gegenüber. Die meisten altkatholischen Mitglieder und
Berater der Dialogkommission stehen der Marienverehrung
überzeugt positiv gegenüber. Persönlich haben sie keine Schwierigkeiten,
auf dieselben Punkte Wert zu legen, die den Orthodoxen lieb sind. Es
!st ihnen aber unbehaglich zumute, einfach sich gemäss dem Satz von
Vinzenz von Lerin zu verhalten, ohne sich Gedanken zu machen, wie
ln unseren Kirchen auch die praktische Marienverehrung gefördert



— 38 —

werden könnte. Es ist gerade hier wichtig, sich bewusst zu sein, dass

die angestrebten orthodox-altkatholischen Texte auch der aktiven
oder passiven Rezeption unterliegen. Der mariologische Text wird
ein «theologischer » Text sein. Die marianischen Aussagen sind eigentlich

- wenn sie richtig verstanden und formuliert sind - Aussagen
über Gott und Gottes Handeln.

Zwei Einzelfragen seien besonders erwähnt, nämlich die
Sündlosigkeit und die Immerjungfrauschaft Mariens. Beides ist in der
alten Kirche allgemein angenommen gewesen, wobei aber im ersten
Jahrtausend die Sündlosigkeit nicht als totale wie bei Christus
verstanden war, eine solche vielmehr abgelehnt wurde. Auch von uns ist
daher das Dogma der Immaculata Conceptio dem Inhalt nach
abzulehnen.

Oft machen uns historisch-biblische Fragen («Brüder Jesu»)
Schwierigkeiten betreffend die Immerjungfrauschaft. Nun ist es zwar
deutlich, dass das Neue Testament diese nicht bezeugt. Anderseits
widerlegt es sie auch nicht. Historisch ist die Frage offen. Die Kirche
hat sie positiv beantwortet im Sinne einer Deutung des

Christusereignisses.

Die altkatholischen Kommissionsmitglieder wollen diese Fragen
im gemeinsamen orthodox-altkatholischen Text referierend, nicht
bekennend dargestellt haben («die Kirche nennt Maria die
Immerjungfrau»).

Grundfragen der Ekklesiologie

Berichterstatter : Prof. W. Küppers, Tübingen.

Da sich auch dieser Text erst in der Entstehungsphase befindet,
müsste sich Prof. Küppers nach einer geschichtlichen Einführung mit
der Darstellung der gegenwärtigen altkatholischen Konsensusposition

begnügen.
Die Frage der Kirche wurde im Dialog erst auffallend spät

thematisiert. Ihr Zurücktreten erklärt sich einerseits aus der allgemeinen
theologischen Lage, andererseits schien für Orthodoxe wie Altkatholiken

das Ja zur alten und ungeteilten Kirche zunächst ausreichend.
Noch 1931 scheint es im Kirchenverständnis für die offizielle
Dialogführung im Oktober (IKZ, Heft 1/1932, S.22) keine Schwierigkeiten
zu geben. Um so mehr werden sie im Bereich der inoffiziellen
Begegnungen spürbar, wozu in orthodoxer Sicht das Bonner Interkom-
munion-Abkommen mit den Anglikanern beiträgt. Erst 1966 wird



— 39 —

die Aufnahme einer ausführlichen Behandlung der Ekklesiologie in
das Dialogprogramm von orthodoxer Seite gefordert. 1973 wird dieser

Forderung beim ersten Treffen der Gemischten Kommission in
Athen-Penteli entsprochen: im sechsteiligen Arbeitsprogramm
nimmt die Ekklesiologie die dritte Stelle ein (IKZ, Heft 4/1973,
S. 182-192). Zugleich wird das grosse Thema in neun konkrete
Unterthemen aufgeschlüsselt. Seither liegen zwar von beiden Seiten von
dazu beauftragten Theologen Texte vor, doch ist es zur eingehenden
gemeinsamen Behandlung derselben noch nicht gekommen.

Die in zwei altkatholischen Konsultationen in Bern 1975 und
1976 als Konsensustext erarbeitete Fassung beruht auf der Einsicht
der patristischen Grundlagen für die Klärung der Ekklesiologie im
Dialog. Dabei sind die getrennten Vorarbeiten mehr und mehr in
Analogie zum Vorgehen auf orthodoxer Seite in einen gemeinsamen
Text integriert worden.

Dabei ist zu beachten, dass die Lehre von der Kirche, die stets im
Sinne des Festhaltens an der «alten ungeteilten Kirche » verstanden
wurde, im Laufe der letzten hundert Jahre sehr verschiedenen
Einflüssen ausgesetzt wurde, ohne dass immer die nötigen Klärungen
erfolgten oder sich im Bewusstsein der Gemeinden und des Klerus
ergaben und durchsetzten. Das gilt gewiss auch für die Aussagen des

«Glaubensbriefes» der altkatholischen Bischöfe von 1969, obwohl
gerade dieser erst für die orthodoxe Seite eine offizielle Dialogaufnahme

durch die seit 1962 beschlossene «gemischte Kommission»

ermöglicht hat (Kalogirou, Zeitschrift der theologischen Fakultät,
Thessaloniki, 1971, S. 21-24).

Das Wesen der Kirche wird gesehen als das Geheimnis
gottmenschlicher Wirklichkeit des Leibes Christi auf dem Grund der
Offenbarung des dreieinigen Gottes in seiner Schöpfung und zu
deren Erlösung. Hierauf beruhen die Merkmale der Heiligkeit,
Einheit, Katholizität und Apostolizität der Kirche.

Die Frage nach den Grenzen der Kirche soll nicht in Bahnen
konfessioneller Kontroverstheologie, sondern vom Verständnis des

Wesens der Kirche selbst her behandelt werden. So gesehen sind nur
diejenigen Kirchen Repräsentanten der Einen und Wahren Kirche,
die die Fülle des Glaubens und der Wahrheit der Einen Katholischen
Kirche sichtbar bewahren bzw. bereit sind, diese anzuerkennen und
selbst wiederzugewinnen.

Vom grundlegenden Verständnis der Kirche her ist es möglich,
zu einem orthodox-altkatholischen Konsensus in den Fragen der



— 40 —

Autorität und der «Unfehlbarkeit» der Kirche zu kommen. Dabei
entsprechen dem Begriff der Autorität im Griechischen die drei nicht
voll identischen Begriffe exousia, authentia und kyros, während es

für die lateinische infallibilitas im Griechischen nur to alatheton gibt.
Altkatholischerseits wird dafür jetzt «Untrüglichkeit» verwendet, ein

Begriff, der schon von J.A.Möhler und I.v.Döllinger gebraucht
wurde (J. Finsterhölzl : Die Kirche in der Theologie I.v. Döllingers,
S.466; J.A.Möhler: Symbolik, S.418). Grund und zugleich Inhalt
der Autorität der Kirche wie der Autorität in der Kirche kann vom
Verständnis ihres gottmenschlichen Wesens her nur che sie begründende

Offenbarung Gottes in Jesus Christus sein. Durch die
Geistsendung wird sie zur Sein und Leben der Kirche durchwirkenden
Vollmacht und Authentizität und trägt ihre Untrüglichkeit. Untrüglichkeit

ist der Kirche eigen, im Verständnis ihrer bleibenden
Bindung an die Wahrheit, wie die Väter der alten Kirche dies den
neutestamentlichen Aussagen entnahmen, geradezu im Sinne einer
Zusammenfassung der vier Merkmale des Glaubenssymbols : Als die
Eine, Heilige, Katholische und Apostolische ist die ganze Kirche Leib
des Herrn, der von sich sagte, er sei der Weg, die Walirheit und das

Leben. Dieses Leben aus der Wahrheit Gottes ist eine Verheissung
und Gabe an die Eine und Ganze Kirche. Und hier liegt der entscheidende

Unterschied zu jener späteren Entwicklung, die mit der
Bindung der Untrüglichkeit an die Effizienz bestimmter Funktionen
schliesslich zur Bindung an die herausgehobene Funktion des Petrus-
amtes führte. Ein unkirchliches Autoritätsverständnis führte zum
unhaltbaren Infallibilitätsverständnis. Es ist deshalb von besonderer

Bedeutung für die altkatholische Kirche, mit ihrer Ablehnung des

I.Vatikanums nicht zur Ablehnung der Untrüglichkeit der Kirche
überhaupt fortzuschreiten. Im Sinne ihrer Hinwendung zur Alten
Kirche ist es vielmehr allein angemessen, mit der orthodoxen Kirche
sich gerade heute wieder auf die wahre Untrüglichkeit der Kirche als
den Inbegriff ihrer Heiligkeit, Einheit, Katholizität und Apostolizität

zu besinnen und daran festzuhalten.
In der Anerkennung des altkirchlichen, synodal-episkopalen

Prinzips der kirchlichen Verfassung und Ordnung stimmen die orthodoxe

und die altkatholische Kirche überein. Dementsprechend gibt
es auch Übereinstimmung im Verständnis der Konziliarität der
Kirche, d. h. besonders auch ihrer ökumenischen und örtlich-regionalen

Synoden, sowie der von diesen erlassenen Kanones. Besonderen
Ausdruck findet diese Übereinstimmung in der altkatholischen An-



— 41 —

nähme der sieben ökumenischen Synoden, in deren Unterstellung
unter die Autorität des Heiligen Geistes im Glaubensverständnis der
Gesamtkirche und in dem Bestreben, sich in den Rechtsordnungen an
den Kanones der Alten Kirche zu orientieren bzw. diese in Geltung zu
belassen oder neu in Geltung zu setzen.

In der biblisch begründeten und patristisch entfalteten Lehre
von dem erhöhten Herrn Jesus Christus als dem alleinigen Haupt des

Leibes, d. i. der Kirche, fassen sich die Grundzüge orthodoxer und
altkatholischer Ekklesiologie zusammen. Deshalb sind auch im Bereich
des bischöflichen Amtes alle Bischöfe bis hinauf zu den Patriarchen
und dem Bischofvon Rom als dem Primus inter pares gleicher Würde,
ungeachtet der sachlichen Stufungen ihres Dienstes in der
Gliedschaft des Leibes Christi.

Abschliessend sei festgestellt, dass in allen berührten Grundfragen

der Ekklesiologie Orthodoxe und Altkatholiken sich ohne
trennende Gegensätze als Glieder örtlicher Kirchen in der Gemeinschaft

der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche
zu erkennen und bekennen vermögen.

Interkommunion

Berichterstatter: Prof. P.Amiet, Mägden.
Korreferent: Pfr. F.Warnung, Salzburg.

Prof. »Amiet stellt zuerst fest, dass der Begriff der Interkommunion

gewisse Beziehungen zwischen den Konfessionen meint. Die
Interkommunion setzt also die Existenz von Konfessionen voraus.
Von Konfessionen redet man dann, wenn man anerkennt, dass
ausserhalb der eigenen Kirche auch noch Kirche sei, obwohl (noch) keine
Gemeinschaft da ist. Das heisst also, dass man die Kirche für gespalten

und zertrennt hält. Im Vertrauen auf die Treue des Einen Herrn
der Kirche weiss der Glaube aber nur von Einem Leib Christi ; er
bekennt die Eine Kirche. Für den Glauben ist es schlechterdings ein
Widersinn, die Existenz mehrerer, nicht geeinter Kirchen
anzuerkennen. Eine Interkommunion aber kann als eine solche Anerkennung

der Gespaltenheit verstanden werden.
Der Glaube dagegen kennt nur die Communio, die Gemeinschaft

der Gläubigen, die sich da ereignet, wo man in den andern - bei aller
antlitzhaft verschiedenen Ausprägung - sich selber wiedererkennt.
Wo immer Christen sind, da sind sie Glieder am Leib Christi. Und wo



— 42 —

immer sich zwei oder drei in Seinem Namen versammeln, da ist Er;
und Christus ist nicht teilweise da, sondern als der Eine und ganze
Christus. Wenn nun diese Christen andern begegnen, so erkennen sie

sich in ihnen wieder und haben dementsprechend mit ihnen Gemeinschaft

und nicht bloss «Inter »-Kommunion.
Wenn aber nicht erkannt wird, dass die andern mit einem selbst

identisch sind - anders gesagt : wenn deren Katholizität nicht
anerkannt wird -, dann ist auch weder eine Communio noch eine
Intercommunio möglich, sondern dann wird man sich - insofern man eben
doch vermutet, es sei auch dort Kirche - bemühen, die Katholizität
zu erkennen.

Es war prinzipiell stets die altkatholische Haltung, nur mit
Kirchen Gemeinschaft zu haben (und die eigentliche und höchste
Form der Gemeinschaft ist die eucharistische), deren Katholizität
wir anerkennen können.

Ein spezielles Problem stellt nun dies dar, dass man sich bei uns
nicht genügend bewusst war, dass die Gemeinschaft eine ganzheitliche

sein muss. Wir sahen z.B. nichts Besonderes in der Tatsache,
dass Anglikaner in Deutschland nicht Glieder der altkatholischen
Bistums sind. In der Frage muss man unterscheiden zwischen dem,
was theologisch-kirchlich das einzig Vertretbare ist, nämlich die
Pflicht zur ganzheitlichen Gemeinschaft, und den praktischen, pasto-
ralen Schwierigkeiten, die evtl. Notlösungen nahelegen. Prinzipiell
hat aber zu gelten, dass, wer an der Eucharistie der Kirche teilnimmt,
auch verantwortlich ist für diese Kirche, finanziell und rechtlich.
Man kann die Kirche nicht in Bestandteile zerlegen und dann
einzelne auswählen.

Nach dem Gesagten dürfte deutlich sein, dass die Gespräche mit
den Orthodoxen die gegenseitige Anerkennung der Katholizität
anstreben - evtl. auch die Heilung einzelner Defekte -, aber nicht dies,
dass wir die Orthodoxen zu Altkatholiken umformen noch wir uns
erst orthodox machen mussten.

Herr Pfr. F.Warnung (Salzburg) zögerte zuerst, das Korreferat
anzunehmen. Er fühlt sich und ist in erster Linie Seelsorger und
Gemeindepfarrer, und seine Arbeit lässt ihm zu wenig Zeit, um intensiv

in diese heikle Materie einzudringen. Andererseits ist z.B. auch im
«Ökumenischen Arbeitskreis » in Salzburg, in dem er mitwirkt, dieser
Problemkreis wiederholt und oft recht hitzig diskutiert worden. So

hat er seine Bedenken zurückgestellt und als interessierter Christ und
Zeitgenosse es gewagt, einen Beitrag zum Gespräch zu leisten.



— 43 —

Im Laufe seiner Ausführungen stellt der Korreferent lieber Fragen

auf, als er »Antworten geben kann oder will. Seine erste kritische
Frage lautet daher: Ist die Feier des Herrenmahlcs primär dazu da,
che versammelte Gemeinde als «Leib des Herrn» aufzubauen, wie eine
bestimmte Sakramentstheologie immer wieder behauptet Kirche
und Eucharistie sind in seinen Augen wohl beziehentliche Grössen,
aber es ist doch nicht so, dass die Eucharistie ihre Kraft und ihre
Wirksamkeit in erster Linie der Kirche verdankt, auch nicht einer
Kirche, die sich selbst als «Ursakrament» oder als gottgewirktes
«theandrisches Mysterium» versteht. Herr und Geber der Eucharistie

- wie auch Herr der Kirche und ihr Gegenüber - ist doch einzig
und allein Christus. Diese Wahrheit ist, soweit er es sieht, in der
orthodoxen Ekklesiologie wie auch in der Sakramentslehre, die ja
mehr von patristischem als von neutestamentlichem Gedankengut
geprägt wird, doch ein wenig zu kurz gekommen. Wohl hat die
Eucharistie etwas mit Kirche zu tun. Die Kirche ist nicht nur
Heilsgemeinde, sondern immer auch «Exodusgemeinde». Hier hat nun
gerade die Eucharistie eine kritische Funktion in der Kirche zu
erfüllen, denn das hier und heute gefeierte Herrenmahl weist zugleich
auf die Heilszukunft hin und auf das Mahl im «Reiche Gottes». Dieser
eschatologische Aspekt, ja Vorbehalt lässt es möglich, ja geboten
erscheinen, das Herrenmahl nicht nur präsentisch und innerkirchlich
als Selbstdarstellung, sondern auch ökumenisch und interkirchlich
als Selbstüberschreitung zu feiern. Die Kirche kommt her vom Kreuz
des geschichtlichen Jesus von Nazareth, den sie als ihren Herrn und
endzeitlichen Retter bekennen darf, und sio steht somit noch immer
unter dem Kreuz, und zwar nicht als klagende Trauergemeinde,
sondern als angeklagte und freigesprochene Sündergemeinde. Diese

wichtige Aussage biblisch-paulinischer Verkündigung kann und soll
die Gemeinde des Herrn vor allem kirchlichen Triumphalismus
bewahren und auch davor, das Herrenmahl einseitig als Mahl der Reinen

und Heiligen feiern zu wollen, eine Versuchung, der die Kirche
mehr als einmal erlegen ist. Pfr. Warnung denkt hier z.B. an die

Liturgie der alten Kirche und an den Ausruf vor der Kommunion :

«Sancta Sanctis!». Welch ein Gegensatz zu den Mahlfeiern Jesu, der
Sünder und Zöllner, kultisch und moralisch Unwürdige an seinen
lisch geholt hat, und dies ohne jede Vorbedingung und Vorleistung.
Eine Kirche, die sich also einseitig als Gemeinde der Heiligen und am
Heiligen versteht, läuft Gefahr, das Heil dadurch gerade zu verlieren,
jenes Heil, das uns eben nur als Gnade - «gratia gratis data», wird



44

Augustinus nicht müde, zu betonen! - geschenkt wird und das
niemals als Verdienst und Leistung unser Besitz und eigen werden
kann.

Die zweite Frage des Korreferenten lautet: Sind die Kirchen
überhaupt berechtigt, die Gemeinschaft am Tisch des Herrn von der
Zugehörigkeit zur eigenen Kirche und Konfession abhängig zu
machen bzw. diese ausschliesslich an die Kirchenmitgliedschaft zu binden

Der Herr der Kirche und sein Geist, der die Gemeinde, ja die

ganze Welt in die je grössere Wirklichkeit des Gottesreiches hinüberführen

will, sollte uns ein solches Denken und erst recht solches Handeln

verbieten. Es ist die kirchliche Selbstzentriertheit und
Selbstgefälligkeit, die sie zu Gefangenen ihres eigenen Systems und ihres
Selbstverständnisses hat werden lassen. Ein System aber, das nur
um sich selber kreist - auch wenn es Gott oder Christus emphatisch
zum Zentrum erklärt, wie es die Kirchen ja tun -, das bewegt sich
wohl noch, aber es bewegt sonst nichts mehr. Die vielbeklagte Sterilität

des kirchlichen Apparates hat hier ihre tiefste Wurzel. Andererseits

ist die Kirche gerade dann und dort zu einem Leuchtzeichen für
die Welt geworden, wo sie mutig und beherzt geschichtlich verfestigte
Strukturen und Versteinerungen in Lehre, Kult und Ethos aufgebrochen

oder überwunden hat. Hier ist etwa der Aufbruch der
römischkatholischen Kirche im IL Vatikanum und in den Jahren danach

gemeint. Inzwischen hat ja auch da - leider - die Angst vor der Freiheit

wieder die Oberhand bekommen. Die angedeutete Selbstgefälligkeit

der Kirchen ist natürlich das grösste Hindernis für die kirchliche
Ökumene und für die Interkommunion. Hans Jürgen Schultz hat
einmal geschrieben, Jesus von Nazareth sei für die Kirche nicht so
sehr ein «Stifter», sondern eher ein «Anstifter». Diese Auffassung
könnte uns doch auch in der Frage der Interkommunion ein gutes
Stück weiterbringen, nämlich dann, wenn wir Jesus von Nazareth
auch bei der Feier des Herrenmahles nicht nur als Stifter : «Tut das zu
meinem Gedächtnis », sondern auch als Anstifter wirksam lassen, als

Anstifter einer grösseren Freiheit und als Quelle einer wahrhaft
katholischen, und ökumenischen Gemeinschaft aller Christen, ja
letztlich sogar aller Menschen. Ob ein rein kultisch-sakramentales
Verständnis, das fast gänzlich den Bezug zur realen Welt und Umwelt
der Menschen verloren hat und das praktisch zum Symbol eines

Mahles zusammengeschrumpft ist, das zu leisten vermag, ist zu
bezweifeln. Pfr. Warnung meint, der Schritt zur grösseren Offenheit
und Kommunikationsfreudiskeit unserer Gottesdienste und Eucha-



— 45 —

ristiefeiern wird in der eigenen Gemeinde und Kirche beginnen
müssen.

Der Korreferent zitiert Wolfhart Pannenberg, der in seinen
«Thesen zur Theologie der Kirche» sagt: «Da die Einladung Jesu
selbst in ihrer unbeschränkten Offenheit die Grundlage der
Mahlgemeinschaft mit ihm ist, hat der Liturg bei der Feier des Herrcnmahles

nur die Einladung Jesu zu vermitteln. Er darf sie nicht von sich aus
einschränken, denn es handelt sich ja um das Mahl des Herrn, nicht
um die Veranstaltung einer Kirche. Insbesondere darf die Zulassung
nicht wegen Differenzen im Verständnis des Herrenmahles oder

wegen sonstiger Unterschiede in Lehre und kirchlicher Ordnung
verweigert werden. Die dem entgegengesetzte Praxis der Exkommunikation

in der Kirchengeschichte und in den heutigen Konfessionskirchen

steht im Widerspruch zum Wesen des Herrenmahles. Die
Interkommunion ist nicht von einer Übereinstimmung in allen sonstigen
Fragen der Theologie und der Kirchenordnung abhängig zu machen,
sondern (sie) begründet und manifestiert eine Einheit unter Christen
über alle derartigen Unterschiede hinweg.» Pfr. Warnung bezieht
sich weiter auf Jürgen Moltmann, der in «Kirche in der Kraft des

Geistes» argumentiert: «Die Kirche verdankt ihr Leben dem Herrn
und ihre Gemeinschaft seinem Mahl, nicht umgekehrt. Seine Einladung

ergeht an alle, die einzuladen er gesandt ist. Würde die Kirche
die Offenheit seiner Einladung von sich aus begrenzen, so würde sie

aus dem Mahl des Herrn ein Kirchenmahl machen und nicht die
Gemeinschaft mit ihm, sondern ihre eigene Gemeinschaft in den

Mittelpunkt stellen. Mit dem Ausdruck «Herrenmahl» betonen wir
darum den Vorrang Christi vor seiner irdischen Kircho und stellen
jedes konfessionell begrenzte Kirchenmahl in Frage.» Moltmann
spricht auch davon, dass der evangelische (hier nicht im konfessionellen

Simi gemeint) Charakter des Herrenmahles durch eine
dreifache Gesetzlichkeit verdorben wurde, durch die dogmatische
Gesetzlichkeit, die den rechten Glauben im Sinn der wahren Lehre und
der orthodoxen Formel zur Vorbedingung für die Mahlgemeinschaft
macht, durch die moralische Gesetzlichkeit «Oft werden Beichte und
Absolution vor das Herrenmahl gestellt, so dass die offene und
zuvorkommende Einladung Christi mit den gesetzlichen Auflagen und
moralischen Bedingungen der Zulassung verknüpft wird»), durch die
hierarchische oder juridische Gesetzlichkeit, die die Gültigkeit und
Wirksamkeit des Sakramentes von der Anerkennung bestimmter
kirchlicher »Ämter abhängig macht. Pfr. Warnung hat diese evange-



46

lischen Autoren deshalb etwas ausführlicher zu Wort kommen lassen,
weil er verhindern möchte, dass unser Dialog mit der Orthodoxie zu
einlinig und weltfremd geführt wird, nämlich unter Ausblendung
oder durch Nichtbeachten anderer Auffassungen, die heute sehr wohl
im ökumenischen Gespräch eine Rolle spielen und die sich mindestens
ebenso auf die Schrift berufen können wie die sogenannten «alten»
Antworten. Der Korreferent hat bisweilen das Gefühl, als sei unser
Gespräch mit den Orthodoxen gar kein wirklicher Dialog, bei dem
sich zwei gleichberechtigte kirchliche Partner frei und offen aussprechen,

sondern eher ein «Verhör». Der orthodoxe Partner ist von seiner
Orthodoxie (sprich Rechtgläubigkeit) so fest überzeugt, dass er
meint, nichts anderes tun zu müssen, als die altkatholischen Kirchen
auf ihre - möglichst wortgetreue - Übereinstimmung in der
Glaubenslehre zu überprüfen. Abschliessend bemerkt er noch : «Um bei
orthodoxen Hierarchen eine gute Figur zu machen, tut man heute so,
als sei die Interkommunion mit der anglikanischen Kirchenfamilie
ein voreiliges und unbedachtes Unternehmen gewesen, von dem man
heute wünschen muss, es sei erst gar nicht zustande gekommen ; das

wird zwar so offen und ungeschützt nicht direkt ausgesprochen, aber
doch gelegentlich angedeutet, besonders dann, wenn wieder einmal
von der positiven Einstellung der anglikanischen oder der Episkopalkirche

zur Ordination der Frau oder von Unionsplänen mit den
Methodisten die Rede ist.»

Es versteht sich von selbst, dass den Ausführungen von Pfr.
Warnung eine rege Diskussion folgte. Zuerst wurde kritisiert, dass zu

ekklesiologischen Teilfragen evangelische Theologen (Pannenberg,
Moltmann usw.) ausführlich zitiert wurden, die nicht das katholische
Kirchenverständnis teilten und die Kirche als ein je sich vollziehendes
Geschehen sähen, ohne den währenden Gemeinschaftscharakter
genügend in den Blick zu bekommen. Andere würdigten dagegen, dass

im Korreferat die Sündhaftigkeit der Kirche, die Realität ihrer
Gespaltenheit ernst genommen sei, die sich eben als «Sein in Konfessionen»

darstellte. Es sei realistisch, im theologischen Gespräch
davon auszugehen und auch zu sehen, dass die Kirche unterwegs zur
eschatologischen Vollendung sei. In diesem Kontext sei die Frage der
Interkommunion bzw. der Exkommunikation zu stellen, das Suchen
nach Einheit, wo und wie sie heute möglich sei, bzw. das Sich-Ver-
schliessen gegenüber dieser Einheit. Andererseits wurde Kritik an der

Fragestellung angebracht: Wer lädt ein, die Kirche oder der Herr,
mit der Antwort: der Herr. Die Konsequenz ist, dass die Gemein-



— 47 —

schaff, die die Mitglieder verpflichtet, in den Hintergrund tritt. Es
bleibt eine Hierarchie, die die Sakramente als Gnadenmittel verwaltet

und mehr oder weniger beliebig austeilt. Folgender Vergleich
wurde gemacht: das Personal eines grossen Warenhauses bietet
Waren an, jeder kann nehmen, was und wieviel er will.

Der Verindividualisierung der Laien entspricht ein autoritäres
Verhältnis von .Hierarchie-Laienschaft, weil diese sich mcht äussern
kann. Deshalb braucht es eine stukturierte Gemeinschaft vor und
nach der Eucharistiefeier, die die Gemeinschaft ausdrückt und stiftet.

Dies wird durch die apostolische Sukzession geleistet, welche die
Laien zu Repräsentanten des Heiligen Geistes werden lassen kann.
Dazu wird ergänzend ausgeführt, dass Versöhnung und Erlösung,
Begegnung mit Gott, sich stets im Kontext von Gemeinschaft ereignet.

Auch die Eucharistiefeier gehört in diesen Kontext. Was die
Interkommunion betrifft, sollte man die Frage so stellen: Was ist
sinnvoll und was nicht Gewöhnlich stellt man die Frage aber unter
dem Gesichtspunkt von Erlaubnis und Verbot («Zulassung»), die
dann juristisch geregelt wird. Wer sich unter diesem Gesichtspunkt
nicht orientieren will oder kann, weil es keinen ekklesiologischen Sinn
ergibt, wird dann als «Bremser», als konservativer, engstirniger, sich
abschliessender Neinsager abgestempelt. Interkommunion und
Exkommunikation sind verschiedene Fragen. Verzicht auf Interkommunion

ist nicht nur negativ, wozu man ihn macht, wenn man in
dieser Frage von Dürfen oder Nichtdürfen spricht. Er ist dann positiv,

wenn er bedeutet, dass man sich nicht vorschnell mit einer
ungenügenden Einheit zufriedengibt. Ferner wird bemerkt, dass eine

Stellungnahme zur altkatholisch-anglikanischen Vereinbarung von
1931 nur gemeinsam zwischen Anglikanern und Altkatholiken erfolgen

darf: was bedeutet sie, was bedeutet sie nicht.

Die Einheit der Kirche
und die örtlichen Kirchen

Berichterstatter: Prof. H.Aldenhoven, Bern.

Das Thema ist von grosser Bedeutung. Es geht hier um die
theologischen Grundlagen, die auch das Verhältnis zwischen den orthodoxen

und altkatholischen Kirchen beim Zustandekommen ihrer
Einigung bestimmen müssen. Dabei stellt sich die Frage, wie die von
N. Afanassieff entwickelte sogenannte «eucharistische Ekklesiolo-



— 48 —

gie», die dann vor allem von dem griechischen Theologen J. Zizioulas
auf Grund der Überlieferung der ersten drei Jahrhunderte weitergeführt

und korrigiert wurde, zu berücksichtigen ist. Da bei Zizioulas
die Sicht der Einheit in der Eucharistie vor allem durch die der Einheit

im Bischof ergänzt wird, kann man bei ihm nicht mehr einfach
von eucharistischer Ekklesiologie sprechen. Die Auffassungen der
genannten Theologen sind als solche weder in der orthodoxen noch in
der altkatholischen Kirche rezipiert. Insofern sie aber auf die
Überlieferung der Alten Kirche insbesondere der ersten drei Jahrhunderte
zurückgehen, können sie von orthodoxen und altkatholischen Theologen

nicht übergangen werden.
Es sollte daher nach Meinung der altkatholischen Mitglieder der

Subkommission im gemeinsamen Text davon gesprochen werden,
dass die Eine Kirche in den verschiedenen örtlichen Kirchen
existiert, deren Einheit in der Feier der Eucharistie, die in Verbindung
mit dem rechtmässigen Bischof und seinem Presbyterium geschieht,
ihren Mittelpunkt hat. Das Leben aller örtlichen Kirchen ist
unbeschadet aller Verschiedenheiten seinem Wesen nach ein und
dasselbe. Dabei ist das gottmenschliche Leben der Kirche nicht auf die
einzelnen Kirchen aufgeteilt, sondern jede besitzt es in seiner Ganzheit.

So bildet sich in der Einheit der örtlichen Kirchen die Einheit
der Heiligen Dreifaltigkeit selbst ab. Die Einheit der örtlichen
Kirchen muss in ihrer Gemeinschaft und ihrem Zusammenwirken zum
Ausdruck kommen.

Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession

Berichterstatter: Prof. H.Aldenhoven, Bern.

Durch die Apostel hat die ganze Kirche apostolischen Charakter
erhalten, denn sie lebt aus dem Glauben an das von den Aposteln
verkündete Evangelium und gibt dieses weiter. Die apostolische
Aufgabe, die Gemeinde immer wieder zu sammeln und aufzubauen durch
die Verkündigung des Wortes Gottes und durch den Vorsitz im
liturgischen und sakramentalen Leben, besonders bei der Feier der heiligen

Eucharistie, muss aber von bestimmten Personen wahrgenommen

werden. Die Berufung dieser Amtsträger in der apostolischen
Sukzession geschieht durch die Kirche in der Wahl bzw. Benennung
des Amtsträgers und die sakramentale Handauflegung. In der
apostolischen Sukzession gibt die Kirche ihr eigenes Leben weiter.



— 49 —

Das apostolische »Amt hat sich in Episkopat, Presbyterat und
Diakonat gegliedert. Dabei repräsentiert der Bischof in seiner Kirche
Christus als den einen Herrn und ist daher Symbol und Hüter der
Einheit, während das Presbyterkollegium den kollegialen Charakter
des apostolischen Amtes repräsentiert. Der Diakonat als eigenes Amt
hebt den im apostolischen Amt notwendig enthaltenen diakonischen
Aspekt hervor.

Probleme der praktischen Annäherung

In seinem Korreferat zu den Themen «Die örtlichen Kirchen und
die Einheit der Kirche. Die Notwendigkeit der apostolischen
Sukzession» legte Dekan Pfr. S.Kraft (Karlsruhe) den Schwerpunkt auf
Probleme praktischer Natur. Er bemerkte eingangs, dass die

Umstrukturierung der Bevölkerung nach dem Zweiten Weltkrieg eine
konfessionelle Umschichtung ergeben hat (dies wird wohl auf deutsche

Verhältnisse zutreffen). In früher konfessionell homogenen
Gebieten stehen heute verschiedene Kirchen einander gegenüber.
Wo man mit dem zunehmenden Erwachen des ökumenischen
Bewusstseins die konfessionelle Vielfalt als Chance zu Gespräch und
Begegnung nützte, waren nicht selten altkatholische Pfarrer und
Gemeinden in besonderer Weise engagiert. Die Öffentlichkeit vereinfacht

immer noch das Problem, indem sie höchst summarisch von
den «beiden Kirchen» spricht, dabei die Heterogenität des Protestantismus

ebenso übersieht wie die Existenz anderer Gemeinschaften,
von denen z.B. in der Bundesrepublik Deutschland die Griechisch-
Orthodoxe Kirche heute die drittgrösste Konfessionsgruppe
darstellt.

Ein ganz besonderes Problem ist dasjenige der Rezeption.
Begegnungen und Gespräche auf höchster Ebene und deren Ergebnisse,
aber auch basisnähere Beratungen in ökumenischen Räten und
Arbeitsgemeinschaften dringen nur in seltenen Fällen ins Bewusstsein
der Ortsgemeinde.

In örtlichen und regionalen ökumenischen Arbeitsgemeinschaften
sollten westliche mit orthodoxen Christen am ehesten ins

Gespräch kommen. Aber auch hier, unter Partnern mit verhältnismässig
grossem Probleminteresse, begegnet man einer doppelten
Sprachbarriere

: einmal den unzureichenden deutschen und andererseits gar
nicht vorhandenen neugriechischen, serbischen o.a. Sprachkenntnissen,

sodann der beiderseitigen Schwierigkeit, verschiedenartige



— 50 —

Denkansätze und -formen und spirituell-theologische Erfahrungen
nachzuvollziehen. Probleme, die den einheimischen Christen auf den

Nägeln brennen, interessieren viele Orthodoxe wenig. Man denke an
Fragen der Liturgiereform, an Bedeutung und Struktur ökumenischer

Wortgottesdienste, an gemeinsame liturgische Texte und
Gesänge, an die konfessionell gemischte Ehe (ein Problem, das sich
für den Orthodoxen vielfach schon vom staatlichen Recht her anders

stellt), aber auch an die Frage der Interkommunion.
Eine weitere Schwierigkeit kommt dazu : Der für die orthodoxe

Welt aufgeschlossene Christ des Westens (und vielleicht sogar der
orthodoxe Seelsorger überträgt vorschnell theologische Realitäten
auf die konkrete Gemeindesituation, die ihm nun am Ort begegnet.
Man stellt sich dann fälschlicherweise vor, soundsoviel tausend orthodoxe

Mitchristen in unserer Nachbarschaft bedeuteten auch ebenso
viele engagierte Praktikanten. Mussten wir statt dessen nicht damit
rechnen, dass unsere Entchristlichung auf die ausländischen
Arbeitnehmer ansteckend wirkt, ja dass selbst ihre gottesdienstliche
Zusammenkunft stärker dem Wunsch entspringt, ein Stück Heimat in
der Fremde zu finden, als typisch orthodoxem Selbstbewusstsein

In unseren altkatholischen Gemeinden (und mutatis mutandis
auch in den Gemeinden anderer «einheimischer» Konfessionen)
erscheint das Gespräch mit der Orthodoxie nicht vordringlich und
wichtig. Ihr ökumenisches Interesse richtet sich vor allem auf die

Begegnung mit den Partnerkirchen, mit denen sie ja häufig schon
durch die Konfessionszugehörigkeit nächster Angehöriger Kontakt
haben. Bei Taufen, Eheschliessungen und Bestattungen, aber auch
bei der Erstkommunion und Konfirmation entstehen dazu jene
Berührungspunkte mit dem ökumenischen Problem vor Ort, die für die

Gläubigen unmittelbar und existentiell bedeutsam sind.
Über dasselbe Problem (praktische Annäherung) sprachen

ferner:

Frau Dr. E.Kreuzeder, Wien, Pfr. R.Lauber, Trimbach, Dr.
F. Jakupcic, zur Zeit Wien, und Dr. M.Dobrovoljac, zur Zeit Unter-
ägeri.

Es ist nicht möglich, im Rahmen dieses Berichts auf alle Voten
einzugehen. Ich werde mich mit demjenigen von Frau Dr. Kreuzeder
begnügen. Weiter sei bemerkt, dass sich Dr. Jakupcic und Dr. Dobro-
voljac in ihren Ausführungen auf die Verhältnisse in Jugoslawien, sei

es intern zwischen den Altkatholiken verschiedener Richtungen oder
zwischen den Orthodoxen und den Altkatholiken, bezogen haben.



— olili
ihrem Votum wies Frau Dr. Kreuzeder darauf hin, dass die

positiven Möglichkeiten für eine Annäherung zwischen Altkatholiken
und Orthodoxen kaum an einem anderen Ort Mittel- und Westeuropas

derart vorgegeben zu sein scheinen wie gerade in Wien, der
ehemaligen Hauptstadt eines riesigen Vielvölkerstaates. Da die orthodoxen

Patriarchate Europas fast lückenlos in Wien vertreten sind,
müsste man meinen, unter solch günstigen Voraussetzungen ergebe
sich ein guter, ja inniger Kontakt, um so mehr, als das gesamtökumenische

Klima ein ausgezeichnetes ist. Ja und nein Ja insofern, als

bezüglich der ökumenischen Zusammenarbeit ein bestimmter
Personenkreis auf allen möglichen Ebenen immer wieder zusammentrifft,
was vielfach zu persönlichen Freundschaften und Bindungen
gesellschaftlicher Art geführt hat. Anders ist es mit den Gemeinden. Wohl
kommt man als ökumenisch arbeitender Mensch immer wieder bei
verschiedenen Einladungen mit Mitgliedern der jeweiligen orthodoxen

Gemeinden zusammen und hat mehrere im Laufe der Jahrzehnte
auch persönlich kennengelernt. Es handelt sich dabei aber fast immer
um Menschen, die schon jahrzehntelang in Österreich leben, ja sogar
hier geboren sind, es sind einfach Österreicher, die einer anderen
Kirche angehören, und das Zusammentreffen mit ihnen spielt sich
kaum anders ab als ein solches mit einem evangelischen oder
methodistischen Christen.

Trotz ihrer zahlenmässig starken und historisch alten Präsenz
in Österreich und vor allem in Wien sind die Orthodoxen zumindest
für das Kirehenvolk, aber auch für manche Geistliche, etwas Exotisches,

das wohlwollend toleriert wird, wie alles Hübsche und Exotische,

das aber letzten Endes fremd geblieben ist. Zu echt menschlichchristlichen

Kontakten kommt es kaum. Die Votantin stellte fest,
dass sich eine Trennung, die rund tausend Jahre besteht, nicht leicht
überwinden lässt. Wie überall bei zwischenmenschlichen Beziehungen

werden persönliche Kontakte einzelner nach und nach manche
Breschen schlagen. Es ist natürlich auch eine Sache der Erziehung,
der dauernden Bewusstseinsbildung des Kirchenvolkes, die den
Verantwortlichen aufgegeben ist.

Abschliessend sei noch folgendes erwähnt :

Internationaler Altkatholiken-Kongress 1978

Auf Wunsch der Vorbereitungskommission des Internationalen
Altkatholiken-Kongresses, der 1978 in Holland abgehalten wird,
befasste sich die Theologenkonferenz auch mit dem Kongressthema.



— 52 —

Man ging davon aus, den Eindruck von Luzern wieder aufleben zu
lassen. Der Wunsch wurde geäussert, man solle von der Erneuerung
der Kirche, von der lebendigen Gemeinde ganz konkret sprechen,
wobei der spirituelle Aspekt dieses Fragenkomplexes zu unterstreichen

sei. Der Schwerpunkt dürfe nicht bei theoretischen Ansätzen,
sondern bei der Erfahrung liegen. Die definitive Festlegung des Themas

ist Sache des Ständigen Internationalen Kongressausschusses.

Theologenkonferenz 1977

Die nächste Theologenkonferenz findet vom 5. bis 10. September
1977 in Holland statt und wird folgendes Thema behandeln: «Die

besonderen Dienste und Gnadengaben in der Kirche.»

Die Sekretärin :

Ciaire Aldenhoven, Bern


	17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

