
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 4

Artikel: Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis
1971 [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 224 —

Die Internationalen altkatholischen
Theologentagungen von 1950 bis 1971

(Fortsetzung*)

8. Studientagung vom 12. bis 18. Oktober 1959 in Solothurn

Hauptthemata: Der Heilige Geist und das Amt der Kirche-
Nichttheologische Faktoren bei der Entstehung der altkatholischen

Kirchen

Die Tagung stand unter der Leitung von Prof. Dr. P. J. Maan.
Das Protokoll wurde abgefasst von E. W. Heese, Dr.E. Kreuzeder und
Dr. J. Waldmeier53.

Referate und Diskussionen

Über «Geist, Berufung und Auftrag im Alten Testament»

spricht Prof. Dr. W.Küppers. Ausgehend von der Frage, wie
das mit «ruah» bezeichnete göttliche Handeln sich im Alten Testament

darstellt, betont der Referent, dass mit «Geist Gottes» Gott
selbst in seinem Handeln an der Welt gemeint ist. In der Verbindung
mit dem «Wort Gottes» verdeutlicht «Geist» die Macht- und Kraft-
Seite der Wirksamkeit Gottes, während «Wort» mehr aufdie
Personhaftigkeit Gottes zielt. Grundlegend ist dabei der Gegensatz von
Gott und Welt, von Geist und Fleisch. Für Vorgänge der «Berufung»
gibt es im Alten Testament nur verbale Formen, was daraufhinweist,
dass das Kommen des Geistes oder des Wortes zu bestimmten
Menschen erfolgt, ohne dass es dazu eine Vorbereitung gibt oder dass

bleibende Veränderungen eintreten. Dass aber immer wieder Berufung

geschieht, ist ein Zeichen dafür, dass Gottes Ziel noch nicht
erreicht ist. Berufung ist ein eschatologisches Ereignis, in welchem
das Ende schon da ist. Dieser eschatologische Charakter der Berufung

bedingt den «Auftrag» beziehungsweise die Summe der
Aufträge im Bundesverhältnis. Der Auftrag, der Israel mit seiner
Berufung zuteil geworden ist, besteht in der Erfüllung der Thora. Diese

Beauftragung entfaltet sich in zwei Ordnungen, in der allgemeinen

* Siehe IKZ 1977, Heft 2, S. 106ff; Heft 3, S. 140ff.
53 Protokoll IKZ 1960, S. 48ff.



— 225 —

Verpflichtung des Volkes auf die Gebote und in der besonderen der
Amter, die sich aus der Leitung des Bundesvolkes ergeben. Dabei
sind vier Gesichtspunkte zu unterscheiden: 1) Der Gesichtspunkt
der Berufung und Einsetzung durch Geist und Wort Gottes ; 2) Der
Gesichtspunkt der Annahme des göttlichen Auftrages. 3) Der
Gesichtspunkt der rein menschlichen Tradition oder Institution, die
zum Hemmnis für die Erfüllung des Auftrages werden kann 4) Der
Gesichtspunkt dieser Tradition und Institution, die zum Organ der
Durchführung des Auftrages werden können. Das lässt sich verdeutschen

an den überlieferten Institutionen des Richters, des Königs
und des Priesters. Diese haben eschatologische Bedeutung in dem
°uin, dass die alte Form dieser Institutionen überwunden wird und
doch bestehen bleibt auf die grosse, kommende Erfüllung durch
Jesus Christus hin.

Zum Thema «Geist, Amt und Charisma im Neuen Testament

» spricht Pfarrer H.Aldenhoven auf Grund folgender (von uns
gekürzter) Thesen. 1) Jesus Christus ist der eigentliche Amtsträger
des Neuen Bundes. 2) Im Heiligen Geist ist der erhöhte Herr in den

0n ihm ausgesandten Jüngern gegenwärtig und wirksam. 3) Auch
le ganze Kirche hat den Geist empfangen ; sie hat als Ganzes Anteil

an Sendung, Auftrag und Vollmacht der Apostel. 4) Gleichwohl steht
er Apostel als der Gesandte Christi der Gemeinde gegenüber. In die-
®in Gegenüber konkretisiert sich das Gegenüber von Christus und
lr°he. 5) Der Herr der Kirche tritt ihr aber auch in den Apostel-

chülern und Kirchenvorstehern gegenüber, deren Ämter sich erst
rt der Zeit deutlicher abheben. 6) Dieser Sachverhalt tritt vor allem

11 der Apostelgeschichte und in den Pastoralbriefen hervor. 7) Zwi-
°hen den Aposteln und den anderen Trägern des kirchlichen Amtes
estehen im Hinblick auf die Einmaligkeit der ersteren gewisse Un-

^schiede, die nicht verwischt werden, die aber auch nicht deren
ln-heit verdunkeln dürfen. In dieser Einheit ist die apostolische
Akzession begründet. 8) Geist und Amt schliessen einander nicht

j?8, Vlelmehr wird das Amt vom Geist getragen. Die Ordination durch
ahdauflegung von seiten Bevollmächtigter ist, obwohl sie selten

ezeugt wird, die einzige Form der Übertragung der Vollmacht und
er Spendung des dazu gehörigen Charismas, die neutestamentliche

(vt0rität hat- 9) Sowenig die Autorität des Apostels die Freiheit der
meinde beeinträchtigt oder dem freien Wirken des Geistes in ihr

8ej
8Pricht, sowenig darf das beim nachapostolischen Amt der Fall



— 226 —

In dieselbe Richtung weist das Referat von Prof. Dr. P. J. Maan
über das Thema: «Heiliger Geist und Kirche in der
Apostelgeschichte ». Seine Thesen besagen im wesentlichen: Die Apostelgeschichte

ist als zweiter Teil des Evangeliums, also nicht nur als

Geschichtsschreibung, sondern als Zeugnis und Verkündigung zu
verstehen. Die für das Verhältnis von Heiligem Geist und Kirche
grundlegenden »Aussagen sind im 2. Kapitel (Ausgiessung des Heiligen
Geistes an Pfingsten) enthalten. Die dort gegebenen Ansätze sind
auch wegleitend für den restlichen Teil. Festzuhalten ist : 1) Die Kirche

ist durch die Gabe des Heiligen Geistes die Kirche aus Juden und
Heiden. 2) Sie anerkennt die Gemeinde in Jerusalem als Mutterkirche.

3) Die Autorität der Apostel ist unbestritten. 4) Es gibt Ansätze
für ein konziliares Verfahren. VTon einer ausgebildeten Kirchenverfassung

kann keine Rede sein. 5) Der Heilige Geist wird vermittelt
durch Handauflegung, confirmatio und reconciliatio.

Das dogmengeschichtliche Referat hält DDr. E. Hammerschmidt

unter dem Titel : «Geist und Kirche in der nachapostolischen

Zeit».
1) In der nachapostolischen Zeit wird der Geist als eine undeutlich

bestimmte, überirdische Kraft begriffen, die als solche das

Lebensprinzip der Gemeinde ist. 2) Die Entartung und das
Dahinschwinden des «geistgewirkten» Prophetentums macht bald einein
nüchternen, moralisierenden Frömmigkeitstyp Platz (I Klem.
Hermas), doch ist es ein falsches Klischee, diese Periode allein als das

Feld des geistergriffenen Enthusiastikers zu sehen 3) Das Charisma-

tikertum hat eine teilweise Fortsetzung im Märtyrertum der
Verfolgungszeit und im Asketentum gefunden. 4) In der tastenden
Trinitätslehre ist die Frage nach dem Wesen und Wirken des Geistes noch

kein selbständiges Thema. 5) Es lassen sich drei verschiedene
Auffassungen unterscheiden: a) Der Geist wird als die präexistente Seite'

in Christus gesehen (Barnabas, Ignatius, Hermas), b) Der Geist ist bis

Pfingsten mit dem Sohn identisch, dann wirkt er selbständig in der

Kirche und wird mit dem Weltende wieder mit dem Sohn in Gott
zurückkehren (ökonomische Trias) ; c) Der Geist ist ein neben dem

Logos selbständiges, vorweltliches Wesen, von dem man nicht weiss>

ob es der ewige Sohn, eine Kraft Gottes, ein Diener Christi oder ein

hoch über ihm stehendes Wesen sei. 6) Origenes bekennt sich zur

Auffassung, dass der Geist ein durch den Logos geschaffenes Wese»

sei. 7) Wegweisend wird Tertullian, dessen Formeln die spätere
Orthodoxie antizipieren. 8) Der Anstoss dazu, den Heiligen Geist in d&s



— 227 —

trinitarische Leben einzuordnen, geht von Sabellius aus, nach
welchem der Heilige Geist neben Vater und Sohn eine Erscheinungsform

des Einen Gottes ist. 9) Die Klärung tritt erst durch das Konzil
von Konstantinopel im Jahre 381 ein. Durch die Erklärung des Herr-
Seins des Heiligen Geistes (als dritte Hypostase der Dreieinigkeit)
wird auch der Ort des Geistes für seine Wirksamkeit in der Kirche
bestimmt. 10) Die Trinität und Geist-Lehre nimmt im Osten und
Westen einen ähnlichen Weg. Das Filioque ist ein geringfügiger
Unterschied gegenüber den Differenzen in der vor-nizäischen Zeit.

Die systematische Sicht eröffnet Bischof Dr. Urs Küry mit
seinen Darlegungen über «Heiliger Geist,Kirche und Amt». Seine
Thesen lauten54 :

1) Der Heilige Geist ist in seinem Wirken in Kirche und Amt nur
zu verstehen, wenn an seiner wesenhaften Gottheit und Personhaf-
wgkeit im Sinne des Trinitätsdogmas festgehalten wird. Andernfalls
wird das Wesen der Kirche als opus trium wie der göttliche Ursprung
des Amtes verkannt.

2) Das Geheimnis des Wirkens des Heiligen Geistes ist identisch
nüt demjenigen seiner persönlichen Herabkunft. Diese erfolgt mit
er Inkarnation Christi und bleibt an seine Person und sein Werk ge-
unden, um sich erst an Pfingsten auf die Kirche auszuweiten.

3) In dieser seiner Kondeszendenz ist der Heilige Geist Person
nd Gabe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein bis
ns Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein Kommen in den
eilsstand versetzt und sie durch sein Gekommen-Sein in ihm erhält,

chafft er das Eine Leben, das die «Natur» der Kirche ausmacht.
4) Die Herabkunft des Heiligen Geistes in die Kirche und sein

alten in ihr erfolgt nach der Grundordnung, in der die Kirche von
istus gestiftet worden ist. Gestiftet hat Christus die Kirche in den

Postein, die er als die Erstberufenen durch sein messianisches Sein
d Wirken zu seiner Kirche «macht» und zugleich mit der apostoli-
_n Vollmacht ausrüstet, die sie an die kirchlichen Amtsträger

eitergeben. Indom der Geist der so strukturierten Kirche gegeben
rd> ist sie Gemeinde- und Amtskirche von Anfang an.

5) Die Kirche ist nicht eine Gemeinschaft gleichgestellter Per-
Uen> sondern eine in sich abgestufte Personen-Gemeinschaft, in der

Heil'6l DaS Referat ist erschienen in der IKZ 1960, S. 107ff„ löOff. : U. Küry :

altk'ff Geist' Kirche und A"1*- vg]- dazu H- Frei: Das Wesen der Kirche in
Katnolischer Sicht, IKZ 1959, S. 103ff.



— 228 —

Christus als der Herr und diesem untergeordnet die Apostel und diesen

wiederum untergeordnet die kirchlichen Amtsträger und im
Gegenüber zu ihnen die Gemeinde im Heiligen Geist eine Einheit bilden.

6) Der den Aposteln verliehene Geist ist kein anderer als der, der
auch der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird ihnen nach Joh. 20, 21 ff.
proleptisch und im Sinne einer «Besonderung» zuteil als Amtsgeist,
der sie zur Erfüllung ihres Verkündigunsauftrages ermächtigt. Nur
von diesem pneumatischen Gesamtzusammenhang her, in dem die

von Christus gestiftete Kirche als apostolische lebt, ist auch der
Geist-Charakter des besonderen kirchlichen Amtes verständlich.

7) Im neutestamentlichen Zeugnis zeichnen sich im wesentlichen
drei Gruppen von kirchlichen Ämtern ab :

a) die im engeren Sinne pneumatischen Ämter (Apostel,
Propheten, Lehrer) ;

b) die charismatischen Dienste;
c) die geordneten Gemeindeämter (Episkopen, Presbyter,

Diakone).

Sie unterstehen alle der Autorität der Apostel und gelten in der

Regel als vom Geist gesetzt.
8) Nur für die letzte Gruppe wird die Einsetzung durch Apostel

oder Apostelstellvertreter und damit der christologisch-apostolische
Stiftungszusammenhang bezeugt. Diese Einsetzung erfolgt durch

Handauflegung, die als «sakramentale» Übertragung des Amtscha-
rimas gilt. Da die übertragene Vollmacht nur eine ist, ist auch das

kirchliche Amt bei aller Vielfalt seiner Dienste nur eines.

9) Diese «horizontale» Übertragung des Amtes wird aber in
ihrem christologisch-apostolischen Stiftungszusammenhang erst
wirksam durch die auf Grund von Joh. 20, 21 erfolgende Anrufung
und Vergegenwärtigung des Heiligen Geistes, der als Person in der

«Vertikalen» die Gabe des Amtsgeistes wirkt, die er selber ist.
Wir haben die wichtigsten Thesen der fünfReferate aufeinanderfolgen

lassen und fassen abschliessend die Diskussion zusammen-
Zum alttestamentlichen Referat wird unterstrichen, dass das

Priestertum des Neuen Testamentes in seinem Verhältnis zu dem des

Alten Bundes durch dreierlei gekennzeichnet ist: 1) durch Verneinung;

2) durch Überbietung; 3) durch Erfüllung. Zu den
neutestamentlichen Darlegungen wird ergänzend festgestellt, dass das

volle apostolische Amt darin begründet ist, dass die Kirche das neue

Volk Gottes ist, dessen Ordnung in der Wahl der 12 Apostel begründet

ist. Weiter: wie der Apostel mit dem von ihm verkündigten



— 229 —

Wort eine Einheit bildet, so müssen auch in der hierarchischen Struktur
der Kirche Gnade und Person in ihrer Verbindung miteinander

gesehen werden. Die Geistmitteilung durch die Firmung und die
Priesterweihe bringt nicht ein quantitatives Mehr über die Geist-
mitteilung der Taufe hinaus, wohl aber eine Besonderung auf einen
bestimmten Auftrag hin.

Zu den dogmengeschichtlichen Ausführungen Dt.E.
Hammerschmidts, deren Schwerpunkt auf der Lehrentwicklung über
den Heiligen Geist liegt, erklärt der Referent ergänzend, dass es
schwer ist, in der nachapostolischen Zeit eine besondere Verknüpfung

der Lehre vom Geist mit dem Amt festzustellen. Er macht ferner
auf die Schwierigkeit aufmerksam, die in der Geist-Lehre mit dem
Gebrauch der Kategorie der Person verbunden ist. Der griechische
Ausdruck .prosopon' gibt nur annähernd wieder, was mit .Person'
gemeint ist, während in den semitischen Sprachen ein eigentlicher
Ausdruck für .Person' fehlt. Fragwürdig ist auch die Verwendung
des aristotelischen Ausdrucks ,ousia' für die Bezeichnung des göttlichen

Seins.

In der Aussprache über das systematische Referat wird
testgestellt, dass dessen Ergebnisse mit denen der neutestamentlichen

und dogmengeschichtlichen Darstellungen übereinstimmen.
v°m Referenten werden drei Fragen aufgeworfen, die noch einer
^eiteren Klärung bedürfen: 1) In welchem Verhältnis steht die
einmalige Herabkunft des Heiligen Geistes an Pfingsten zu seinem immer
neuen Herabkommen im Handeln der Kirche 2) Inwieweit kann
gesagt werden, dass der Geist durchgehend Person und Gabe ist
3) Ist die Einheit des apostolischen Amtes so tiefgreifend, dass ge-
®agt werden kann, dass auch die Presbyter und Diakone wie der
BlschofAnteil haben an der Fülle der apostolischen Vollmacht

*e nicht-theologischen Faktoren bei der Entstehung der altkatholischen

Kirchen

Die Bedeutung der nicht-theologischen Faktoren für die

geschichtliche Erscheinung und die Trennung der Kirchen ist zum er-
* enmal auf der «Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung»
°n Lund im Jahre 1952 eingehend untersucht worden. Die Studien

e^d seither in den einzelnen Kirchen weitergeführt worden. So war
eiS Segeben, das auch für unsere altkatholischen Kirchen im Sinne
mer Selbstprüfung zu tun.



— 230 —

Über die nicht-theologischen Faktoren bei der Entstehung der
altkatholischen Kirche in Holland spricht Prof. M. Kok. Er weist
daraufhin, dass der Katholizismus in Nord-Europa bereits im Mittelalter

anders gefärbt war als in Südeuropa und dass das niederländische

Volk auch in kirchlichen Fragen von jeher nach Unabhängigkeit
strebte. Bei der Trennung von 1723 spielten ausser der Gnadenfrage

die machtpolitisch bedingten Konflikte mit den Jesuiten wie
die durch Papst Paul IV. durchgeführte Reorganisation der kirchlichen

Hierarchie, che aus politischen Gründen erfolgte, eine negative
Rolle, doch war von ausschlaggebender Bedeutung letztlich doch der
Gnadenstreit.

In Deutschland-so führt Pfarrer A. Degen aus - war die
Entstehung der altkatholischen Kirche entscheidend durch drei
Bewegungen bedingt : den Ultramontanismus, den Liberalismus und den

Kulturkampf. Die Kirche hatte und hat sich vor der Versuchung zu
hüten, sich mit einer der drei Bewegungen zu identifizieren.

In Österreich-so legt Pfarrer N. Hummel dar - war der
Liberalismus vorherrschend, der an der Kirche selbst desinteressiert, aber
antirömisch und antikonkordatär war. Er vermochte gegen die
klerikalen Parteien auf die Dauer nicht aufzukommen. Neben diesen

parteipolitischen Faktoren waren auch die bestehenden staatsrechtlichen

Verhältnisse der altkatholischen Kirche nicht förderlich, noch

weniger die sozialen und wirtschaftlichen Faktoren.
Im Unterschied zu diesen Referaten, die mehr die nicht-theologischen

Faktoren der zeitgeschichtlichen Umwelt als die in der
altkatholischen Kirche selbst berücksichtigen, deckt Pfarrer Dr.0.Gilg
diese Faktoren inner halb der christkatholischen Kirche der
Schweiz selbst auf55. In ihr gab es von Anfang an «zweierlei
Altkatholiken», solche, die eine echte Reform im Geiste der alten Kirche
anstrebten (so der Laienführer Walter Munzinger), und solche, für
die der politische Kampf gegen Rom im Vordergrund stand. Die er-
steren dachten im Sinne eines auf katholischer Grundlage beruhenden

«Jenseits-Liberalismus», die letzteren im Geiste eines aufklärerischen,

vernunftgläubigen «Diesseits-Liberalismus». Diese Zweiheit
wirkt bis heute nach, was den Referenten zu den Worten veranlasst :

65 Das Referat ist erschienen in der IKZ I960, S. 30ff.: O. Gilg: Vie
nicht-theologischen Faktoren bei der Gründung der christkatholischon Kirche
der Schweiz. Vgl. dazu sein für die Entstehungsgeschichte der christkathoh"
sehen Kirche der Schweiz sehr aufschlussreiches Werk: Der Christkathoh'
zismus in Luzern. Luzern 1946.



— 231 —

«Möchte der Diesseits-Liberalismus als Weltanschauung, welcher in
unseren Gemeinden für viel Gleichgültigkeit, überspitzten
Individualismus und eine, wichtige Grenzen verwischende, Allerwelts-
toleranz verantwortlich ist, immer mehr durch einen vertieften und
wirklich geweiteten Jenseits-Liberalismus abgelöst werden.»

Berichte und Anregungen

Liturgie-Reform : lie.theol. K.Pursch legt das eben
fertiggestellte Altarbuch der Altkatholischen Kirche Deutschlands vor
nnd gibt dazu aufschlussreiche Erläuterungen. Prof. Dr.P.J.Maan
berichtet über das neu herausgekommene holländische Messbuch für
die Gläubigen, Prof.Dr. A.E. Rüthy über die schweizerische Synode
von 1957, an der die Revision der liturgischen Bücher beschlossen
worden ist.

9. Studientagung vom 24. bis 29. September 1962 in Bonn

Hauptthemata: Rechtfertigung und Heiligung - Stellungnahme

zur Weltkonferenz von Neu-Delhi

Die Leitung der Tagung wird einmütig Pfarrer H.Frei
überragen, das Protokoll verfasst Pfarrer E. W.Heese06.

An dieser Tagung, die nicht ohne weiteres auf der 1955 in Amersfoort

vorgesehenen Linie zu liegen scheint, sollte der soteriologi-
8che Aspekt der Frage nach Kirche und Amt geklärt werden. Die-
8er war zwar in den bisherigen Diskussionen immer wieder anvisiert,

16 aber als solcher speziell erörtert worden.
Das erste Hauptreferat hält Frof.Vr.K.Stalder über «Die

Rechtfertigung und Heiligung bei Luther». Die von ihm
v°rgetragenen Thesen lauten in gekürzter Form: 1) In seiner Lehre
v°n der Rechtfertigung sucht Luther die Frage zu beantworten, wie

r* Mensch im Leben und im Sterben vor Gott bestehen kann. 2)
Lnther geht aus von der Erkenntnis, die durch den Tod Christi und

~Je Forderung des Gesetzes unausweichlich geworden ist, dass der

*Jensch in all seinem Tun, auch in seinen guten Werken, gottwidrig
0lbt und der Verdammnis verfällt. 3) An diesem Urteil vermag kein

H Protokoll IKZ 1960, S. 48 ff.



— 232 —

einziges menschliches Werk etwas zu ändern. Gott allein vermag hier
eine Änderung herbeizuführen, und Gott hat das getan, indem er
seinen Sohn für uns dahingab. Indem Jesus Christus sich für unsere
Sünden opfert, gibt er Gott den Gehorsam und die Ehre, die ihm
gebühren. Er tut Gott damit für uns Genugtuung. Gott lässt dieses

Werk Christi für uns gelten und imputiert es uns, stellt es für uns in
Rechnung. Jesus Christus und sein Werk sind also unsere Rechtfertigung.

Sie ist ein richterliches Urteil Gottes, das er über uns und für
uns fällt. 4) Das ist kein Willkürakt Gottes, vielmehr muss gelten : da
Christus für den Menschen genug getan hat, ist der Mensch vor Gott
rein und gerecht. 5) Unsere Gerechtigkeit bleibt ausser uns. Aber sie

ist uns nicht fern, sie kann von uns vermittels der Verkündigung und
der Sakramente im Heiligen Geist ergriffen werden. 6) Der Satz von
der «Rechtfertigung allein aus dem Glauben» besagt demnach: a)
Die Rechtfertigung geschieht allein in Jesus Christus und kann allein
im Glauben bejaht werden; b) die Rechtfertigung ist nicht auch
noch, zusätzlich zu Jesus Christus und seiner Erlösungstat, in einem
menschlichen Werk begründet ; c) in solchem Glauben wird in Jesus
Christus Gott geehrt, und dies anerkennt Gott in der Annahme des

Glaubens. Dieser Glaube darf nicht als Werk des Menschen verstanden

werden; als Werk des Menschen trägt er nichts zur Rechtfertigung

bei. 7) Es gibt keine durch menschliche Bemühungen herbeizuführende

Disposition zur Rechtfertigung, weder eine positive noch
eine negative ; noch ist die Rechtfertigungsgnade eine dem Menschen
inhalierende Kraft. 8) Der Gerechtfertigte ist immer simul iustus ac

peccator - in Christus. Der Gerechtfertigte bleibt nur iustus, indem
er im ständigen Kampf mit der Anfechtung, die ihm aus dem göttlichen

Gebot und aus der Konkupiszenz erwächst, glaubend an seiner
ihm in Christus gewirkten Gerechtigkeit festhält. 9) Kraft der

Gerechtigkeit in Christus kann der Glaube in aller Anfechtung immer
nur heilsgewisser Glaube sein. 10) Der rechtfertigende Glaube ist der
in der Liebe tätige Glaube. Wie der Heilige Geist den Glauben wirkt,
so wirkt er auch, dass wir den Willen Gottes tun. Die Rechtfertigung
ist darum nicht ohne Heiligung, ohne gute Werke, das heisst : oline

von Gott geforderte Taten. 11) Diese Werke tragen nichts zur
Rechtfertigung bei, sie sind vielmehr überhaupt nur auf Grund der
Rechtfertigung möglich. 12) Die Rechtfertigung in Jesus Christus schafft

nicht nur die Möglichkeit für gute Werke, sie schliesst vielmehr
bereits die endgeschichtliche Rettung ein. Sie ist die Rettung im
eschatologischen Sinn.



e

— 233 —

Das zweite Hauptreferat hält Prof.Dr. W.Küppers über «Di
Rechtfertigung und Heiligung nach der Lehre des Kon
zils von Trient». Es ist natürlich nicht möglich, in einer kurzen
Stunde die dogmengeschichtlichen und systematischen Zusammenhänge,

in denen die in 16 Lehrkapiteln und 33 Kanones der Sessio
VI zusammengefassten Entscheidungen über die Rechtfertigung
stehen, im einzelnen aufzuzeigen und zu interpretieren. Der Referent
beschränkt sich darauf, den processus iustificationis darzustellen
wie er zur Abwehr der reformatorischen «Häresie» durch das Konzil
gefordert wird. Der Rechtfertigungsprozess verläuft in drei Stadien,
der am (fiktiven) Modell eines ungetauften, erwachsenen Christen
gezeigt wird: 1 Am Anfang steht die Vorbereitung durch die im
Glauben mit freier Willensentscheidung empfangene Gnade, die als
Zurechnung des Kreuzesopfers Christi verstanden wird. 2) Es folgt
die Erhaltung und zunehmende Entfaltung der eingegossenen Gnade
ln guten Werken, die kraft der Gemeinschaft der Glieder mit Christus,

dem Haupt der Kirche als merita de condigno die ewige Seligkeit

des Gerechtfertigten crschliessen (verdienen). 3) Es besteht
endlich die Möglichkeit der Wiederherstellung der durch die
Todsunde verlorenen Gnade im Buss-Sakrament. Dabei kann der
übernatürliche Glaube ohne che Liebe im Stand der Todsünde erhalten

¦eiben, andrerseits kann im Gnadenstand die persönlich-subjektive
^Wissheit des Heils einen hohen moralischen Grad, nie aber die
°Djektive Gewissheit einer Offenbarungswahrheit erreichen.

Nach diesen grundsätzlichen Feststellungen führt der Referent
aus: Der theologische Gehalt der tridentinischen Rechtfertigungsehre

kann nur dann voll erschlossen werden, wenn die in ihm sich
abzeichnenden innerkatholischen Spannungen berücksichtigt wer-

en. Solche bestehen vor allem zwischen der thomistischen und
.otistischeri Schultradition, während der Nominalismus zurück-

,ritt' Zu diesen mittelalterlichen Schultraditionen kommt ein bib-
.'8ch-patristischer Grundzug hinzu, der von Augustin her bestimmt

' «er aber aufdem Konzil als prolutherisch verdächtigt wird. Dieser
at wesentlich dazu beigetragen, im Dekret für die weite und wahr-
affc katholische Lehre Raum zu schaffen. Doch zeigen die späteren

»^erkatholischenAuseinandersetzungen um denAugustinismus, dass

8
^ent die durch die Reformation aufgeworfenen Fragen nicht

abmessend zu klären vermochte. Um so dringender erscheint gegen-

d
er dem tridentinischen Rechtfertigunsdekret die Weiterführung

es durch die Utrechter Erklärung von 1889 aufgestellten program-



— 234 —

matischen Satzes (5): «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an
in seinen Entscheidungen, die die Disziplin betreffen, und wir nehmen

seine dogmatischen Sätze nur so weit an, als sie mit der Leine
der alten Kirche übereinstimmen57 »

In dieser Richtung unternimmt der nachfolgende Referent,
Prof. P. J. Jans, einen bedeutungsvollen Versuch. Er spricht über
«Die altkatholische Stellungnahme zur Lehre von der
Rechtfertigung und Heiligung». Seine Thesen lauten :

1) Die einzige Möglichkeit zur Rettung und Erhaltung des sündigen

»Menschen beruht auf der Gnadeninitiative Gottes. Darüber sind
sich die katholischen und protestantischen Theologen einig, nicht
jedoch über deren Fortgang und ihre Konsequenzen im Bereich des

menschlichen Daseins. Der Dissens in dieser Problematik wird
bestimmt durch die Frage: Wird vom Menschen im Prozess der
Rechtfertigung ein eigenes Sein oder Tun gefordert? Die einen sagen:
allein durch den Glauben wird der Mensch gerechtfertigt - mit dem
Nachdruck auf dem Sein. Die andern sagen: durch den Glauben und
die guten Werke - mit dem Nachdruck auf dem Tun des Menschen.

2) Bei dieser Fragestellung besteht die Gefahr, den Glauben
selbst als ein gutes Werk aufzufassen. Demgegenüber betonen die

Vertreter der dialektischen Theologie (E. Brunner, F.Gogarten,
K. Barth) die empirische «Leere» des Glaubens, seinen transzendentalen

Charakter. Daneben versteht die klassische Lehre der
Reformatoren den Glauben als «Instrument», durch das der Mensch Gottes

Gerechtigkeit erlangt (Niederländisches Glaubensbekenntnis,
Calvin).

3) Dieser reformatorischen (wie der römisch-katholischen)
Haltung gegenüber ist zur Beziehung zwischen Rechtfertigung und
daube zu sagen : Der Glaube gründet sich auf das Offenbarungszeugnis

Gottes. Er vollzieht sich in den Akten der Kenntnisnahme, des

Vertrauens und der Zuversicht. Zu diesem Glauben kommt der
Mensch nicht, wenn nicht Gott selbst ihm durch den Heiligen Geist
dazu verhilft. Dieser (daube ist aber nicht völlig hinreichend für die

Seligkeit, er ist aber für Gott die einzig annehmbare Beschaffenheit,

um uns rechtfertigen zu können.
4) Nach ihrem Inhalt ist die Rechtfertigung Sündenvergebung,

die besagt, dass Gott in seinem Liebeswillen die Sünde zurückweist,

57 Wortlaut der Utrechter Erklärung siehe «Die altkatholischo Kirche»,
S. 426f.



— 235 —

den Sünder in Gnade annimmt. Hiebei ist zu beachten, dass die
Rechtfertigung nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes forensischen

Charakter hat. Es geht um eine Gerechterklärung des Sünders,
um ein Nicht-Anrechnen der Sünde und um ein Anrechnen der
Gerechtigkeit Christi. Sie muss aber als Gottes Tat ernstgenommen werden.

Wenn auch der Mensch sündhaft bleibt, ist die Sündenvergebung

bzw. Rechtfertigung ein reales Geschehen: Was Gott sagt, das
tut er, insofern bleibt es nicht beim Nicht-Anrechnen Gottes. «Gottes
Gerechtsprechung ist als Gottes Gerechtsprechung zugleich Ge-
rechtmachung. »

5) Mit der Rechtfertigung unlöslich verbunden ist die Heiligung.
Beide sind klar zu unterscheiden, aber nicht voneinander zu trennen.
Die Rechtfertigung ist ein einmaliger Akt Gottes, der die Souveränität

Gottes nicht einschränkt, sondern sie bekundet. Im Unterschied
dazu ist die Heiligung ein dauerndes Geschehen, das die aktuelle
Umwandlung des menschlichen Seins in sich schliesst (semper iustifi-
camur). Sie ist das durch die Rechtfertigung begründete Leben in der
Liebe und in guten Werken. Der Gedanke an die Verdienstlichkeit
der Werke ist auszuschliessen. Das Wort des Apostels vom « Glauben,
der sich auswirkt in der Liebe» (Gal. 5, 6) ist dahin zu deuten, dass der
Glaube das rezeptive Medium unserer Heiligung und als solches
zugleich die wirksame Kraft unserer Heiligung ist.

6) Der Weg der Heiligung vollzieht sich so, dass Gott, der uns
gerechtfertigt hat, uns heilig macht und dass wir heilig werden. Got-
^8 Tun und des Menschen Tun gehören unzertrennlich zusammen,
pottes Ziel mit dem Menschen ist seine endgültige Heiligkeit. Ihr
,8t nachzujagen. Ihr Ermöglichungsgrund liegt darin, dass wir durch
d'e erlösende Tat Gottes nicht nur von der Strafe für unsere Sünde,
8°ndern von dieser selbst gerettet werden und dass wir durch den
Heiligen Geist Anteil bekommen an der vollkommenen Natur und
Menschheit Christi, deren Wesensmerkmal der Gehorsam ist. So

**ngen unsere Heiligung und guten Werke durch Christus in Gott an.
D'ese sind die notwendige Folge unseres Glaubens, ihnen kommt keine

Rechtfertigende Bedeutung und kein verdienstlicher Charakter zu.

^'e Lehre von den opera supererogationis wie diejenige von den

Verdunsten ex condigno und ex congruo sind als unbiblisch abzulehnen.
D;ese und ähnliche Lehren tragen wenig dazu bei, die innere Überein-

^"nmung von des Menschen Sein und Tun, die die Lehre von der

Rechtfertigung und Heiligung intendiert, hervortreten zu lassen.

7) Abschliessend betont der Referent : Die Heiligung als Frucht



— 236 —

unserer Rechtfertigung darf nicht nur auf das individuelle Leben des

Einzelnen bezogen werden, sondern sie ist grundlegend eine Sache

der Gemeinschaft und hat auch einen ekklesiologischen Aspekt. Die
Heiligung gilt dem neutestamentlichen Gottesvolk, das «das
auserwählte Volk, die königliche Priesterschaft, das heilige Volk, das Volk
des Eigentums» (l.Petr.2, 9) ist.

In der ausgiebigen Diskussion zu den drei Referaten wird
zunächst die Wichtigkeit einer scharfen begrifflichen Unterscheidung
zwischen Rechtfertigung und Heiligung unterstrichen : wenn sie auch

in Gott ein Akt sind, so sind sie im Prozess der Heilsverwirklichung
zwei verschiedene Vorgänge, die systematisch streng voneinander zu
scheiden sind. Die Nichtbeachtung dieses Unterschiedes hat dazu

beigetragen, dass im Tridentinum in der Sessio de iustificatione in der

Hauptsache Vorgänge namhaft gemacht werden, die in den Bereich
der sanctificatio gehören. Das ist eines der schwersten Bedenken, die

gegen die Konzilsentscheidungen zu erheben sind. Dieser Mangel
hängt damit zusammen, dass die Mehrheit der Konzilsväter dem

Grundanlicgen der reformatorischen Lehre nicht gerecht zu werden
vermochte und an Luther vorbeiredete. Das Entscheidende und
Unaufgebbare am reformatorischen Anliegen ist, die alleinige Initiative

Gottes im ganzen Prozess der Rechtfertigung und Heiligung
festzuhalten, was vor allem durch die Grundformel geschah: simul

iustus, simul peccator. Dabei bestand allerdings die Gefahr einer
Verkürzung und Entleerung des ganzen Heilsvorganges. Ihr gegenüber

war das Tridentinum mit seinem Pochen auf die Realität der
Heilsvorgänge im Recht, wenn auch seine durch die Scholastik geprägten
termini vielfach inadäquat bleiben, wie vor allem die Formel, die das

Zentrum der tridentinischen Lehre ausmacht, nämlich die Formel

von der neuen Gerechtigkeit als einer eingegossenen Kraft oder einer
dem Menschen anhaftenden Eigenschaft.

Übereinstimmung bestand unter den Diskussionsrednern darin,
dass die Rechtfertigung ein einmaliger Akt ist, der seine sakramentale

Entsprechung in der Taufe hat, während die Heiligung den Weg
der einmal Gerechtfertigten bezeichnet (und ihre sakramentale
Entsprechung im Abendmahlsempfang hat), der seinen Ausgangspunkt
in der Rechtfertigungslehre hat, zu dem - mit dem Blick auf die

Rechtfertigung im Endgericht - immer wieder zurückzukehren ist.
Es wird auch der Vorschlag gemacht, die Rechtfertigung als Neu-

schöpfung (Wiedergeburt) des Menschen zu verstehen und die Heil1'

gung als Mitteilung des neuen Lebens. Weiter wird darauf hingewïe'



— 237 —

sen, dass die Rechtfertigung bei Paulus nicht (so wenig wie bei
Luther) Gegenstand einer «Lehre», sondern recht eigentliche Frohbotschaft,

Evangelium ist. Es gilt sich darum davor zu hüten, die
Rechtfertigung und Heiligung, wie das in der neueren Zeit geschehen ist,
als blossen Bewusstseinsvorgang des Gläubigen oder sogar psychologisch

zu verstehen. Sie sind vielmehr als ekklesiologische Akte
in ihrer Gebundenheit an die Verkündigung und die Sakramente zu
beurteilen, die dem Aufbau der Kirche dienen. Nur so ist es möglich,
die stark individualistische Betrachtungsweise des 16. Jahrhunderts
zu überwinden und die Rechtfertigungs- und Heiligungsbotschaft im
Gesamtzusammenhang des Heilsplanes und der Heilsgeschichte
Gottes zu sehen. In heilsgeschichtlicher Sicht kann zusammenfassend
gesagt werden, dass Gott auf Grund des Versöhnungstodes Christi
nns Sünder, Juden und Heiden, von jeder Schuld freispricht und uns
8lch selbst « anheiligt», um so seine Gemeinde zu schaffen, an der seine
Herrlichkeit und Liebe vor allen Menschen offenbar werden und
durch die dem kommenden Reich der Weg bereitet werden soll.

Offen blieb in dieser Diskussion die Frage nach dem Verhältnis
v°n Gnade und Freiheit, deren Klärung man einer späteren Tagung
v°rbehielt.

Berichte und Anregungen

Pfarrer H.Aldenhoven berichtet über «Unsere Beziehungen
z^r Orthodoxie-status quaestionis ».Nachdem am Altkatho-
lken-Kongress in Haarlem von 1961 ErzbischofRinkel die Forderung

**ach einer weiteren Annäherung an die orthodoxen Kirchen mit
achdruck erhoben hat, legt Aldenhoven den gegenwärtigen Stand

es Dialoges dar. Wenn Orthodoxe und Altkatholiken im Prinzip
^uch einig sind, so sind doch noch immer viele der alten Streitpunkte

cht geklärt, so vor allem nicht die Frage der altkatholisch-anglika-
8tSchen Interkommunion, die den Orthodoxen ein besonderer An-

j»088 ist. Der Referent unterstreicht die Wichtigkeit persönlicher
°ntakte zwischen den Theologen und Bischöfen der beiden

Kirchen5«

Prof.Dr. W.Küppers eröffnet mit einem Kurzreferat die Dis-
88lonüber «Die gemeinsame altkatholische Aufgabe im

-J^^ss an Neu-Delhi und praktische Vorschläge zu

lisch TJ|L dazu di° beiden Aufsätze von A. Rinkel : Orthodox und altkatho-

Segebe 1958, S> 2ff'> 1961> s- 201ff' Der letztere ist auszugsweise wieder"
n "» «Die altkatholische Kirche», S. 394-39C.



— 238 —

ihrer Erfüllung59». Der Referent weist darauf hin, dass die
ökumenische Bewegung einen Wendepunkt erreicht hat, seitdem an der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates in Neu-Delhi die
orthodoxen Kirchen des Ostens die «jungen» Kirchen, die römisch-katholische

Kirche und die grossen Welt-Religionen zunehmend in den
Interessen-Kreis der ökumenischen Bewegung aufgenommen worden
sind. Um die Mitarbeit der altkatholischen Kirchen zu intensivieren,
schlägt der Referent vor : die altkatholischen Delegierten sollten vor
den grossen Tagungen miteinander Fühlung nehmen und womöglich
eine gemeinsame Stellungnahme festlegen, wie sie auch in der
Zwischenzeit ihr Mandat wahrnehmen sollten. Die tatsächliche
Zusammenarbeit in oecumenicis bleibt Sache des Episkopates. In der
Diskussion wird die Schaffung von ökumenischen Kommissionen in
allen altkatholischen Kirchen angeregt.

Über die liturgischen Revisionsarbeiten berichtet für
Holland Pfarrer de Rijk : dort sind die zuständigen Kommissionen
daran, für alle Sakramente Rubriken auszuarbeiten sowie die
Karwochen-Gottesdienste neu zu gestalten. In Deutschland, speziell in
Bonn, ist man, wie lie. theol. K. Pursch berichtet, um die Belebung
des Tageszeiten-Gebetes bemüht. Das neue Altarbuch hat im Klerus
zu Meinungsverschiedenheiten über den Opfercharakter der Messe

geführt.

10. Studientagung vom 28. September bis 3. Oktober 1964
in Woudschoten

Hauptthema: Die apostolische Sukzession

Die Studientagung, die im Evangelischen Konferenzzentruin
Woudschoten bei Utrecht stattfand, war nach ihrer Themastellung
und Durchführung, sowohl was die Referate wie die Diskussionen
betraf, eine der geschlossensten. Sie führte die an der Studientagung &
Wien vom Jahre 1958 aufgeworfenen Fragen weiter und trug einige8

zur Klärung des altkatholischen Sukzessions-Gedankens bei. D'e

59 Über die Vollversammlung des Ökumenischen Rates in Neu-D6^1
berichten in der IKZ : L. Gauthier : D'Utrecht à la Nouvelle-Delhi, un quart de

siècle œcuménique, 1962, S. 133ff.; W. Küppers: Die dritte Vollversainrolu11*
des ökumenischen Rates der Kirchen, 1962, S. 243ff., 1963, S. 26ff.



239

Tagung stand unter Leitung von Prof. Dr. P. J. Maan, das Protokoll
führte Dr. E.Kreuzeder™.

Referate und Diskussionen

Die Reihe der Referate wird eröffnet durch die Professoren Dr.
P-J.Maan und M.Kok. Der erstere spricht a) über «»4mtsnach-
folge und Amtsüberlieferung im Neuen Testament», der
letztere b) über: «Der Sukzessionsgedanke in der alten
Kirche». Ihre Schlussfolgerungen sind : a) Im Neuen Testament
finden sich wohl «Ansätze » zum späteren Sukzessionsgedanken, doch
tritt dieser explizit nicht hervor. Es ist indessen festzustellen, dass die
neutestamentlichen Schriften, vor allem die Apostelgeschichte und
die Pastoralbriefe, über die blosse «successio Verbi» hinausgehen und
- unbeschadet der von ihnen betonten Einmaligkeit des Apostolates -
ZWar nicht eine Nachfolge der Apostel-Personen, wohl aber des
Apostel-Dienstes kennen und dass dieser Dienst in besonderer Weise von

ersonen wahrgenommen wird, die unter Handauflegung und Gebet
'nihr Amt eingesetzt werden, b) In der Literatur der Frühkirche

werden die Verhältnisse in den meisten Gemeinden ähnlich
geschildert wie im Neuen Testament. Erst um das Jahr 150 tritt in

owehr der gnostischen Gefahr der Gedanke der Sukzession stärker
lervor, wenn er sich auch mehr auf die Kontinuität der Lehre als auf
je dei. Amtsnachfolge bezieht (Irenäus). Im 3. Jahrhundert findet
e Entwicklung durch eine organisatorische und rechtliche Verfesti-

8ung des Sukzessionsgedankens ihren vorläufigen Abschluss (Hip-
P yt, Cyprian). Die diese ganze Entwicldung begleitende Spannung

Jüchen der stiftungsmässig-institutionellen und der pneumatisch-
arismatischen Seite des kirchlichen Amtes wird aufgehoben durch

^Bewusstsein, dass das Amt, wie im Stifter der Kirche, Jesus
lstus, so im Heiligen Geist seinen Urgrund hat.

j,
^° wichtig die in einer kurzen Diskussion sich fortsetzenden

^rterungen über die biblischen und patristischen Grundlagen des

ha ^SS10nsgedankens61 waren, so lag das Schwergewicht der Ver-
^dhuigen auf der Frage, wie sich das Problem auf dem Hinter-

6° Protokoll IKZ 1965, S. 46ff.
S. 28ff %' A- Gil8: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken, IKZ 1939,

Iloma,,,' St«üder: Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens
S. lOOff Vrenäua und Ignatius von Antiochien, IKZ 1972, S. 231 ff., 1973,

*• Stalder: Die Nachfolger der Apostel, IKZ 1969, S. 192ff.



240

grund des katholisch-protestantischen Gegensatzes heute den
westlichen Kirchen und der Ökumene stellt. Der Abklärung dieses
Problemkreises dienten die drei folgenden Referate.

Die apostolische Sukzession — protestantische Kritik und Bejahung

VtoLDt.K. Stalder

Luther und Calvin haben sich beide zur Kontinuität der Kirche
bekannt. Um diese zu wahren, stützen sie sich auf zwei Momente :

Luther beruft sich auf seine eigene Ordination und ordiniert später,
als es an ordinierten Geistlichen zu mangeln beginnt, selber Geistliche.

Er tut es mit der Begründung, dass es zur Ausübung dos Amtes
einer Berufung durch die Kirche bedürfe, dass diese aber nicht eine
bischöfliche sein müsse. Calvin, der selbst nicht ordiniert war, erklärt
unter Berufung auf das Propheten-Amt des Alten Testamentes : die
Kirche kann, um ihre Kontinuität zu wahren, in Notzeiten
ausserordentliche Diener zur Leitung der Kirche einsetzen. - In dieser
Weise lösen die Reformatoren die Frage der apostolischen Sukzession

faktisch, aber es kommt darüber hinaus zu keiner
grundsätzlichsystematischen Besinnung. Dafür gab es drei Gründe : die Frage nach
dem Amt und der Amtsnachfolge war nicht ihre primäre Sorge; von
ihren Gegnern wurde ihnen nicht eine ausgeführte Lehre über die

apostolische Amtsnachfolge entgegengehalten; sie haben die Frage
so beantwortet, wie es sich ihnen unmittelbar aus dem Alten und
Neuen Testament für ihre Praxis in der Auseinandersetzung mit Rom
ergab. Positiv sind ihnen zwei Momente wichtig : 1) Die Apostolizität
der Kirche, die darin besteht, dass von ihr das Evangelium in seiner

Reinheit verkündet und die Sakramente stiftungsgemäss verwaltet
werden. 2) Zur Kirche gehört wesentlich das Amt, das auf göttlicher
Einsetzung beruht.

Anschliessend zeigt der Referent an den drei Theologen K. Barth,
E. Schlink und J .J .von Allmen, wie das Problem von Vertretern der

heutigen Reformationskirchen verstanden wird.
K. Barth (Kirchliche Dogmatil.)82 bejaht grundsätzlich den

Gedanken der apostolischen Amtsnachfolge und hält sogar - unter
gewissen Vorbehalten - die Reihe Gott-Christus-Apostel-Bischöfe des

Clemens Romanus für sinnvoll und legitim. Die Nachfolge und Stell'

62 K. Barth: Kirchliche Dogmatil. I, 1, S. 99, IV, 1, S. 786, 798.



— 241 —

Vertretung Christi und der Apostel ist aber eine geistige Realität
die durch keine Bischofsliste garantiert werden kann. Es ist zu fragen,
ob beim traditionellen (römisch-katholischen) Gedanken der
Amtsnachfolge nicht eine Art «supranaturale Jurisprudenz» im Spiele ist.
Eine solche wäre fragwürdig. Die in der Ordinationsnachfolge
vorausgesetzte Übertragung des Heiligen Geistes muss es zwar geben, aber
sie geschieht in des Geistes eigener Freiheit.

E. Schlink63 geht nicht von den reformatorischen Positionen,
sondern vom Neuen Testament aus. Nach ihm muss es Sukzession
m der Kirche geben. Sie ist grundlegend ein geistiges Geschehen, das
sich vollzieht im Glauben und Gehorsam aller und in deren Bezeugung.

In diesem Geschehen steht der Hirte - wie der Apostel - der
Kirche gegenüber, wie Christus selbst der Kirche und ihren Hirten
gegenübersteht. Sie sind auf seine Gnade angewiesen. Schlink kommt
zur Schlussfolgerung : Grundsätzlich müsste es für die Sendung in
den kirchlichen Dienst drei Wege geben : a) die Sendung durch solche,
die selbst schon Hirten sind unter Anerkennung oder Mitwirkung
nicht ordinierter Kirchenglieder; b) die Sendung durch nicht
ordinierte Kirchenglieder unter Anerkennung oder Mitwirkung von

_

chen, die schon Hirten sind; c) durch die Anerkennung eines fak-
I8°h schon bestehenden, in pneumatischer Freiheit erweckten Hir-
endienstes durch die Kirche und ihre Hirten. Als Regel ist der erste
^eg zu betrachten, doch dürften die anderen Wege nicht abgeschnit-
en werden. Die Folge bischöflicher Handauflegungen ist zu achten

^8 Zeichen für die apostolische Sukzession der Ämter und der Kir-
chen, nicht aber als deren Bedingung. Wo sie fehlt, soll sie angestrebt
Verden.

J-J.von Allmen6* weist nach, wie wichtig den reformierten Vä-
rn die ununterbrochene Kontinuität der Kirche und des Amtes war,

nd schliesst mit der Feststellung, dass es eine Inkonsequenz ge-
esen sei, dass man sich nicht bemüht habe, diese Kontinuität durch

j^f Rückgewinnung und einen Anschluss an die altkirchliche Amts-
Zessi°n zur Geltung zu bringen.

Got. ;
E" Schlink : Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen,

fingen 1961.

des Rx/"J- von Ahmen: Le saint ministère selon la conviction et la volonté
t0rmé8 du XVIe siècle, 1968.



242

Die apostolische Tradition in der Lehre und im Recht
der römisch-katholischen Kirche

Prof.Dr. W.Klippers

In der römisch-katholischen Kirche ist die Frage der apostolischen

Amtssukzession nie in der Breite behandelt worden wie zum
Beispiel in der anglikanischen Kirche. Die geltende Lehre ist zu er-
schliessen aus sessio XXIII des Trienter Konzils. Der Referent weist
auf d ie hinter den Konzilsbestimmungen stehende Spannung zwischen

der episkopal-konziliaren und der kurialen Richtung hin, in der die

Frage mitschwingt: Ist die Kirche apostolisch durch die Bischöfe als

Nachfolger der Apostel oder durch den Papst als dem
Erstbevollmächtigten Zu einer eindeutigen Entscheidung kommt es nicht,
was in der Folge zu einer Verkümmerung der Theologie und des

Rechts des Bischofamtes führt, während die Theologie und die Rechte
des Papstamtes um so kräftiger entfaltet werden. An den Trienter
Beschlüssen sind drei Momente bemerkenswert:

1) Die apostolische Sukzession wird in Verbindung mit der
Sakramentalität der Priesterweihe gesehen. Sie beruht entscheidend
auf der durch den Bischof übertragenen Vollmacht zur Darbringung
des Messopfers. Vom Bischof ist vor allem insofern die Rede, als er
die Vollmacht zur Priesterweihe hat. Die Konsekration des Bischofs

bleibt unerörtert. Die Zugehörigkeit des Bischofs zur «acies ordinata
hierarchjae» manifestiert sich vielmehr in der Hirtenvollmacht, die

als Jurisdiktionsgewalt verstanden wird. Der Streit, ob diese dem

Bischof unmittelbar oder mittelbar durch den Papst zukommt, bleibt
unausgetragen.

2) Die seit dem Donatistenstreit sich durchsetzende Unterscheidung

zwischen rite und legitime, von sakramentaler Gültigkeit und
rechtlicher Erlaubtheit im sakramentalen Bereich wird ausdrücklich
auch für die Weitergabe der Priesterweihe festgelegt. Es kann also

in der apostolischen Nachfolge ein zwar sakramental gültiges, aber

kirchlich unerlaubtes Amt geben. Diese Unterscheidung, die der

Ostkirche fremd geblieben ist, hat im Westen neue Probleme
geschaffen, vor allem im Verhältnis der getrennten Kirchen. Sie ist der

heutigen ökumenischen Lage nicht gewachsen, besonders im Blick
auf das Bischofsamt in den nicht-römischen Kirchen.

3) Das Verhältnis der Bischöfe zum Papst als dem eigentlichen
Garanten der apostolischen Sukzession bleibt ebenfalls ungeklärt-



— 243 —

Trotzdem sich aus der Unterscheidung von rite und legitime die
Ablehnung bischöilichen Wirkens ausserhalb der Gemeinschaft mit
Rom ergeben würde, bleibt durch die negativen Formulierungen des
Konzils ein gewisser Spielraum für das Geltenlassen eines dem Papst
gegenüber selbständigen Bischofsamtes (z.B. in der orthodoxen
Kirche). Das bedeutet, dass die apostolische Sukzession nicht unbedingt

an die Vermittlung durch die sedes apostolica in Rom gebunden
ist.

Hinter Trient mit seiner auffallenden Konzentration auf das
Sakrament der Priesterweihe wird eine doppelte Verformung des
altkirchlichen Bischofsamtes sichtbar. Auf der einen Linie erfolgt
eine zunehmende Aufspaltung des bischöflichen Amtes in die «inneren»,

sakramentalen und in die «äusseren», jurisdiktioneilen
Vollmachten, eine Unterscheidung, die namentlich durch Thomas von
Aquin gefordert worden war. Dieser sieht das Wesentliche der erste-
ren in der «Gewalt über das Altarsakrament», die Priester und
Bischofgemeinsam besitzen. Nur in der Vollmacht, Firmung und
Priesterweihe zu spenden, steht der Bischof höher als der Priester. Auf
der anderen Linie zeigt sich die Verformung in der Absorption der
genuin apostolischen Vollmachten, wie sie in der alten Kirche allen
¦Bischofssitzen zuerkannt wurden, durch den prinzipiellen Vorrang
der einen römischen cathedra. Auffallend dabei ist, dass das altkirch-
hche Moment der von Haus aus nicht sakramentalen Bindung des
¦^schofs an die lokale Kirche in der Sonderstellung des Papstes zur
höchsten Steigerung gebracht wird: als Papst ist der Bischof von
«°m Inhaber seines Amtes ohne sakramentale Weihe, allein durch
die Nachfolge auf den Stuhl Petri. - Das I. und IL Vatikanum haben
diese doppelte Verformung nicht überwunden, wenn auch im Bereich
des IL Vatikanums Wille und Bereitschaft dafür erkennbar geworden

sind. Träger dieses Willens waren vor allem die Bischöfe der
missionarischen und angefochtenen Kirchen, in denen ein neuer Typ
^°n Bischof heranwächst. Bemerkenswert ist, dass dieser «Neo-

^Piskopalismus» nicht mehr verstrickt ist mit staatlich-weltlichen

Jachten, sondern innerlich verbunden ist mit den Bewegungen zur

Neuerung der Kirche.
Das altkatholische Verständnis der apostolischen Nach-

bolge (wie das ostkirchlich-orthodoxe) ist ausgerichtet auf die

Verödung des Bischofsamtes mit der Gesamtkirche und seiner

Vereitelung in der Lokalkirche. Es ist kritisch gegenüber der auch im
•Vatikanum sich fortsetzenden «Entwurzelung» der einzelnen Bi-



244

schöfe und der Eingliederung und zunehmenden Gleichstellung aller
Bischöfe kraft ihrer nun allerdings sakramental verstandenen Weihe,
wie gegenüber der Forderung nach ihnen übergeordneten Bischofsräten

und einem obersten Rat von Bischöfen mit dem Papst.
In der Diskussion wird - mit Zustimmung des Referenten -

festgestellt, dass das von ihm entworfene Bild der reformatorischen
Auffassung «zu katholisch» geraten sei. Das katholische Selbstverständnis

entspreche jedenfalls nicht dem tatsächlichen Wirken der
Reformatoren. - Die Bezeichnung der priesterlichen Funktionen als

«potestas» durch das Tridentinum erschwere den Protestanten das

Verständnis, sei aber vertretbar, wenn darunter göttliche Befugnis
und Beauftragung - munus et mandatum - verstanden werde. -
Weiter wird vermerkt, dass die Einwendungen und Fragen K. Barths
einen verengten Begriff der successio apostolica visieren und darum

nur bedingt berechtigt sind. Es sei, um zu einer positiven Sicht zu
gelangen, auszugehen vom Begriff der Sendung : wie Christus, der
erhöhte Herr, die Apostel durch Hauchung aussendet, so werden von
ihm die kirchlichen Amtsträger vermittels Handauflegung durch
Menschen ausgesendet.

Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession

im Lichte der Ökumene65

Pfarrer H.Frei

Ausgehend von einer Voraussage R. H. Gardiners aus dem Jahre
1916, dass sich die Frage nach dem geistlichen Amt und seiner
Weitergabe als «die schärfste Differenz in den Bemühungen um die

Wiedergewinnung der Einheit» erweisen werde, gibt der Referent im
I. Teil eine Übersicht über die einschlägigen Verhandlungen an den

bisherigen vier Ökumenischen Konferenzen für «Glaube und
Verfassung»: Lausanne 1927, Edinburg 1937, Lund 1952, Montreal
196368. An den beiden ersten Konferenzen befolgt man die Methode

85 Das Referat ist abgedruckt IKZ 1964, S. 225ff.
66 Altkatholische Berichte und Stellungnahmen zu den vier «Faith and

Order»-Konferenzen :

a) Lausanne: E. Gaugier, IKZ 1927, S. 217ff.
b) Edinburgh: A.Küry, IKZ 1938, S.4ff., 197ff. A. Rinkel und A.Küry:

Erklärung zu dem Bericht der 2. Weltkonferenz für Glauben und Verfassung'
IKZ 1940, S. 81 ff.

c) Lund: U. Küry, IKZ 1952, S. 229ff., 1953, S. öff.
d) Montreal: W. Küppers, IKZ 1963, S. 226ff., 1964, S. 18ff.



— 245 —

der vergleichenden Darstellung der bestehenden Unterschiede undkommt so zu einer umfassenden Bestandesaufnahme der verschiedenen Auffassungen. In Edinburg rückt man sich von einer gemeinsamen Besinnung auf den Begriff der Gnade her schon näher und
gelangt u. a. zu der bedeutsamen Feststellung, dass der Grundgedankeder apostolischen Sukzession in allen drei Grundtypen der westlichenKirchen bejaht wird: im bischöflichen, presbyterianischen und kon-
gregationalistischen Typus. (Die orthodoxe und die altkatholische
Delegation geben dazu eine Sondererklärung ab, siehe unten.) InLund überwindet man die vergleichende Darstellung und versucht
m einer bemerkenswerten Anstrengung, von einer gemeinsamen
christologisch-eschatologisch begründeten Lehre vom Wesen der
Kirche her, zu einer Gesamtschau des Problems vorzustossen. In
Montreal versteht man das Amt und die Amtsnachfolge von dem in
der Kirche sich fortsetzenden Erlösungswerk Christi her, das zu
verkünden und weiterzugeben der besondere Auftrag des geistlichen
Amtes ist. Dabei kommt es in einem erstaunlichen Ausmass zu
kchlussfolgerungen, die bis ins Terminologische hinein das katholische
Amtsverständnis voraussetzen.

Im II.Teil über «die altkatholische Lehre» wird zunächst
festgehalten, dass in der altkatholischen Kirche über die Frage des

mtes und der Amtsnachfolge nie wesentliche Unklarheiten bestanden.

Sie war sowohl 1723 wie 1870 auf die Sicherung der Kontinuität
it der alten und einen Kirche durch bischöfliche Handauflegung

«dacht. Auf der Konferenz von Edinburg gab die altkatholische
Negation die Erklärung ab : «Die Altkatholiken halten daran fest,
ss der Episkopat apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der

irche gehört. Die Trägerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtsper-
nen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen,
haltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf dieselbe
eise, wie es die Apostel der Kirche weitergegeben haben. Die aposto-

8che Sukzession bedeutet die Unzertrennlichkeit von Kirche und
~^*^ind_das nie unterbrochene Bestehen beider67.»

JJin,..7 *n der «Erklärung» zur Konferenz vonEdinburgh (Anm. 66b) wird im

Amt auf die ePiscoPi vagantes formuliert: «Wir erkennen an, dass das

eine ïr^ innernalb der Kirche bestehen kann. Niemals kann es ein Amt oder

üncl r^rarchie, die für sich besteht, geben. Die apostolische Sukzession will
eine T nie ein Weitergeben spezieller Charismen von einer Privatperson an

sond V5 sein ~ das muss zur Magie und einem Zerrbild des Amtes führen -,
¦Kirch"1-!8'6 ist die regelmässige, gottgewollte Berufung zum Amt von der

e> die schri ft- und traditionsgemässe Verwaltung des Amtes der Kirche. »



— 246 —

Abschliessend stellt der Referent fest: bei der apostolischen
Amts-Sukzession geht es nicht um eine Liebhaberei, sondern um eine

Grundwahrheit des kirchlichen Seins in Christus. Dass diese
Einsicht in der Ökumene sich mehr und mehr Bahn bricht, darf uns
Altkatholiken mit Genugtuung erfüllen.

Systematische Zusammenfassung und Weiterführung

Bischof Dr. U. Küry

Die grosse Zurückhaltung, die die beiden ersten Referenten in
der Frage der Bezeugung des Sukzessionsgedankens im Neuen Testament

und in der Frühkirche an den Tag gelegt haben, sieht der Referent

sachlich darin begründet, dass zwischen den Aussagen des Neuen
Testamentes, sofern diese als göttliches kerygma verstanden werden,
einerseits und dessen Entgegennahme durch die Kirche andrerseits
ein nicht zu übersehender Hiatus besteht. Dieser Hiatus bedeutet,
dass nicht von einer direkten, ungebrochenen «Entwicklung»
neutestamentlicher «Ansätze» in der Kirche die Rede sein kann. Die
neutestamentliche Botschaft bedeutet mehr als nur den geschichtlichen
Anfang des Amtes, sondern sie ist dessen transzendentaler, sinnge-
bender Ursprung und dadurch die alles bestimmende und alles unter
ihre Kritik stellende Norm, auf die die Kirche immer neu zu hören
hat. Es ist darum unrichtig, aus dem Neuen Testament ein bestimmtes

Amt oder eine Ämtergruppe direkt zu übernehmen und sie unter
Anpassung an die veränderten Zeit- und Gemeindeverhältnisse
kopieren zu wollen. Vielmehr geht es darum, den kerygmatischen
Gehalt der neutestamentlichen Aussagen über die mannigfachen
kirchlichen Dienste und über die Kirche aus dem Gesamtzusammenhang

der biblischen Botschaft zu erheben und sich von ihm her über
die Frage des Amtes, seines Wesens und seiner konkreten Gestalt zu

entscheiden.
Die grundlegende Entscheidung ist durch die eine und ganze Kirche

um das Jahr 200 getroffen worden - im engsten Zusammenhang
mit der ungefähr gleichzeitig erfolgten Entscheidung für den
neutestamentlichen Kanon und die Glaubensregel (A. Harnack). Das
geschah nicht durch den formellen Beschluss eines Konzils, sondern
durch die faktische Annahme des «apostolisch-katholischen »unites»

in seiner dreifachen Gestalt des Episkopates, Presbyterates un»
Diakonates. Dieses hatte sich Dei Providentia der Kirche des Ostens



247

und des Westens «imponiert», sich ihr in einer Entwicklung, die wir
im einzelnen nicht mehr mit Sicherheit feststellen können, auferlegt.
In Analogie zu den Vorgängen, die zur »Annahme des Schriftkanons
und der Glaubensregel geführt haben, kann mit der späteren Kirche

gesagt werden : die Kirche hat das apostolisch-katholische Amt nicht
selbst geschaffen, sondern sie hat nachträglich, «secundo actu», die

Entscheidung nachvollzogen, die «primo actu» Gott getroffen hat:
die Entscheidung nämlich für das Amt, das, durch Handauflegung

vermittelt, nicht nur in einem freien GeistVerhältnis zum Herrn,
sondern eindeutig in einem christologisch-apostolischen

Stiftungszusammenhang steht.
Diese Entscheidung ist für die katholische Kirche grundlegend

in dem Sinn, dass die Kirche nicht hinter sie zurückgehen kann. Sie

ist zwar nicht vollständig, da sie die im Neuen Testament ebenso

deutlich bezeugten freien pneumatischen Dienste (der Lehrer,

Propheten usw.) unberücksichtigt lässt, und ist insofern der Ergänzung

bedürftig. Aber dessenungeachtet bleibt das von der alten und ganzen

Kirche angenommene «apostolisch-katholische Amt» normativ.

Bie normative Bedeutungdes«apostolisch-katholischenAmtes».st in

folgenden .Irei Momenten begründet : 1 Auf dem Vollmachtsglauben,

demzufolge die von Christus auf die Apostel übertragene und durch

sie an die kirchlichen Amtsdiener weitergeleitete Vollmacht inhaltlich

keine andere als die der Apostel und als solche Gabe und Auftrag

Gottes, munus et mandatum, ist, 2) Darauf, dass die Verleihung dieser

Vollmacht unter Handauflegung und Gebet erfolgt und dass diese

Handauflegung nicht als ein Akt der Bestätigung einer bereits

en.pfanKCnen Gabe noch als blosse Segnung, sondern als ein reah-

«tisch gemeinter Übertragungsgestus von «Macht», wie schon in den

Pastoralbriefen, als ein «sakramentaler Akt» (Campenhausen) zu

stehen ist. 3) Darauf, dass der so verstandene Übertragungsakt

n»r an Bischofen, Presbytern und Diakonen zu vollziehen ist. Alle

drei Ämter sind - jedes für sich genommen - göttlichen Ursprungs

*re «hierarchische» Zusammenordnung ist ein Werk der Kirche.der

* ^teht, dem Amt seine konkrete Gestalt zu geben. Die^1gemeine
Bedeutung der Entscheidung für das eine apostol,sch-kathohsche

A™ liegt darin, dass die Kirche damit ein für ihre Aporto zit. t

institutive« Merkmal aufgerichtet hat. Wie aber ist diese zu ver-

8tehen?

to
Entsprechend der Zweiheit der Kirche als ^meinschaft

der

He»igen "nd Gemeinschaft am Heiligen, oder als Heilsgemein



— 248 —

schaft und Heilsstiftung, ist zu unterscheiden zwischen «innerer»
und «äusserer» Apostolizität: als Heilsgemeinschaft ist die Kirche
«innerlich» apostolisch durch die gläubige und gehorsame
Unterstellung ihrer Glieder unter das Wort und den Willen der von Christus
bevollmächtigten Apostel. Glaube und Gehorsam sind entscheidend
das Werk des Heiligen Geistes an der Gemeinde, durch das sie Anteil
bekommt am «Leben» in Christus, das das Wesen der Kirche
ausmacht. Die Apostolizität der Kirche ist also primär ein christolo-
gisch-pneumatisches Geschehen, ist das der Kirche gegebene, durch
Christus und den Geist gewirkte Leben, sofern es in seinem zeitlichen
»Ablauf mit sich selbst identisch bleibt. Zu diesem Leben kommt es

aber in der Kirche nur, wenn sie als Heilsstiftung in den für sie
konstitutiven apostolischen Ordnungen bleibt, das heisst: wenn sie die
«äussere» Apostolizität wahrt. Dieses Bleiben aber bedeutet, dass

die Kirche unter der Herrschaft Christi und des Heiligen Geistes in
apostolischer Vollmacht das Wort Gottes in seiner Reinheit verkündet,

die Sakramente stiftungsgemäss spendet und das geistliche Amt
verwaltet in dem Sinn, den Christus und die Apostel ihm gegeben
haben.

Wenn wir in dieser Weise zwischen innerer und äusserer Apostolizität

unterscheiden, stellt sich die Frage, wie die beiden in der
Kirche zur Einheit gebracht werden. Auf diese Frage gibt nun, wie
wir meinen, die apostolische Amtsnachfolge durch
Handauflegung Antwort. Um ihre Funktion und ihren Sinn zu verstehen,

gilt es sich vor Augen zu halten : die Gemeinde, die in der
pneumatisch-apostolischen Sukzession lebt und zu leben beauftragt ist,
muss die Gewähr haben, dass die von ihr berufenen Amtsträger ihrerseits

in dieser Sukzession zu leben und zu wirken bereit sind. Diese
haben darum vor der Gemeinde die Verpflichtung zu übernehmen,
ihr Amt im Gehorsam gegen das Wort und den Willen der Apostel
zu verwalten. Diese Verpflichtung gehen die Amtsträger ein durch
die Annahme ihrer Wahl durch die Gemeinde, sodann zentral durch
die Ablegung des sog. Glaubensexamens vor oder während ihrer
»Amtsweihe und endlich durch die Bereitschaft, die Weihe nur aus

den Händen bereits geweihter Amtsträger entgegenzunehmen, die

ihrerseits anlässlich ihrer Weihe die Verpflichtung auf die «apostolische

Glaubenshinterlage» eingegangen sind. Es geht also bei der

apostolischen Amtsnachfolge (der apostolicitas successionis) um die

Bewahrung der Kontinuität mit der «apostolischen Lehre» (apostolicitas

doctrinae), die vor jener den Vorrang hat. Diese Kontinuität



— 249 —

wird aber bewahrt nicht durch die Amtsweihe selbst, sondern durch
die ihr vorangehende oder mit ihr verbundene Verpflichtung auf
die apostolische Glaubenshinterlage. In diesem Sinn ist die
apostolische Amtsnachfolge nicht eine solche der ordinatio,
sondern des ordo (A.Rinkel), nicht eine solche der »\mtsweihe

(wie im Tridentinum), sondern des Amtes und der mit seiner Annahme

verbundenen Verpflichtung auf die apostolische Lehre. Das war
jedenfalls in der alten Kirche die vorherrschende Meinung, die nicht
selten die Kontinuität der Lehre schon darin gewährleistet sah, dass

ein neugewählter Bischof, der einen vakant gewordenen Bischofssitz

antrat, sich damit eo ipso verpflichtete, den apostolischen Glauben

seiner Vorgänger zu bewahren (successio originis).

Jedenfalls lag der alten Kirche der Gedanke im allgemeinen

fern, dass durch die sakramentale Weihe die Kontinuität mit dem

apostolischen Glauben gewährleistet werde. Dieser Gedanke kommt

zwar schon früh auf und leitet eine Fehlentwicklung ein, die in der

heute noch von römisch-katholischen und anglikanischen Theologen

vertretenen Lehre gipfelt, dass die Amtsvollmacht, die Amtsgnade,

wie ein Kraftfluidum durch die ununterbrochene Reihe der bischöflichen

Handauflegungen vermittels «Transmission» wie durch einen

«goldenen Kanal» bis in die Gegenwart weitergeleitet werde. Das ist

eine im Grund mechanische, ja magische Auffassung, die abgelehnt

Verden muss. Es geht bei der apostolischen Amtsnachfolge entscheidend

um die Folge in der persönlichen Verpflichtung der aufeinanderfolgenden

Amtsträger auf den einen apostolischen Glauben und nicht

nm dessen Gewährleistung durch die Amtsweihe. So verstanden ist

Qnn allerdings die apostolische Amtsnachfolge mehr als nur ein

«Zeichen». Vielmehr ist sie durch die mit ihr verbundene Verpflichtung

auf die innere Apostolizität die «Zulassungsbedingung» zum

(legitimen) Empfang der Amtsweihe und als solche das fur die

Gemeinde und die Amtsträger unerlässliche Bindeglied und Siegel

tischen der inneren und äusseren Apostolizität.
Zur Abwehr möglicher Missverständnisse sei beigefugt : Es kann

z*ar nicht von einer Amtsnachfolge in der apostolischen Sukzession

dur ch die Amtsweihe die Rede sein, gleichwohl gibt es innerhalb
der Amtsweihe selbst eine Sukzession. Aber diese vollzieht

sich aut

ei*er ganz anderen Ebene. Sie gründet nicht in der Verpflichtung aut

die apostolische Glaubenshinterlage und bewegt sich in diesem

«inné nicht in der Horizontalen, sondern sie vollzieht sich durch die

Vergabe der Amtsvollmacht aus der Vertikalen als unmittelbarer



— 250 —

Gebeakt Gottes an den Ordinanden. Indem aber Gott diesem die
Amtsvollmacht verleiht, bedient er sich solcher, die das göttliche
munus und mandatum schon empfangen haben: so kommt es zu
einer «sakramentalen» Sukzession. Aber diese vollzieht sich aus der
Vertikalen immer nur im je einmaligen, persönlichen Gegenüber von
Ordinator und Ordinand, dergestalt, dass wirklicher Konsekrator
nur der ist, der hier und jetzt dem Ordinanden die Hand auflegt.
Nicht aber sind Konsekratoren - wie das bei der Lehre vom «goldenen

Kanal» stillschweigend vorausgesetzt wird - auch noch alle
Vorgänger des Konsekrators68.

Von dieser Schau her meinen wir auch kurz würdigen zu können,
was uns in den drei vorangegangenen Referaten gesagt worden ist.
Küppers trifft wohl den Kern der Sache, wenn er den Ursprung der

Verformungen des kirchlichen Amtes und der apostolischen
Amtsnachfolge in der römisch-katholischen Kirche darin sieht, dass das

Tridentinum die apostolische Amtsnachfolge in allzu direkter Weise
mit der Sakramentalität der Priesterweihe in Verbindung bringt,
sie als successio der ordinario und nicht des ordo selbst sieht. Wichtig

scheint mir sodann der von Stalder erbrachte Nachweis zu sein,
dass und warum die Reformatoren sich nicht veranlasst sahen, sich

auf die tiefere Bedeutung der apostolischen Sukzession zu besinnen
und sich darauf konzentrierten, in Auseinandersetzung mit Rom
unmittelbar aus dem Neuen und Alten Testament das Amt der
Einzelgemeinde zur Geltung zu bringen. Das hatte - wie wir beifügen
möchten - zur Folge, dass die Frage der kirchlichen Oberleitung
theologisch unerörtert blieb und man sich damit begnügte, auf den
Staat und sein Korporationenrecht, das in der Kirche ein Fremdkörper

ist, zurückzugreifen. Wie in der Schweiz die Reformation in der

Regel durch den Rat der Bürger eingeführt und überwacht wurde,
so in Deutschland durch den Landesfürsten und dessen Beamte.
Der Superintendent war lange nichts anderes als der erste geistliche
Staatsbeamte. Das Fatale an dieser Entwicklung war, dass es

faktisch der Staat und seine Organe waren, die für die Kontinuität der

Kirche in ihrer Lehre und in ihren Einrichtungen die Verantwortung
übernahmen oder sie mit der Kirche teilten. Diese Verquickung der

kirchlichen Ordnung mit dem staatlichen Korporationenrecht wirkt
bis heute in den Reformationskirchen nach und ist mit ein Grund
dafür, dass man es in diesen Kirchen schwerer hat, einzusehen, dass

Vgl. dazu U. Küry: «Die altkatholische Kirche», 1966, S. 264ff.



— 251 —

zur Wahrung der äusseren und indirekt der inneren Apostolizität
kircheneigene Organe notwendig sind.

Das Referat von H.Frei hat uns gezeigt, wie wünschbar für
unsere Kirche und die Ökumene eine klarere und umfassendere, an
der alten Kirche orientierte Darstellung unseres durch die Praxis

vorgezeichneten altkatholischen Standpunktes in dieser Sache wäre.

Hiezu in entsprechenden Thesen einen Beitrag zu leisten, wäre eine

unserer nächsten Studientagungen berufen.

Berichte und Anregungen

Prof.Dr.P.J.Maan gibt die Eindrücke wieder, die er als

offizieller altkatholischer Beobachter an der 3. Session des IL Vatikanums

empfangen hat. Die mit der Revision der liturgischen Bücher

beauftragten Vertreter des Landeskirchen berichten über die

weiteren Fortschritte ihrer Bemühungen. Auch findet eine längere

Vorbesprechung der Themen für den Altkatholiken-Kongress in Wien

(1965) und die nächste Studientagung in Zürich (1968) statt.
(Fortsetzung folgt)


	Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis 1971 [Fortsetzung]

