Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 4

Artikel: Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis
1971 [Fortsetzung]

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 224 —

Die Internationalen altkatholischen
Theologentagungen von 1950 bis 1971

(Fortsetzung *)

8. Studientagung vom 12. bis 18. Oktober 1959 in Solothurn

Hauptthemata: Der Heilige Geist und das Amt der Kirche-
Nichttheologische Faktoren bei der Entstehung der altkatholischen
Kirchen

Die Tagung stand unter der Leitung von Prof. Dr. P.J. Maan.
Das Protokoll wurde abgefasst von £. W. Heese, Dr. E. Kreuzeder und

Dr.J. Waldmeier 58,

Referate und Diskussionen

Uber «Geist, Berufung und Auftrag im Alten Testa-
ment» spricht Prof. Dr. W. Kippers. Ausgehend von der Frage, wie
das mit «ruah» bezeichnete gottliche Handeln sich im Alten Testa-
ment darstellt, betont der Referent, dass mit «Geist Gottes» Gott
selbst in seinem Handeln an der Welt gemeint ist. In der Verbindung
mit dem « Wort Gottes» verdeutlicht «Geist» die Macht- und Kraft-
Seite der Wirksamkeit Gottes, wihrend « Wort» mehr auf die Person-
haftigkeit Gottes zielt. Grundlegend ist dabei der Gegensatz von
Gott und Welt, von Geist und Fleisch. Fiir Vorgange der « Berufung?
gibt es im Alten Testament nur verbale I'ormen, was darauf hinweist,
dass das Kommen des Geistes oder des Wortes zu bestimmten Men-
schen erfolgt, ohne dass es dazu eine Vorbereitung gibt oder dass
bleibende Verinderungen eintreten. Dass aber immer wieder Beru-
fung geschieht, ist ein Zeichen dafiir, dass Gottes Ziel noch nicht
erreicht ist. Berufung ist ein eschatologisches Ereignis, in welchem
das Ende schon da ist. Dieser eschatologische Charakter der Beru-
fung bedingt den «Auftragy bezichungsweise die Summe der Auf
trige im Bundesverhiltnis. Der Auftrag, der Israel mit seiner Be-
rufung zuteil geworden ist, besteht in der Erfiillung der Thora. Diese
Beauftragung entfaltet sich in zwei Ordnungen, in der allgemeine?

* Siehe TKZ 1977, Heft 2, S. 106 ff; Heft 3, S. 140 {1,
53 Protokoll IKZ 1960, S. 48ff.



— 225 —

Verpﬂichtung des Volkes auf die Gebote und in der besonderen der
Amter, die sich aus der Leitung des Bundesvolkes ergeben. Dabei
sind vier Gesichtspunkte zu unterscheiden: 1) Der Gesichtspunkt
der Berufung und Einsetzung durch Geist und Wort Gottes; 2) Der
Gesichtspunkt der Annahme des gottlichen Auftrages. 3) Der Ge-
SiChtSpunkt der rein menschlichen Tradition oder Institution, die
Zum Hemmnis fiir die Erfiillung des Auftrages werden kann 4) Der
Gesichtspunkt dieser Tradition und Institution, die zum Organ der
Durchfijhrung des Auftrages werden kénnen. Das lisst sich verdeut-
lichen an den iiberlieferten Institutionen des Richters, des Konigs
und des Priesters. Diese haben eschatologische Bedeutung in dem
Sinn, dass die alte Form dieser Institutionen tiberwunden wird und
doch bestehen bleibt auf die grosse, kommende Erfiillung durch
Jesus Christus hin.

Zum Thema «Geist, Amt und Charismaim Neuen Testa-
Ment » spricht Pfarrer H. Aldenhoven auf Grund folgender (von uns
gekiirzter) Thesen. 1) Jesus Christus ist der eigentliche Amtstriger
des Neuen Bundes. 2) Im Heiligen Geist ist der erhohte Herr in den
Von ihm ausgesandten Jiingern gegenwirtig und wirksam. 3) Auch
die ganze Kirche hat den Geist empfangen; sie hat als Ganzes Anteil
an Sendung, Auftrag und Vollmacht der Apostel. 4) Gleichwohl steht
der Apostel als der Giesandte Christi der Gemeinde gegeniiber. In die-
*m (legeniiber konkretisiert sich das Gegeniiber von Christus und
KiI'Che. 5) Der Herr der Kirche tritt ihr aber auch 1n den Apostel-
Schillern und Kirchenvorstehern gegeniiber, deren Amter sich erst
_mit der Zeit deutlicher abheben. 6) Dieser Sachverhalt tritt vor allem
0 der Apostelgeschichte und in den Pastoralbriefen hervor. 7) Zwi-
Schen dep Aposteln und den anderen Triigern des kirchlichen Amtes

estehen im Hinblick auf die Einmaligkeit der ersteren gewisse Un-
“rschiede, die nicht verwischt werden, die aber auch nicht deren
inheit verdunkeln diirfen. In dieser Einheit ist die apostolische
S“kZErs;sJin:)n begriindet. 8) (leist und Amt schliessen einander nicht
a’us"’ielmehr wird das Amt vom Geist getragen. Die Ordination durch
a‘3'1(1auflegung von seiten Bevollmichtigter ist, obwohl sie selten
Ceugt wird, die einzige Form der Ubertragung der Vollmacht .und
er Spendung des dazu gehorigen Charismas, die neutestament_;hche
Autoritéit hat. 9) Sowenig die Autoritit des Apostels die Freihe'lt (fler
. Meinde beeintrichtigt oder dem freien Wirken des Geistes in ithr
Wlderspricht, sowenig darf das beim nachapostolischen Amt der Fall

Sein,



— 226 —

In dieselbe Richtung weist das Referat von Prof. Dr. P.J. Maan
iiber das Thema: «Heiliger Geist und Kirche in der Apostel-
geschichte». Seine Thesen besagen im wesentlichen : Die Apostelge-
schichte ist als zweiter Teil des Evangeliums, also nicht nur als Ge-
schichtsschreibung, sondern als Zeugnis und Verkiindigung zu ver-
stehen. Die fiir das Verhiltnis von Heiligem Geist und Kirche grund-
legenden Aussagen sind im 2.Kapitel (Ausgiessung des Heiligen
Geistes an Pfingsten) enthalten. Die dort gegebenen Ansétze sind
auch wegleitend fiir den restlichen Teil. Festzuhalten ist: 1) Die Kir-
che ist durch die Gabe des Heiligen Geistes die Kirche aus Juden und
Heiden. 2) Sie anerkennt die Gemeinde in Jerusalem als Mutterkir-
che. 3) Die Autoritit der Apostel ist unbestritten. 4) s gibt Ansitze
fir ein konziliares Verfahren. Von einer ausgebildeten Kirchenver-
fassung kann keine Rede sein. 5) Der Heilige Geist wird vermittelt
durch Handauflegung, confirmatio und reconciliatio.

Das dogmengeschichtliche Referat halt DDr. K. Hammer-
schmidt unter dem Titel: «Geist und Kirche inder nachaposto-
lischen Zeit».

1) In der nachapostolischen Zeit wird der Geist als eine undeut-
lich bestimmte, iiberirdische Kraft begriffen, die als solche das Le-
bensprinzip der Gemeinde ist. 2) Die Entartung und das Dahin-
schwinden des «geistgewirkten» Prophetentums macht bald einem
niichternen, moralisierenden Frommigkeitstyp Platz (I Klem. Her-
mas), doch ist es ein falsches Klischee, diese Periode allein als das
Feld des geistergriffenen Enthusiastikers zu sehen 3) Das Charisma-
tikertum hat eine teilweise Fortsetzung im Martyrertum der Ver-
folgungszeit und im Asketentum gefunden. 4) In der tastenden Trini-
titslehre ist die Frage nach dem Wesen und Wirken des Geistes noch
kein selbstandiges Thema. 5) Es lassen sich drei verschiedene Auf-
fassungen unterscheiden: a) Der Geist wird als die priexistente Seite’
in Christus gesehen (Barnabas, Ignatius, Hermas). b) Der Geist ist bis
Pfingsten mit dem Sohn identisch, dann wirkt er selbstindig in der
Kirche und wird mit dem Weltende wieder mit dem Sohn in Gott zu-
riickkehren (6konomische Trias); ¢) Der Geist ist ein neben dem L0-
gos selbstandiges, vorweltliches Wesen, von dem man nicht weiss:
ob es der ewige Sohn, eine Kraft Gottes, ein Diener Christi oder ei?
hoch iiber ihm stehendes Wesen sei. 6) Origenes bekennt sich zuf
Auffassung, dass der Geist ein durch den Logos geschaffenes Wese?
sei. 7) Wegweisend wird Tertullian, dessen Formeln die spitere Or-
thodoxie antizipieren. 8) Der Anstoss dazu, den Heiligen Geist in da



— 227 —

trinitarische Leben einzuordnen, geht von Sabellius aus, nach wel-
chem der Heilige Geist neben Vater und Sohn eine Erscheinungs-
form des Einen (lottes ist. 9) Die Klirung tritt erst durch das Konzil
von Konstantinopel im Jahre 381 ein. Durch die Erklirung des Herr-
Seins des Heiligen Geistes (als dritte Hypostase der Dreieinigkeit)
wird auch der Ort des Geistes fiir seine Wirksamkeit in der Kirche
bestimmt. 10) Die Trinitit und Geist-Lehre nimmt im Osten und
Westen cinen #hnlichen Weg. Das Filioque ist ein geringfiigiger
Unterschied gegeniiber den Differenzen in der vor-niziischen Zeit,

Die systematische Sicht eroffnet Bischof Dr. Urs K firy mit sei-
Den Darlegungen iiber « Heiliger Geist, Kirche und Amt », Seine
Thesen lauten®:

1) Der Heilige Geist ist in seinem Wirken in Kirche und Amt nur
Zu verstehen, wenn an seiner wesenhaften Gottheit und Personhaf-
tigkeit im Sinne des Trinitdtsdogmas festgehalten wird. Andernfalls
wird das Wesen der Kirche als opus trium wie der gottliche Ursprung
des Amtes verkannt.

2) Das Geheimnis des Wirkens des Heiligen Geistes ist identisch
Wit demjenigen seiner personlichen Herabkunft. Diese erfolgt mit
der Inkarnation Christi und bleibt an seine Person und sein Werk ge-
bunden, um sich erst an Pfingsten auf die Kirche auszuweiten.

3) In dieser seiner Kondeszendenz ist der Heilige Geist Person
und Gahe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein bis
a3 Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein Kommen in den

eilsstand versetzt und sie durch sein Gekommen-Sein in ihm erhilt,
Schafft er das Eine Leben, das die «Natur» der Kirche ausmacht.
4) Die Herabkunft des Heiligen Geistes in die Kirche und sein
alten in ihr erfolgt nach der Grundordnung, in der die Kirche von
Christys gestiftet worden ist. Gestiftet hat Christus die Kirche in den
Posteln, die er als die Erstberufenen durch sein messianisches Sein
d Wirken zu seiner Kirche «macht» und zugleich mit der apostoli-
Schen Vollmacht ausriistet, die sie an die kirchlichen Amtstriger
w?itergeben. Indem der Geist der so strukturierten Kirche gegeben
d, ist sie Gemeinde- und Amtskirche von Anfang an.

5) Die Kirche ist nicht eine Gemeinschaft gleichgestellter Per-

“Onen, sondern eine in sich abgestufte Personen-Gemeinschaft, in der

\

He ** Das Referat ist erschienen in der IKZ 1960, S. 1071f., 1501.: U. Kiiry:
elliger Geist, Kirche und Amt. Vgl. dazu H. Frei: Das Wesen der Kirche in

Mtkatholigoher Sicht, IKZ 1959, S. 103 ff.



— 228 —

Christus als der Herr und diesem untergeordnet die Apostel und die-
sen wiederum untergeordnet die kirchlichen Amtstriger und im Ge-
geniiber zu ihnen die Gemeinde im Heiligen Geist eine Einheit bilden.

6) Der den Aposteln verliechene Geist ist kein anderer als der, der
auch der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird ihnen nach Joh. 20, 21 ff.
proleptisch und im Sinne einer «Besonderung» zuteil als Amtsgeist,
der sie zur Erfiillung ihres Verkiindigunsauftrages erméchtigt. Nur
von diesem pneumatischen Gesamtzusammenhang her, in dem die
von Christus gestiftete Kirche als apostolische lebt, ist auch der
Geist-Charakter des besonderen kirchlichen Amtes verstandlich.

7) Im neutestamentlichen Zeugnis zeichnen sich im wesentlichen
drei Gruppen von kirchlichen Amtern ab:

a) die im engeren Sinne pneumatischen Amter (Apostel, Pro-
pheten, Lehrer);

b) die charismatischen Dienste;

¢) die geordneten Gemeindedmter (Episkopen, Presbyter, Dia-
kone).

Sie unterstehen alle der Autoritiat der Apostel und gelten in der
Regel als vom Geist gesetzt.

8) Nur fiir die letzte Gruppe wird die Einsetzung durch Apostel
oder Apostelstellvertreter und damit der christologisch-apostolische
Stiftungszusammenhang bezeugt. Diese Einsetzung erfolgt durch
Handauflegung, die als «sakramentale» Ubertragung des Amtscha-
rimas gilt. Da die iibertragene Vollmacht nur eine ist, ist auch das
kirchliche Amt bei aller Vielfalt seiner Dienste nur eines.

9) Diese «horizontale» Ubertragung des Amtes wird aber in
ihrem christologisch-apostolischen Stiftungszusammenhang erst
wirksam durch die auf Grund von Joh. 20, 21 erfolgende Anrufung
und Vergegenwiirtigung des Heiligen Geistes, der als Person in der
«Vertikalen» die Gabe des Amtsgeistes wirkt, die er selber ist.

Wir haben die wichtigsten Thesen der fiinf Referate aufeinander-
folgen lassen und fassen abschliessend die Diskussion zusammen.
Zum alttestamentlichen Referat wird unterstrichen, dass das
Priestertum des Neuen Testamentes in seinem Verhéltnis zu dem des
Alten Bundes durch dreierlei gekennzeichnet ist: 1) durch Vernei-
nung; 2) durch Uberbietung; 3) durch Erfiillung. Zu den neutesta-
mentlichen Darlegungen wird erginzend festgestellt, dass da®
volle apostolische Amt darin begriindet ist, dass die Kirche das neu®
Volk Gottes ist, dessen Ordnung in der Wahl der 12 Apostel begriin-
det ist. Weiter: wie der Apostel mit dem von ihm verkiindigte?



— 229 —

Wort eine Einheit bildet, so miissen auch in der hierarchischen Struk-
tur der Kirche Gnade und Person in ihrer Verbindung miteinander
gesehen werden. Die Geistmitteilung durch die Firmung und die
Priesterweihe bringt nicht ein quantitatives Mehr iiber die Geist-
itteilung der Taufe hinaus, wohl aber eine Besonderung auf einen
bestimmten Auftrag hin.

Zu den dogmengeschichtlichen Ausfithrungen Dr.E.
Hammerschmidts, deren Schwerpunkt auf der Lehrentwicklung iiber
den Heiligen Geist liegt, erklirt der Referent ergiinzend, dass es
Schwer ist, in der nachapostolischen Zeit eine besondere Verkniip-
fung der Lehre vom Geist mit dem Amt festzustellen. Er macht ferner
auf die Schwierigkeit aufmerksam, die in der Geist-Lehre mit dem
Gebrauch der Kategorie der Person verbunden ist. Der griechische
Ausdruck ,prosopon’ gibt nur annéhernd wieder, was mit ,Person'
gemeint ist, wihrend in den semitischen Sprachen ein eigentlicher
Ausdruck fiir ,Person* fehlt. Fragwiirdig ist auch die Verwendung
des aristotelischen Ausdrucks ,ousia‘ fiir die Bezeichnung des gottli-
chen Seins.

In der Aussprache iiber das systematische Referat wird
fes'ﬁgestellt, dass dessen Ergebnisse mit denen der neutestamentli-
¢hen ynd dogmengeschichtlichen Darstellungen iibereinstimmen.
Vom Referenten werden drei Fragen aufgeworfen, die noch einer
Weiteren Klirung bediirfen: 1) In welchem Verhiiltnis steht die ein-
Malige Herabkunft des Heiligen Geistes an Pfingsten zu seinem immer
Beuen Herabkommen im Handeln der Kirche ? 2) Inwieweit kann
8esagt werden, dass der Geist durchgehend Person und Gabe ist ?
3) Ist die Einheit des apostolischen Amtes so tiefgreifend, dass ge-
%agt werden kann, dass auch die Presbyter und Diakone wie der

ischof Anteil haben an der Fiille der apostolischen Vollmacht ?

Die Wicht-theologischen Faktoren bei der Entstehung der altkatholischen
Kirchen

Die Bedeutung der nicht-theologischen Faktoren fir die ge-
Schichtljche Erscheinung und die Trennung der Kirchen ist zum er-
Stenmal 5, f der «Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchenverfassur}g »
V.on Lund im Jahre 1952 eingehend untersucht worden. Die Studien

*ind Seither in den einzelnen Kirchen weitergefiihrt worder'l. So.war
e:g] 8¢geben, das auch fiir unsere altkatholischen Kirchen im Sinne

e
lner Selbstprilfung zu tun.



— 230 —

Uber die nicht-theologischen Faktoren bei der Entstehung der
altkatholischen Kirche in Holland spricht Prof. M. Kok. Er weist
darauf hin, dass der Katholizismus in Nord-Europa bereits im Mittel-
alter anders gefirbt war als in Stideuropa und dass das niederlindi-
sche Volk auch in kirchlichen Fragen von jeher nach Unabhéngig-
keit strebte. Bei der Trennung von 1723 spielten ausser der Gnaden-
frage die machtpolitisch bedingten Konflikte mit den Jesuiten wie
die durch Papst Paul IV. durchgefiihrte Reorganisation der kirchli-
chen Hierarchie, die aus politischen Griinden erfolgte, eine negative
Rolle, doch war von ausschlaggebender Bedeutung letztlich doch der
Gnadenstreit.

In Deutschland —so fiihrt Pfarrer A. Degen aus — war die Ent-
stehung der altkatholischen Kirche entscheidend durch drei Bewe-
gungen bedingt: den Ultramontanismus, den Liberalismus und den
Kulturkampf. Die Kirche hatte und hat sich vor der Versuchung zu
hiiten, sich mit einer der drei Bewegungen zu identifizieren.

InOsterreich - so legt Pfarrer V. Hummel dar — war der Libe-
ralismus vorherrschend, der an der Kirche selbst desinteressiert, aber
antiromisch und antikonkordatir war. Er vermochte gegen die kleri-
kalen Parteien auf die Dauer nicht aufzukommen. Neben diesen
parteipolitischen Faktoren waren auch die bestehenden staatsrecht-
lichen Verhiiltnisse der altkatholischen Kirche nicht forderlich, noch
weniger die sozialen und wirtschaftlichen Faktoren.

Im Unterschied zu diesen Referaten, die mehr die nicht-theolo-
gischen Faktoren der zeitgeschichtlichen Umwelt als die in der alt-
katholischen Kirche selbst beriicksichtigen, deckt Pfarrer Dr.O.Gily
diese Faktoreninnerhalb der christkatholischen Kirche der
Schweiz selbst auf®. In ihr gab es von Anfang an «zweierlei Alt-
katholiken», solche, die eine echte Reform im Geiste der alten Kirche
anstrebten (so der Laienfithrer Walter Munzinger), und solche, fiir
die der politische Kampf gegen Rom im Vordergrund stand. Die er-
sterendachten im Sinne eines auf katholischer Grundlage beruhen-
den «Jenseits-Liberalismus», die letzteren im Geiste eines aufklireri-
schen, vernunftgliubigen «Diesseits-Liberalismus». Diese Zweiheib
wirkt bis heute nach, was den Referenten zu den Worten veranlasst:

56 Das Referat ist erschienen in der TKZ 1960, S. 30ff.: O. Gilg: Die
nicht-theologischen Faktoren bei der Griindung der christkatholischen Kirch'e
der Schweiz. Vgl. dazu sein fiir die Entstehungsgeschichte der christkatholf‘
schen Kirche der Schweiz sehr aufschlussreiches Werk: Der Christkatholl”
zismus in Luzern. Luzern 1946.



— 231 —

«Mochte der Diesseits-Liberalismus als Weltanscha,uung, welcher in
unseren (iemeinden fiir viel Gleichgiiltigkeit, {iberspitzten Indivi-
dualismus und eine, wichtige Grenzen verwischende, Allerwelts-
toleranz verantwortlich ist, immer mehr durch einen vertieften und
wirklich geweiteten Jenseits-Liberalismus abgelost werden. »

Berichte und Anregungen

Liturgie-Reform : lic.theol. K. Pursch legt das eben fertig-
gestellte Altarbuch der Altkatholischen Kirche Deutschlands vor
und gibt dazu aufschlussreiche Erliuterungen. Prof. Dr. P.J. Maan
berichtet iiber das neu herausgekommene hollindische Messbuch fiir
die Glaubigen, Prof. Dr. A. K. Riithy iiber die schweizerische Synode
von 1957, an der die Revision der liturgischen Biicher beschlossen
Wworden ist.

9. Studientagung vom 24. bis 29. September 1962 in Bonn

Hauptthemata: Rechtfertigung und Heiligung — Stellungnahme
zur Weltkonferenz von Neu-Delhi

Die Leitung der Tagung wird einmiitig Pfarrer H.Frei iiber-
tragen, das Protokoll verfasst Pfarrer B. W. Heesed.

An dieser Tagung, die nicht ohne weiteres auf der 1955 in Amers-
foort vorgesehenen Linie zu liegen scheint, sollte der soteriologi-
Sche Aspekt der Frage nach Kirche und Amt geklirt werden. Die-
s‘?r war zwar in den bisherigen Diskussionen immer wieder anvisiert,
e aber als solcher speziell erortert worden.

Das erste Hauptreferat hilt Prof. Dr. K .Stalder iiber «Die
Rechtfertigung und Heiligung bei Luther». Die von ihm
vOrgetraagenen Thesen lauten in gekiirzter Form: 1) In seiner Lehre
von der Rechtfertigung sucht Luther die Frage zu beantworten, wie

®f Mensch im Leben und im Sterben vor Gott bestehen kann. 2)
Wher goht aus von der Erkenntnis, die durch den Tod Christi und
: FOI‘derung des Clesetzes unausweichlich geworden ist, dass der
®0sch in all seinem Tun, auch in seinen guten Werken, gottwidrig
®1bt und der Verdammnis verfillt. 3) An diesem Urteil vermag kein

* Protokoll IKZ 1960, S. 48ff.



— 232 —

einziges menschliches Werk etwas zu dndern. Gott allein vermag hier
eine Anderung herbeizufiihren, und Gott hat das getan, indem er
seinen Sohn fiir uns dahingab. Indem Jesus Christus sich fiir unsere
Siinden opfert, gibt er Gott den Gehorsam und die Ehre, die ihm ge-
bithren. Er tut Gott damit fiir uns Genugtuung. Gott lisst dieses
Werk Christi fiir uns gelten und imputiert es uns, stellt es fiir uns in
Rechnung. Jesus Christus und sein Werk sind also unsere Rechtferti-
gung. Sie ist ein richterliches Urteil Gottes, das er iiber uns und fiir
uns fallt. 4) Das ist kein Willktrakt Gottes, vielmehr muss gelten: da
Christus fiir den Menschen genug getan hat, ist der Mensch vor Gott
rein und gerecht. 5) Unsere Gerechtigkeit bleibt ausser uns. Aber sie
ist uns nicht fern, sie kann von uns vermittels der Verkiindigung und
der Sakramente im Heiligen Geist ergriffen werden. 6) Der Satz von
der «Rechtfertigung allein aus dem Glauben» besagt demnach: a)
Die Rechtfertigung geschieht allein in Jesus Christus und kann allein
im Glauben bejaht werden; b) die Rechtfertigung ist nicht auch
noch, zusitzlich zu Jesus Christus und seiner Erlosungstat, in einem
menschlichen Werk begriindet; ¢) in solchem Glauben wird in Jesus
Christus Gott geehrt, und dies anerkennt Gott in der Annahme des
Glaubens. Dieser Glaube darf nicht als Werk des Menschen verstan-
den werden; als Werk des Menschen triagt er nichts zur Rechtferti-
gung bei. 7) Es gibt keine durch menschliche Bemiihungen herbeizu-
fiihrende Disposition zur Rechtfertigung, weder eine positive noch
eine negative; noch ist die Rechtfertigungsgnade eine dem Menschen
inhidrierende Kraft. 8) Der Gerechtfertigte ist immer simul iustus ac
peccator — in Christus. Der Gerechtfertigte bleibt nur iustus, indem
er im stindigen Kampf mit der Anfechtung, die ihm aus dem gottli-
chen Gebot und aus der Konkupiszenz erwichst, glaubend an seiner
ihm in Christus gewirkten Gerechtigkeit festhilt. 9) Kraft der
Gerechtigkeit in Christus kann der Glaube in aller Anfechtung immer
nur heilsgewisser Glaube sein. 10) Der rechtfertigende Glaube ist der
in der Liebe titige GGlaube. Wie der Heilige (ieist den Glauben wirkt,
so wirkt er auch, dass wir den Willen Gottes tun. Die Rechtfertigung
ist darum nicht ohne Heiligung, ohne gute Werke, das heisst: ohne
von Gott geforderte Taten. 11) Diese Werke tragen nichts zur Recht-
fertigung bei, sie sind vielmehr tiberhaupt nur auf Grund der Recht-
fertigung moglich. 12) Die Rechtfertigung in Jesus Christus schafft
nicht nur die Moglichkeit fiir gute Werke, sie schliesst vielmehr be-
reits die endgeschichtliche Rettung ein. Sie ist die Rettung im escha-
tologischen Sinn.



— 233 —

Das zweite Hauptreferat hilt Prof. Dr. W. Kiippers iiber «Die
Rechtfertigung und Heiligung nach der Lehre des Kon-
zils von Trient». Es ist natiirlich nicht moglich, in einer kurzen
Stunde die dogmengeschichtlichen und systematischen Zusammen-
hiinge, in denen die in 16 Lehrkapiteln und 33 Kanones der Sessio
VI zusammengefassten Entscheidungen iiber die Rechtfertigung
stehen, im einzelnen aufz uzeigen und zu interpretieren. Der Referent
beschriinkt sich darauf, den processus iustificationis darzustellen,
Wie er zur Abwehr der reformatorischen «Héresie» durch das Konzil
gefordert wird. Der Rechtfertigungsprozess verliuft in drei Stadien,
der am (fiktiven) Modell eines ungetauften, erwachsenen Christen
gezeigt wird: 1) Am Anfang steht die Vorbereitung durch die im
Glauben mit freier Willensentscheidung empfangene Gnade, die als
Zurechnung des Kreuzesopfers Christi verstanden wird. 2) Es folgt
die Erhaltung und zunchmende Entfaltung der eingegossenen Gnade
in guten Werken, die kraft der Gemeinschaft der Glieder mit Chri-
Stus, dem Haupt der Kirche als merita de condigno die ewige Sclig-
keit des Gerechtfertigten erschliessen (verdienen). 3) Es besteht
endlich die Moglichkeit der Wiederherstellung der durch die Tod-
Sinde verlorenen Gnade im Buss-Sakrament. Dabei kann der iiber-
Natiirliche (laube ohne die Liebe im Stand der Todsiinde erhalten
bleiben, andrerseits kann im Gnadenstand die personlich-subjektive
GreWissheit des Heils einen hohen moralischen Grad, nie aber die
Objektive Gewissheit einer Offenbarungswahrheit erreichen.

Nach diesen grundsitzlichen Feststellungen fiihrt der Referent
dus: Der theologische (iehalt der tridentinischen Rechtfertigungs-
ehre kann nur dann voll erschlossen werden, wenn die in ihm sich
a‘bZ("ichnenden innerkatholischen Spannungen beriicksichtigt wer-

0. Solche bestehen vor allem zwischen der thomistischen und
SkOtistischen Schultradition, wihrend der Nominalismus zuriick-
t.ritt. Zu diesen mittelalterlichen Schultraditionen kommt ein bib-
.lseh'Patristischcr (trundzug hinzu, der von Augustin her bestimmt
%, der aber auf dem Konzil als prolutherisch verdichtigt wird. Dieser

3 wesentlich dazu beigetragen, im Dekret fiir die weite und wahr-
Naft katholische Lehre Raum zu schaffen. Doch zeigen die spiteren
lnlflel'k&tholischon Auseinandersetzungen um den Augustinismus, dass

Tent dje durch die Reformation aufgeworfenen Fragen nicht ab-
“chliessend zy kliren vermochte. Um so dringender erscheint gegen-

°f dem tridentinischen Rechtfertigunsdekret die Weiterfiihrung
® durch gje Utrechter Erklirung von 1889 aufgestellten program-



matischen Satzes (5): «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an
in scinen Entscheidungen, die die Disziplin betreffen, und wir neh-
men seine dogmatischen Satze nur so weit an, als sic mit der Lehre
der alten Kirche iibereinstimmen®7»

In dieser Richtung unternimmt der nachfolgende Referent,
Prot. P.J. Jans, einen bedeutungsvollen Versuch. Er spricht iiber
«Die altkatholische Stellungnahme zur Lehre von der
Rechtfertigung und Heiligung». Seine Thesen lauten:

1) Die einzige Moglichkeit zur Rettung und Erhaltung des siindi-
gen Menschen beruht auf der Gnadeninitiative Gottes. Dartiber sind
sich die katholischen und protestantischen Theologen einig, nicht
jedoch uber deren Fortgang und ihre Konsequenzen im Bereich des
menschlichen Daseins. Der Dissens in dieser Problematik wird be-
stimmt durch die Frage: Wird vom Menschen im Prozess der Recht-
fertigung ein eigenes Sein oder Tun gefordert? Die cinen sagen:
allein durch den Glauben wird der Mensch gerechtfertigt — mit dem
Nachdruck auf dem Sein. Die andern sagen: durch den Gilauben und
die guten Werke — mit dem Nachdruck auf dem Tun des Menschen.

2) Bei dieser Fragestellung besteht die Gefahr, den Glauben
selbst als ein gutes Werk aufzufassen. Demgegeniiber betonen die
Vertreter der dialektischen Theologie (K. Brunner, F.Gogarten,
K. Barth) die empirische «Leere» des Glaubens, seinen transzenden-
talen Charakter. Daneben versteht die klassische Lehre der Refor-
matoren den (slauben als «Instrument», durch das der Mensch Gottes
(rerechtigkeit erlangt (Niederlindisches Glaubensbekenntnis, Cal-
vin).

3) Dieser reformatorischen (wie der romisch-katholischen) Hal-
tung gegeniiber ist zur Beziehung zwischen Rechtfertigung und
(ilaube zusagen: Der Glaube griindet sich auf das Offenbarungszeug-
nis Gottes. Kr vollzieht sich in den Akten der Kenntnisnahme, des
Vertrauens und der Zuversicht. Zu diesem Glauben kommt der
Mensch nicht, wenn nicht Gott selbst ihm durch den Heiligen Geist
dazu verhilft. Dieser GGlaube ist aber nicht villig hinreichend fiir die
Seligkeit, er ist aber fiir Gott die einzig annehmbare Beschaffenheit,
um uns rechtfertigen zu konnen.

4) Nach ihrem Inhalt ist die Rechtfertigung Siindenvergebung,
die besagt, dass Gott in seinem Liebeswillen die Siinde zuriickweist,

57 Wortlaut der Utrechter Erklirung siehe « Die altkatholische Kirche?:
S. 426f.



— 235 —

den Siinder in (inade annimmt. Hiebei ist zu beachten, dass die
Rechtfertigung nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes forensi-
schen Charakter hat. Es geht um eine Gerechterklirung des Siinders,
um ein Nicht-Anrechnen der Siinde und um ein Anrechnen der Ge-
rechtigkeit Christi. Sie muss aber als Gottes Tat ernstgenommen wer-
den. Wenn auch der Mensch siindhaft bleibt, ist die Siindenverge-
bung bzw. Rechtfertigung ein reales Geschehen: Was Gott sagt, das
tut er, insofern bleibt es nicht beim Nicht-Anrechnen Gottes. « Gottes
Gerechtsprechung ist als Gottes Gerechtsprechung zugleich Ge-
rechtmachung.»

5) Mit der Rechtfertigung unloslich verbunden ist die Heiligung.
Beide sind klar zu unterscheiden, aber nicht voneinander zu trennen.
Die Rechtfertigung ist ein einmaliger Akt Gottes, der die Souverini-
tit Gottes nicht einschriinkt, sondern sie bekundet. Im Unterschied
dazu ist die Heiligung ein dauerndes Geschehen, das die aktuelle Um-
Wandlung des menschlichen Seins in sich schliesst (semper iustifi-
Camur). Sie ist das durch die Rechtfertigung begriindete Leben in der
Liebe und in guten Werken. Der Gedanke an die Verdienstlichkeit
der Werke ist auszuschliessen. Das Wort des Apostels vom « Glauben,
der sich auswirkt in der Liebe» (Gal. 5, 6) ist dahin zu deuten, dass der
Glaube das rezeptive Medium unserer Heiligung und als solches zu-
gleich die wirksame Kraft unserer Heiligung ist.

6) Der Weg der Heiligung vollzieht sich so, dass Gott, der uns
gel‘ef:htfertigt hat, uns heilig macht und dass wir heilig werden. Got-
tes Tun und des Menschen Tun gehéren unzertrennlich zusammen.
_("Ottes Ziel mit dem Menschen ist seine endgiiltige Heiligkeit. Thr
18t nachzujagen. Ihr Ermoglichungsgrund liegt darin, dass wir durch
die erlésende Tat Gottes nicht nur von der Strafe fiir unsere Siinde,
Sondern von dieser selbst gerettet werden und dass wir durch den

eiligen (feist Anteil bekommen an der vollkommenen Natur und
nschheit Christi, deren Wesensmerkmal der Gehorsam ist. So
ngen unsere Heiligung und guten Werke durch Christus in Gott an.
1ese sind (je notwendige Folge unseres Glaubens, ihnen kommt keine
I"’f’hf‘:fertigende Bedeutung und kein verdienstlicher Charakter zu.
"€ Lehre von den opera supererogationis wie diejenige von den Ver-
“Nsten ex condigno und ex congruo sind als unbiblisch abquehnt?n.
'8¢ und ihnliche Lehren tragen wenig dazu bei, die innere Uberein-
stnmmullg von des Menschen Sein und Tun, die die Lehre von der
eehtfel'tigung und Heiligung intendiert, hervortreten zu lassen.
7) Abschliessend betont der Referent : Die Heiligung als Frucht



— 236 —

unserer Rechtfertigung darf nicht nur auf das individuelle Leben des
Einzelnen bezogen werden, sondern sie ist grundlegend eine Sache
der Gemeinschaft und hat auch einen ekklesiologischen Aspekt. Die
Heiligung gilt dem neutestamentlichen Gottesvolk, das «das auser-
withlte Volk, die konigliche Priesterschaft, das heilige Volk, das Volk
des Eigentums» (L. Petr. 2, 9) ist.

In der ausgiebigen Diskussion zu den drei Referaten wird zu-
nichst die Wichtigkeit einer scharfen begrifflichen Unterscheidung
zwischen Rechtfertigung und Heiligung unterstrichen : wenn sie auch
in Gott ein Akt sind, so sind sie im Prozess der Heilsverwirklichung
zwei verschiedene Vorginge, die systematisch streng voneinander zu
scheiden sind. Die Nichtbeachtung dieses Unterschiedes hat dazu
beigetragen, dass im Tridentinum in der Sessio de iustificatione in der
Hauptsache Vorginge namhaft gemacht werden, die in den Bereich
der sanctificatio gehéren. Das ist eines der schwersten Bedenken, die
gegen die Konzilsentscheidungen zu erheben sind. Dieser Mangel
hingt damit zusammen, dass die Mehrheit der Konzilsviter dem
Grundanliegen der reformatorischen Lehre nicht gerecht zu werden
vermochte und an Luther vorbeiredete. Das Entscheidende und
Unaufgebbare am reformatorischen Anliegen ist, die alleinige Initia-
tive Gottes im ganzen Prozess der Rechtfertigung und Heiligung
festzuhalten, was vor allem durch die Grundformel geschah: simul
iustus, simul peccator. Dabei bestand allerdings die Gefahr einer Ver-
kiirzung und Entleerung des ganzen Heilsvorganges. Ihr gegeniiber
war das Tridentinum mit seinem Pochen auf die Realitéit der Heils-
vorginge im Recht, wenn auch seine durch die Scholastik geprigten
termini vielfach inadaquat bleiben, wie vor allem die Formel, die das
Zentrum der tridentinischen Lehre ausmacht, namlich die Formel
von der neuen Gerechtigkeit als einer eingegossenen Kraft oder einer
dem Menschen anhaftenden Eigenschaft.

Ubereinstimmung bestand unter den Diskussionsrednern darin,
dass die Rechtfertigung ein einmaliger Akt ist, der seine sakramen-
tale Entsprechung in der Taufe hat, withrend die Heiligung den Weg
der einmal Gerechtfertigten bezeichnet (und ihre sakramentale Ent-
sprechung im Abendmahlsempfang hat), der seinen Ausgangspunk?
in der Rechtfertigungslehre hat, zu dem — mit dem Blick auf di€
Rechtfertigung im Endgericht — immer wieder zuriickzukehren ist-
Es wird auch der Vorschlag gemacht, die Rechtfertigung als Neu
schopfung (Wiedergeburt) des Menschen zu verstehen und die Heili-
gung als Mitteilung des neuen Lebens. Weiter wird darauf hingewie



— 237 —

sen, dass die Rechtfertigung bei Paulus nicht (so wenig wie bei Lu-
ther) Gegenstand einer «Lehre», sondern recht eigentliche Frohbot-
schaft, Evangelium ist. Es gilt sich darum davor zu hiiten, die Recht-
fertigung und Heiligung, wie das in der neueren Zeit geschehen ist,
als blossen Bewusstseinsvorgang des Glaubigen oder sogar psycho-
logisch zu verstehen. Sie sind vielmehr als ekklesiologische Akte
In ihrer (iebundenheit, an die Verkiindigung und die Sakramente zu
beurteilen, die dem Aufbau der Kirche dienen. Nur so ist es moglich,
die stark individualistische Betrachtungsweise des 16. Jahrhunderts
Zu liberwinden und die Rechtfertigungs- und Heiligungsbotschaft im
Gesamtzusammenhang des Heilsplanes und der Heilsgeschichte
Gottes zu sehen. In heilsgeschichtlicher Sicht kann zusammenfassend
gesagt werden, dass Gott auf Grund des Versohnungstodes Christi
uns Siinder, Juden und Heiden, von jeder Schuld freispricht und uns
sich selbst ¢ anheiligt», um so seine Gemeinde zu schaffen, an der seine
Herrlichkeit und Liebe vor allen Menschen offenbar werden und
durch dje dem kommenden Reich der Weg bereitet werden soll.
Offen blieb in dieser Diskussion die Frage nach dem Verhéltnis

von Gnade und Freiheit, deren Klirung man einer spiteren Tagung
Vorbehielt,

Berichte und Anrequngen

Pfarrer i . Aldenhoven berichtet iiber «Unsere Beziehungen
24T Orthodoxie—status quaestionis». Nachdem am Altkatho-
hken‘KOngess in Haarlem von 1961 Erzbischof Rinkel die Forderung
lach einer weiteren Anniherung an die orthodoxen Kirchen mit

achdruck erhoben hat, legt Aldenhoven den gegenwirtigen Stand

® Dialoges dar. Wenn Orthodoxe und Altkatholiken im Prinzip
&I-mh einig sind, so sind doch noch immer viele der alten Streitpunkte
nf(’ht geklirt, so vor allem nicht die Frage der altkatholisch-anglika-
Wschen Interkommunion, die den Orthodoxen ein besonderer An-
0SS ist, Der Referent unterstreicht die Wichtigkeit personlicher

Ohtakte zwischen den Theologen und Bischofen der beiden Kir-
Chenss‘ =
.P rof. Dr. W, Kippers eroffnet mit einem Kurzreferat die Dis—
0N iiber «Die gemeinsame altkatholische Aufgabe im

%S an Neu-Delhi und Praktische Vorschlige zu

kugg

58 . - .
lisch, II¥ 8l. dazu die beiden Aufsiitze von A. Rinkel: Orthodox und altkatho

Regel, 21958, S. 2., 1961, 8. 201ff. Der letztere ist auszugsweise wieder-
N in (Die altkatholische Kirchen, S. 394-396.



— 238 —

ihrer Erfillung®®». Der Referent weist darauf hin, dass die ¢ku-
menische Bewegung einen Wendepunkt erreicht hat, seitdem an der
Vollversammlung des Okumenischen Rates in Neu-Delhi die ortho-
doxen Kirchen des Ostens die «jungen» Kirchen, die romisch-katho-
lische Kirche und die grossen Welt-Religionen zunehmend in den
Interessen-Kreis der kumenischen Bewegung aufgenommen worden
sind. Um die Mitarbeit der altkatholischen Kirchen zu intensivieren,
schligt der Referent vor: die altkatholischen Delegierten sollten vor
den grossen Tagungen miteinander Fiihlung nehmen und womdéglich
eine gemeinsame Stellungnahme festlegen, wie sie auch in der Zwi-
schenzeit ihr Mandat wahrnehmen sollten. Die tatsichliche Zusam-
menarbeit in oecumenicis bleibt Sache des Episkopates. In der Dis-
kussion wird die Schaffung von 6kumenischen Kommissionen in
allen altkatholischen Kirchen angeregt.

Uber die liturgischen Revisionsarbeiten berichtet fiir
Holland Pfarrer de Rijk: dort sind die zustindigen Kommissionen
daran, fiir alle Sakramente Rubriken auszuarbeiten sowie die Kar-
wochen-Gottesdienste neu zu gestalten. In Deutschland, speziell in
Bonn, i1st man, wie lic.theol. K. Pursch berichtet, um die Belebung
des Tageszeiten-Gebetes bemiiht. Das neue Altarbuch hat im Klerus
zu Meinungsverschiedenheiten iiber den Opfercharakter der Messe
gefiihrt.

10. Studientagung vom 28. September bis 3. Oktober 1964
in Woudschoten

Hauptthema: Die apostolische Sukzession

Die Studientagung, die im Evangelischen Konferenzzentrum
Woudschoten bei Utrecht stattfand, war nach ihrer Themastellung
und Durchfiihrung, sowohl was die Referate wie die Diskussionen be-
traf, eine der geschlossensten. Sie fiihrte die an der Studientagung n
Wien vom Jahre 1958 aufgeworfenen Fragen weiter und trug einigeé®
zur Klirung des altkatholischen Sukzessions-Gedankens bei. Dié

5 Uber die Vollversammlung des Okumenischen Rates in Neu-Delb!
berichten in der IKZ : L. Gauthier: D'Utrecht & la Nouvelle-Delhi, un quart de
siécle cecuménique, 1962, S. 1331f.; W. Kiippers: Die dritte Vollversammluré
des 6kumenischen Rates der Kirchen, 1962, S. 243ff., 1963, S. 26ff.



— 239 —

Tagung stand unter Leitung von Prof. Dr. P.J. Maan, das Protokoll
fithrte Dr. E. Kreuzeder ©°.

Referate und Diskussionen

Die Reihe der Referate wird eroffnet durch die Professoren Dr.
P.J. Maan und M.Kok. Der erstere spricht a) iiber «Amtsnach-
folge und Amtsiiberlieferung im Neuen Testamenty, der
letztere b) iiber: «Der Sukzessionsgedanke in der alten
- Kirchey. Ihre Schlussfolgerungen sind: a) Im Neuen Testament
finden sich wohl «Ansitze» zum spiteren Sukzessionsgedanken, doch
tritt dieser explizit nicht hervor. Esist indessen festzustellen, dass die
Neutestamentlichen Schriften, vor allem die Apostelgeschichte und
die Pastoralbriefe, iiber die blosse «successio Verbi» hinausgehen und
~Unbeschadet der von ihnen betonten Einmaligkeit des Apostolates —
ZWar nicht eine Nachfolge der Apostel-Personen, wohl aber des Apo-
Stel-Dienstes kennen und dass dieser Dienst in besonderer Weise von
. °rsonen wahrgenommen wird, die unter Handauflegung und Gebet
Inihr Amt eingesetzt werden. b) In der Literatur der Friihkir-
che Wwerden die Verhiltnisse in den meisten Gemeinden dhnlich ge-
Shildert wie im Neuen Testament. Erst um das Jahr 150 tritt in
bwehr der gnostischen Gefahr der Gedanke der Sukzession starker
?rVOI', wenn er sich auch mehr auf die Kontinuitat der Lehre als auf
dfe der Amtsnachfolge bezieht (Irenius). Im 3.Jahrhundert findet
< EntWicklung durch eine organisatorische und rechtliche Verfesti-
8ung deg Sukzessionsgedankens ihren vorliufigen Abschluss (Hip-
Pol‘yt, Cyprian). Die diese ganze Entwicklung begleitende Spannung
:Wm‘_’hen der stiftungsmiissig-institutionellen und der pneumatisch-
sSmatischen Seite des kirchlichen Amtes wird aufgehoben durch
dag _BeWusstsein, dass das Amt, wie im Stifter der Kirche, Jesus
8%us, 50 im Heiligen Geist seinen Urgrund hat.

5 So Wichtig die in einer kurzen Diskussion sich fortsetzenden
l'Ort"erun{:{en iiber die biblischen und patristischen Grundlagen des
o zessionsgedankens‘“ waren, so lag das Schwergewicht der. Ver-

Ungen auf der Frage, wie sich das Problem auf dem Hinter-

= Protokoll TKZ 1965, . 46
8, 238; 8l. A. Gilg: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken, IKZ 1939,
Rom n. - Stalder: Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens
8. 100¢p 3 L*oniius und Ignatius von Antiochien, IKZ 1972, 8. 2311f., 1973,
- K. Stalder: Die Nachfolger der Apostel, IKZ 1969, S. 192ff.



— 240 —

grund des katholisch-protestantischen Gegensatzes heute den west-
lichen Kirchen und der Okumene stellt. Der Abklirung dieses Pro-
blemkreises dienten die drei folgenden Referate.

Die apostolische Sukzession — protestantische Kritik und Bejahung

Prof.Dr. K. Stalder

Luther und Calvin haben sich beide zur Kontinuitit der Kirche
bekannt. Um diese zu wahren, stiitzen sie sich auf zwei Momente:
Luther beruft sich auf seine eigene Ordination und ordiniert spiter,
als es an ordinierten Geistlichen zu mangeln beginnt, selber Geistli-
che. Er tut es mit der Begriindung, dass es zur Ausiibung des Amtes
einer Berufung durch die Kirche bediirfe, dass diese aber nicht eine
bischofliche sein miisse. Calvin, der selbst nicht ordiniert war, erklirt
unter Berufung auf das Propheten-Amt des Alten Testamentes: die
Kirche kann, um ihre Kontinuitit zu wahren, in Notzeiten ausser-
ordentliche Diener zur Leitung der Kirche einsetzen. — In dieser
Weise 16sen die Reformatoren die Frage der apostolischen Sukzession
faktisch, aber es kommt dariiber hinaus zu keiner grundsétzlich-
systematischen Besinnung. Dafiir gab es drei Griinde : die Frage nach
dem Amt und der Amtsnachfolge war nicht ihre primére Sorge; von
ihren Gegnern wurde ihnen nicht eine ausgefithrte Lehre iiber die
apostolische Amtsnachfolge entgegengehalten; sie haben die IFrage
so beantwortet, wie es sich ihnen unmittelbar aus dem Alten und
Neuen Testament fiirihre Praxisin der Auseinandersetzung mit Rom
ergab. Positiv sind ihnen zwei Momente wichtig: 1) Die Apostolizitét
der Kirche, die darin besteht, dass von ihr das Evangelium in seiner
Reinheit verkiindet und die Sakramente stiftungsgemiss verwaltet
werden. 2) Zur Kirche gehort wesentlich das Amt, das auf gottlicher
Einsetzung beruht.

Anschliessend zeigt der Referent an den drei Theologen K. Barth,
E.Schlink und J.J.von Allmen, wie das Problem von Vertretern der
heutigen Reformationskirchen verstanden wird.

K. Barth (Kirchliche Dogmatik)®2 bejaht grundsitzlich den Ge-
danken der apostolischen Amtsnachfolge und hilt sogar — unter g¢°
wissen Vorbehalten — die Reihe Gott-Christus-Apostel-Bischafe des
Clemens Romanus fiir sinnvoll und legitim. Die Nachfolge und Stell-

62 . Barth: Kirchliche Dogmatik I, 1, S. 99, IV, 1, S. 786, 798.



— 241 —

vertretung Christi und der Apostel ist aber eine geistige Realitit,
die durch keine Bischofsliste garantiert werden kann. Esist zu fragen,
ob beim traditionellen (romisch-katholischen) Gedanken der Amts-
nachfolge nicht eine Art «supranaturale J urisprudenz» im Spiele ist.
Eine solche wiire fragwiirdig. Die in der Ordinationsnachfolge voraus-
gesetzte Ubertragung des Heiligen Cleistes muss es zwar geben, aber
sie geschieht in des Geistes eigener Freiheit.

E. Schlink®® geht nicht von den reformatorischen Positionen,
sondern vom Neuen Testament aus. Nach ihm muss es Sukzession
in der Kirche geben. Sie ist grundlegend ein geistiges Geschehen, das
sich vollzieht im Glauben und Gehorsam aller und in deren Bezeu-
gung. In diesem Geschehen steht der Hirte — wie der Apostel — der
Kirche gegeniiber, wie Christus selbst der Kirche und ihren Hirten
gegeniibersteht. Sie sind auf seine Gnade angewiesen. Schlink kommt
Zur Schlussfolgerung: Grundsitzlich miisste es fiir die Sendung in
den kirchlichen Dienst drei Wege geben : a) die Sendung durch solche,
die selbgt schon Hirten sind unter Anerkennung oder Mitwirkung
Nicht ordinierter Kirchenglieder; b) die Sendung durch nicht ordi-
Dierte Kirchenglieder unter Anerkennung oder Mitwirkung von
Solchen, die schon Hirten sind ; ¢) durch die Anerkennung eines fak-
bisch schon bestehenden, in pneumatischer Freiheit erweckten Hir-
tendienstes durch die Kirche und ihre Hirten. Als Regel ist der erste
Weg zu betrachten, doch diirften die anderen Wege nicht abgeschnit-

®0 werden. Die Folge bischoflicher Handauflegungen ist zu achten
als Zej chen fiir die apostolische Sukzession der Amter und der Kir-
®hen, nicht aber als deren Bedingung. Wo sie fehlt, soll sie angestrebt
Werden,

J.J .von Allmen® weist nach, wie wichtig den reformierten Vi-

™ die ununterbrochene Kontinuitit der Kirche und des Amtes war,

Schliesst mit der Feststellung, dass es eine Inkonsequenz ge-

%N sei, dass man sich nicht bemiiht habe, diese Kontinuitéit durch
Cloe R ckgewinnung und einen Anschluss an die altkirchliche Amts-
Zession zur (feltung zu bringen.

\

Gt“}ttisa E. Schlink; Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen.
Ngen 1961,
des Re;fJ'-J' von Allmen: Le saint ministére selon la conviction et la volonté
0

Tmés du X VTe sidcle, 1968.



— 242 —

Die apostolische Tradition in der Lehre und im Recht
der romisch-katholischen Kirche

Prof. Dr. W. Kiappers

In der rémisch-katholischen Kirche ist die Frage der apostoli-
schen Amtssukzession nie in der Breite behandelt worden wie zum
Beispiel in der anglikanischen Kirche. Die geltende Lehre ist zu er-
schliessen aus sessio X XIII des Trienter Konzils. Der Referent weist
auf die hinter den Konzilsbestimmungenstehende Spannung zwischen
der episkopal-konziliaren und der kurialen Richtung hin, in der die
Frage mitschwingt: Ist die Kirche apostolisch durch die Bischofe als
Nachfolger der Apostel oder durch den Papst als dem Erstbevoll-
miichtigten ? Zu einer eindeutigen Entscheidung kommt es nicht,
was in der Folge zu einer Verkiimmerung der Theologie und des
Rechts des Bischofamtes fithrt, wihrend die Theologie und die Rechte
des Papstamtes um so kréftiger entfaltet werden. An den Trienter
Beschliissen sind drei Momente bemerkenswert:

1) Die apostolische Sukzession wird in Verbindung mit der
Sakramentalitit der Priesterweihe gesehen. Sie beruht entscheidend
auf der durch den Bischof iibertragenen Vollmacht zur Darbringung
des Messopfers. Vom Bischof ist vor allem insofern die Rede, als er
die Vollmacht zur Priesterweihe hat. Die Konsekration des Bischofs
bleibt unercrtert. Die Zugehorigkeit des Bischofs zur «acies ordinata
hierarchiae» manifestiert sich vielmehr in der Hirtenvollmacht, die
als Jurisdiktionsgewalt verstanden wird. Der Streit, ob diese dem
Bischof unmittelbar oder mittelbar durch den Papst zukommt, bleibt
unausgetragen.

2) Die seit dem Donatistenstreit sich durchsetzende Unterschei-
dung zwischen rite und legitime, von sakramentaler Giiltigkeit und
rechtlicher Erlaubtheit im sakramentalen Bereich wird ausdriicklich
auch fiir die Weitergabe der Priesterweihe festgelegt. Es kann also
in der apostolischen Nachfolge ein zwar sakramental giiltiges, aber
kirchlich unerlaubtes Amt geben. Diese Unterscheidung, die der
Ostkirche fremd geblieben ist, hat im Westen neue Probleme geé
schaffen, vor allem im Verhiltnis der getrennten Kirchen. Sie ist der
heutigen 6kumenischen Lage nicht gewachsen, besonders im Blick
auf das Bischofsamt in den nicht-romischen Kirchen.

3) Das Verhiltnis der Bischife zum Papst als dem eigentliche?
Garanten der apostolischen Sukzession bleibt ebenfalls ungeklﬁrt'



— 243 —

Trotzdem sich aus der Unterscheidung von rite und legitime die Ab-
lehnung bischoflichen Wirkens ausserhalb der Gemeinschaft mit,
Rom ergeben wiirde, bleibt durch die negativen Formulierungen des
Konzils ein gewisser Spielraum fiir das Geltenlassen eines dem Papst
gegeniiber selbstindigen Bischofsamtes (z.B. in der orthodoxen
Kirche). Das bedeutet, dass die apostolische Sukzession nicht unbe-
dingt an die Vermittlung durch die sedes apostolica in Rom gebunden
1st,

Hinter Trient mit seiner auffallenden Konzentration auf das
Sakrament der Priesterweihe wird eine doppelte Verformung des
altkirchlichen Bischofsamtes sichtbar. Auf der einen Linie erfolgt
eine zunehmende Aufspaltung des bischoflichen Amtes in die «inne-
reny», sakramentalen und in die «iusseren», jurisdiktionellen Voll-
Machten, eine Unterscheidung, die namentlich durch Thomas von
Aquin gefordert worden war. Dieser sicht das Wesentliche der erste-
ren in der « Gewalt iiber das Altarsakrament», die Priester und Bi-
schof gemeinsam besitzen. Nur in der Vollmacht, Firmung und Prie-
Sterweihe zu spenden, steht der Bischof hoher als der Priester. Auf
der anderen Linie zeigt sich die Verformung in der Absorption der
genuin apostolischen Vollmachten, wie sie in der alten Kirche allen
Bischof'ssitzen zuerkannt wurden, durch den prinzipiellen Vorrang
Qer einen romischen cathedra. Auffallend dabei ist, dass das altkirch-
liche Moment der von Haus aus nicht sakramentalen Bindung des
Bischofs an die lokale Kirche in der Sonderstellung des Papstes zur
héchsten Steigerung gebracht wird: als Papst ist der Bischof von

Om Inhaber seines Amtes ohne sakramentale Weihe, allein durch
d}e N achfolge auf den Stuhl Petri. — Das I. und I1. Vatikanum haben
diese doppelte Verformung nicht iiberwunden, wenn auch im Bereich
deg I Vatikanums Wille und Bereitschaft dafiir erkennbar gewor-

R sind, Triger dieses Willens waren vor allem die Bischofe der
Missionarischen und angefochtenen Kirchen, in denen ein neuer Typ
vol'l Bischof heranwiichst. Bemerkenswert ist, dass dieser «Neo-

PlskOPalismus» nicht mehr verstrickt ist mit staatlich-weltlichen

dchten, sondern innerlich verbunden ist mit den Bewegungen zur

Meuerung der Kirche.
fol D&S. altkatholische Verstindnis der a,I.Jostrolischen.Nach-

; ng; (wie das ostkirchlich-orthodoxe) ist ausgerlchtet a,uf. die Ver-
- ung deg Bischofsamtes mit der Gesa.mtklrche”und seiner Vf:)r-

"rzelung in der Lokalkirche. Es ist kritisch gegeniiber der auch im

Vatikanum sich fortsetzenden « Entwurzelung» der einzelnen Bi-



— 244 —

schofe und der Eingliederung und zunehmenden Gleichstellung aller
Bischofe kraft ihrer nun allerdings sakramental verstandenen Weihe,
wie gegeniiber der Forderung nach ihnen iibergeordneten Bischofs-
riten und einem obersten Rat von Bischéfen mit dem Papst.

In der Diskussion wird — mit Zustimmung des Referenten —
festgestellt, dass das von ihm entworfene Bild der reformatorischen
Auffassung «zu katholisch» geraten sei. Das katholische Selbstver-
stindnis entspreche jedenfalls nicht dem tatsichlichen Wirken der
Reformatoren. — Die Bezeichnung der priesterlichen Funktionen als
«potestas» durch das Tridentinum erschwere den Protestanten das
Versténdnis, sei aber vertretbar, wenn darunter gottliche Befugnis
und Beauftragung — munus et mandatum — verstanden werde. —
Weiter wird vermerkt, dass die Einwendungen und Fragen K. Barths
einen verengten Begriff der successio apostolica visieren und darum
nur bedingt berechtigt sind. Es sei, um zu einer positiven Sicht zu
gelangen, auszugehen vom Begriff der Sendung : wie Christus, der
erhohte Herr, die Apostel durch Hauchung aussendet, so werden von
ihm die kirchlichen Amtstriger vermittels Handauflegung durch
Menschen ausgesendet.

Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession
im Lichte der Okumene$s

Pfarrer H.Frei

Ausgehend von einer Voraussage R. H. Gardiners aus dem Jahre
1916, dass sich die Frage nach dem geistlichen Amt und seiner Wei-
tergabe als «die schirfste Differenz in den Bemiithungen um die Wie-
dergewinnung der Einheit» erweisen werde, gibt der Referent im
L. Teil eine Ubersicht iiber die einschlagigen Verhandlungen an den
bisherigen vier Okumenischen Konferenzen fiir « Glaube und Ver-
fassung»: Lausanne 1927, Edinburg 1937, Lund 1952, Montreal
1963%. An den beiden ersten Konferenzen befolgt man die Methode

% Das Referat ist abgedruckt IKZ 1964, S. 225ff.
86 Altkatholische Berichte und Stellungnahmen zu den vier ¢Faith and

Order»-Konferenzen:

a) Lausanne: E. Gaugler, IKZ 1927, S. 217ff.

b) Edinburgh: A.Kiiry, IKZ 1938, S.4ff., 197ff. A. Rinkel und A.Kiiry: Er
klarung zu dem Bericht der 2. Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung
IKZ 1940, S. 81ff.

¢) Lund: U. Kiiry, IKZ 1952, S. 229ff., 1953, S. 5ff.

d) Montreal: W. Kuppers, IKZ 1963, S. 226ff., 1964, S. 18ff.



— 245 —

der vergleichenden Darstellung der bestehenden Unterschiede und
kommt so zu einer umfassenden Bestandesaufnahme der verschiede.
nen Auffassungen. In Edinburg riickt man sich von einer gemeinsa-
men Besinnung auf den Begriff der Gnade her schon niaher und ge-
langt u.a. zu der bedeutsamen Feststellung, dass der Grundgedanke
der apostolischen Sukzession in allen drei Grundtypen der westlichen
Kirchen bejaht wird: im bischoflichen, presbyterianischen und kop-
gregationalistischen Typus. (Die orthodoxe und die altkatholische
Delegation geben dazu eine Sondererklirung ab, siche unten.) In
Lund iiberwindet man die vergleichende Darstellung und versucht
In einer bemerkenswerten Anstrengung, von einer gemeinsamen,
Ohristologisch-escha.tologisch begriindeten Lehre vom Wesen der
Kirche her, zu einer Gesamtschau des Problems vorzustossen. In
Montreal versteht man das Amt und die Amtsnachfolge von dem in
der Kirche sich fortsetzenden Erlosungswerk Christi her, das zu ver-
kiinden und weiterzugeben der besondere Auftrag des geistlichen
Amtes ist. Dabei kommt es in einem erstaunlichen Ausmass zu
Schluszolgerungen, die bisins Terminologische hinein daskatholische
Amtsverstindnis voraussetzen.

Im II.Teil iiber «die altkatholische Lehre» wird zunichst fest-
8ehalten, dass in der altkatholischen Kirche iiber die Frage des
Amtes ung der Amtsnachfolge nie wesentliche Unklarheiten bestan-
den, Sje war sowohl 1723 wie 1870 auf die Sicherung der Kontinuitét
Wit der alten und einen Kirche durch bischofliche Handauflegung
bedacht, Auf der Konferenz von Edinburg gab die altkatholische
Delegation die Erklirung ab: «Die Altkatholiken halten daran fest,

ass der Episkopat apostolischen Ursprungs ist und zun? Wesen der

irche gehort. Die Triigerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtsper-
Sonen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empf?,ngen,
Verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf.' dieselbe
Veise, wie es die Apostel der Kirche weitergegeben haben. Dle aposto-
lische Sukzession bedeutet die Unzertrennlichkeit von Kirche und
ﬂr}f\“ﬂﬂs nie unterbrochene Bestehen beider7.»

. " In der « Frkli ngy» zur Konferenz von Edinburgh (Anm. 66b) wird im
Hlnblick auf die rel’(rﬁ:(‘:l;pgi; )vagantes formuliert: «Wir erkennen an, dass das
o b nur innerhalb der Kirche bestehen kann. Niemals l'mnn es ein Ar'nt odfglll'
ulne Hierarchie, die fiir sich besteht, geben. Die apostolische Sl'lkZBSSIOIl wi
eind kann nje ein Weitergeben spezieller Charismen von einer anatpfglﬁon an
sone 8ndere soin — dag muss zur Magie und einem Zerrbild des Amtes fii rer(li -
Kfldern Sie ist die regelmiissige, gottgewollte Berufung zum Amt von 3 er

Irche, giq schrift- und traditionsgemiisse Verwaltung des Amtes der Kirche.»



Abschliessend stellt der Referent fest: bei der apostolischen
Amts-Sukzession geht es nicht um eine Liebhaberei, sondern um eine
Grundwahrheit des kirchlichen Seins in Christus. Dass diese Ein-
sicht in der Okumene sich mehr und mehr Bahn bricht, darf uns Alt-
katholiken mit (enugtuung erfiillen.

Systematische Zusammenfassung und Weiterfithrung

Bischof Dr.U. Kiiry

Die grosse Zuriickhaltung, die die beiden ersten Referenten in
der Frage der Bezeugung des Sukzessionsgedankens im Neuen Testa-
ment und in der Friithkirche an den Tag gelegt haben, sieht der Refe-
rent sachlich darin begriindet, dass zwischen den Aussagen des Neuen
Testamentes, sofern diese als gittliches kerygma verstanden werden,
einerseits und dessen Entgegennahme durch die Kirche andrerseits
ein nicht zu iibersehender Hiatus besteht. Dieser Hiatus bedeutet,
dass nicht von einer direkten, ungebrochenen «Entwicklung» neu-
testamentlicher « Anséitze» in der Kirche die Rede sein kann. Die neu-
testamentliche Botschaft bedeutet mehr als nur den geschichtlichen
Anfang des Amtes, sondern sie ist dessen transzendentaler, sinnge-
bender Ursprung und dadurch die alles bestimmende und alles unter
ihre Kritik stellende N orm, auf die die Kirche immer neu zu horen
hat. Es ist darum unrichtig, aus dem Neuen Testament ein bestimm-
tes Amt oder eine Amtergruppe direkt zu ibernehmen und sie unter
Anpassung an die verinderten Zeit- und Gemeindeverhiltnisse ko-
pieren zu wollen. Vielmehr geht es darum, den kerygmatischen
Gehalt der neutestamentlichen Aussagen iiber die mannigfachen
kirchlichen Dienste und iiber die Kirche aus dem Gesamtzusammen-
hang der biblischen Botschaft zu erheben und sich von ihm her iiber
die Frage des Amtes, seines Wesens und seiner konkreten Gestalt zu
entscheiden.

Die grundlegende Entscheidung ist durch die eine und ganze Kir-
che um das Jahr 200 getroffen worden — im engsten Zusammenhang
mit der ungefihr gleichzeitig erfolgten Entscheidung fiir den neu-
testamentlichen Kanon und die Glaubensregel (A. Harnack). Das gée-
schah nicht durch den formellen Beschluss eines Konzils, sondern
durch die faktische Annahme des «apostolisch-katholischen Amtes?
in seiner dreifachen Gestalt des Episkopates, Presbyterates und
Diakonates. Dieses hatte sich Dei providentia der Kirche des Ostens



247 —

und des Westens «imponiert», sich ihr in einer Entwicklung, die wir
im einzelnen nicht mehr mit Sicherheit feststellen kinnen, auferlegt.
In Analogie zu den Vorgingen, die zur Annahme des Schriftkanons
und der (ilaubensregel gefiihrt haben, kann mit der spiteren Kirche
gesagt werden : die Kirche hat das apostolisch-katholische Amt nicht
selbst geschaffen, sondern sie hat nachtriglich, «secundo actu», die
Entscheidung nachvollzogen, die «primo actu» Gott getroffen hat:
die Entscheidung namlich fiir das Amt, das, durch Handauflegung
vermittelt, nicht nur in einem freien (ieistverhiltnis zum Herrn, son-
dern eindeutig in einem christologisch-apostolischen Stiftungszu-
sammenhang steht.

Diese Entscheidung ist fiir die katholische Kirche grundlegend
in dem Sinn, dass die Kirche nicht hinter sie zuriickgehen kann. Sie
Ist zwar nicht vollstindig, da sie die im Neuen Testament ebenso
deutlich bezeugten freien pneumatischen Dienste (der Lehrer, Pro-
pheten usw.) unberiicksichtigt lisst, und ist insofern der Erginzung
bediirft-ig. Aber dessenungeachtet bleibt das von der alten und gan-
ne «apostolisch-katholische Amt» normativ.
Die normative Bedeutung des « apostolisch-katholischen Amtes»istin
folgenden drei Momenten begriindet: 1) Aufdem Vollmachtsglauben,
demzufulge die von Christus auf die Apostel iibertragene und. durch
sie an die kirchlichen Amtsdicner weitergeleitete Vollmacht inhalt-
lich keine andere als die der Apostel und als solche Gabe un.d Auftr:a.g
Gottes, munus et mandatum, ist. 2) Darauf, dass die Verleihung fhe-
ser Vollmacht unter Handauflegung und Gebet erfolgt und dass dle.SC
Handauﬂegung nicht als ein Akt der Bestitigung einer. berelt.s
empfangenen (iabe noch als blosse Segnung, sonden‘l als em reali-
Stisch gemeinter Ubertragungsgestus von «Macht», wie schoninden
Pastoralbriefen, als ein «sakramentaler AKt» (Ca'r_npenhausen) zu
Verstehen ist. 3) Darauf, dass der so verstandene Ub?rtragpngsakt
Nur an Bischifen, Presbytern und Diakonen zu vqllznehen ist. Alle
fh‘ei Amter sind - jedes fiir sich genommen = gottlichen ['IFSPI'UHQS.
thre «hierarchische» Zusammenordnung is ein Werk de.r Kirche, (-ier
® zusteht, dem Amt seine konkrete Gestalt zu geben.. Die allgemcme

edeutung der Entscheidung fiir das eine a.postf)llsch—katho].ls_c}}e
Amg liegt darin, dass die Kirche damit ein fiir 1h'rc A.postolmtut
konstitutives Merkmal aufgerichtet hat. Wie aber ist diese zu ver-
Stehen
: Entsprechend der Zweiheit der Kirch
eiligen und (jemeinschaft am Heiligen, ©

zen Kirche angenomme

e als (temeinschaft der
der als Heilsgemein-



— 248 —

schaft und Heilsstiftung, ist zu unterscheiden zwischen «innerer»
und «éusserer» Apostolizitit: als Heilsgemeinschaft ist die Kirche
«innerlich» apostolisch durch die glaubige und gehorsame Unter-
stellung ihrer Glieder unter das Wort und den Willen der von Christus
bevollméchtigten Apostel. Glaube und Gehorsam sind entscheidend
das Werk des Heiligen Geistes an der Gemeinde, durch das sie Anteil
bekommt am «Leben» in Christus, das das Wesen der Kirche aus-
macht. Die Apostolizitit der Kirche ist also primér ein christolo-
gisch-pneumatisches Geschehen, ist das der Kirche gegebene, durch
Christus und den Geist gewirkte Leben, sofern es in seinem zeitlichen
Ablauf mit sich selbst identisch bleibt. Zu diesem Leben kommt es
aber in der Kirche nur, wenn sie als Heilsstiftung in den fiir sie konsti-
tutiven apostolischen Ordnungen bleibt, das heisst: wenn sie die
«aussere» Apostolizitit wahrt. Dieses Bleiben aber bedeutet, dass
die Kirche unter der Herrschaft Christi und des Heiligen Geistes in
apostolischer Vollmacht das Wort Gottes in seiner Reinheit, verkiin-
det, die Sakramente stiftungsgeméss spendet und das geistliche Amt
verwaltet in dem Sinn, den Christus und die Apostel ihm gegeben ha-
ben.

Wenn wir in dieser Weise zwischen innerer und dusserer Aposto-
lizitit unterscheiden, stellt sich die I'rage, wie die beiden in der
Kirche zur Einheit gebracht werden. Auf diese Frage gibt nun, wie
wir meinen, die apostolische Amtsnachfolge durch Hand-
auflegung Antwort. Um ihre Funktion und ihren Sinn zu verste-
hen, gilt es sich vor Augen zu halten: die Gemeinde, die in der pneu-
matisch-apostolischen Sukzession lebt und zu leben beauftragt ist,
muss die Gewahr haben, dass die von ihr berufenen Amtstrager ihrer-
seits in dieser Sukzession zu leben und zu wirken bereit sind. Diese
haben darum vor der Gemeinde die Verpflichtung zu iibernehmen,
ihr Amt im Gehorsam gegen das Wort und den Willen der Apostel
zu verwalten. Diese Verpflichtung gehen die Amtstriger ein durch
die Annahme ihrer Wahl durch die Gemeinde, sodann zentral durch
die Ablegung des sog. Glaubensexamens vor oder wihrend ihrer
Amtsweihe und endlich durch die Bereitschaft, die Weihe nur aus
den Hinden bereits geweihter Amtstriager entgegenzunehmen, die
ihrerseits anliisslich ihrer Weihe die Verpflichtung auf die «apostoli-
sche Glaubenshinterlage» eingegangen sind. Es geht also bei der
apostolischen Amtsnachfolge (der apostolicitas successionis) um die
Bewahrung der Kontinuitdt mit der «apostolischen Lehre» (aposto-
licitas doctrinae), die vor jener den Vorrang hat. Diese Kontinuité?



— 249 —

wird aber bewahrt nicht durch die Amtsweihe selbst, sondern durch
dfe ihr vorangehende oder mit ihr verbundene Verpflichtung auf
die apostolische Glaubenshinterlage. In diesem Sinn ist die apo-
stolische Amtsnachfolge nicht eine solche der ordinatio,
sondern des ordo (A.Rinkel), nicht eine solche der Amtsweihe
(wie im Tridentinum), sondern des Amtes und der mit seiner Annah-
me verbundenen Verpflichtung auf die apostolische Lehre. Das war
jedenfalls in der alten Kirche die vorherrschende Meinung, die nicht
selten die Kontinuitit der Lehre schon darin gewihrleistet sah, dass
ein neugewihlter Bischof, der einen vakant gewordenen Bischofs-
sitz antrat, sich damit eo ipso verpflichtete, den apostolischen Glau-
ben seiner Vorgiinger zu bewahren (successio originis).

Jedenfalls lag der alten Kirche der Gedanke im allgemeinen
fern, dass durch die sakramentale Weihe die Kontinuitiat mit dem
apostolischen Glauben gewihrleistet werde. Dieser Gedanke kommt
zwar schon frith auf und leitet eine Fehlentwicklung ein, die in der
heute noch von romisch-katholischen und anglikanischen Theologen
vertretenen Lehre gipfelt, dass die Amtsvollmacht, die Amtsgnade,
wie ein Kraftfluidum durch die ununterbrochene Reihe der bischof-

lichen Handauflegungen vermittels «Transmission» wie durch einen
«goldenen Kanal» bis in die Gegenwart weitergeleitet werde. Das ist
eine im (irund mechanische, ja magische Auffassung, die abgelehnt
Werden muss. Es geht bei der apostolischen Amtsnachfolge entschei-
dend um die Fol ge in der personlichen Verpflichtung der aufeinander-
folgenden Amtstriger auf den einen apostolischen Glauben und nicht
um dessen (tewithrleistung durch die Amtsweihe. So verstanden 1st
Dun allerdings die apostolische Amtsnachfolge mehr als nur ein
«Zmdmm».VkﬂmehrmtSM(hwdldm:nWihrvm%undmusmpﬂMh-
bung auf die innere Apostolizitit die «Zulassungsbedingung» zum
(legit,imen) Empfang der Amtsweihe und als solche das fiir die Ge-
Meinde und die Amtstriger unerléssliche Bindeglied und Siegel
2Wischen der inneren und dusseren Apostolizitdt.

Zur Abwehr moglicher Missverstindnisse sei beigefiigt : 1
2War nicht von einer Amtsnachfolge in der apostolischen Sukzession
durch die Amtsweihe die Rede sein, gleichwohl gibt es innerhalb
d.e I Amtsweihe selbst eine Sukzession. Aber diese vollzieht sich auf
el'ner ganz anderen Ebene. Sie griindet nicht in der Verpflichtung auf
dl.e apostolische (ilaubenshinterlage und bewegt sich in diesem

Inne nicht in der Horizontalen, sondern sie vollzieht sich durch die
ergabe der Amtsvollmacht aus der Vertikalen als unmittelbarer

os kann



— 250 —

Gebeakt Gottes an den Ordinanden. Indem aber Gott diesem die
Amtsvollmacht verleiht, bedient er sich solcher, die das gottliche
munus und mandatum schon empfangen haben: so kommt es zu
einer «sakramentalen» Sukzession. Aber diese vollzieht sich aus der
Vertikalen immer nur im je einmaligen, personlichen Gegeniiber von
Ordinator und Ordinand, dergestalt, dass wirklicher Konsekrator
nur der ist, der hier und jetzt dem Ordinanden die Hand auflegt.
Nicht aber sind Konsekratoren — wie das bei der Lehre vom «golde-
nen Kanal» stillschweigend vorausgesetzt wird — auch noch alle Vor-
ganger des Konsekrators 8.

Von dieser Schau her meinen wir auch kurz wiirdigen zu koénnen,
was uns in den drei vorangegangenen Referaten gesagt worden ist.
Kiippers trifft wohl den Kern der Sache, wenn er den Ursprung der
Verformungen des kirchlichen Amtes und der apostolischen Amts-
nachfolge in der romisch-katholischen Kirche darin sieht, dass das
Tridentinum die apostolische Amtsnachfolge in allzu direkter Weise
mit der Sakramentalitit der Priesterweihe in Verbindung bringt,
sie als successio der ordinatio und nicht des ordo selbst sieht. Wich-
tig scheint mir sodann der von Stalder erbrachte Nachweis zu sein,
dass und warum die Reformatoren sich nicht veranlasst sahen, sich
auf die tiefere Bedeutung der apostolischen Sukzession zu besinnen
und sich darauf konzentrierten, in Auseinandersetzung mit Rom un-
mittelbar aus dem Neuen und Alten Testament das Amt der Einzel-
gemeinde zur Geltung zu bringen. Das hatte — wie wir beifiigen
mochten — zur Folge, dass die Frage der kirchlichen Oberleitung
theologisch unerdrtert blieb und man sich damit begniigte, auf den
Staat und sein Korporationenrecht, das in der Kirche ein Fremdkor-
per ist, zuriickzugreifen. Wie in der Schweiz die Reformation in der
Regel durch den Rat der Biirger eingefiihrt und tiberwacht wurde,
so in Deutschland durch den Landesfiirsten und dessen Beamte.
Der Superintendent war lange nichts anderes als der erste geistliche
Staatsbeamte. Das Fatale an dieser Entwicklung war, dass es fak-
tisch der Staat und seine Organe waren, die fiir die Kontinuitiat der
Kirche in ihrer Lehre und in ihren Einrichtungen die Verantwortung
iibernahmen oder sie mit der Kirche teilten. Diese Verquickung der
kirchlichen Ordnung mit dem staatlichen Korporationenrecht wirk®
bis heute in den Reformationskirchen nach und ist mit ein Grund da-
fir, dass man es in diesen Kirchen schwerer hat, einzusehen, dass

8 Vgl. dazu U. Kiiry: «Die altkatholische Kirche», 1966, S. 264 ff.



— 251 —

zur Wahrung der dusseren und indirekt der inneren Apostolizitit
kircheneigene Organe notwendig sind.
Das _Refemt von H .Frei hat uns gezeigt, wie wiinschbar fiir
unsere Kirche und die Okumene eine klarere und umfassendere, an
. . - ’
der alten Kirche orientierte Darstellung unseres durch die Praxis
vorgezeichneten altkatholischen Standpunktes in dieser Sache wiire.
1 2 . r] N £ -4 2 % .
Hiezu in entsprechenden Thesen einen Beitrag zu leisten, wiire eine
unserer niichsten Studientagungen berufen.

Berichte und Anrequngen

Prof. Dr. P.J. Maan gibt die Eindriicke wieder, die er als offi-
zieller altkatholischer Beobachter an der 3.Session des II.Vatika-
nums empfangen hat. Die mit der Revision der liturgischen Biicher
beauftragten Vertreter des Landeskirchen berichten iiber die wei-
teren Fortschritte ihrer Bemiihungen. Auch findet eine lingere Vor-
besprechung der Themen fiir den Altkatholiken-Kongress in Wien

(1965) und die niichste Studientagung in Ziirich (1968) statt.
(Fortsetzung folgt)



	Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis 1971 [Fortsetzung]

