Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)
Heft: 3
Artikel: Gedanken zur Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi : ein Beitrag

zum Gespréch zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens
Autor: Frei, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zur Stigmatisation
des Heiligen Franz von Assisi

Ein Beitrag zum Gesprich zwischen den Kirchen
des Ostens und des Westens

Vorbemerkung : Fir das Wintersemester 1976/77 hatte ich an der Christ-
katholisch-theologischen Fakultit der Universitat Bern ein Kolleg iiber Franz
von Assisi angekiindigt. In diesem Rahmen wurden die hier schriftlich vorge-
legten Gedanken erstmals vorgetragen und ins Gesprich gestellt. Die jetzige

assung entspricht, weitgehend derjenigen der Vorlesung. Es war jedoch notig,
dem Ausschnitt durch einen sinnvollen Anfang und Schluss die Form eines
gerundeten Aufsatzes zu geben, wobei zugleich Anregungen der Aussprache
zur Verdeutlichung der Sache aufgenommen worden sind.

* %k ¥k

Unter den Quellen zur Geschichte des Heiligen Franz von Assisi
Nahmen schon immer die Fioretti einen ganz besonderen Rang ein.
_Historisch~kritisch gesehen hingt dies fraglos damit zusammen, dass
thre ilteste Schicht aus Berichten von Augenzeugen gefiigt ist. Aber
auch sachlich und literarisch gewiirdigt, bleiben sie der eigentliche
Bliitenkrang,

Der Blickpunkt, unter dem das Leben des Heiligen von den Fio-
Tetti erzihlt wird, ist gleich im Initium ausdriicklich genannt: «E
Prima da, considerare, che il grolioso messere sancto Francesco in tutti
gli atti della vita sua fu conformato a Christo — Allererst ist zu be-
trfftchten, dass der gottselige Herr, der Heilige Franz, in allen Taten
Seines Lebens Christus zugeformt ward.» Unter dem Leitstern seiner
demﬁtigen Christus-Nachfolge werden demnach die einzelnen Ge-
schichten unbefangen so zum Ganzen gereiht, dass inihnen das Leben
des Armen von Assisi zum Scheinen kommt im schlichten Abglanz der
gottlichen Herrlichkeit. Einzelne Hohepunkte heben immer wieder
Franzens Nihe zum Herrn heraus: unter manchen andern sei hier
Wenigstens die achte Legende eigens im Gedéchtnis behalten; es ist
Jene, da der Vater Bruder Leo erdffnet, wie nur im Kreuz die voll-
kommene Freude ist. Was derwege als roter Faden die Sammlung
durchzieht, findet seinen kronenden Abschluss endlich in den fiinf
letzten Betrachtungen des Werkes: sie berichten das Wunder, dass
der Christo conformatus mit den Wundmalen des Gekreuzigten ge-
zeichnet worden ist.



— 130 —

Wir Schwerfélligen in dirftiger Zeit nihern uns darin dem, was
den Zeitgenossen und den Horern der ersten Generationen franziska-
nischer Briider allem vorauf das zu betrachtende Zeichen war. Wir
nahen ihm in Ehrfurcht und ohne Scheu; denn wir wissen, dass wir
einem solchen Geheimnis nicht gewachsen sind. Darum seien einige
Vorbemerkungen erlaubt. Die Berichte des Biichleins von den Wund-
malen zeigen deutliche Spuren davon, dass sie auf die allernéchste
Umgebung des Heiligen, zumal auf die Briider Leo und Masseo, zu-
riickgehen. Das Faktum der Stigmatisation ist, rein historisch be-
trachtet, so gut verbiirgt wie andere historische Fakten auch. Zu
Zweifeln besteht kein Anlass. Die Verschwiegenheit des Erzihlten
spricht aus der Natur der Sache, die als solche gewiss nicht jedermann
verstehbar ist und die darum vom Heiligen und seinen Néchsten ent-
sprechend behutsam verwahrt wurde, damit sie nicht bei Unbefugten
Schaden anrichte. Ich personlich meine, dass, wer Ereignisse einer
verborgenen und geheimnisvollen Wirklichkeit bestreitet — nicht un-
gliubig, sondern ganz einfach unwissend ist. Dass zu diesen Unwis-
senden vielleicht der grossere Teil der Wissenschafter gehort, hat dem
nichts Erstaunliches, dem der Star seiner Wissenschaftsglaubigkeit
einmal gestochen wurde. Wem das technische Gestell dies noch nicht
getan hat, der ist zu hiiten wie ein Kind: man muss ihn seine Erfah-
rungen machen lagsen; und man kann dabei héchstens besorgt sein,
dass die Erfahrungen nicht zu schlimm werden fiir ihn und keine ver-
heerenden Kreise ziehen. Anzeichen sind da, die darauf deuten, dass
man dies allméhlich wenigstens von ferne zu ahnen beginnt. Mit der
wachsenden Einsicht in diese Not wird auch die Bereitschaft fiir das
Geheimnis grosser werden. Wir stehen in diesem Zwiespalt mitten
drin und konnen ihm in unserem Tun nirgends entgehen. Er hindert
uns auch an einem grossen Verstehen des dem Heiligen endlich ge-
schehenen Wunders.

Um das schwer zu Verstehende, ja geradezu um das Mirakulose
miiht sich zwar heute die Parapsychologie, die merkbar an Interesse
gewonnen hat, seit der klare und niichterne Freud dergleichen Phéno-
mene ausdriicklich bejaht hat, beiliufig bemerkt: jener Freud, der in
Franz von Assisi einen wunderbaren Hohepunkt der Sublimations-
moglichkeit gesehen und daher fir ihn besonders warme und bewegte
Worte gefunden hat. Bei Freud handelt es sich hinsichtlich der soge-
nannten okkulten Phéinomene einzig darum: sie wahrzunehmen im
vollen Sinn dieses Wortes und ihnen aus solcher Wahrnehmung her-
aus ein mogliches Verstéindnis zu bereiten. Ich meine in der Tat, dass



— 131 —

Jedenfalls hinsichtlich des eigentlich Wunderhaften etwas anderes
auch gar nicht moglich sei; denn was erklirt werden kann — ist kein
under. Ja, wenn man sieht, was zwar nicht gerade zur Erklarung,
aber doch sicherlich zu einem vermeintlichen Verstehen des Wunders
eigetr&gen wird, so mag man sich fiiglich fragen, ob solches Ver-
Standnis nicht doch wieder an der Sache vorbeigehe, vielleicht sogar
Vorbeigehen miisse. Wiire das letztere der Fall, so hiess dies: dass ein
under nicht nur unerkliarbar, sondern jedenfalls dem menschlichen
Verstand weitgehend auch unverstehbar ist. — Hinsichtlich der Stig-
Matisation z.B. hat man darauf hingewiesen, dass diese in der iiber-
Wiegenden Zahl der Fille bei Frauen vorkomme, dagegen dusserst
Selten bei Mannern. Man hat auch nicht unterlassen zu bemerken,
dass die Stigmatisierten oft das Unbehagen einer gewissen Zwielich-
tigkeit nicht ganz zu zerstreuen vermogen. Mag sein, dass gerade des-
halb der Heilige Franz von Assisi der unter allen weithin leuchtende
Stigmatisatus geworden ist. Hinsichtlich des Charakters des Heiligen
darf man im Verein mit vielen andern Beobachtungen, die in dieselbe
Richtung weisen, aus den genannten Umsténden schliessen, dass bei
thm die gegengeschlechtlichen, also die weiblichen Ziige besonders
akzentuiert, gewesen sein miissen, wohl gar die mannlichen {iberwo-
gen haben. Aber ganz abgesehen davon, dass Derartiges im vorliegen-
den Zusammenhang letztlich nichts erklirt, hilft es auch kaum zu
einem gemiisseren Verstindnis — ich will nicht sagen: von Franzens
erson, aber doch sicher seiner Heiligkeit und wohl auch seines Wer-
kes. Es hilft schon gar nicht zum tieferen Verstehen des in der Stigma-
tisation Christo conformatus.

Es wire nun eine schméhliche Losung, wenn wir uns der Aufgabe
mit dieser Feststellung fiir entledigt hielten. Ich meine vielmehr: es
liegt uns ob, einem moglichen Verstindnis wenigstens den Weg zu
ebnen. Dabei ist es dann notgedrungen so: wo menschliche Verste-
hensméglichkeiten am Wunder scheitern, konnte es sein, dass sol-
chem Scheitern vielleicht einst ein echtes Verstehen des Wunders un-
Vermutet aufginge. Wir haben deshalb stets das Menschenmégliche
Um unseretwillen zu versuchen. — Es liegt heute nahe, dass man auch
EI‘SCheinungen wie die Stigmatisation psychologisch zu erhellen
Sucht. Betrachtet man Lorenzo Berninis Darstellung der Stigmatisa-
tion der Heiligen Therese, siecht man freilich, dass ein solcher Versuch
offensichtlich sehr alt ist. Die geistliche Erotik jener Gruppe, der
Gesichtsausdruck der Verziickten, der halb in Ohnmacht und halb im
Orgasmus schwebt, das Lacheln des Engels, giitig lockend und sadi-



— 132 —

stisch zugleich, der Umstand, dass Bernini auch Licht und Wolken
plastisch materialisiert — das alles ist Hinweis, inwiefern wir es schon
in jenem barocken Kunstwerk mit Gestalt gewordener Psychologie
zu tun haben. Dem barocken Betrachter mag gerade von daher die
Figur einen erheblich andern Eindruck gemacht haben als dem Men-
schen des 20. Jahrhunderts, dem die psychologischen Kategorien viel
geheimnisloser, weil bewusster geworden sind. So kommt uns Berni-
nis Versuch weitgehend als der einer Darstellung des Undarstellbaren
vor. Auch dem, der fiir geistliche Erotik sehr ansprechbarist, eréffnet
dieses Werk Berninis — im Vergleich zu anderem, was er geschaffen
hat — recht wenig. Wenn wir uns das alles iiberlegen, sehen wir uns
veranlasst, im Fall der Stigmatisation des Heiligen Franziskus auf
einen psychologischen Zugang zu verzichten. Die vermutlich alteste
der noch erhaltenen bildlichen Darstellungen dieser Stigmatisation,
die von Giotto in Santa Croce zu Florenz, legt mit ihrer schlicht stau-
nenden Schilderung des unfassbaren Geschehens diesen Verzicht
ebenfalls nahe. Es bleibt demnach dabei: unsere Zeit ist zu einem
grossen Verstindnis des Wunders nicht fihig. Indem ich das so sage,
mag man sich hiiten, die folgenden Uberlegungen allzu nahe an ein
echtes Verstehen des Wunders heranzuriicken.

Was mich indessen bewegt, ist die Moglichkeit eines gewissen
geschichtlichen Zugangs zur Sache, den ich mit allen Vorbehalten
mitteile und damit wissend zum Gespriich, ja wie der Untertitel des
Aufsatzes sagt, als Beitrag zu einem ganz bestimmten Gesprach stelle.
Franziskus ist der erste, der die Wundmale Christi in geheimnisvoller
Weise auf seinem Leibe eingepréigt erhielt. Das war in der Nacht vor
dem Tag der Kreuzerhohung im Jahre 1224. Seit Jesu Tod gibt es bis
zum genannten Datum keine, weder weibliche noch ménnliche Stig-
matisierte. Frst die fiinf entscheidenden Schlussbetrachtungen in der
Sammlung der Fioretti erzéhlen uns dieses Wunder vom Heiligen
Franz. Wie bereits angedeutet, ist er im weitern Verlauf der Ge-
schichte nicht der einzige Stigmatisierte geblieben. Auffallend ist je-
doch in der Geschichte des Phinomens, dass die Stigmatisation etwas
ausschliesslich Okzidentales bleibt. Die Kirchen des Ostens kennen
keine Stigmatisierte, und ihnen erscheint die Stigmatisation als sol-
che unter Bedenken, von denen noch zu reden sein wird.

Warum ist die Stigmatisation in der Ostkirche offenbar ausge-
schlossen ? Man kann darauf keine beweisbare Antwort geben. Aber
zu bedenken bleibt folgendes: anlisslich eines frithen 6kumenischen
Gespriches zwischen Orthodoxen und Altkatholiken hat Vater Ser-



— 133 —

gius Bulgakow meinen Lehrer Ernst Gaugler nach den Merkmalen
der Kirche gefragt und von ihm zur Antwort erhalten: «Die Kirche
1st ewne, sie ist eine heilige, eine katholische und apostolische.» «Rich-
tig» entgegnete Bulgakow, «aber es fehlt noch etwas: wenn sie das
alles in Wahrheit ist, dann ist sie eine verfolgte.» - Wer die Geschichte
des ostlichen Christentums auch nur wenig kennt, weiss, welche ent-
setzliche Wahrheit Bulgakow aufscheinen liess. Wihrend sich die
abendlindische Kirche seit dem frithen Mittelalter unverfolgt ent-
wickeln konnte (und wie viel an Gutem und Bosem ist nur in solcher
Situation iiberhaupt méglich geworden!) —, ist dies fiir die morgen-
lindische Kirche immer sehr anders gewesen : die blutigen Auseinan-
dersetzungen zumal mit dem Islam und niherhin den Tiirken, die
innern Schwierigkeiten im Gefolge des Ciisaropapismus, in jiingster
Zeit die Unterdriickung durch den dialektischen Materialismus — das
alles und viel anderes hat der Ostkirche fortgesetzt Christo confor-
mati in der Gestalt von Heiligen Mértyrern geschenkt, welche die
Wundmale in ganz anderem Sinn an ihren Leibern zu tragen hatten.
Und von daher ist denn auch zu begreifen, dass fiir Zeiten des Frie-
dens die Ostkirche zum Leib als solchem ein weit offeneres Verhiltnis
zu bewahren vermochte, als dies im Westen der Fall ist.

Dem abendlindischen Christentum tritt nach dem Edikt von
Mailand im Jahr 325 an die Stelle des Martyriums mehr und mehr die
Askese. Und diese Askese erhilt in wachsendem Mass ausgesprochen
leibfeindliche Ziige. Vermutlich liegt in diesem Negativum auch der
Grund dafiir, dass im Westen das wesentliche Verstindnis fir die
Askese seit dem Spitmittelalter und zumal seit der Reformation so
abhanden kam, dass wir heute héchstens noch kiimmerliche Uber-
reste sehen. Demgegeniiber hat die ostkirchliche Askese viel strenger
den Sinn einer doxnoic, will sagen einer Ubung auf das Eine Not-
Wendende hin und damit im tiefsten etwas Freudiges bewahrt: man
fastet nicht, um sich etwas vorzuenthalten und so das Fleisch, oder
direkt gesagt die Sexualitéit, in enge Schranken zu weisen; man fastet
nicht, um sich etwas vom Maul abzusparen und das Ersparte in der
Liebe Christi sozialen Zwecken zukommen zu lassen. Man fastet viel-
Mmehrin der dGroxapadoxia tiic xtivews, im sehnenden Sich-Ausstrecken
der Kreatur nach dem Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes.

Der Heilige Franziskus ist ein Kind der westlichen Kirche, und
€r ist es in einer Zeit, da der asketische Zwiespalt auf einem Hohe-
punkt steht. Rinerseits: laudato si, mi Signore, cum tucte le Tue
Creature — andererseits (ausgerechnet in der ersten der finf Betrach-



— 134 —

tungen iiber die Wundmale): io non ho maggiore nemico che lo corpo
mio. Es ist sicher nicht Zufall, dass der Bericht von der Stigmatisa-
tion eingeleitet wird mit der wiisten Schilderung leiblicher Versu-
chungen. Und im Kampf dieser Versuchungen ruft Franz dem Teufel
zu: «Ich habe keinen griosseren Feind als meinen Leib!» Dennoch ist
dieser Leib nicht des Teufels. Er gehort zur gottlichen Geschopflich-
keit, und der Heilige muss es in wunderbarer Weise erfahren : das, was
er selber als seinen grossten Feind sieht — das wird gewiirdigt werden,
die heiligen Wundmale unsereslieben Heilandes und Seligmachers an
sich zu tragen. Der verachtete Leib, Bruder Esel, wie ihn Franz oft
scherzhaft genannt hat, wird aus Gnade des Fleischgewordenen zum
Zeichen der gottlichen Erlosung.

Wir erinnern uns jetzt, indem wir dies in seinem befriedeten
(Glanze sehen, was vordem in aufgewiihltem Zwiespalt war — wir er-
innern uns jetzt an einen bestimmten Zug der Legende, der in der
dritten Betrachtung unmittelbar vor der Stigmatisation erzahlt
wird. Gott fragt den Heiligen, ob er ihm dreierlei schenken wolle —
und Franz entgegnet: «Mein Herr, dein bin ich ganz, wohl weisst du,
dass ich nichts anderes habe, denn die Kutte, den Strick und die Klei-
dung an meinen Beinen. Und auch diese drei Dinge sind dein. Was
vermag ich deiner Majestdt zu bieten und zu schenken ? Da sagte mir
Gott : Suche nach in deinem Schosse (Heraushebung vom Autor) und
gib mir, was du dort finden wirst. Und ich suchte und fand eine Kugel
von Gold; und ich gab sie Gott. Also geschah es zu dre: (H.v.A.)
Malen, wie es mir Gott zu dre: (H.v.A.) Malen gebot; dann kniete ich
drei (H.v.A.) Male nieder und pries und dankte Gott, der mir, was ich
ihm bot, gegeben hatte. Und alsbald ward mir die Erkenntnis, dass
jenedret (H.v.A.) Gaben den heiligen Gehorsam, die hohe Armut und
die strahlende Keuschheit (H.v.A.) bedeuteten, die Gott mir um sei-
ner Gnade willen so vollkommen zu achten gab, dass ich nichts in
meinem Gewissen finde, das darwider zeuge.» — Kein Zweifel, dass die
drei Goldkugeln auf einer durchaus andern Ebene zu verstehen sind
als die Stigmatisation. Der Text selber, der z.B. in der historisch-
kritischen Ausgabe von Otto Karrer offensichtlich aus diesem Grunde
um diesen Zug gekiirzt (und damit verkiirzt) wird, deutet symbo-
lisch. Die Symbolik ist nun freilich etwas, das stets der Deutung be-
darf; und jede Deutung hebt immer nur einen Sinn der Sache heraus.
Die Deutung des Textes selbst ist echt franziskanisch. Aber das Sym-
bol in seiner Grosse und Weite bedeutet mehr und auch noch anderes.
Schon indem wir das bloss so sagen, deuten wir die drei Goldkugeln



— 135 —

sozusagen unwillkiirlich trinitarisch. Und das widerspricht derjeni-
gen der Fioretti nicht, ja es hebt sie vielmehr und lisst sie erst eigent-
lich in ihr volles Wesen gelangen. Aber da ist von alters her noch eine
ganz andere Bedeutung da: die drei ist die Zahl dessen, was aller-
dings schon immer im Schoss ist, des minnlichen Geschlechts, das
auch die Fioretti in ihrer Deutung mit der sprendentissima castita
verborgen und unbewusst mitaussprechen. Die Wiirdigung des Leib-
lichen, das der westlichen Kasteiung so vergillt worden ist, wird in
aller Grossartigkeit des Symbols schon in der Erzihlung von den drei
Goldkugeln ausgesprochen: der Leib, die Korperlichkeit, das Ge-
schlechtliche — sie werden durch die heiligen Wundmale als von Gott
Greschaffene endgiiltig dem Sonnengesang einverleibt ; in der Stigma-
tisation ereignet sich fiir den Heiligen Franz und damit fiir die Kirche
des Westens die Gottwerdung des Fleisches, die Auferstehung, die
Erlosung: laudato si, mi Signore, cum tucte le tue creature.

Die ostkirchlichen Theologen ahnen in der ihrer Kirche fremden
Stigmatisation einen unguten masochistischen Zug der westlichen
Christusdevotion. Es scheint, dass diese Ahnung zwar durchaus das
Problem trifft, aber dennoch die Sache nicht ganz dort fasst, wo sie
eigentlich hingehért. Masochistisch ist aus den dargelegten Griinden
die ganze westliche Einstellung gegeniiber der Askese, was sich ja am
Ende auch darin kundgibt, dass die westlichen Asketen meist schon
in verhéltnismissig jungen Jahren dahinscheiden mussten, withrend
die grossen Asketen des Ostens ein geradezu ausserordentliches, ein
«biblisches» Alter erreichen durften. Masochistisch ist demnach nicht
das Wunder der Stigmatisation, das vielmehr dem Westen in dieser
Not gerade zum Zeichen werden soll fiir jene Offenheit gegeniiber dem
Leiblichen, wie sie der Ostkirche aus den angedeuteten Verhéltnissen
heraus ganz anders erhalten geblieben ist. Aus dieser Zeichenhaftig-
keit wird zwar die Stigmatisation des Heiligen Franziskus als Wunder
nicht verstehbar, wohl aber erhilt sie eine gewisse Transparenz, und
Zwar eine solche, die zugleich Andeutung sein mag daraufhin, warum
dieselbe Sache beim Heiligen Franziskus — «ich rede toricht» — ge-
sund wirkt, wihrend sie bei spiateren Stigmatisierten nicht um eine
gewisse Zwielichtigkeit herumkommt: wenn mit Franzens Stigmati-
sation das Verhiltnis zum Leiblichen und zum Diesseitigen gewan-
delt wird und dies in einem Zeichen, das auf das ép’ dmaé des Kreuzes
Wweist, drohen spitere Stigmatisationen Ausdruck eines personlichen
Problemes des Betroffenen zu werden, jedenfalls ist ihre geschicht-
liche und damit zugleich ihre kirchliche Bedeutung so gewandelt,



— 136 —

dass auf sie kaum mehr zutrifft, was beim Heiligen Franziskus und
vielleicht auch bei andern frithen Stigmatisierten das Zentrale gewe-
sen sein diirfte.

Gesetzt darum, es sollte an den vorstehenden Uberlegungen zu
den Wundmalen des Heiligen Franz etwas sein, so miisste sich dies in
einer bestimmten Weise von Diesseitsbezogenheit bei den Franziska-
nern und dariiber hinaus bei denen erhiirten lassen, die vom Franzis-
kanischen in besonderer Weise angegangen sind. Ich meine, dass dies
durchaus moglich sei. Wie anders lasst sich denn z. B. Franzens Liebe
zur Kreatur verstehen ? Esliegt doch auf der Hand, dass in der Vogel-
predigt, konkret: im Verhalten der scheuen Vigel zum lieben Heili-
gen etwas von der paradiesischen Gelostheit aufscheint, mithin etwas
erfahrbar wird vom erlosten Verhéltnis zur Schépfung. Indem ich
dies andeute, mag es sein, dass von da her manches in seiner Ge-
schichte und in der Eigenheit seines Ordens in diesem Lichte neu und
spontan verstehbar wird. Wo dies der persénlichen Betrachtung des
Einzelnen geschihe, wire dies die schonste Bestatigung des hier
Versuchten.

Indessen bleibt die Sache nicht eine sozusagen innerfranziska-
nische, sondern sie wird schon bald etwas Weltweites. Es wird nach
dem Tode Franzens nicht mehr lange dauern, und Italien wendet sich
der diesseitsfreudigen Renaissance zu, die bald ein européisches Er-
eignis wird. Die Sache hat viele Voraussetzungen, und kein Einsich-
tiger wird deshalb meinen, dass, was da aufgeht, nur der Segen des
Heiligen Asketen sei. Und trotzdem wiire das alles nicht méglich ge-
wesen ohne den Heiligen Franziskus. Ich will versuchen, das an ein-
zelnen Punkten einleuchtend zu machen.

Wer sich die Gestalt des lieben Heiligen in ihrer leiblichen Er-
scheinung vorzustellen sucht, der wird immer wieder auf das Werk
jenes Meisters stossen, der Franz zwar nicht mehr personlich gekannt
hat, der aber wie wohl kein zweiter dessen Wesen so erfasst, dass man
in seinen Fresken Franz zu sehen meint, wie er geleibt und gelebt hat:
Giotto, der die florentinische Friihrenaissance massgebend auf ihren
Weg bringt und der kiinftigen Welt Auge und Sinn geoffnet hat fiir
das, was ihm noch Schépfung war und was dann spéter neutralisiert
wird zur Natur, endlich zu jener «Natur», die dem Menschen von
heute weitgchend nur noch mess- und berechenbarer Kriftehaushalt
zur scham- und schonungslosen Ausbeutung geworden ist, withrend
sie bei Giotto in franziskanischem Geist aus der Welt des Wunders
vorkommt. Neben ihm steht als glithendster Verehrer des Heiligen



— 137 —

Franziskus Dante, der einerseits abschliessende Krone mittelalterli-
cher Weltschau ist, indem er dichterisch gestaltet, was die Summen
der Theologen und Philosophen erdacht, der aber andererseits, von
Vergil gefiihrt, schon in jenes Rinascimento hiniiberschreitet, das
sicheinem neuen Verstandnis des Diesseits 6ffnet. Kein Zweifel darum,
dass neben Dantes «gottlicher Komodie» ganz bewusst als «mensch-
liche Komédie» der Dekameron Boccaccios entworfen ist. Dem auf-
merksamen Leser dieser Novellensammlung kann ja nicht entge-
hen, wie das edle und gemeine, das aufopfernde und hinterlistige Tun
und Treiben der Menschen, wie Ernst und Heiterkeit des Lebens hier
beschrieben sind vor dem Hintergrund nicht allein des gewaltigen
Todesgeschehens, sondern eben damit zugleich jener symbolischen
Beziige, die man auch in dieser Dichtung auf Schritt und Tritt emp-
findet und die selbst dort noch machtvoll zum Vorschein kommt, wo
Wir sie nicht mehr zu verstehen verméogen und lediglich ahnen, dass
offensichtliche Symbole den Leser einst in die Welt des grossen Ge-
heimnisses geleiteten. Vergessen wir auch nicht, wie Petrarca erst-
mals einen Berg besteigt, um sich dann auf dem Gipfel des Mont Ven-
toux nicht etwa dem Genuss der Aussicht zu iiberlassen, sondern sich
niederzusetzen und, echt franziskanisch, eine Betrachtung iiber die
Verginglichkeit alles Irdischen und die ewige Schonheit zu lesen.
Und endlich steht neben diesen bahnbrechenden Grossen der Dich-
tung und der bildenden Kunst als kongenialer Musiker Francesco
Landini. Er war als Knabe an den Pocken erblindet, hatte seine Aus-
bildung in Florenz bei den Franziskanern von Santa Croce erhalten
und war dann Organist an San Lorenzo geworden. Mit seinen Lehrern
blieb er zeitlebens befreundet, und seinen Dank an sie hat er abgetra-
gen, indem er ein lateinisches Lehrgedicht zur Verteidigung der Logik
ihres Ordensbruders Wilhelm von Oceam geschrieben hat. In seiner
Sanften Musik hat sich die franziskanische Demut auf den stillen
Klang der Instrumente gesenkt, und der Gesang ist Loblied geworden
auf das Gefiige jener Harmonie, die Andrea da Firenze, moglicher-
Weise ein Schiiler von Landinis Vater Jacopo in dessen Malerwerk-
Statt von Fiesole, in den Fresken der spanischen Kapelle von Santa
Maria, Novella zu sichtbarem Austrag brachte. Was die Musik dieses
grossen Blinden als Heiterkeit durchstromt, ist nicht das milde Licht
der Toskana — es ist das Licht eines viel tiefer griindenden Sonnen-
8esangs. Und gegen Ende des Trecento wird der Geist dieser franzis-
!‘aniSchen Kunst einen Bruder des Heiligen Dominikus erfassen:
Mmer wigder meditiert er malend die Begegnung seines Ordensva-



— 138 —

ters mit dem Heiligen Franziskus und lasst sich davon zu jenen Wer-
ken befeuern, die nicht nur zu den Perlen abendlindischen Schaffens
zéhlen, sondern in ihrem grossen Verzicht und in ihrer verehrenden
Anbetung immer wieder Sinnbild des Paradieses zu werden vermoch-
ten: ich meine Fra Angelico, den Engelgleichen, der im Kloster von
San Marco aus der oft gemalten Andacht zum Heiligen Kreuz ver-
mocht hat, die Geschichte Jesu Christi fiir seine Zeit und Welt neu
Gestalt werden zu lassen. Noch in der Hochrenaissance ist dies unver-
gessen, und Raffael wird ihm in der Disputa, diesem gemalten «Pange
lingua» auf das Sakrament des Altares, seine Ehre erweisen, indem er
unter den grossen Kirchenvitern und Scholastikern, die etwas zum
Ruhm des Abendmahles getan, dem schlichten Handwerker von
Fiesole seinen Ehrenplatz einraumt. Aber versenke man sich auch in
den Eindruck, den die heute leider stark vernachlissigte Basilika San
Francesco al monte unterhalb von San Miniato dem Eintretenden er-
offnet : ihr unerhort Schlichtes bringt den Adel ihrer ausgewogenen
Proportionen in einer Weise zum Scheinen, wie dies nicht schnell fiir
eine zweite Renaissance-Kirche zutreffen mag; und man versteht,
warum sie Michelangelo ob ihrer schmucklosen Schonheit als da
bella vilanella» geliebt hat. Indem wir indessen diesen Meister zitie-
ren, den man den Vater des Barocks nannte, rufen wir uns sein Spét-
werk ins Gedéchtnis, zumal die Pieta Rondanini. Michelangelo ver-
zichtet in seinem Alterswerk zusehends auf das Feiern des kraftvoll
kiihnen Recken und Helden und kehrt ein in die Darstellung eines
Menschentums, dessen Gebrochenes getragen wird von der gottlichen
Huld: es ist nicht mehr so, dass Maria den Leichnam Christi triige,
sondern die Kunst Michelangelos lasst jetzt die Verhiltnisse umge-
kehrt erscheinen —es ist, als ob der fiir uns Gestorbene seine trauernde
Mutter stiitzte. Und dem, was er derwege bildnerisch ins Werk setzt,
redet er seine unmissverstdndliche Sprache in den Sonetten an Vitto-
ria Colonna, zumal in denen auf den Tod dieser grossen Frau, in den
letzten Sonetten an Gott vorziiglich, die noch Rilke so betrafen, dass
er ihnen die Miihe einer dichterischen Ubersetzung hat zuteil werden
lassen. Die Innigkeit von Michelangelos Dichtung aber, die die Re-
naissance abschliesst, rundet sich zuriick zu jenen zarten Anféngen
italienischer Lyrik, die in wissendem Anschluss an Franzens Sonnen-
gesang zu Wort kommt im Werke Guido Cavalcantis, Cino da Pis-
toias, Franco Sacchettis und anderer Dichter.

Diese wenigen Beispiele mogen geniigen, den Sinn zu wecken fiir
die franziskanische Einfachheit in der Kunst der sicher nicht aus der



— 139 -

Antike ableitbaren Friihrenaissance, aber selbst noch in den grossen
Werken der Hoch- und Spétrenaissance, in denen sich dann zugleich
jene bekannte Wiedergeburt ereignet hat. Ich erwihne sie hier, weil
mir von den vorgetragenen Gedanken her auch neues Licht auf diese
Zusammenhiange fillt. Ich will es pointiert so formulieren: wenn
jetzt, ganz anders als in karolingischer und ottonischer Zeit, im Rina-
scimento ein historischer Sinn fiir die Griechen erwacht, wenn man
bereit ist, von den durch den Fall Ostroms vertriebenen Byzantinern,
von Chrysoloras, Chalkondyles und wie sie alle heissen, erst einmal
Giriechisch zu lernen, wenn sich Laurentius Valla, Marsilio Ficino,
Angelo Poliziano, Pico della Mirandola um ein echtes Verstehen der
griechischen Denker miihen, wenn in diesem Umkreis seit dem ver-
hingnisvollen Datum von 1054 erstmals wieder Unionsverhandlun-
gen zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens gefithrt wer-
den, so setzt dies alles einen Wandel der abendlindischen Gesinnung
voraus, der ein solches Eintreten auf die Griechen und in der bilden-
den Kunst auf die Hellenen iiberhaupt ermoglicht hat. So grotesk es
klingen und so grotesk die Sache an sich scheinen mag: allem vorauf
war notig, dass sich die Abendldnder erst wieder einmal in ihrer eige-
nen Haut wohlfiihlen konnten. Mit andern Worten: es war erforder-
lich, dass ein neues Verstiindnis des Menschen zu geschichtlicher
Bedeutsamkeit kam. Dass sich im Menschenbild von Humanismus
und Renaissance viele Gedanken und Einfliisse treffen, ist inzwischen
eine Binsenwahrheit geworden, Wenn jedoch Wahrheit immer nur ist
alsein Vorkommen aus dem Verborgenen, dem je schon ein Weggehen
entspricht — dann gewinnt diese alte Wahrheit neuen Glanz durch das
Ereignis der Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi, die in Jesu
Christi Gnaden dem Gottebenbildlichen den Zugang zu jenem Wesen
heu er6ffnet, da er als Sterblicher nur lebt, solange er leibt. Man hat
seit, der Aufklirung jener Wende zur Neuzeit immer mchr einen pro-
fanen Charakter zusprechen wollen und dabei iibersehen, dass sie von
der frangiskanischen Friihrenaissance her ganz betont auch eine

Wiedergeburt im geistlichen Sinne gewesen ist.
Bagel Walter Frei



	Gedanken zur Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi : ein Beitrag zum Gespräch zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens

