
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 3

Artikel: Gedanken zur Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi : ein Beitrag
zum Gespräch zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zur Stigmatisation
des Heiligen Franz von Assisi

Ein Beitrag zum Gespräch zwischen den Kirchen
des Ostens und des Westens

Vorbemerkung : Für das Wintersemester 1976/77 hatte ich an der Christ-
Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern ein Kolleg über Franz
Von Assisi angekündigt. In diesem Rahmen wurden die hier schriftlich vorgelegten

Gedanken erstmals vorgetragen und ins Gespräch gestellt. Die jetzige* assung entspricht weitgehend derjenigen der Vorlesung. Es war jedoch nötig,
dem Ausschnitt durch einen sinnvollen Anfang und Schluss die Form eines
gerundeten Aufsatzes zu geben, wobei zugleich Anregungen der Aussprache
zur Verdeutlichung der Sache aufgenommen worden sind.

Unter den Quellen zur Geschichte des Heiligen Franz von Assisi
nahmen schon immer die Fioretti einen ganz besonderen Rang ein.
«istorisch-kritisch gesehen hängt dies fraglos damit zusammen, dass
"ire älteste Schicht aus Berichten von Augenzeugen gefügt ist. Aber
auch sachlich und literarisch gewürdigt, bleiben sie der eigentliche
Blütenkranz.

Der Blickpunkt, unter dem das Leben des Heiligen von den
Fioretti erzählt wird, ist gleich im Initium ausdrücklich genannt: «E
Prima da considerare, che il grolioso messere saneto Francesco in tutti
gli atti della vita sua fu conformato a Christo - Allererst ist zu
betrachten, dass der gottselige Herr, der Heilige Franz, in allen Taten
seines Lebens Christus zugeformt ward. » Unter dem Leitstern seiner
demütigen Christus-Nachfolge werden demnach die einzelnen
Geschichten unbefangen so zum Ganzen gereiht, dass in ihnen das Leben
des Armen von Assisi zum Scheinen kommt im schlichten Abglanz der
göttlichen Herrlichkeit. Einzelne Höhepunkte heben immer wieder
* ranzens Nähe zum Herrn heraus : unter manchen andern sei hier
wenigstens die achte Legende eigens im Gedächtnis behalten; es ist
3en.e, da der Vater Bruder Leo eröffnet, wie nur im Kreuz die
vollkommene Freude ist. Was derwege als roter Faden die Sammlung
durchzieht, findet seinen krönenden Abschluss endlich in den fünf
etzten Betrachtungen des Werkes : sie berichten das Wunder, dass

der Christo conformatus mit den Wundmalen des Gekreuzigten
gezeichnet worden ist.



— 130 —

Wir Schwerfälligen in dürftiger Zeit nähern uns darin dem, was
den Zeitgenossen und den Hörern der ersten Generationen franziskanischer

Brüder allem vorauf das zu betrachtende Zeichen war. Wir
nahen ihm in Ehrfurcht und ohne Scheu ; denn wir wissen, dass wir
einem solchen Geheimnis nicht gewachsen sind. Darum seien einige
Vorbemerkungen erlaubt. Die Berichte des Büchleins von den Wundmalen

zeigen deutliche Spuren davon, dass sie auf die allernächste
Umgebung des Heiligen, zumal auf die Brüder Leo und Masseo,

zurückgehen. Das Faktum der Stigmatisation ist, rein historisch
betrachtet, so gut verbürgt wie andere historische Fakten auch. Zu
Zweifeln besteht kein Anlass. Die Verschwiegenheit des Erzählten
spricht aus der Natur der Sache, die als solche gewiss nicht jedermann
verstehbar ist und die darum vom Heiligen und seinen Nächsten
entsprechend behutsam verwahrt wurde, damit sie nicht bei Unbefugten
Schaden anrichte. Ich persönlich meine, dass, wer Ereignisse einer

verborgenen und geheimnisvollen Wirklichkeit bestreitet - nicht
ungläubig, sondern ganz einfach unwissend ist. Dass zu diesen Unwissenden

vielleicht der grössere Teil der Wissenschafter gehört, hat dem

nichts Erstaunliches, dem der Star seiner Wissenschaftsgläubigkeit
einmal gestochen wurde. Wem das technische Gestell dies noch nicht
getan hat, der ist zu hüten wie ein Kind : man muss ihn seine

Erfahrungen machen lassen ; und man kann dabei höchstens besorgt sein,
dass die Erfahrungen nicht zu schlimm werden für ihn und keine
verheerenden Kreise ziehen. Anzeichen sind da, die darauf deuten, dass

man dies allmählich wenigstens von ferne zu ahnen beginnt. Mit der
wachsenden Einsicht in diese Not wird auch die Bereitschaft für das

Geheimnis grösser werden. Wir stehen in diesem Zwiespalt mitten
drin und können ihm in unserem Tun nirgends entgehen. Er hindert
uns auch an einem grossen Verstehen des dem Heiligen endlich
geschehenen Wunders.

Um das schwer zu Verstehende, ja geradezu um das Mirakulöse
müht sich zwar heute die Parapsychologie, die merkbar an Interesse

gewonnen hat, seit der klare und nüchterne Freud dergleichen Phänomene

ausdrücklich bejaht hat, beiläufig bemerkt : jener Freud, der in
Franz von Assisi einen wunderbaren Höhepunkt der Sublimationsmöglichkeit

gesehen und daher für ihn besonders warme und bewegte
Worte gefunden hat. Bei Freud handelt es sich hinsichtlich der
sogenannten okkulten Phänomene einzig darum : sie wahrzunehmen im
vollen Sinn dieses Wortes und ihnen aus solcher Wahrnehmung heraus

ein mögliches Verständnis zu bereiten. Ich meine in der Tat, dass



— 131 —

jedenfalls hinsichtlich des eigentlich Wunderhaften etwas anderes
uch gar nicht möglich sei ; denn was erklärt werden kann - ist kein

Wunder. Ja, wenn man sieht, was zwar nicht gerade zur Erklärung,
aber doch sicherlich zu einem vermeintlichen Verstehen des Wunders
eigetragen wird, so mag man sich füglich fragen, ob solches

Verständnis nicht doch wieder an der Sache vorbeigehe, vielleicht sogar
vorbeigehen müsse. Wäre das letztere der Fall, so hiess dies : dass ein
Wunder nicht nur unerklärbar, sondern jedenfalls dem menschlichen
Verstand weitgehend auch unverstehbar ist. - Hinsichtlich der
Stigmatisation z.B. hat man daraufhingewiesen, dass diese in der
überlegenden Zahl der Fälle bei Frauen vorkomme, dagegen äusserst
selten bei Männern. Man hat auch nicht unterlassen zu bemerken,

ass die Stigmatisierten oft das Unbehagen einer gewissen Zwielich-
igkeit nicht ganz zu zerstreuen vermögen. Mag sein, dass gerade

deshalb der Heilige Franz von Assisi der unter allen weithin leuchtende
otigmatisatus geworden ist. Hinsichtlich des Charakters des Heiligen
darf man im Verein mit vielen andern Beobachtungen, die in dieselbe
Richtung weisen, aus den genannten Umständen schliessen, dass bei
lnm die gegengeschlechtlichen, also die weiblichen Züge besonders
akzentuiert gewesen sein müssen, wohl gar die männlichen überwogen

haben. Aber ganz abgesehen davon, dass Derartiges im vorhegenden

Zusammenhang letztlich nichts erklärt, hilft es auch kaum zu
einem gemässeren Verständnis - ich will nicht sagen : von Franzens
"erson, aber doch sicher seiner Heiligkeit und wohl auch seines Werkes.

Es hilft schon gar nicht zum tieferen Verstehen des in der
Stigmatisation Christo conformatus.

Es wäre nun eine schmähliche Lösung, wenn wir uns der Aufgabe
mit dieser Feststellung für entledigt hielten. Ich meine vielmehr: es
legt uns ob, einem möglichen Verständnis wenigstens den Weg zu

ebnen. Dabei ist es dann notgedrungen so: wo menschliche Verste-
hensmöglichkeiten am Wunder scheitern, könnte es sein, dass sol-
ebem Scheitern vielleicht einst ein echtes Verstehen des Wunders
unvermutet aufginge. Wir haben deshalb stets das Menschenmögliche
Uiû unseretwillen zu versuchen. - Es liegt heute nahe, dass man auch
Erscheinungen wie die Stigmatisation psychologisch zu erhellen
sucht. Betrachtet man Lorenzo Berninis Darstellung der Stigmatisa-
ion der Heiligen Thérèse, sieht man freilich, dass ein solcher Versuch

offensichtlich sehr alt ist. Die geistliche Erotik jener Gruppe, der
Gesichtsausdruck der Verzückten, der halb in Ohnmacht und halb im
Orgasmus schwebt, das Lächeln des Engels, gütig lockend und sadi-



— 132 —

stisch zugleich, der Umstand, dass Bernini auch Licht und Wolken
plastisch materialisiert - das alles ist Hinweis, inwiefern wir es schon
in jenem barocken Kunstwerk mit Gestalt gewordener Psychologie
zu tun haben. Dem barocken Betrachter mag gerade von daher die

Figur einen erheblich andern Eindruck gemacht haben als dem
Menschen des 20. Jahrhunderts, dem die psychologischen Kategorien viel
geheimnisloser, weil bewusster geworden sind. So kommt uns Berni-
nis Versuch weitgehend als der einer Darstellung des Undarstellbaren
vor. Auch dem, der für geistliche Erotik sehr ansprechbar ist, eröffnet
dieses Werk Berninis - im Vergleich zu anderem, was er geschaffen
hat - recht wenig. Wenn wir uns das alles überlegen, sehen wir uns
veranlasst, im Fall der Stigmatisation des Heiligen Franziskus auf
einen psychologischen Zugang zu verzichten. Die vermutlich älteste
der noch erhaltenen bildlichen Darstellungen dieser Stigmatisation,
die von Giotto in Santa Croce zu Florenz, legt mit ihrer schlicht
staunenden Schilderung des unfassbaren Geschehens diesen Verzicht
ebenfalls nahe. Es bleibt demnach dabei: unsere Zeit ist zu einem

grossen Verständnis des Wunders nicht fähig. Indem ich das so sage,

mag man sich hüten, die folgenden Überlegungen allzu nahe an ein
echtes Verstehen des Wunders heranzurücken.

Was mich indessen bewegt, ist die Möglichkeit eines gewissen

geschichtlichen Zugangs zur Sache, den ich mit allen Vorbehalten
mitteile und damit wissend zum Gespräch, ja wie der Untertitel des

Aufsatzes sagt, als Beitrag zu einem ganz bestimmten Gespräch stelle.
Franziskus ist der erste, der die Wundmale Christi in geheimnisvoller
Weise auf seinem Leibe eingeprägt erhielt. Das war in der Nacht vor
dem Tag der Kreuzerhöhung im Jahre 1224. Seit Jesu Tod gibt es bis

zum genannten Datum keine, weder weibliche noch männliche
Stigmatisierte. Erst die fünfentscheidenden Schlussbetrachtungen in der

Sammlung der Fioretti erzählen uns dieses Wunder vom Heiligen
Franz. Wie bereits angedeutet, ist er im weitern Verlauf der
Geschichte nicht der einzige Stigmatisierte geblieben. Auffallend ist
jedoch in der Geschichte des Phänomens, dass die Stigmatisation etwas
ausschliesslich Okzidentales bleibt. Die Kirchen des Ostens kennen
keine Stigmatisierte, und ihnen erscheint die Stigmatisation als solche

unter Bedenken, von denen noch zu reden sein wird.
Warum ist die Stigmatisation in der Ostkirche offenbar

ausgeschlossen Man kann darauf keine beweisbare Antwort geben. Aber
zu bedenken bleibt folgendes : anlässlich eines frühen ökumenischen
Gespräches zwischen Orthodoxen und Altkatholiken hat Vater Ser-



— 133 —

gius Bulgakow meinen Lehrer Ernst Gaugier nach den Merkmalen
der Kirche gefragt und von ihm zur Antwort erhalten: «Die Kirche
ist eine, sie ist eine heilige, eine katholische und apostolische. » «Richtig»

entgegnete Bulgakow, «aber es fehlt noch etwas: wenn sie das
alles in Wahrheit ist, dann ist sie eine verfolgte. » - Wer die Geschichte
des östlichen Christentums auch nur wenig kennt, weiss, welche
entsetzliche Wahrheit Bulgakow aufscheinen liess. Während sich die
abendländische Kirche seit dem frühen Mittelalter unverfolgt
entwickeln konnte (und wie viel an Gutem und Bösem ist nur in solcher
Situation überhaupt möglich geworden!) -, ist dies für die
morgenländische Kirche immer sehr anders gewesen : die blutigen
Auseinandersetzungen zumal mit dem Islam und näherhin den Türken, die
innern Schwierigkeiten im Gefolge des Cäsaropapismus, in jüngster
Zeit die Unterdrückung durch den dialektischen Materialismus - das
alles und viel anderes hat der Ostkirche fortgesetzt Christo conformati

in der Gestalt von Heiligen Märtyrern geschenkt, welche die
Wundmale in ganz anderem Sinn an ihren Leibern zu tragen hatten.
Und von daher ist denn auch zu begreifen, dass für Zeiten des Friedens

die Ostkirche zum Leib als solchem ein weit offeneres Verhältnis
zu bewahren vermochte, als dies im Westen der Fall ist.

Dem abendländischen Christentum tritt nach dem Edikt von
Mailand im Jahr 325 an die Stelle des Martyriums mehr und mehr die
Askese. Und diese Askese erhält in wachsendem Mass ausgesprochen
leibfeindliche Züge. Vermutlich liegt in diesem Negativum auch der
Grund dafür, dass im Westen das wesentliche Verständnis für die
Askese seit dem Spätmittelalter und zumal seit der Reformation so

abhanden kam, dass wir heute höchstens noch kümmerliche Überreste

sehen. Demgegenüber hat die ostkirchliche Askese viel strenger
den Sinn einer äaxr/aic, will sagen einer Übung auf das Eine Not-
Wendende hin und damit im tiefsten etwas Freudiges bewahrt : man
fastet nicht, um sich etwas vorzuenthalten und so das Fleisch, oder
direkt gesagt die Sexualität, in enge Schranken zu weisen ; man fastet
nicht, um sich etwas vom Maul abzusparen und das Ersparte in der
Liebe Christi sozialen Zwecken zukommen zu lassen. Man fastet
vielmehr in der ànoxagaòoxia xr\ç, xriaecoç, im sehnenden Sich-Ausstrecken
der Kreatur nach dem Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes.

Der Heilige Franziskus ist ein Kind der westlichen Kirche, und
er ist es in einer Zeit, da der asketische Zwiespalt auf einem Höhe-
Punkt steht. Einerseits: laudato si, mi Signore, cum tucte le Tue
creature - andererseits (ausgerechnet in der ersten der fünf Betrach-



— 134 —

tungen über die Wundmale) : io non ho maggiore nemico che lo corpo
mio. Es ist sicher nicht Zufall, dass der Bericht von der Stigmatisation

eingeleitet wird mit der wüsten Schilderung leiblicher
Versuchungen. Und im Kampf dieser Versuchungen ruft Franz dem Teufel
zu : «Ich habe keinen grösseren Feind als meinen Leib » Dennoch ist
dieser Leib nicht des Teufels. Er gehört zur göttlichen Geschöpflich-
keit, und der Heilige muss es in wunderbarer Weise erfahren : das, was
er selber als seinen grössten Feind sieht - das wird gewürdigt werden,
die heiligen Wundmale unseres lieben Heilandes und Seligmachers an
sich zu tragen. Der verachtete Leib, Bruder Esel, wie ihn Franz oft
scherzhaft genannt hat, wird aus Gnade des Fleischgewordenen zum
Zeichen der göttlichen Erlösung.

Wir erinnern uns jetzt, indem wir dies in seinem befriedeten
Glänze sehen, was vordem in aufgewühltem Zwiespalt war - wir
erinnern uns jetzt an einen bestimmten Zug der Legende, der in der
dritten Betrachtung unmittelbar vor der Stigmatisation erzählt
wird. Gott fragt den Heiligen, ob er ihm dreierlei schenken wolle -
und Franz entgegnet : «Mein Herr, dein bin ich ganz, wohl weisst du,
dass ich nichts anderes habe, denn die Kutte, den Strick und die
Kleidung an meinen Beinen. Und auch diese drei Dinge sind dein. Was

vermag ich deiner Majestät zu bieten und zu schenken Da sagte mir
Gott : Suche nach in deinem Schosse (Heraushebung vom Autor) und
gib mir, was du dort finden wirst. Und ich suchte und fand eine Kugel
von Gold; und ich gab sie Gott. Also geschah es zu drei (H.v.A.)
Malen, wie es mir Gott zu drei (H. v. A.) Malen gebot ; dann kniete ich
drei (H. v. A.) Male nieder und pries und dankte Gott, der mir, was ich
ihm bot, gegeben hatte. Und alsbald ward mir die Erkenntnis, dass

jene drei (H. v. A.) Gaben den heiligen Gehorsam, die hohe Armut und
die strahlende Keuschheit (H.v.A.) bedeuteten, die Gott mir um
seiner Gnade willen so vollkommen zu achten gab, dass ich nichts in
meinem Gewissen finde, das darwider zeuge. » - Kein Zweifel, dass die
drei Goldkugeln auf einer durchaus andern Ebene zu verstehen sind
als die Stigmatisation. Der Text selber, der z.B. in der historischkritischen

Ausgabe von Otto Karrer offensichtlich aus diesem Grunde
um diesen Zug gekürzt (und damit verkürzt) wird, deutet symbolisch.

Die Symbolik ist nun freilich etwas, das stets der Deutung
bedarf; und jede Deutung hebt immer nur einen Sinn der Sache heraus.
Die Deutung des Textes selbst ist echt franziskanisch. Aber das Symbol

in seiner Grösse und Weite bedeutet mehr und auch noch anderes.
Schon indem wir das bloss so sagen, deuten wir die drei Goldkugeln



— 135 —

sozusagen unwillkürlich trinitarisch. Und das widerspricht derjenigen

der Fioretti nicht, ja es hebt sie vielmehr und lässt sie erst eigentlich

in ihr volles Wesen gelangen. Aber da ist von alters her noch eine

ganz andere Bedeutung da: die drei ist die Zahl dessen, was
allerdings schon immer im Schoss ist, des männlichen Geschlechts, das
auch die Fioretti in ihrer Deutung mit der sprcndentissima castità
verborgen und unbewusst mitaussprechen. Die Würdigung des
Leiblichen, das der westlichen Kasteiung so vergällt worden ist, wird in
aller Grossartigkeit des Symbols schon in der Erzählung von den drei
Goldkugeln ausgesprochen: der Leib, die Körperlichkeit, das
Geschlechtliche - sie werden durch die heiligen Wundmale als von Gott
Geschaffene endgültig dem Sonnengesang einverleibt ; in der Stigmatisation

ereignet sich für den Heiligen Franz und damit für die Kirche
des Westens die Gottwerdung des Fleisches, die Auferstehung, die

Erlösung: laudato si, mi Signore, cum tucte le tue creature.
Die ostkirchlichen Theologen ahnen in der ihrer Kirche fremden

Stigmatisation einen unguten masochistischen Zug der westlichen
Christusdevotion. Es scheint, dass diese Ahnung zwar durchaus das
Problem trifft, aber dennoch die Sache nicht ganz dort fasst, wo sie

eigentlich hingehört. Masochistisch ist aus den dargelegten Gründen
die ganze westliche Einstellung gegenüber der Askese, was sich ja am
Ende auch darin kundgibt, dass die westlichen Asketen meist schon
in verhältnismässig jungen Jahren dahinscheiden mussten, während
die grossen Asketen des Ostens ein geradezu ausserordentliches, ein
«biblisches » Alter erreichen durften. Masochistisch ist demnach nicht
das Wunder der Stigmatisation, das vielmehr dem Westen in dieser
Not gerade zum Zeichen werden soll für jene Offenheit gegenüber dem

Leiblichen, wie sie der Ostkirche aus den angedeuteten Verhältnissen
heraus ganz anders erhalten geblieben ist. Aus dieser Zeichenhaftig-
keit wird zwar die Stigmatisation des Heiligen Franziskus als Wunder
nicht verstehbar, wohl aber erhält sie eine gewisse Transparenz, und
zwar eine solche, die zugleich Andeutung sein mag daraufhin, warum
dieselbe Sache beim Heiligen Franziskus - «ich rede töricht» -
gesund wirkt, während sie bei späteren Stigmatisierten nicht um eine

gewisse Zwielichtigkeit herumkommt : wenn mit Franzens Stigmatisation

das Verhältnis zum Leiblichen und zum Diesseitigen gewandelt

wird und dies in einem Zeichen, das auf das èco tbia£ des Kreuzes
weist, drohen spätere Stigmatisationen Ausdruck eines persönlichen
Problèmes des Betroffenen zu werden, jedenfalls ist ihre geschicht-
uche und damit zugleich ihre kirchliche Bedeutung so gewandelt,



— 136 —

dass auf sie kaum mehr zutrifft, was beim Heiligen Franziskus und
vielleicht auch bei andern frühen Stigmatisierten das Zentrale gewesen

sein dürfte.
Gesetzt darum, es sollte an den vorstehenden Überlegungen zu

den Wundmalen des Heiligen Franz etwas sein, so müsste sich dies in
einer bestimmten Weise von Diesseitsbezogenheit bei den Franziskanern

und darüber hinaus bei denen erhärten lassen, die vom
Franziskanischen in besonderer Weise angegangen sind. Ich meine, dass dies

durchaus möglich sei. Wie anders lässt sich denn z.B. Franzens Liebe
zur Kreatur verstehen Es liegt doch aufder Hand, dass in der
Vogelpredigt, konkret : im Verhalten der scheuen Vögel zum lieben Heiligen

etwas von der paradiesischen Gelöstheit aufscheint, mithin etwas
erfahrbar wird vom erlösten Verhältnis zur Schöpfung. Indem ich
dies andeute, mag es sein, dass von da her manches in seiner
Geschichte und in der Eigenheit seines Ordens in diesem Lichte neu und

spontan verstehbar wird. Wo dies der persönlichen Betrachtung des

Einzelnen geschähe, wäre dies die schönste Bestätigung des hier
Versuchten.

Indessen bleibt die Sache nicht eine sozusagen innerfranziskanische,

sondern sie wird schon bald etwas Weltweites. Es wird nach
dem Tode Franzens nicht mehr lange dauern, und Italien wendet sich
der diesseitsfreudigen Renaissance zu, die bald ein europäisches
Ereignis wird. Die Sache hat viele Voraussetzungen, und kein Einsichtiger

wird deshalb meinen, dass, was da aufgeht, nur der Segen des

Heiligen Asketen sei. Und trotzdem wäre das alles nicht möglich
gewesen ohne den Heiligen Franziskus. Ich will versuchen, das an
einzelnen Punkten einleuchtend zu machen.

Wer sich die Gestalt des lieben Heiligen in ihrer leiblichen
Erscheinung vorzustellen sucht, der wird immer wieder auf das Werk
jenes Meisters stossen, der Franz zwar nicht mehr persönlich gekannt
hat, der aber wie wohl kein zweiter dessen Wesen so erfasst, dass man
in seinen Fresken Franz zu sehen meint, wie er geleibt und gelebt hat :

Giotto, der die florentinische Frührenaissance massgebend auf ihren
Weg bringt und der künftigen Welt Auge und Sinn geöffnet hat für
das, was ihm noch Schöpfung war und was dann später neutralisiert
wird zur Natur, endlich zu jener «Natur», die dem Menschen von
heute weitgehend nur noch mess- und berechenbarer Kräftehaushalt
zur schäm- und schonungslosen Ausbeutung geworden ist, während
sie bei Giotto in franziskanischem Geist aus der Welt des Wunders
vorkommt. Neben ihm steht als glühendster Verehrer des Heiligen



— 137 —

Franziskus Dante, der einerseits abschliessende Krone mittelalterlicher

Weltschau ist, indem er dichterisch gestaltet, was die Summen
der Theologen und Philosophen erdacht, der aber andererseits, von
Vergil geführt, schon in jenes Rinascimento hinüberschreitet, das
sicheinem neuen Verständnis des Diesseits öffnet. KeinZweifel darum,
dass neben Dantes «göttlicher Komödie» ganz bewusst als «menschliche

Komödie » der Dekameron Boccaccios entworfen ist. Dem
aufmerksamen Leser dieser Novellensammlung kann ja nicht entgehen,

wie das edle und gemeine, das aufopfernde und hinterlistige Tun
und Treiben der Menschen, wie Ernst und Heiterkeit des Lebens hier
beschrieben sind vor dem Hintergrund nicht allein des gewaltigen
Todesgeschehens, sondern eben damit zugleich jener symbolischen
Bezüge, die man auch in dieser Dichtung auf Schritt und Tritt
empfindet und die selbst dort noch machtvoll zum Vorschein kommt, wo
wir sie nicht mehr zu verstehen vermögen und lediglich ahnen, dass

offensichtliche Symbole den Leser einst in die Welt des grossen
Geheimnisses geleiteten. Vergessen wir auch nicht, wie Petrarca
erstmals einen Berg besteigt, um sich dann aufdem Gipfel des Mont Venteux

nicht etwa dem Genuss der Aussicht zu überlassen, sondern sich
niederzusetzen und, echt franziskanisch, eine Betrachtung über die

Vergänglichkeit alles Irdischen und die ewige Schönheit zu lesen.
Und endlich steht neben diesen bahnbrechenden Grossen der Dichtung

und der bildenden Kunst als kongenialer Musiker Francesco
Landini. Er war als Knabe an den Pocken erblindet, hatte seine
Ausbildung in Florenz bei den Franziskanern von Santa Croce erhalten
und war dann Organist an San Lorenzo geworden. Mit seinen Lehrern
blieb er zeitlebens befreundet, und seinen Dank an sie hat er abgetragen,

indem er ein lateinisches Lehrgedicht zur Verteidigung der Logik
ihres Ordensbruders Wilhelm von Occam geschrieben hat. In seiner
sanften Musik hat sich die franziskanische Demut auf den stillen
Klang der Instrumente gesenkt, und der Gesang ist Loblied geworden
auf das Gefüge jener Harmonie, die Andrea da Firenze, möglicherweise

ein Schüler von Landinis Vater Jacopo in dessen Malerwerkstatt

von Fiesole, in den Fresken der spanischen Kapelle von Santa
Maria Novella zu sichtbarem Austrag brachte. Was die Musik dieses

grossen Blinden als Heiterkeit durchströmt, ist nicht das milde Licht
"-er Toskana - es ist das Licht eines viel tiefer gründenden
Sonnengesangs. Und gegen Ende des Trecento wird der Geist dieser
franziskanischen Kunst einen Bruder des Heiligen Dominikus erfassen:
immer wieder meditiert er malend die Begegnung seines Ordensva-



— 138 —

ters mit dem Heiligen Franziskus und lässt sich davon zu jenen Werken

befeuern, die nicht nur zu den Perlen abendländischen Schaffens

zählen, sondern in ihrem grossen Verzicht und in ihrer verehrenden

Anbetung immer wieder Sinnbild des Paradieses zu werden vermochten

: ich meine Fra Angelico, den Engelgleichen, der im Kloster von
San Marco aus der oft gemalten Andacht zum Heiligen Kreuz
vermocht hat, die Geschichte Jesu Christi für seine Zeit und Welt neu
Gestalt werden zu lassen. Noch in der Hochrenaissance ist dies

unvergessen, und Raffael wird ihm in der Disputa, diesem gemalten «Pange

lingua» auf das Sakrament des Altares, seine Ehre erweisen, indem er
unter den grossen Kirchenvätern und Scholastikern, die etwas zum
Ruhm des Abendmahles getan, dem schlichten Handwerker von
Fiesole seinen Ehrenplatz einräumt. Aber versenke man sich auch in
den Eindruck, den die heute leider stark vernachlässigte Basilika San
Francesco al monte unterhalb von San Miniato dem Eintretenden
eröffnet : ihr unerhört Schlichtes bringt den Adel ihrer ausgewogenen
Proportionen in einer Weise zum Scheinen, wie dies nicht schnell für
eine zweite Renaissance-Kirche zutreffen mag; und man versteht,
warum sie Michelangelo ob ihrer schmucklosen Schönheit als «la

bella vilanella» geliebt hat. Indem wir indessen diesen Meister zitieren,

den man den Vater des Barocks nannte, rufen wir uns sein Spätwerk

ins Gedächtnis, zumal die Pietà Rondanini. Michelangelo
verzichtet in seinem Alterswerk zusehends auf das Feiern des kraftvoll
kühnen Recken und Helden und kehrt ein in die Darstellung eines

Menschentums, dessen Gebrochenes getragen wird von der göttlichen
Huld: es ist nicht mehr so, dass Maria den Leichnam Christi trüge,
sondern die Kunst Michelangelos lässt jetzt die Verhältnisse umgekehrt

erscheinen - es ist, als ob der für uns Gestorbene seine trauernde
Mutter stützte. Und dem, was er derwege bildnerisch ins Werk setzt,
redet er seine unmissverständliche Sprache in den Sonetten an Vittoria

Colonna, zumal in denen auf den Tod dieser grossen Frau, in den
letzten Sonetten an Gott vorzüglich, die noch Rilke so betrafen, dass

er ihnen die Mühe einer dichterischen Übersetzung hat zuteil werden
lassen. Die Innigkeit von Michelangelos Dichtung aber, die die
Renaissance abschliesst, rundet sich zurück zu jenen zarten Anfängen
italienischer Lyrik, die in wissendem Anschluss an Franzens Sonnengesang

zu Wort kommt im Werke Guido Cavalcantis, Cino da Pis-
toias, Franco Sacchettis und anderer Dichter.

Diese wenigen Beispiele mögen genügen, den Sinn zu wecken für
die franziskanische Einfachheit in der Kunst der sicher nicht aus der



— 139 -
Antike ableitbaren Frührenaissance, aber selbst noch in den grossen
Werken der Hoch- und Spätrenaissance, in denen sich dann zugleich
jene bekannte Wiedergeburt ereignet hat. Ich erwähne sie hier, weil
mir von den vorgetragenen Gedanken her auch neues Licht auf diese

Zusammenhänge fällt. Ich will es pointiert so formulieren: wenn
jetzt, ganz anders als in karolingischer und ottonischer Zeit, im
Rinascimento ein historischer Sinn für die Griechen erwacht, wenn man
bereit ist, von den durch den Fall Ostroms vertriebenen Byzantinern,
von Chrysoloras, Chalkondyles und wie sie alle heissen, erst einmal
Griechisch zu lernen, wenn sich Laurentius Valla, Marsilio Ficino,
Angelo Poliziano, Pico della Mirandola um ein echtes Verstehen der
griechischen Denker mühen, wenn in diesem Umkreis seit dem
verhängnisvollen Datum von 1054 erstmals wieder Unionsverhandlungen

zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens geführt werden,

so setzt dies alles einen Wandel der abendländischen Gesinnung
voraus, der ein solches Eintreten auf die Griechen und in der bildenden

Kunst auf die Hellenen überhaupt ermöglicht hat. So grotesk es

klingen und so grotesk die Sache an sich scheinen mag : allem vorauf
war nötig, dass sich die Abendländer erst wieder einmal in ihrer eigenen

Haut wohlfühlen konnten. Mit andern Worten: es war erforderlich,

dass ein neues Verständnis des Menschen zu geschichtlicher
Bedeutsamkeit kam. Dass sich im Menschenbild von Humanismus
und Renaissance viele Gedanken und Einflüsse treffen, ist inzwischen
eine Binsenwahrheit geworden. Wenn jedoch Wahrheit immer nur ist
als ein Vorkommen aus dem Verborgenen, dem je schon ein Weggehen
entspricht - dann gewinnt diese alte Wahrheit neuen Glanz durch das

Ereignis der Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi, die in Jesu
Christi Gnaden dem Gottebenbildlichen den Zugang zu jenem Wesen
neu eröffnet, da er als Sterblicher nur lebt, solange er leibt. Man hat
seit der Aufklärung jener Wende zur Neuzeit immer mehr einen
profanen Charakter zusprechen wollen und dabei übersehen, dass sie von
der franziskanischen Frührenaissance her ganz betont auch eine

Wiedergeburt im geistlichen Sinne gewesen ist.
Basel Walter Frei


	Gedanken zur Stigmatisation des Heiligen Franz von Assisi : ein Beitrag zum Gespräch zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens

