
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Veränderung der Welt - Bekehrung der
Kirchen. Vier Überlegungen zur
Fünfton Vollvorsammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen, von
Lukas Vischer. Verlag Otto Lem-
beck, Frankfurt/M.

Dieses im Format bescheidene, dem
Jnhalt nach jedoch äusserst wertvolle
«ändchen enthält den Text der 4
Vorlesungen, welche der reformierte
Schweizer Theologo Dr. Lukas Vischer,
*J>t Jahren Direktor der «Kommission
?Ur Glauben und KirchenVerfassung»
•fn Stab des Ökumenischen Rates in
£*nf, Ende Januar 1976 als «Berkel-
!?ach van der Sprenkel Lectures» an der
Universität Utrecht gehalten hat. Was
wäre dem Andenken dieses holländi-
°hen Pioniers der Ökumene angemessener

gewesen als nur einen Monat nach
tM>8chluss der 5. Vollversammlung des
~.RK in Nairobi deren Ergebnisse kri-
t"8^!? zu sichten 1 Dabei konzentrierte
**Vischor sich auf vier Schwerpunkte,
*obei er allerdings nicht nur das Ganze
??r Nairobi-Tagung stets im Auge be-
.le't, sondern oft auch die Entwicklung
lr>zelner wichtiger Aspekte in der

Gerichte der Ökumene streifte: I.Das
»pnieinsamo Zeugnis der Kirche -
Harmonie oder Dissonanz? IL Dialog -
gtekgasse oder offene Tür III. Welche
Gesellschaft Î Zwischen Vision, neuer
^Wrkalität und Ungewissheit. IV. Kon-
ZUlare Gemeinschaft,

y /Ja L. Vischer als einer der «geistigen
egater»> der 5. Vollversammlung gilt, ist
Zu '^ürlich besonders aufschlussreich,
.sehen, wie er deron Ergebnisse wer-
-, Ujd an welchen Punkten er ein kla-

Mandat jener Tagung für die nun-
Voli'^e Weitorarboit bis zur nächsten
t>i ^ersammlung >n 7 Jahren erkennt.
^l]f r* und Weise, wie er diese heikle
les si

e Zu '°8en sucht, verrät sein fei-
tiv ensor»um nicht nur für die effek-
sch!»ri^US8a^eu ^01* 'n Nairobi vorab-
rj6 p.^on Texte, sondern ganz besonder

u die geistige Atmosphäre, aus
So ,raua diese Texte entstanden sind.
8Ch i'1-^* es ihm immer wieder, unter-
Jj; e"'ge Differenzen zu orten, im
lem •grund KeDliebene und nach sei-
8arhgenen EmPnndon manchmal so-

°ewusst verdrängte Gegensätze ans

Licht zu heben. Auch versäumt er die
Gelegenheit nicht, da und dort in den
Mitgliedkirchen oder in der Weltöffentlichkeit

bereits eingewurzelte Vorurteile

gegenüber dem ÖRK sachkundig
zu entkräften und ohne jede Polemik
irrtümliche Auffassungen richtigzustellen.

Wer immer noch fürchtet, der
ÖRK habe den Roden der biblischen
Botschaft verlassen, der prüfe anhand
gerade der nüchternen Ausführungen
Vischers nach, wie es sich in Wirklichkeit

verhält! Oder wer von dor Sorge
umgetrieben wird, im ÖRK bewege
man sich ausschliesslich auf der
horizontalen Ebene des Politischen und
Sozialen, der vergewissere sich auf
Grund der Darlegung des Autors, ob es
sich wirklich so verhalte oder ob er am
Ende nicht besser tue, seine einseitige
Meinung zu revidieren Mit Recht gibt
Vischer in diesem Zusammenhang zu
bedenken: «Es ist nicht damit getan,
ererbte Einsichten zu wiederholen.
Glaube, Lehre und gottesdienstliche
Tradition werden durch das Engagement

in Wirklichkeit angetastet. Neue
Antworten werden erforderlich.
Sowohl jode oinzelne Kirche als auch die
ökumenische Bewegung als ganze müssen

sich darum von neuem über das
Evangelium und den Glauben an Christus

Klarheit verschaffen» (S. 17). -Als
besondors hilfreich hat der Rezensent
die grundlegenden theologischen
Überlegungen des Autors zu dem nicht minder

umstrittenen Dialog des ÖRK mit
Vertretern anderer Religionen und
Ideologien empfunden. Auch hier ist es
sein Anliegen, dass «die konkrete
Erfahrung des Dialogs innerhalb der
Kirchen zu einer neuen theologischen und
geistlichon Besinnung über das
Verhältnis zwischen der Offenbarung in
Jesus Christus und den Religionen und
Ideologien führen muss» (S.55). Auch
in diesem Tätigkeitsbereich versucht
Vischer, neue Ansatzpunkte zu zeigen,
die einen Weg verheissen, der alle am
Dialog direkt oder indirekt Beteiligten
ein entscheidendes Stück weiter
voranzubringen vermöchte.

Wenn Vischer den dritten Teil mit
der Frage «Welche Gesellschaft ?»

überschrieb, dann wollte er damit zum
Ausdruck bringen, dass es nach seiner Auf-



126 —

fassung die Hauptaufgabe der Kirchen
ist, auf diese Frage eine überzeugende
Antwort zu geben. So sagte er u.a.:
«Müsste die Kirche nicht in der Lage
sein, die Vision einer gesellschaftlichen
Ordnung als Alternative zu den heutigen

ideologischen Antworten zu
entwerfen Sie kann sich auf die Dauer
nicht für dieses oder jenes politische
und soziale Postulat einsetzen, ohne
deutlich zu machen, welche Gesellschaft

sie für die Zukunft im Auge hat»
(S.67).
Vischers eigenerPulsschlag istnatürlich
am deutlichsten spürbar im vierten und
letzten Kapitel dieser Schrift, das den
Titel trägt «Konziliare Gemeinschaft».
Auch hier gibt es für den Autor nur
eine Basis : «Wenn konziliare Gemeinschaft

zustande kommen soll, müssen
die Kirchen im gemeinsamen Zeugnis
des Evangeliums zusammenwachsen»
(S.100).

Wer die Tragweite der Ergebnisse
von Nairobi für die ökumenische
Bewegung und für alle Kirchen erfassen
will, darfnicht an dieser Schrift vorbeigehen

Hans A. Frei

Lutz Brade: Untersuchungen zum
Seholienbuch des Theodoros bar
Konai. Die Übernahme des Erbes
von Theodoros von Mopsuestia in der
nestorianischen Kirche, Wiesbaden
1975. Otto Harrassowitz. XXXIX,
405 S. (Göttinger Orientforschungen,

I.Reihe: Syriaca, Band 8). DM
56.-.

Die Entwicklung der morgenländischen

Theologie ist trotz allen
bedeutenden Arbeiten, die ihr im Laufe von
Jahrzehnten gewidmet worden sind,
noch immer weit weniger gründlich
erforscht als die des Westens. Das
liegt einmal an allerlei Lücken der
Überlieferung, die überdies vielfach
nur fragmentarisch erhalten ist, aber
auch daran, dass vieles noch nicht
oder nicht ausreichend herausgegeben
worden ist, also in - oft nur sehr
schwer (wenn überhaupt) zugänglichen

- Handschriften niedergelegt
ist. So hat die Theologie-Geschichte
der morgenländischen Kirchen noch
vielerlei Aufgaben vor sich, und man
freut sich, dass ein Teil davon im
Rahmen des « Sonderforschungsbereichs

Orientalistik» an der Universi¬

tät Göttingen unter Werner Stroth-
manns bewährter Leitung in Angriff
genommen worden ist. - In der
vorliegenden Arbeit wird die Entwicklung
der Kommentar- und Scholien-Litera-
tur von der frühchristlichen Zeit an,
vor allem auf dem Boden der griechischen

und der syrischen Kirche untersucht.

Es werden vielerlei Abhängigkeiten

einmal von der vorchristlichen
Kommentar-Literatur (etwa zu
Homer), dann aber auch die Beziehungen

innerhalb der syrischen, vor allem
der nestorianischen Kirche gezeigt.
Hier war Theodor von Mopsu(h)estia
(um 350 bis 428) trotz seiner
Verfemung durch die Dreikapitel-Synode
553 auf Jahrhunderte hinaus
massgebend als der «selige Erklärer».
Doch machten sich im Laufe der Zeit
unter Umständen, die sich heute noch
nicht in allen Einzelheiten verfolgen
lassen, auch Einflüsse griechischer
Kirchenväter geltend, so dass die An-
tiochenische Theologie nicht mehr in
ihrer ursprünglichen Folgerichtigkeit
beibehalten wurde. Eine massgebliche
Rolle dabei spielte, wie B. zeigt,
Patriarch Timotheos I. (reg. 780-823).
Theodor bar Konai (um 800) ist
hingegen in seiner erklärenden Literatur,
wie hier aus verschiedenen
Gegenüberstellungen bewiesen wird, bis in
einzelne Formulierungen hinein von
Theodor von Mopsuestia abhängig.
Als Probe seiner Exegese wird hier
sein Kommentar zum Römerbrief
sorgfältig aus verschiedenen, bisher
nicht benützten syrischen Handschriften

herausgegeben und mit einer
durch viele Hinweise - vor allem auf
Bibelstellen - erläuterten Übersetzung

auch deutsch vorgelegt. Sie
ebenso wie die darstellenden
Abschnitte der Arbeit, die das für die
Kommentar-Literatur wesentliche
Werk der syrischen Kirche
zusammentragen, stellen einen wesentlichen
Fortschritt unserer Kenntnis dar.
Hoffentlich erbringt die Göttingef
Forschungsstelle, vielleicht auch der
Vf. dieser Arbeit selbst, uns noch weitere

specimina eruditionis dieser Art
Bertold Spuler

Georg Schwaiger (Hrsg.): Kirche und
Theologie im 19. Jahrhundert, Referate

und Berichte des Arbeitskreises
Katholische Theologie. Bd. 11 der



127 —

Studien zur Theologie und
Geistesgeschichte dos 19. Jh. im
Forschungsunternehmen «Neunzehntes
Jahrhundert» der Fritz Thyssen Stiftung.
Göttingen 1975.

Nach einer kurzen Einführung zur
¦lätigkeit des Arbeitskreises werden im
ersten Toil Referate « Zur Lage der Kir-
°ne und Theologie nach dem
Zusammenbruch der alten Ordnung»
abgedruckt. Georg Schwaiger, der Herausgeber,

geht zuerst auf das Ende dor
«eichskirche ein. Er verweist auf dio
^akularisationon seit der Reformation,
a>e schlechto Verfassung der Katholischen

Kirche Deutschlands, aber auch
aul die Willkürlichkeit, mit der die
umVerteilung von Menschen und Be-
«z nach der Jahrhundertwende

vorgenommen wurde, den politischen
^achtverlust für den katholischen Teil

es Reiches und die Verzögerung der
¦Neuorganisation der Kirche. Am Ende
«tlert er den Kardinal Pacca, der sah,
«ass nun bei der Besetzung geistlicher
gellen die persönliche Eignung wichtiger

wurde als die adelige Geburt, und
"te, «dass die nun nicht mehr so

reiben und mächtigen Bischöfe williger
1

r stimme des Papstes Gehör schen-
Ur? kk

d n'cnt eine fast schismatische
p"a?nängigkeit nach dem Beispiel des
8trv1'archen,von Konstantinopel an-

dorn ^^er d'e Priestorausbildung, in
seh eTTauch auf die La«e der katholi"
hier*1 Fmvorsitäten eingeht, dass sich

run S. Vor der Revolution Erneue-
dierf ndenzen bemerkbar machten,
beo; *

die politischen Wirren stark
1er (d

Chtigt WUI-den. Wolfgang Mül

ben würden;™u wuraen».
Eduard Hegel zeigt im nächsten Beitrag

,iK„„ •..? t. •",

zusammen mit Kurt Aland un-VeröfF """"M1 mu »vurr manu un-
Wea u

ichte Manuskripte und Briefe
matr!6'11, ergs ediert) veröffentlicht ein
Ref®rialre'ches und verständnisvolles
Ken !lbor Wessenbergs Bemühun-

2uln\ die Bildung der Priester,
diese«R0 mteressantesten Beiträgen
Von puches gehört sicher das Referat
tholifi. ?lf Reinhardt über «Die ka-
gen j^-tneologischo Fakultät Tübin-
SetztT i9'Janrhundert». Reinhardt
Versta k

Arboit dos vor bald 10 Jahren
GebieVf°nen Stofan Lösch auf diesem
Ended -o' a"a (iossen Nachlass er am
Möhlp*er.?ande8 eine sehr ausführliche
rat rät •ll°8raPme ediort- Im Rofe-

er einerseits von einer übertrie¬

benen Verehrung Möhlors ab, andererseits

macht er deutlich, dass es
problematisch ist, von einer «Tübinger Schule»

zu sprochen. Er teilt die Entwicklung
der Tübinger Fakultät in sechs

Phasen ein : dio Aufklärung, die
Herrschaft der «Möhlerianer», den Sieg und
die Herrschaft der Ultramontanen bis
1857, die Spaltung der Ultramontanen,
ab 1870 die tiefe Resignation und von
der Jahrhundertwende an die
Konfrontation mit der bischöflichen Behörde,

verbunden mit einer neuen
Spaltung. Die unterschiedlichen
Konsequenzen, die man in Tübingen einerseits,

Bonn, Breslau und München
andererseits aus dem Ausgang des
Vatikanum I zog, erklärt Reinhardt zum
einen aus einer gewissen Rücksichtnahme

auf Bischof Hefele, der feststellen
müsste, dass er selbst Prämissen verteidigt

hatte, «von denen aus ein
Glaubenssatz bewiesen wurde, der jetzt
proklamiert werden sollte und den
anzunehmen sein Gewissen verbot». Zum
anderen spielte «auch die Eifersucht
auf Döllinger eine Rolle». So hielt man
sich in der Agitation gegen die Dogmen
von Universalepiskopat und Unfehlbarkeit

zurück und blieb «dadurch von
jenen Wirren und Schwierigkeiten
verschont, die man anderwärts durchzustehen

hatte». Man setzte sich aber
auch zwischen zwei Stühlo : «Die
altkatholisch gewordenen (oder gebliebenen)

Kollegen verachteten die Tübinger

; nicht ohne Schadenfreude wurden
gelegentlich Briefe aus der Zeit vor dem
Konzil veröffentlicht, in denen sich Hefele

oder seine Freunde eindeutig gegen
die Infallibilität ausgesprochen hatten.
Andererseits trauten auch die
neukatholischen Kollegen und Bischöfe den
Tübingern nicht mehr. Man hatte sie
im Verdacht, nicht vorbehaltlos auf
dem Boden der kirchlichen Lehre und
hinter den Beschlüssen vom 18. Juli
1870 zu stehen.» Allerdings wäre
vielleicht auch noch hinzuzufügen, dass
Bonn, Breslau und München ein breites
katholisches Publikum hatten, das in
seinem Selbstbewusstsein eine eigene
Dynamik entwickelte, was im
protestantischen Tübingen fehlte.

Erwin Keller und JosefRief bofassen
sich in den folgenden Beiträgen mit
Johann Baptist Hirscher. Keller stellt
fest « Hirscher ist mit seinem Aufruf zur
Kirchenreform nicht gehört worden»,
ein Wort, das man im Hinblick auf den



128

Altkatholizismus doch etwas
einschränken sollte. So wie das Wort
«Synode» «ein Schlüsselwort im
Fragenkomplex einer Kirchenreform im
Sinne Hirschers» war, so war es das
auch bei den deutschen und schweizerischen

Altkatholiken. Über «Die
Münchener Gelehrtenversammlung von
1863 in den Stimmungen der katholischen

Theologie des 19. Jahrhunderts»
meldet sich Georg Schwaiger nochmals
zu Wort, doch kündigt er in der Anmerkung

dazu eine Veröffentlichung «mit
bisher nicht oder nur unzureichend
herangezogenem Quellenmaterial» an.

Die abschliessenden fünf Beiträge
von Bernhard Weite, Peter Hüner-
mann, Franz Eichinger, Bernhard Casper

und Joachim Mehlhausen behandeln

«Die theologische Auseinandersetzung
mit Hegel». Überraschend ist vor

allem der Nachweis Caspers über die
lückenhaften Kenntnisse des
römischen Theologen Kleutgen, mit denen
dieser Hegel, und mit ihm Hermes und
Günther, bekämpfte. Schliesslich
berichtet Manfred Brandi über seine
«Neubearbeitung von Hurters Nomen -
clator literarius theologiae catholicae».

H.E.Kessler

Uniting in Hope. Paper No. 72,
Commission on Faith and Order.
World Council of Churches, Geneva,
1975.

Der vorliegende Band bietet Berichte
und Dokumente von der Konferenz

der Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung vom 23. Juli bis 5.
August 1974 in der Universität von Ghana,

Legon, Accra. Jedoch bietet das
Büchlein nur eine Auswahl aus dem
Konferenzmaterial, das als Faith and
Order Paper No. 71 beim WCC in Genf
1974 vollständig veröffentlicht wurde.
Der hier empfohlene Band enthält
Versuche und Modelle, in denen der eine
Glaube an Jesus Christus innerhalb
einer grossen Vielzahl von Ausdrucks¬

möglichkeiten bekräftigt werden soll.
Ausgehend von einer Anregung der
Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung auf ihrer Sitzung in Löwen
1971, wurde eine Studie über die christliche

Hoffnung in Gang gesetzt aus der
Überzeugung heraus, dass die Kirchen
nur dann ihre Trennungen überwinden
könnten, wenn man vom eigentlichen
Mittelpunkt des Glaubens ausgeht
S. V, Vorwort von Lukas Vischer).

Das Echo auf diese Anregung war
überaus erfreulich, so dass die
Kommission in Accra auf dem eingegangenen

Material weiterbauen konnte. Der
angebotene Bericht soll eine Anregung
an die Kirchen sein, an dem begonnenen

Gespräch über das Thema
teilzunehmen. Der Bericht « Giving Account
of the Hope that is within us» S. 25-80)
gibt dazu eine Fülle von Anregungen,
bis hin zu liturgischen Modellen und
Versuchen aus verschiedenen Teilen
der Weltchristenheit.

Das zweite Thema in Accra war «die
Einheit der Kirche». Davon handelt
der zweite Teil des Büchleins. Wie kann
man zur Einheit der Kirche kommen,
welche Schritte müssen getan werden
Dies wird auf dem Hintergrund
konkreter Situationen in der Welt bedacht.
Bei dem Streben nach Einheit ist nicht
nur theoretisch, rein theologisch
vorzugehen, sondern die konkrete Lage muss
jeweils in Rechnung gestellt werden. So

enthält dieser Teil auch einen Bericht
über eine Konsultation über « Kircheneinheit

und -union in Afrika», die der
Kommissionssitzung in Accra unmittelbar

vorangegangen war.
Das dritte Konferenzthema beschäl"

tigte sich mit Taufe, Eucharistie und
Amt. Der Bericht darüber wurde als
eigener Band veröffentlicht imd ist unten
gesondert besprochen worden.

Zwei Predigten von Professor
Eduard Schweizer und Bischof Lessite
Newbigin, die auf der Konferenz gehalten

wurden, beschliessen das Büchlein»
das besonders ökumenischen Studier»'
gruppen und -kreisen bei ihrer Arbeit
empfohlen sei. Ernst-Wilhelm Heese


	Bibliographie

