Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 2

Artikel: Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis
1971

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 106 —

Die Internationalen altkatholischen
Theologentagungen von 1950 bis 1971

Anmerkung des Redaktors: In unserem seinerzeitigen Dankeswort zum
Riicktritt von Bischof emer. Dr. Urs Kiiry als Schriftleiter dieser Zeitschrift
(IKZ 1973, S. 971f.) gaben wir abschliessend dem Wunsche Ausdruck, «sein
inzwischen frei von jeglicher Amtslast und dringenden Terminverpflichtun-
gen sich neu entfaltendes wissenschaftlich-theologisches Schaffen mége sich
in den Spalten der IKZ zu gelegentlichen Beitrigen verdichtet niederschla-
geny». — Schon damals liess der Scheidende durchblicken, er hege vor allem die
Absicht, eine zusammenfassende Ubersicht iiber die bisherigen internationa-
len altkatholischen Theologentagungen zu schreiben. Spéter sprach er wieder-
holt davon, wie diese Arbeit Gestalt anzunehmen beginne und kontinuierlich
wachse. Ab und zu bat er um zusiitzliche Informationen oder um einzelne
Unterlagen. Vor ungefiihr einem Jahr liess der Verfasser wissen, der Text, zwar
noch nicht vollsténdig abgeschlossen, liege auf Abruf zur Publikation in der
IKZ bereit

Am 3. November 1976 hat der iiberraschend eingetretene Tod den bis in
die letzten Lebenstage Titigen sozusagen vom Schreibtisch weg abberufen.
Im peinlich geordneten Nachlass des Heimgegangenen fand sich wohlvorbe-
reitet auch die hier jetzt posthum zum Abdruck gelangende umfangreiche
Arbeit, die bezeichnenderweise als Letztes noch die blosse Uberschrift «Schluss-
wort» aufweist. s war also dem Verfasser nicht mehr vergénnt, dieses beab-
sichtigte «Schlusswort» auch noch inhaltlich zu formulieren. Ohne Zweifel
hiitte Bischof emer. Dr. U. Kiiry auch da noch Wesentliches und Wegwei-
sendes zu sagen gehabt, und man mag es bedauern, dass ihm keine Frist mehr
blieb. Aber auf der anderen Seite darf dies auch wie ein ungewollter Fingerzeig
verstanden werden in dem Sinne, dass jeder einzelne Leser am Schluss selber
sich liberlege, welche Konsequenzen aus dem Dargelegten zu ziehen seien. In
diesemn Sinne seien die nun in dieser und den folgenden Nummern publizierten
Gedanken und Ausfithrungen der besonderen Aufmerksamkeit unserer Le-
serschaft empfohlen ! Pfr. Dr. Hans A. Frei

Vorbemerkung: Zwar sind kiirzere oder lingere Protokolle der
meisten internationalen altkatholischen Theologentagungen und die
wichtigsten Referate seinerzeit in dieser Zeitschrift veroffentlicht
worden ; doch sind sie weithin der Vergessenheit anheimgefallen. Thr
gilt es sie zu entreissen. Denn nicht nur sind sie ein eindrucksvolles
Zeugnis dessen, was wihrend zwei Jahrzehnten in den altkatho-
lischen Kirchen theologisch gearbeitet worden ist, sondern sie zeigen
auch das erstaunliche Phéinomen, dass es trotz der Diaspora-Situa-
tion unserer Kirchen und der vielfach herrschenden Isoliertheit der
theologisch Schaffenden gelang, einen weitgehenden Konsensus
iber die wichtigsten Fragen der altkatholischen Theo-
logie und auch eine gemeinsame Spiritualitét zu erzielen, woran
es den vorangegangenen Generationen vielfach gefehlt hat. Auch



— 107 —

mag dieser Bericht einen Eindruck geben davon, wieviel positive
Anregungen auf die wissenschaftliche Arbeit einzelner Theologen, auf
die Vorbereitung kirchenamtlicher Stellungnahmen, zu Problemen
der Okumene und nicht zuletzt auf die gottesdienstlichen Reformen
von diesen Tagungen ausgegangen sind. Fiir eine Minderheitskirche,
die naturgemiss Einfliissen vonseiten anderer Kirchen besonders
stark ausgesetzt ist, scheint es uns auch besonders wichtig zu sein,
dass zur Wahrung ihrer Kontinuitit und Identitit die alt-
katholischen Theologen auch zeitlich in Kontakt miteinander bleiben
und dass jede Generation auf der Arbeit der vorangegangenen auf-
baut. Diesem Zweck vor allem will die vorliegende Ubersicht iiber
die Theologentagungen von 1950 bis 1971 dienen: mitzuhelfen, eine
Grundlage zu schaffen fiir eine neue, tiefergreifende Er-
kenntnis der geschichtlichen Sendung der altkatho-
lischen Kirche und ihrer Theologie.

A. Kirche und Theologie im Altkatholizismus

Die Geschichte der altkatholischen Kirche zeigt, dass sie in dem
Masse an innerer Kraft und Ausstrahlung gewann, als ihre massge-
benden Theologen im Bewusstsein ihrer kirchlichen Verantwor-
tllng wissenschaftlich arbeiteten und die Ergebnisse ihrer Forschung
in den Dienst der eigenen Kirche wie auch der von ihr erstrebten
Okumene stellten. Umgekehrt ist nicht zu iibersehen, dass die alt-
katholische Kirche eigentlichen Krisen zutrieb, wenn eine starke
theologische Fiihrerschaft fehlte oder gar die Notwendigkeit ernster
theologischer Arbeit nicht mehr eingesehen wurde. Wir meinen zwar
hicht, dass die wissenschaftliche Bemiihung um eine tiefere Erkennt-
nis der christlichen Botschaft und des kirchlichen Auftrages an sich
Schon echtes kirchliches Leben zu schaffen oder zu verbiirgen ver-
Mag. Und doch ist stiindige Priisenz theologischer Reflexion fiir die
Kirche unerlisslich, wenn anders sie in ihrer Praxis nicht Irrwegen,
I‘ehlozantwu}klunoren und Verfremdungen anheimfallen soll. Das gilt
Zwar fiir jede Kirche, hat aber fiir eine Minderheitskirche wie die
altkatholische erhchte Bedeutung. Denn jede Minderheitskirche
Steht in Gefahr, entweder allzu éngstlich darauf bedacht zu sein,
nmitten der Grosskirchen ihre besonderen und kirchlichen theo-
logischen Positionen zu wahren, oder dann sich mehr oder weniger
dusserlich den als modern geltenden Reformen und theologischen
éeltstromunoen anzupassen, beides, ohne sich um eine wirklich



— 108 —

umfassende, exegetische, geschichtliche und systematische Durch-
dringung ihres eigenen Grundanliegens zu bemiihen. Dass diese
Gefahr fiir die altkatholische Kirche besonders gross war und noch
ist, scheint uns zusatzlich darin begriindet zu sein, dass sie von ihren
Anféngen her ein unverkennbar ambivalentes — bald mehr positives,
bald mehr negatives — Verhiltnis zur Theologie an den Tag legte.

Geschichtlich zeigt sich dieses ambivalente Verhiltnis zur
Theologie — jedenfalls in denjenigen altkatholischen Kirchen, die
nach 1870 entstanden sind — darin, dass es auf der einen Seite «katho-
lische Theologen von allgemein anerkannter Gelehrsamkeit und Au-
toritit» waren, die in einem ausgedehnten Schrifttum nicht nur gegen
die beiden Papstdogmen vom 18. Juli 1870 ankimpften, sondern
auch positiv danach strebten, unter Mitwirkung der theologischen
und kanonistischen Wissenschaft eine Reform der Kirche im
Geiste der alten Kirche» herbeizufiihren. Dieses Postulat wurde
schon auf dem I. Altkatholiken-Kongress vom 22. bis 24. September
1871 in Miinchen ausdriicklich erhoben. Weiter wurde gefordert:
«Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege
der Wissenschaft fiir unentbehrlich.» Man befiirwortete mit Nach-
druck eine akademische Ausbildung der Geistlichen, wahrend
man eine solche «an den von der Volkskultur abgeschlossenen Semi-
narien fiir gefdhrlich und ungeeignet» hieltl. Geistliche Universitéts-
professoren waren es denn auch, die — zumal in Deutschland — die
theologischen Grundlagen fiir die altkatholische Kirchenbildung
schufen, die aber auch, nachdem sie zufolge ihres Protestes gegen die
Papstdogmen des I. Vatikanums exkommuniziert worden waren,
die ersten Schritte zur Organisierung selbstindiger Gemeinden und
Bistiimer unternahmen und sich aktiv und wegleitend an der Durch-
fiihrung der ersten kirchlichen Reformen beteiligten. Die Theologie
war es also, die beim Aufbau altkatholischer Kirchen das entschei-
dende Wort sprach.

Auf der anderen Seite war es unverkennbar, dass zahlreiche
Geistliche und vor allem auch manche Laienfiihrer der Theologie
gegeniiber eine zuriickhaltend-kritische, wenn nicht skeptische
Haltung einnahmen. Wohlverstanden: diese kritische Zuriickhal-
tung hatte und hat heute noch ihre Berechtigung, insofern sie sich
gegen geheime oder offene Herrschaftsanspriiche einer Theologie
wendet, die ihre dienende Funktion an der Kirche vergisst und fiir

1 Johann Friedrich von Schulte: Der Altkatholizismus. Neudruck:
Scientia-Verlag Aalen 1965, 8. 24.



— 109 —

sich selbst einen existentiellen Anspruch erhebt. In der Hauptsache
war aber jene Zuriickhaltung darin begriindet, dass zahlreiche
katholische Priester und gebildete Laien «von der konkreten Kirche
der Zeit»?, von ihrem Religionsunterricht, von ihrer Predigt und vor
allem von manchen Praktiken der Volksfrommigkeit tief enttiuscht
waren. Als dann auf dem I. Vatikanum in einer fiir die Offentlichkeit
liberraschenden und gewaltsamen Weise die beiden Papstdogmen
angenommen wurden, war man vielfach derart verwirrt und miss-
trauisch geworden, dass eine eigentliche Abneigung gegen die Theo-
logie und die Dogmatik im besonderen um sich griff. Man fiihlte sich
durch die «<neuen Glaubensartikel», die als vernunftwidrig empfun-
den wurden, iiberrumpelt und strebte einen «dogmenfreien Katholi-
zismus» an. Die Abneigung, ja die Feindschaft gegen die Theologie
und das «Theologisieren» wirkte denn auch jahrzehntelang in den
altkatholischen Kirchen nach. Wohl orientierte man sich in der
ersten Zeit an den wegweisenden Erkenntnissen, die die altkatho-
lischen «Viiter» in ihrer Auseinandersetzung mit den Papstdogmen
erarbeitet hatten. Aber man zogerte lange, iiber die blosse Polemik
hinauszugehen und die Argumente gegen die papalistische Theologie
in einen umfassenden theologischen Zusammenhang zu bringen. So
kam es jahrzehntelang zu keiner positiven Darstellung der altka-
tholischen Lehre», wie sie schon in den Kampfjahren nicht nur von
Altkatholiken, sondern auch von ihren Gesinnungsfreunden, vor
allem in den protestantischen Kirchen, erwartet worden war3. Hinzu
kam, dass es gerade unter dem besonders aktiven Klerus nicht an
Stimmen fehlte, die aus taktisch-kirchenpolitischen Griinden vor
einer allzu intensiven Beschiftigung mit dogmatischen Problemen
Warnten : man befiirchtete, dass theologische Diskussionen die innere
Geschlossenheit der altkatholischen Kirche gefahrden und ihre
Stosskraft und Volkstiimlichkeit in Frage stellen konnten. Diese
antitheologische Grundstromung hat sich vereinzelt bis auf den
heutigen Tag erhalten und scheint mit ganz dhnlichen Begriindun-
gen unter Geistlichen und Laien wieder neu an Boden zu gewinnen,
lesen wir doch in einer jiingst erschienen christkatholischen Bro-
Schiire Sitze wie diese: «Das Theologisieren ist vorbei» ... «Fiir
— —

? Victor Conzemius: Riickblick auf ein synodales Aggiornamento. Hun-
dert Jahre Altkatholizismus. Stimmen der Zeit 1973, S. 365 ff.

3 Zahlreiche Zeugnisse dafiir finden sich bei: Andreas Lindt: Protestan-
ten, Kulturkampf. EVZ-Verlag Ziirich 1963, z. B. 5. 136, 138, 144, 150ff., 178.



— 110 —

Streitfragen hat man keine Zeit mehr iibrig»*. Auch macht sich ange-
sichts des drohenden Priestermangels hier und dort die Tendenz
bemerkbar, Laien auch fiir solche kirchliche Dienste in Anspruch zu
nehmen, die nur unter der Voraussetzung einer vollwertigen theo-
logischen Ausbildung ausgeiibt werden sollten.

B. Die theologischen Lehranstalten

Dass es trotz des allméhlichen Riickgangs des Einflusses der
altkatholischen «Klassiker» und trotz des aufklarerischen Wider-
stands gegen jede Theologie nicht zu einer theologischen und kirch-
lichen Verarmung kam, ist in der Hauptsache unseren theologischen
Lehranstalten zu verdanken, auf deren Griindung, Erhaltung und
Ausbau die altkatholische Fiihrung von Anfang an grosses Gewicht
gelegt hat. Von den bedeutendsten Dozenten dieser Lehranstalten
sind denn auch im Verlaufe der Jahrzehnte immer wieder wertvolle
und starke Impulse auf die geistige Erneuerung und auf die konkrete
Gestaltung des Gemeindelebens wie auch wegweisende Anregungen
fiir kirchenamtliche Grundsatzerklarungen und nicht zuletzt auf die
Arbeit der Altkatholiken-Kongresse und der internationalen Theo-
logentagungen ausgegangen. Es soll darum im folgenden versucht
werden, einen allgemeinen Uberblick zu geben iiber die geistige
Grundhaltung und die Lehrtatigkeit der wichtigsten Dozenten der
altkatholischen theologischen Lehranstalten. Wir miissen allerdings
davon absehen, das Priester-Seminar der polnisch-katholischen
Kirche inden USA wie auch die geistliche Akademie und das Priester-
seminar in Warschau mit zu beriicksichtigen, und beschrinken uns
auf eine kurze Wiirdigung der Priesterseminarien in Amersfoort und
Bonn (mitsamt dem altkatholischen Seminar an der dortigen Uni-
versitdt) sowie der Christkatholisch-theologischen Fakultdt an der
Universitat Bern.

a) Das erzbischofliche Priesterseminar in Amersfoort

Als es infolge der Wahl von Cornelius Steenhoven zum Erz-
bischof von Utrecht im Jahre 1723 und seiner Konsekration durch
Bischof D. M. Varlet zur Trennung zwischen Rom und Utrecht kam,
sah sich die «Romisch-katholische Kirche der altbischoflichen

4 Arbeitsbuch fiir christkatholische Gemeinden — Gruppen — Einzelne.
Christkatholischer Schriftenverlag Allschwil 1972, S. 122,



— 111 —

Klerisei», wie sich die altkatholische Kirche Hollands urspriinglich
nannte, genétigt, zur Sicherung des geistlichen Nachwuchses ein
eigenes Priesterseminar zu griinden®. Zu diesem Zweck nahm das
Utrechter Metropolitankapitel das kurz vorher in Amersfoort von
einem Pfarrer geschaffene Kosthaus fir Gymnasiasten in seine
Obhut und baute es 1725 zu einem philosophischen und theolo-
gischen Seminar aus. Was speziell den Dogmatik-Unterricht betraf,
80 orientierte man sich hauptsichlich am Augustinismus der Lowe-
ner Schule und an der Theologie der Oratorianer. Die Grundlage des
Unterrichts bildeten die von den Theologen dieser Richtung heraus-
gegebenen Lehrbiicher, so die eines Opstraet, Huygens, Vuitasse und
Juenin. Diese schienen nach der Trennung von Rom der Kirche von
Utrecht am ehesten die Gewihr zu bieten, in - Treue zu den Viitern
am uberlieferten katholischen Glauben, an der «sana doctrina» fest-
halten zu kionnen. So wichtig das fiir die damals in grosser Isoliertheit
lebende Kirche von Utrecht war, so blieben diese Lehrbiicher, die bis
in die Anfinge dieses Jahrhunderts in Gebrauch waren, allzusehr
den Methoden und der Begriffssprache der Spitscholastik verhaftet
und vermochten den Anforderungen der Zeit auf die Dauer nicht
mehr zu geniigen. Das sah man zwar seit langem ein, aber es fehlte
der Mann, der die lingst fillige Studienreform hitte durchfiihren
kénnen. Erst in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts vollzog
die damals junge Theologengeneration, an ihrer Spitze die Profes-
Soren B. A.van Kleef (1889-1965) und Andreas Rinkel (1889), der
Spitere Krzbischof von Utrecht, eine griindliche Neuorientierung
des theologischen Unterrichts. Das Hauptverdienst kam dabei
Dr. theol. h. ¢. Andreas Rinkel zu, dessen Lehrtitigkeit in Dogmatik
und Liturgik B. A. van Kleef mit folgenden Worten wiirdigt®:
“Als Rinkel seine Vorlesungen anfing, wurde damit ein altes Zeit-
alter fiir immer abgeschlossen und ein neues eingeleitet. Die altehr-
Wirdigen Bibliothekwinde des Amersfoorter Seminars mogen
8ewiss gekracht haben, als fiir das erste Mal in diesem geweihten
Raum Namen wie Kuyper und Bavinck, Harnack und Herrmann,
Ritschl und Troeltsch erklangen! Als altkatholischer Theologe hat
Rinjel priifend und sichtend seinen Weg suchen miissen. In treuem
e—
5 B. A. van Kleef: Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem
Konzil von Trient. IKZ 1975, S. 77ff. — Fred Smit: Die Grindung des alt-
atholischen Priesterseminars in Amersfoort. Vortrag zur 250-Jahr-Feier am
10. April 1975. IKZ 1976, 8. 129t.

I ¢ Festgabe fiir Andreas Rinkel zu seinem silbernen Bischofs-Jubildum.
KZ 1962, 5. 7111,



— 112 —

Festhalten an Schrift und Tradition und unter sorgféltiger Vermei-
dung jeder KEinseitigkeit hat er einem wahrhaft 6kumenischen
Denken die Bahn geebnet ... Er hat dem theologischen Unterricht
am Seminar einen neuen Inhalt gegeben und ihn zu einem akade-
mischen Niveau erhoben.» Hinzu kam, dass Rinkel im engsten Zu-
sammenhang mit seiner dogmatischen Neubesinnungsarbeit durch
Herausgabe einer Glaubenslehre fiir die Gemeinde, einer (in hol-
landischer Sprache vervielfialtigten) Dogmatik fiir Theologen, zahl-
reicher Predigtbinde und liturgischer Biicher sowie durch seine
Messe- und Lied-Kompositionen eine umfassende Neubelebung des
kirchlichen Lebens herbeigefiihrt hat. Auch war seine theologische
Ausstrahlung auf den Gesamt-Altkatholizismus und die Okumene
betriachtlich. Er war wihrend eines halben Jahrhunderts nach innen
und aussen der massgebende altkatholische Theologe und Kirchen-
fiihrer.

Seine Mitarbeiter und Schiiler haben sein Werk am Priester-
seminar fortgesetzt, insbesondere die Professoren P.J. Jans (geb.
1909; Dogmatik), langjahriger Seminarprésident, jetzt Bischof von
Deventer, Dr. P. J. Maan (geb. 1913; Neutestamentliche Wissen-
schaft), M. A. Zwart (1903-1975; Alttestamentliche Wissenschaft),
M. Kok (geb. 1916; Kirchengeschichte und Kirchenrecht), jetzt
Erzbischof von Utrecht.

Inzwischen waren die historischen, aber baufillig gewordenen
Seminargebdulichkeiten in der Altstadt aufgegeben worden. In
einem Aussenquartier wurde im Jahre 1957 ein neues, modern ein-
gerichtetes Konvikthaus mit Kapelle, Lehr- und Bibliothek-Silen
errichtet, in welchem die aus der Jansenistenzeit stammenden Ge-
miilde und reichen Biicherbestinde Unterkunft fanden. Allerdings
konnte das neue Haus seine Dienste nur kurze Zeit tun. Im Zuge der
Konzentration der Krifte und der 6kumenischen Ausweitung des
theologischen Unterrichtes wurden die Vorlesungen am Seminar
eingestellt und dafiir an der Fakultit fiir Religionswissenschaft der
Universitat von Utrecht, an der auch reformierte und rémisch-
katholische Theologen lehren, drei Professuren fiir altkatholische
Theologie errichtet: fiir Kirchengeschichte (Prof. Dr. P. J. Maan),
fiir Dogmatik (Prof. Dr. J. Visser; geb. 1931), fir Liturgik (Prof.
C. Tol; geb. 1921). Die Studenten, die nicht mehr im Amersfoorter
Konvikthaus, sondern privat in Utrecht wohnen, legen jetzt ihre
Examina an der Universitit ab. So bedauerlich die derzeitige
Schliessung des Priesterseminars sein mag, so kann die Integrierung



— 113 —

der altkatholischen Lehrtitigkeit in diejenige der Universitiat Utrecht
als Kronung der 6kumenisch ausgerichteten theologischen Arbeit der
Amersfoorter Schule betrachtet werden.

b) Das der Universitit angeschlossene Seminar fiir altkatholische
Theologie und das bischifliche Priesterseminar in Bonn

Ganz anders verlief die Entwicklung in Deutschland. Dort vor
allem waren es vornehmlich geistliche Universititsprofessoren, die
durch ihren literarischen Kampf? gegen die vatikanischen Papst-
dogmen und fiir den Glauben und die Verfassung der alten Kirche,
aber auch durch ihre aktive Mitarbeit als katholische Priester den
Grund legten fiir die Entstehung der altkatholischen Kirche und
damit im Zusammenhang auch fiir die Schaffung der beiden ge-
nannten theologischen Lehranstalten. Aber der Weg dazu war lang
und miihevoll. Er war mitbedingt durch das schwere Geschick, das
die der altkatholischen Bewegung sich anschliessenden Hochschul-
lehrer traf. Als diese nimlich in ihrem Protest gegen das 1. Vatikanum
verharrten, wurden sie durch ihre kirchlichen Oberen exkommuni-
ziert und der Besuch ihrer Vorlesungen verboten. In der Miinchner
Pfingsterklirung vom 18. Mai 1871 wiesen zwar die Betroffenen die
liber sie verhiingten Massregelungen als «ungiiltig und unverbind-
lich» zuriick®. Sie betrachteten sich weiter als zu Amtshandlungen
befugte katholische Priester, und einige von ihnen setzten auch ihre
Dozententitigkeit fort, jetzt aber im Dienste der altkatholischen
Sache. Allerdings konnten sie das nach ihrer Absetzung durch die
romisch-katholische Hierarchie nur noch in beschrinktem Masse, oft
nur indirekt und deshalb tun, weil der Staat, dem sie als Universitits-
lehrer unterstanden, sich hinter sie stellte. Vergegenwirtigen wir uns
kurz die wichtigsten Daten.

Stiftsprobst Ignaz von Dollinger (1799-1890), seit 1827 Ordi-
harius fiir Kirchengeschichte in Miinchen, enthielt sich zwar nach
Seiner Exkommunikation jeder priesterlichen Titigkeit, trat aber
mit seinem umfassenden historischen und theologischen Wissen
Wnermiidlich fiir die Grundpostulate der altkatholischen Bewegung
———

7 Vgl. die von Pfr. C. Neuhaus erstellte und von Pfr. P. Hohler iiber-
rbeitete altkatholische Bibliographie in «Die altkatholische Kirche» von
rs Kiiry. Evangelisches Verlagswerk Stuttgart 1966, S.456ff. (zur Zeit
vergriffen).
8 J. F. von Schulte, ibidem, S. 16.



— 114 —

ein: fiir die Begrenzung der Primatsanspriiche des kurialen Papstums,
fiir die Wiederherstellung der alten, katholischen Kirche und auf
deren Grundlage fiir die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen.
Er kann als der geistige Vater der altkatholischen Kirche betrachtet
werden. Johannes Friedrich (1836-1919), a. o. Professor fiir Kirchen-
geschichte in Miinchen, der engste Mitarbeiter und Biograph Déllin-
gers, setzte sich auch als Priester fiir die werdende altkatholische
Kirche ein, beriet sie in wesentlichen Fragen und gab fiir sie unter
anderem ein bedeutsames Gebetbuch heraus. Auch beteiligte er sich
am Aufbau der (Christ-)Katholischen Fakultit in Bern und eréffnete
sie im Jahre 1874 als deren Dekan. Nach Miinchen zuriickgekehrt,
lehrte er, seit 1884 an der Philosophischen Fakultit, weiter Kirchen-
geschichte. Friedrich Michelis (1815-1886), Dogmatik-Professor
in Braunsberg, musste sein Lehramt aufgeben und trat nach seiner
Absetzung durch eine rege Vortragstitigkeit fiir die altkatholische
Sache ein. Zuletzt war er in Ziirich und dann in Freiburgi. Br. als alt-
katholischer Gemeindepfarrer tatig. Josef Hubert Reinkens (1821 bis
1896), Kirchenhistoriker an der Universitiat Breslau, der «Melanch-
thon» der Bewegung, wurde 1873 zum ersten Bischof der Altkatholi-
ken in Deutschland gewihlt. Als Bischof entfaltete er eine reiche
geistige und organisatorische Tatigkeit. Ein hervorragender Theo-
loge und Prediger, war er wohl der bemerkenswerteste Reprisentant
altkatholischer Spiritualitiat in Deutschland und war zusammen mit
seinem jiingeren Freund, Bischof Eduard Herzog in Bern, auch
okumenisch — vor allem im anglikanischen Bereich — tatig. T"heodor
Weber (1836-1906), Dozent fiir Philosophie in Breslau, lehrte seit
1890 am neu eriffneten Priesterseminar in Bonn (siche unten)
Philosophie und Dogmatik. Er vertrat mit Nachdruck die «positiven
Werte» des altkatholischen Glaubens. 1890 zum bischéflichen Gene-
ralvikar ernannt, trat er 1896 als Bischof die Nachfolge von Reinkens
an. Johann Baptist Baltzer (1803-1871), Domkapitular und Professor
fiir Philosophie und Dogmatik in Breslau, der dritte der altkatholisch
gewordenen Breslauer Dozenten, starb bald nach seinem Anschluss
an die altkatholische Kirche in Bonn, wo er nach seiner Exkommuni-
kation bei Prof. Knoodt Zuflucht gefunden hatte.

Besonders schwer getroffen wurden durch die kirchlichen Mass-
regelungen Professoren der Katholisch-theologischen Fakultit in
Bonn. Peter Knoodt (1811-1889), seit 1845 Professor fiir katholische
Philosophie an der Philosophischen Fakultit und, wie Balizer und
Weber, ein tuberzeugter Anhénger der Philosophie Anton Ginthers



— 115 —

(1783-1863), konnte seine Vorlesungen trotz Suspension von kirch-
licher Seite fortsetzen und war von 1878 bis 1889 als Generalvikar
an der Seite von Bischof Reinkens titig. Bernhard Josef Hilgers
(1803-1874), Professor fiir Kirchengeschichte, hielt wie seine Fakul-
titskollegen Langen und Reusch seinen Protest aufrecht und war
1873 mit ihnen und mit Knoodt am ersten altkatholischen Gottes-
dienst in Bonn mitwirkender Priester, war aber krinklich und starb
im Jahre darauf. Johann Friedrich von Schulte (1827-1919), Ordi-
narius fiir Kirchenrecht an der Juristischen Fakultit in Bonn (vorher
in Prag), war der markanteste Laienfithrer der deutschen Altkatho-
liken wie des Altkatholizismus iiberhaupt. Er schuf die altkatholische
Synodal- und Gemeindeordnung, leitete withrend Jahren die
Synodalrepriisentanz (Exekutive) der deutschen Kirche und die
Altkatholiken-Kongresse.

Von besonderer Bedeutung fiir die Errichtung einer altkatho-
lischen Ausbildungsstiitte an der Universitit Bonn wurden die Hal-
tung und das Schicksal der beiden Professoren Reusch und Langen.
Franz Heinrich Reusch (1825-1900), Ordinarius fiir alttestamentliche
Wissenschaft, und Josef Langen (1837-1901), Ordinarius fir neu-
testamentliche Wissenschaft, wurden beide wegen ihres entschlos-
senen Widerstandes gegen die vatikanischen Papstdogmen vom
Erzbischof von Kéln nach einem aufschlussreichen Briefwechsel?
exkommuniziert, von ihrem Lehramt suspendiert und der Besuch
ihrer Vorlesungen den Studenten verboten. Unter dem Schutz der
Preussischen Regierung, die sie in ihrem Amte bestitigte, setzten
beide ihre Vorlesungen fort, stellten aber ihre Lehrtitigkeit fiir die
Heranbildung altkatholischer Geistlicher um: Reusch las hinfort
Dogmatik, Langen Kirchengeschichte. Sie waren aber auch kirchlich
in hervorragender Weise fiir die altkatholische Sache titig. So haben
Sie an den ersten altkatholischen Synoden zu den Reformvorschligen
die theologischen Begriindungen erarbeitet, Reusch, der bis 1878
bischoflicher (ieneralvikar war, gab auch ein altkatholisches Gebet-
buch heraus. Zusammen mit Déllinger, Friedrich, Reinkens, Weber,
von Schulte haben Reusch und Langen der altkatholischen Kirche
und Theologie auf Jahre hinaus das Gepriige gegeben.

Diese Vorgeschichte, die eine Geschichte schwerer Gelehrten-

Schicksale war, muss man sich vor Augen halten, um zu verstehen,
\\._,—

® Uber den Briefwechsel zwischen Erzbischof Melchers von Koln und den

eiden Professoren Reusch und Langen berichtet ausfuhrlich J. F. von

Schulte, ibidem, S. 127ff,



— 116 —

wie es zur Errichtung eines besonderen altkatholischen Seminars an
der Universitit Bonn und eines bischoflichen Priesterseminars kam.
Da vorauszusehen war, dass die preussische Regierung die beiden
altkatholischen Professoren Reusch und Langen nicht mehr ersetzen
werde, schuf Bischof Reinkens im Jahre 1887 unter dem Namen
«Johanneum» ein Konvikt fiir Theologiestudenten, das als «Bischof-
liches Priesterseminar» ausgebaut wurde. Ebenso errichtete er fiir
Gymnasiasten ein Kosthaus, das «Paulinum». Das Priesterseminar
entwickelte sich mit den Jahren mehr zu einer Stétte fiir die prak-
tische Ausbildung der Geistlichen, wihrend die theoretisch-wissen-
schaftliche ihren Schwerpunkt an der Universitit behielt. Nach dem
Tode von Reusch und Langen wurde im Jahre 1902 der Philosophi-
schen Fakultit ein «Philosophisch-propadeutisches Seminar zur
Heranbildung altkatholischer Theologen» mit einem planméssigen
Extraordinariat und einer Assistentenstelle angegliedert.

Zum ersten Professor des Seminars an der Universitit wurde
Dr. Leopold Karl Gotz (1868-1931) ernannt, der seit 1900 am Priester-
seminar gelehrt hatte und der sich hauptséichlich mit Fragen der
Patristik und auch mit theologischen Zeitfragen befasste. Spater
noch Ordinarius ad personam fiir Slavistik, bekleidete er sein Extra-
ordinariat fiir Theologie bis zu seinem Tode im Jahre 1931. Die Stelle
wurde im bisherigen Rahmen zunéchst nicht mehr besetzt. Vielmehr
wurde der Pfarrer der Gemeinde Bonn, der zugleich Professor am
Priesterseminar war, Dr.theol. Friedrich Mihlhaupt, zum «Beauf-
tragten Dozenten» ernannt. Er versah diese drei Amter bis zu seinem
Todeim Jahre1938. Ein hervorragender, vor allem auch philosophisch
geschulter Theologe war Rudolf K eussen (1877-1944).Von 1904 bis 1907
Assistent von Prof. Gétz, wurde er 1907 zum Professor fiir Philosophie
am bischoflichen Priesterseminar ernannt. Er habilitierte sich 1921
an der Philosophischen Fakultit der Universitat Koln, musste aber
infolge des Wahrungszerfalls 1923 sein Lehramt aufgeben und wurde
Pfarrer in Konstanz und in Karlsruhe. 1936 wieder an das Priester-
seminar berufen, iibernahm er an der Seite Mithlhaupts die Leitung
des Universititsseminars. 1942 wurde ihm das persénliche Ordinariat
fiir «altkatholische Theologie sowie Religionsphilosophie und Ethik»
am altkatholischen Seminar der Universitit iibertragen, das er bis
zu seinem Tode innehatte.

Dr.theol. Werner Kiippers (geb. 1905), der seine Ausbildung an
der Christkatholisch-theologischen Fakultat der Universitat in Bern
empfangen und von 1934 an als a. o. Professor fiir alttestamentliche



— 117 —

Wissenschaft an ihr gewirkt hat, wurde nach dem Tode Mihlhaupts
1938 zu dessen Nachfolger ernannt. Als nach den Wirren der Kriegs-
und Nachkriegszeit im Jahre 1948 das Universititsseminar fiir
altkatholische Theologie mit einer «ausserplanmissigen Professur in
der dienstlichen Eigenschaft eines beauftragten Dozenten» neu er-
offnet wurde, aber nicht mehr der Philosophischen Fakultit ange-
gliedert, sondern unmittelbar dem Rektorat und dem Senat unter-
stellt wurde, ist Kippers an diese Stelle berufen und 1964 zum
«Wissenschaftlichen Rat und Professor» ernannt worden. Als Dog-
matiker nahm Kilppers bewusst die grossen Linien der altkatho-
lischen Klassiker auf und ist als solcher in lebendige Auseinander-
setzung getreten mit der zeitgenossischen Theologie, sowohl der
romisch-katholischen als auch der evangelischen, anglikanischen
und vor allem der orthodoxen Kirche. Er wurde nicht nur die theo-
logisch fithrende Gestalt in der altkatholischen Kirche Deutsch-
lands, sondern hat auch zur Vertiefung und Konkretisierung der
6kumenischen Sendung des Gesamtaltkatholizismus Entscheidendes
beigetragen. Nicht unerwihnt sei, dass er auch der Hauptinitiant
zur Schaffung des «Déllinger-Hauses» war, das 1960 an die Stelle des
alten Johanneums trat, wie er auch die Neuverwertung der Gebiiu-
lichkeiten des einstigen Johanneums in die Wege geleitet hat. Nach-
dem er die Altersgrenze erreicht hatte, wurde an seine Stelle 1972
Dr.theol. Christian Oeyen (geb. 1934) gewiihlt.

Wir haben diese Einzelheiten mit Absicht zur Darstellung ge-
bracht, um zu zeigen, wie schwer es war, das altkatholische
Universititsseminar durchzuhalten. Es ist seit seiner Griindung
im Jahre 1902 zwar nie aufgehoben, wohl aber zeitweise stillgelegt
und erst 1948 wieder in Gang gebracht worden.

Zum Schluss seien hier noch die wichtigsten Dozenten erwahnt,
die seit 1887 am bischoflichen Priesterseminar gewirkt haben:
Weber, Qotz, Kehrmann, Mihlhaupt, Mooy, Keussen, Lauchert; in
Neuerer Zeit: Werner Kiippers fiir Dogmatik und 6kumenische
Theologie, Paul F. Pfister fiir Pastoraltheologie, Kurt Pursch fiir
Liturgiewissenscha.ft, Wilhelm Korstick fiir Katechetik und Homil-
otik, Heinrich Hatwohl fiir Kirchenrecht. An die Stelle von Hiitwohl
und Pfister sind vor einigen Jahren Josef Nadler und Sigisbert Kraft
getreten.



— 118 —

¢) Dve (Christ-) Katholisch-theologische Fakultit an der Universitit
Bern

Schon seit der Zeit der Helvetik waren im Zeichen der Uber-
briickung der konfessionellen Gegensitze und des nationalen Zusam-
menschlusses in verschiedenen Kantonen, so in Basel und Ziirich,
Schritte unternommen worden, um den schon bestehenden evange-
lischen Fakultiten katholische an die Seite zu stellen. Als diese aber
zu keinem Ergebnis filhrten, war es der Kanton Bern, dem es gelang,
das alte Desiderat zur Durchfithrung zu bringen. Auf Antrag der
Regierung beschloss das kantonale Parlament im Jahre 1874, eine
Katholisch-theologische Fakultit an der Universitit zu schaffen.
Das geschah, bevor die Christkatholische Kirche der Schweiz recht-
lich konstituiert war. (Ihre Konstituierung erfolgte erst durch die
Synode von 1875 und endgiiltig sogar erst durch die Wahl und Weihe
ihres ersten Bischofs Eduard Herzog im Jahre 1876.) Die Absicht der
Berner Regierung war es gewesen, fiir die zahlreichen Gemeinden,
die im franzosischsprachigen Teil des Kantons aus dem Kulturkampf
hervorgegangen waren, einen durch den Staat ausgebildeten,
«national gesinnten» Klerus heranzubilden. Als dann der Kultur-
kampf abflaute und die weitere Entwicklung dazu fiihrte, dass diese
Gemeinden wieder romisch-katholische Geistliche wihlten, wurde
die Fakultit zu einer Ausbildungsstitte ausschliesslich fiir den
christkatholischen Nachwuchs, und zwar nicht nur fiir den der vier
christkatholischen Gemeinden des Kantons, sondern fir den der
ganzen Schweiz. In den ersten Jahrzehnten ist denn auch die
Fakultdt von ihren romisch-katholischen Gegnern in Presse und
Parlament aufs heftigste angegriffen und im Blick auf ihre Kleinheit
ihre Aufhebung verlangt worden. Aber die Regierung des Kantons
Bern blieb fest. Als im Jahre 1945 ein neues Kirchengesetz erlassen
wurde, zog man aus der Entwicklung die Konsequenz: Die Lehr-
anstalt wurde im Kirchengesetz (wie auch im Universititsgesetz)
rechtlich verankert und als Christkatholisch-theologische Fakul-
tat bezeichnet.

Eroffnet wurde die Fakultat am 11. Dezember 1874 mit sieben
Professoren und neun Studenten!®. Ihr erster Dekan war Johannes

10 Zur Geschichte der Fakultit vgl. Richard Feller: Die Universitit
Bern 1834-1934. Paul Haupt Bern, 1935, S. 278ff. — Albert Emil Riithy : Die
Christkatholisch-theologische Fakultét im Lichte der Vorlesungsverzeichnisse.

Beiheft zur IKZ 1974 «Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultit
der Universitit Bern», S. 13-23.



— 119 —

Friedrich. Er hatte sich in Miinchen beurlauben lassen, um die
Fakultit in Bern einzurichten, und kehrte im Herbst 1875 nach
Miinchen zuriick (siehe oben S.114). In seine Nachfolge als Professor
fiir Kirchengeschichte trat der friihere Sekretéiir Dollingers, Philipp
Woker (1848-1924), der bis zu seinem Tod auch an der Philoso-
phischen Fakultit allgemeine Geschichte las. Zum Ordinarius fiir
neutestamentliche Wissenschaft und Homiletik wurde Eduard
Herzog (1841-1924) ernannt, als Dozent fiir Altes Testament Frnst
Goergens, fiir Dogmatik und Ethik Franz Hirschwilder (1843—1886).
Mit den Vorlesungen iiber Dogmengeschichte und Dogmatik in
franzosischer Sprache wurde mit Riicksicht auf die bernischen Ge-
meinden franzosischer Zunge Eugéne Michaud (1839-1918) betraut,
der an der Philosophischen Fakultit zugleich iiber franzosische
Literatur und Sprache las. Pfarrer A. H. Hurtault aus Genf hielt Kurse
liber Pastoraltheologie. Kirchenrecht lehrte Gareis, der die Verhand-
lungen mit den deutschen Gelehrten gefiithrt hatte, um sie fiir die neu
gegriindete Fakultat zu gewinnen.

Das Dozentenkollegium der ersten Jahre bestand — mit Aus-
nahme Herzogs — aus Auslindern. Wie der Geschichtsschreiber der
Universitit Bern, Richard Feller, bemerkt, hatten sich diese «im
Kampf gegen Rom einen Namen erworben. Friedrich verfiigte iiber
die bedeutendste wissenschaftliche Vergangenheit und war mit
seinen Schriften iiber das Vatikanum in weite Kreise gedrungen.» Im
Uberschwang jener Tage kniipften sich denn auch an die Fakultéits-
grindung die griossten Hoffnungen. Man glaubte eine Stitte der
Wissenschaft geschaffen zu haben, an der sich eine von Rom unab-
hiingige katholische Theologie frei entfalten kinne und dass sich
diese auch auf die Ausbreitung und Festigung der altkatholischen
Sache positiv auswirken werde.

Allein, die hochgespannten Erwartungen erfiillten sich nicht.
Die Kulturkampf-Gemeinden des welschen Juras fielen aus, die christ-
katholische Bewegung selbst, die in der Schweiz mehr als anders-
Wo eine Laienbewegung war, kam zum Stillstand, die Zahl der Stu-
denten wurde nicht grosser. Auch schieden in den achtziger Jahren
Goergens, Gareis und Hurtault aus. Es blieben Herzog und Woker
(beide bis 1924), Hirschwilder (bis 1886) und Michaud (bis 1917).

Es ist hier nicht der Ort, der weiteren Geschichte der Fakultét
im Einzelnen nachzugehen und das Lebenswerk aller Professoren zu
Wirdigen, die an ihr gewirkt haben. Wir beschrinken uns darauf,
diejenigen hervorzuheben, von denen auf die Christkatholische Kirche



— 120 —

der Schweiz und auf den Gesamtaltkatholizismus die stérksten Wir-
kungen ausgegangen sind.

An ihrer Spitze istt Eduard Herzog zu nennen. Er war es, der
«durch sein wissenschaftliches Wirken und sein persénliches Ansehen
der Fakultat Halt und Kraft gab» (Feller). Er war, wie Heiler
schreibt!, ein «Theologe von Gottes Gnaden», eine lebendige Ver-
korperung eines biblisch vertieften Katholizismus, wie ihn die
historische Schule, deren Schiiler er in Tiibingen und Bonn gewesen
war, angestrebt hatte. Er war derjenige altkatholische Theologe, der
— wie kein anderer — wihrend seiner 50jihrigen Dozententédtigkeit
als Exeget unermiidlich auf die neutestamentlichen Grundlagen
einer wahrhaft katholischen Theologie und Kirche hingewiesen hat.
Er machte diese Grundlagen nicht nur in seiner in den ersten Jahren
oft scharfen Polemik gegen die rémisch-katholischen Theologen gel-
tend, sondern hat seiner Kirche von biblischem Geist erfiillte Hirten-
briefe und Gebetbiicher geschenkt, die fiir das Frommigkeitsleben
der Gemeinden wegweisend wurden. Ihm ist es hauptsachlich zu
verdanken, dass vor 40 Jahren geurteilt werden konnte: «Hatte in
den ersten Jahrzehnten die altkatholische Bewegung in Deutschland
die Fiihrung, so ist dieselbe mehr und mehr auf die Schweiz iiber-
gegangen'?,»

Besondere Erwahnung unter den Professoren der ersten Stunde
verdient auch der friith verstorbene Franz Hirschwilder, dessen
Dogmatik-Unterricht das Denken der ersten Generation der Geist-
lichen massgeblich gepriigt hat. Sein Nachfolger wurde 1887 Adolf
Tharlings (1844-1915). Er lehrte systematische Theologie und vor
allem Liturgiewissenschaft. Als hervorragender Musiker und Hymno-
loge hat er das christkatholische Gesangbuch geschaffen. Auch war
er der erste Redaktor der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift»,
die 1911 an die Stelle der 1892 gegriindeten, von Michaud redigierten
«Revue de Théologie Internationale» getreten war. Adolf Kiry
(1870-1956), der zweite christkatholische Bischof, iibernahm als
Nachfolger Wokers Kirchengeschichte und Kirchenrecht, dazu noch
die Liturgik. Auch leitete er bis zu seinem Tode die «Internationale
Kirchliche Zeitschrift». Als Historiker war er mit dem Gedankengut
der altkatholischen «Klassiker», deren Vorlesungen in Bonn ( Reusch,

1 Friedrich Heiler: Funfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von
Bischof Eduard Herzog. Im Sammelband «Evangelische Katholizitiaty. Ernst
Reinhardt, Minchen 1925, S. 11f,

12 So Pfr. C. Neuhaus, ibidem (Anm. 7), S. 481.



— 121 —

Langen, Weber) er noch besucht hatte, aufs engste verbunden. Er hat
sich auch in kritischen Jahren mit Umsicht und Kraft fiir die Er-
haltung der Fakultit eingesetzt und dazu beigetragen, dass diese
im bernischen Kirchengesetz von 1945 rechtlich verankert wurde.
Die Nachfolge Thiirlings trat im Jahre 1915 Arnold Gily an (1887
bis 1967). Er las bis 1941 systematische Theologie und Dogmenge-
schichte, spiter Kirchen- und Dogmengeschichte sowie Pastoral-
theologie. Seinem Freund Ernst Gaugler (1891-1963) wurde 1924 der
Lehrauftrag fiir Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und
Katechetik iibertragen. Beide waren hervorragende Theologen, der
erste vor allem als Dogmenhistoriker, der zweite als kritisch ge-
Schulter, charismatisch begabter Ausleger der Heiligen Schrift. Sie
haben als erste im altkatholischen Raum sich mit den reformato-
rischen Grundanliegen auseinandergesetzt und dadurch die Hori-
zonte altkatholischer Theologie wesentlich erweitert und vertieft.
Von 1938 bis 1971 lehrte Albert Emil Rithy (geb. 1901), ein Semi-
tologe aus der Schule W. Baumgartners, Alttestamentliche Wissen-
Schaft und seit 1941 Liturgik. 1941 iibernahm Urs Kiiry (1901-1976
Red.), 1955-1972 der dritte Bischof der christkatholischen Kirche,
auf Antrag Gilgs den Lehrauftrag fiir systematische Theologie,
Spéter auch den fiir Geschichte und Wesen des Altkatholizismus und
Seit 1957 denjenigen fiir Fastoraltheologie. Seit der Versetzung der
beiden in den Ruhestand im Jahre 1971 bilden heute folgende Herren
den Lehrkorper der Fakultit: Kurt Stalder (geb. 1912, Ordinarius
fir Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und Katechetik;
Herwig Aldenhoven ( geb. 1933), Ordinarius fiir Systematische Theo-
10gie und Liturgik; Walter Frei (geb. 1927), Extraordinarius fiir
Kirchen- und Dogmengeschichte sowie seit 1971 fiir Pastoraltheo-
IOgie; Peter Amiet (geb. 1936), Extraordinarius fiir Wesen und Ge-
Schichte katholischer Einheit.

C. Die Bedeutung der von Dozenten der drei Lehranstalten
geleisteten theologischen Arbeit fiir die altkatholische Kirche

Es ist selbstverstindlich nicht méglich, die Bedeutung der
tJheologischen Arbeit, die die genannten Professoren durch ihre
orschungs- und Lehrtétigkeit wie durch ihre wissenschaftlichen
PUblika.tionen, Gutachten und Ratschlige fiir die altkatholische
Kirche geleistet haben, nach ihrem vollen Umfange zu wiirdigen. Wir
®gniigen uns damit, die Auswirkung ihrer Gelehrtenarbeit auf die
htschliessungen und Grundsatzerklirungen aufzuzeigen, die von



— 122 —

den fiir die altkatholische Gesamtkirche reprisenta-
tivsten Gremien erlassen worden sind. Diese Gremien sind — in
der Reihenfolge ihrer geschichtlichen Entstehung angefiihrt — fol-
gende: Die Altkatholiken-Kongresse, die internationale altkatho-
lische Bischofskonferenz, die internationalen altkatholischen Stu-
dientagungen.

a) Die Altkatholiken-Kongresse

Die Geschichte der Altkatholiken-Kongresse ist noch nicht ge-
schrieben!®. Eine solche wiirde zeigen, dass die fiir die Konstituierung
der altkatholischen Kirchen grundlegenden Entscheidungen'! an
den ersten drei Altkatholiken-Kongressen getroffen worden sind.
Am «Katholiken-Kongress» in Miinchen vom Jahre 1871 wurde — um
nur das Wichtigste zu nennen — unter massgeblicher Mitwirkung der
altkatholischen «Véter», insbesondere wvon Ddllinger, Reinkens,
von Schulte, das sogenannte «Miinchner Programm» beschlossen, das
den fiir die altkatholische Kirchenbildung wegleitenden Grundsatz
autstellte: Wir halten fest an dem Glauben und dem Kultus wie
an der Verfassung der alten Kirche ; sodann: wir streben eine Reform
im Geiste der alten Kirche an und auf dieser Grundlage die Wie-
dervereinigung mit den getrennten Kirchen. Am 2. Altkatholiken-
Kongress von Ko6ln im Jahre 1872 wurden eine provisorische Vorlage
zur Organisation einer geregelten Seelsorge sowie die dringendsten
Reformvorschlige (ausgearbeitet durch Reusch) angenommen und
von einer Kommission unter Leitung von Ddéllinger die altkatho-
lischen Prinzipien fiir die 6kumenische Arbeit festgelegt. Ihre erste
Anwendung fanden diese auf den Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875, die unter der Leitung Dollingers standen. Am dritten
Kongress in Konstanz vom Jahre 1875 wurde nach den Vorschlagen
von Schultes der Entwurf einer Synodal- und Gemeinde-Ordnung
angenommen, die im Grundsatz von allen altkatholischen Kirchen
iibernommen worden ist. Die nachfolgenden sechs Altkatholiken-
Kongresse, die alle in Deutschland stattfanden, befassten sich haupt-
sachlich mit Fragen des inneren Aysbaus der altkatholischen Kirchen
sowie mit solchen der Aufklirung der Offentlichkeit iiber das alt-
katholische Anliegen.

13 Binen knappen Uberblick iiber Charakter und Verlauf der Altkatholi-
ken-Kongresse gibt Urs Kiiry in seinem Referat am Rheinfelder Kongress
1957, IKZ 1957, S. 299ff.

14 Diese und die wichtigsten Grundsatz-Erklarungen sind angefiihrt bei
U. Kiry: Die altkatholische Kirche 1966, S. 417 ff.



— 123 —

Als im September des Jahres 1889 durch die sogenannte
Utrechter Konvention die Bischife der hollindischen, deut-
schen, schweizerischen und ein Jahr darauf der ésterreichischen
Kirche ihre volle kirchliche Gemeinschaft erklirt hatten, ergab es
sich, dass die Altkatholiken-Kongresse ebenfalls «international»
wurden. Der erste Internationale Altkatholiken-Kongress trat im
Jahre 1890 in K6ln zusammen, der zweite, bedeutend wichtigere, im
Jahre 1892 in Luzern. An diesem wurden unter Mitwirkung von
Herzog, Woker, Michaud allgemeine Grundlinien zur Standort-
bestimmung der altkatholischen Kirchen angenommen, die «in
geschlossenes Zusammenstehen der altkatholischen Kirchen» er-
moglichen sollten. Naturgemiss kamen an den folgenden Kongressen
(bis zu dem XXI. Kongress von 1974 in Luzern) hauptsichlich
Fragen der Okumene zur Sprache, insbesondere solche, die das
Verhiltnis des Gesamt-Altkatholizismus zur anglikanischen Kir-
chengemeinschaft und zur orthodoxen Kirche des Ostens betrafen.
Doch waren und bliehen die Kongresse freie Vereinigungen von
Laien und Geistlichen ohne kirchenamtlichen Charakter. Sie haben
weder die Aufgabe noch das Recht, in Fragen des Glaubens, des
Kultus und des Rechts allgemein verbindliche Entscheidungen zu
treffen. Diese bleiben der internationalen altkatholischen Bischofs-
konferenz vorbehalten. Die Kongresse und ihre Organe (Kommis-
sionen) kénnen nur zur Vorbereitung solcher Entscheidungen bei-
gezogen werden, wie sie auch iiber solche informiert werden.

b) Die Internationale altkatholische B‘ischofskohferenz

~ Als oberstes gemeinsames Organ der altkatholischen Kirchen
18t die (1889 durch die «Utrechter Konvention» geschaffene) Bi-
Schofskonferenz befugt, in strittigen Fragen des Glaubens und
der Sitte in verbindlicher Weise Stellung zu nehmen und anderen
Kirchen gegeniiber Glaubens- und Grundsatzerklirungen
abzugehen wie auch mit solchen Abkommen abzuschliessen. Grund-
legend fiir die altkatholische Kirchengemeinschaft wurde die
Utrechter «Glaubenserklirung» vom 24. September 1889, an
deren Endredaktion hauptsiichlich Herzog, Reinkens und Reusch
beteiligt waren. An weiteren, allgemein verbindlichen Glaubenser-
kléj41‘llngen sind nur noch zwei erfolgt : die «Erklarung zum Dogma
Von der leiblichen Himmelfahrt Marias» vom 26. Dezember
1950 (A. Rinkel, A. Kiiry) und eine Neuformulierung unseres



— 124 —

Standpunktes zur Frage des «Primates in der Kirche» vom
18. Juli 1970 (Rinkel, U. Kiiry, Brinkhues, Kok, Visser, Stalder,
Kiippers, vgl. IKZ 1970, S. 57).

Alle anderen Grundsatz-Erklirungen sind Stellungnahmen
zu Fragen der Okumene, die naturgemiss auch eine Niher-
prazisierung der altkatholischen Glaubenspositionen in sich schlies-
sen. Wichtig sind vor allem diejenigen, die unser Verhéltnis zur
anglikanischen Kirchengemeinschaft und zur orthodoxen Ostkirche
betreffen: :

1. Zur anglikanischen Kirche: im Jahre 1925 wird durch
die Bischofskonferenz die Anerkennung der anglikanischen Weihen
ausgesprochen; 1931 wird die Zustimmung zum Abschluss des Inter-
kommunionabkommens zwischen der anglikanischen und der alt-
katholischen Kirche erteilt (Kenninck, A. Kiiry), 1965 demjenigen
mit den unabhéngigen katholischen Kirchen Spaniens, Portugals
und der Philippinen ( Rinkel, Jans). In einem lingeren Memorandum
nimmt die Bischofskonferenz 1968 Stellung zum anglikanisch-metho-
distischen Unionsschema (Rinkel, U. Kiry; vgl. IKZ 1969, S.198ff.).

2. Zur orthodoxen Ostkirche: Die Bischofskonferenz er-
nennt 1894 anlésslich des Altkatholiken-Kongresses in Rotterdam
eine altkatholische Theologenkommission und ermichtigt sie zu
Verhandlungen mit der orthodoxen Petersburger Kommission, die
sich bis 1913 hinziehen. Am Kolner Kongress legen die orthodoxen
Gesprichspartner ein Gutachten!® vor, in welchem erklart wird,
dass eine baldige Einigung maoglich sei. 1931 nimmt die Bischofs-
konferenz zustimmend Kenntnis vom Bericht der orthodox-alt-
katholischen Unionskonferenz von Bonn, an der eine weitgehende
Ubereinstimmung in der Lehre festgestellt wurde. Auf Grund der
1967 erneut aufgenommenen Verhandlungen wird im Jahre 1970
dem 6kumenischen Patriarchen von Konstantinopel, Athenagoras I.,
durch eine Delegation der Bischofskonferenz eine «Erklarung zum
Filioque» und ein «Glaubensbrief» (Rinkel, U. Kiry, Kiippers,
Aldenhoven, Oeyen) iiberreicht, durch die der Dialog mit den Ver-
tretern der orthodoxen Einzelkirchen freigegeben wird (vgl. IKZ
1971, S. 651f.). (Fortsetzung folgt)

Basel t Urs Kiiry
15 Das Cutachten ist abgedruckt im Artikel von U. Kiiry tber «Die

letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission». IKZ 1968, S. 29ff.



	Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis 1971

