
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 2

Artikel: Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis
1971

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 106

Die Internationalen altkatholischen

Theologentagungen von 1950 bis 1971

Anmerkung des Redaktors: In unserem seinerzeitigen Dankeswort zum
Rücktritt von Bischof emer. Dr. Urs Küry als Schriftleiter dieser Zeitschrift
(IKZ 1973, S. 97ff.) gaben wir abschliessend dem Wunsche Ausdruck, «sein
inzwischen frei von jeglicher Amtslast und drängenden Terminverpflichtungen

sich neu entfaltendes wissenschaftlich-theologisches Schaffen möge sich
in den Spalten der IKZ zu gelegentlichen Beiträgen verdichtet niederschlagen».

- Schon damals liess der Scheidende durchblicken, er hege vor allem die
Absicht, eine zusammenfassende Übersicht über die bisherigen internationalen

altkatholischen Theologentagungen zu schreiben. Später sprach er wiederholt

davon, wie diese Arbeit Gestalt anzunehmen beginne und kontinuierlich
wachse. Ab und zu bat er um zusätzliche Informationen oder um einzelne
Unterlagen. Vor ungefähr einem Jahr liess der Verfasser wissen, der Text, zwar
noch nicht vollständig abgeschlossen, liege auf Abruf zur Publikation in der
IKZ bereit

Am 3. November 1976 hat der überraschend eingetretene Tod den bis in
die letzten Lebenstage Tätigen sozusagen vom Schreibtisch weg abberufen.
Im peinlich geordneten Nachlass des Heimgegangenen fand sich wohlvorbereitet

auch die hier jetzt posthum zum Abdruck gelangende umfangreiche
Arbeit, die bezeichnenderweise als Letztes noch die blosse Überschrift «Schlusswort»

aufweist. Es war also dem Verfasser nicht mehr vergönnt, dieses
beabsichtigte «Schlusswort» auch noch inhaltlich zu formulieren. Ohne Zweifel
hätte Bischof emer. Dr. U.Küry auch da noch Wesentliches und Wegweisendes

zu sagen gehabt, und man mag es bedauern, dass ihm keine Frist mehr
blieb. Aber auf der anderen Seite darfdies auch wie ein ungewollter Fingerzeig
verstanden werden in dem Sinne, dass jeder einzelne Leser am Schluss selber
sich überlege, welche Konsequenzen aus dem Dargelegten zu ziehen seien. In
diesem Sinne seien die nun in dieser und den folgenden Nummern publizierten
Gedanken und Ausführungen der besonderen Aufmerksamkeit unserer
Leserschaft empfohlen Pfr. Dr. Hans A. Frei

Vorbemerkung: Zwar sind kürzere oder längere Protokolle der
meisten internationalen altkatholischen Theologentagungen und die

wichtigsten Referate seinerzeit in dieser Zeitschrift veröffentlicht
worden; doch sind sie weithin der Vergessenheit anheimgefallen. Ihr
gilt es sie zu entreissen. Denn nicht nur sind sie ein eindrucksvolles
Zeugnis dessen, was während zwei Jahrzehnten in den altkatholischen

Kirchen theologisch gearbeitet worden ist, sondern sie zeigen
auch das erstaunliche Phänomen, dass es trotz der Diaspora-Situation

unserer Kirchen und der vielfach herrschenden Isoliertheit der

theologisch Schaffenden gelang, einen weitgehenden Konsensus
über die wichtigsten Fragen der altkatholischen Theologie

und auch eine gemeinsame Spiritualität zu erzielen, woran
es den vorangegangenen Generationen vielfach gefehlt hat. Auch



— 107 —

mag dieser Bericht einen Eindruck geben davon, wieviel positive
Anregungen auf die wissenschaftliche Arbeit einzelner Theologen, auf
die Vorbereitung kirchenamtlicher Stellungnahmen, zu Problemen
der Ökumene und nicht zuletzt auf die gottesdienstlichen Reformen
von diesen Tagungen ausgegangen sind. Für eine Minderheitskirche,
die naturgemäss Einflüssen vonseiten anderer Kirchen besonders
stark ausgesetzt ist, scheint es uns auch besonders wichtig zu sein,
dass zur Wahrung ihrer Kontinuität und Identität die
altkatholischen Theologen auch zeitlich in Kontakt miteinander bleiben
und dass jede Generation auf der Arbeit der vorangegangenen
aufbaut. Diesem Zweck vor allem will die vorliegende Übersicht über
die Theologentagungen von 1950 bis 1971 dienen: mitzuhelfen, eine
Grundlage zu schaffen für eine neue, tiefergreifende
Erkenntnis der geschichtlichen Sendung der altkatholischen

Kirche und ihrer Theologie.

A. Kirche und Theologie im Altkatholizismus

Die Geschichte der altkatholischen Kirche zeigt, dass sie in dem
Masse an innerer Kraft und Ausstrahlung gewann, als ihre massgebenden

Theologen im Bewusstsein ihrer kirchlichen Verantwortung

wissenschaftlich arbeiteten und die Ergebnisse ihrer Forschung
m den Dienst der eigenen Kirche wie auch der von ihr erstrebten
Ökumene stellten. Umgekehrt ist nicht zu übersehen, dass die
altkatholische Kirche eigentlichen Krisen zutrieb, wenn eine starke
theologische Führerschaft fehlte oder gar die Notwendigkeit ernster
theologischer Arbeit nicht mehr eingesehen wurde. Wir meinen zwar
nicht, dass die wissenschaftliche Bemühung um eine tiefere Erkenntnis

der christlichen Botschaft und des kirchlichen Auftrages an sich
schon echtes kirchliches Leben zu schaffen oder zu verbürgen
vermag. TJnd doch ist ständige Präsenz theologischer Reflexion für die
Kirche unerlässlich, wenn anders sie in ihrer Praxis nicht Irrwegen,
Fehlentwicklungen und Verfremdungen anheimfallen soll. Das gilt
zwar für jede Kirche, hat aber für eine Minderheitskirche wie die
altkatholische erhöhte Bedeutung. Denn jede Minderheitskirche
steht in Gefahr, entweder allzu ängstlich darauf bedacht zu sein,

'hmitten der Grosskirchen ihre besonderen und kirchlichen
theologischen Positionen zu wahren, oder dann sich mehr oder weniger
äusserlich den als modern geltenden Reformen und theologischen
Zeitströmungen anzupassen, beides, ohne sich um eine wirklich



— 108 —

umfassende, exegetische, geschichtliche und systematische
Durchdringung ihres eigenen Grundanliegens zu bemühen. Dass diese

Gefahr für die altkatholische Kirche besonders gross war und noch

ist, scheint uns zusätzlich darin begründet zu sein, dass sie von ihren
Anfängen her ein unverkennbar ambivalentes - bald mehr positives,
bald mehr negatives - Verhältnis zur Theologie an den Tag legte.

Geschichtlich zeigt sich dieses ambivalente Verhältnis zur
Theologie - jedenfalls in denjenigen altkatholischen Kirchen, die
nach 1870 entstanden sind - darin, dass es auf der einen Seite «katholische

Theologen von allgemein anerkannter Gelehrsamkeit und
Autorität » waren, die in einem ausgedehnten Schrifttum nicht nur gegen
die beiden Papstdogmen vom 18. Juli 1870 ankämpften, sondern
auch positiv danach strebten, «unter Mitwirkung der theologischen
und kanonistischen Wissenschaft eine Reform der Kirche im
Geiste der alten Kirche» herbeizuführen. Dieses Postulat wurde
schon auf dem I. Altkatholiken-Kongress vom 22. bis 24. September
1871 in München ausdrücklich erhoben. Weiter wurde gefordert:
«Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege
der Wissenschaft für unentbehrlich. » Man befürwortete mit Nachdruck

eine akademische Ausbildung der Geistlichen, während

man eine solche «an den von der Volkskultur abgeschlossenen
Seminarien für gefährlich und ungeeignet» hielt1. Geistliche Universitätsprofessoren

waren es denn auch, die - zumal in Deutschland - die

theologischen Grundlagen für die altkatholische Kirchenbildung
schufen, die aber auch, nachdem sie zufolge ihres Protestes gegen die

Papstdogmen des I. Vatikanums exkommuniziert worden waren,
die ersten Schritte zur Organisierung selbständiger Gemeinden und
Bistümer unternahmen und sich aktiv und wegleitend an der
Durchführung der ersten kirchlichen Reformen beteiligten. Die Theologie
war es also, die beim Aufbau altkatholischer Kirchen das entscheidende

Wort sprach.
Auf der anderen Seite war es unverkennbar, dass zahlreiche

Geistliche und vor allem auch manche Laienführer der Theologie
gegenüber eine zurückhaltend-kritische, wenn nicht skeptische
Haltung einnahmen. Wohlverstanden: diese kritische Zurückhaltung

hatte und hat heute noch ihre Berechtigung, insofern sie sich

gegen geheime oder offene Herrschaftsansprüche einer Theologie
wendet, die ihre dienende Funktion an der Kirche vergisst und für

1 Johann Friedrich von Schulte: Der Altkatholizismus. Neudruck:
Scientia-Verlag Aalen 1965, S. 24.



— 109 —

sich selbst einen existentiellen Anspruch erhebt. In der Hauptsache
war aber jene Zurückhaltung darin begründet, dass zahlreiche
katholische Priester und gebildete Laien «von der konkreten Kirche
der Zeit»2, von ihrem Religionsunterricht, von ihrer Predigt und vor
allem von manchen Praktiken der Volksfrömmigkeit tief enttäuscht
waren. Als dann auf dem I. Vatikanum in einer für die Öffentlichkeit
überraschenden und gewaltsamen Weise die beiden Papstdogmen
angenommen wurden, war man vielfach derart verwirrt und miss-
trauisch geworden, dass eine eigentliche Abneigung gegen die Theologie

und die Dogmatik im besonderen um sich griff. Man fühlte sich
durch die «neuen Glaubensartikel», die als vernunftwidrig empfunden

wurden, überrumpelt und strebte einen «dogmenfreien Katholizismus»

an. Die Abneigung, ja die Feindschaft gegen die Theologie
und das «Theologisieren» wirkte denn auch jahrzehntelang in den
altkatholischen Kirchen nach. Wohl orientierte man sich in der
ersten Zeit an den wegweisenden Erkenntnissen, die die altkatholischen

«Väter» in ihrer Auseinandersetzung mit den Papstdogmen
erarbeitet hatten. Aber man zögerte lange, über die blosse Polemik
hinauszugehen und die Argumente gegen die papalistische Theologie
Ui einen umfassenden theologischen Zusammenhang zu bringen. So
kam es jahrzehntelang zu keiner positiven Darstellung der
«altkatholischen Lehre», wie sie schon in den Kampfjähren nicht nur von
Altkatholiken, sondern auch von ihren Gesinnungsfreunden, vor
allem in den protestantischen Kirchen, erwartet worden war3. Hinzu
kam, dass es gerade unter dem besonders aktiven Klerus nicht an
Stimmen fehlte, die aus taktisch-kirchenpolitischen Gründen vor
einer allzu intensiven Beschäftigung mit dogmatischen Problemen
Warnten : man befürchtete, dass theologische Diskussionen die innere
Geschlossenheit der altkatholischen Kirche gefährden und ihre
Stosskraft und Volkstümlichkeit in Frage stellen könnten. Diese

antitheologische Grundströmung hat sich vereinzelt bis auf den

heutigen Tag erhalten und scheint mit ganz ähnlichen Begründungen

unter Geistlichen und Laien wieder neu an Boden zu gewinnen,
lesen wir doch in einer jüngst erschienen christkatholischen
Broschüre Sätze wie diese : «Das Theologisieren ist vorbei »... «Für

2 Victor Conzemius : Rückblick auf ein synodales Aggiornamento. Hundert

Jahre Altkatholizismus. Stimmen der Zeit 1973, S. 365ff.
3 Zahlreiche Zeugnisse dafür finden sich bei: Andreas Lindt: Protestanten.

Kulturkampf. EVZ-Verlag Zürich 1963, z.B. S. 136, 138, 144, 150ff., 178.



— 110 —

Streitfragen hat man keine Zeit mehr übrig»4. Auch macht sich
angesichts des drohenden Priestermangels hier und dort die Tendenz
bemerkbar, Laien auch für solche kirchliche Dienste in Anspruch zu
nehmen, die nur unter der Voraussetzung einer vollwertigen
theologischen Ausbildung ausgeübt werden sollten.

B. Die theologischen Lehranstalten

Dass es trotz des allmählichen Rückgangs des Einflusses der
altkatholischen «Klassiker» und trotz des aufklärerischen Widerstands

gegen jede Theologie nicht zu einer theologischen und
kirchlichen Verarmung kam, ist in der Hauptsache unseren theologischen
Lehranstalten zu verdanken, auf deren Gründung, Erhaltung und
Ausbau die altkatholische Führung von Anfang an grosses Gewicht
gelegt hat. Von den bedeutendsten Dozenten dieser Lehranstalten
sind denn auch im Verlaufe der Jahrzehnte immer wieder wertvolle
und starke Impulse auf die geistige Erneuerung und auf die konkrete
Gestaltung des Gemeindelebens wie auch wegweisende Anlegungen
für kirchenamtliche Grundsatzerklärungen und nicht zuletzt auf die
Arbeit der Altkatholiken-Kongresse und der internationalen Theo-

logentagungen ausgegangen. Es soll darum im folgenden versucht
werden, einen allgemeinen Überblick zu geben über die geistige
Grundhaltung und die Lehrtätigkeit der wichtigsten Dozenten der
altkatholischen theologischen Lehranstalten. Wir müssen allerdings
davon absehen, das Priester-Seminar der polnisch-katholischen
Kirche in den USA wie auch die geistliche Akademie und das Priesterseminar

in Warschau mit zu berücksichtigen, und beschränken uns
auf eine kurze Würdigung der Priesterseminarien in Amersfoort und
Bonn (mitsamt dem altkatholischen Seminar an der dortigen
Universität) sowie der Christkatholisch-theologischen Fakultät an der
Universität Bern.

a) Das erzbischöfliche Priesterseminar in Amersfoort

Als es infolge der Wahl von Cornelius Steenhoven zum
Erzbischof von Utrecht im Jahre 1723 und seiner Konsekration durch
BischofD. M. Varlet zur Trennung zwischen Rom und Utrecht kam,
sah sich die «Römisch-katholische Kirche der altbischöflichen

4 Arbeitsbuch für christkatholische Gemeinden - Gruppen - Einzelne.
Christkatholischer Schriftenverlag Allschwil 1972, S. 122.



— Ill —

Klerisei», wie sich die altkatholische Kirche Hollands ursprünglich
nannte, genötigt, zur Sicherung des geistlichen Nachwuchses ein
eigenes Priesterseminar zu gründen5. Zu diesem Zweck nahm das
Utrechter Metropolitankapitel das kurz vorher in Amersfoort von
einem Pfarrer geschaffene Kosthaus für Gymnasiasten in seine
Obhut und baute es 1725 zu einem philosophischen und
theologischen Seminar aus. Was speziell den Dogmatik-Unterricht betraf,
so orientierte man sich hauptsächlich am Augustinismus der Löwener

Schule und an der Theologie der Oratorianer. Die Grundlage des

Unterrichts bildeten die von den Theologen dieser Richtung
herausgegebenen Lehrbücher, so die eines Opstraet, Huygens, Vuitasse und
Juenin. Diese schienen nach der Trennung von Rom der Kirche von
Utrecht am ehesten die Gewähr zu bieten, in Treue zu den Vätern
am überlieferten katholischen Glauben, an der «sana doctrina»
festhalten zu können. So wichtig das für die damals in grosser Isoliertheit
lebende Kirche von Utrecht war, so blieben diese Lehrbücher, die bis
in die Anfänge dieses Jahrhunderts in Gebrauch waren, allzusehr
den Methoden und der Begriffssprache der Spätscholastik verhaftet
Und vermochten den Anforderungen der Zeit auf die Dauer nicht
mehr zu genügen. Das sah man zwar seit langem ein, aber es fehlte
der Mann, der die längst fällige Studienreform hätte durchführen
können. Erst in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts vollzog
die damals junge Theologengeneration, an ihrer Spitze die Professoren

B. A. van Kleef (1889-1965) und Andreas Rinkel (1889), der
spätere Erzbischof von Utrecht, eine gründliche Neuorientierung
des theologischen Unterrichts. Das Hauptverdienst kam dabei
Dr. theol. h. c. Andreas Rinkel zu, dessen Lehrtätigkeit in Dogmatik
Und Liturgik B.A. van Kleef mit folgenden Worten würdigt6:
«Als Rinkel seine Vorlesungen anfing, wurde damit ein altes Zeitalter

für immer abgeschlossen und ein neues eingeleitet. Die altehr-
^ürdigen Bibliothekwände des Amersfoorter Seminars mögen
gewiss gekracht haben, als für das erste Mal in diesem geweihten
**aum Namen wie Kuyper und Bavinck, Harnack und Herrmann,
Ritschi und Troeltsch erklangen! Als altkatholischer Theologe hat
Kinkel prüfend und sichtend seinen Weg suchen müssen. In treuem

6 B. A. van Kleef: Die Priesterseminare der Utrechter Kirche soit dem
•Konzil von Trient. IKZ 1975, S. 77ff. - Fred Smit: Die Gründung des

altkatholischen Priesterseminars in Amersfoort. Vortrag zur 250-Jahr-Feier am
l0' April 1975. IKZ 1976, S. 129ff.

9 Fostgabo für Andreas Rinkel zu seinem silbernen Bischofs-Jubiläum.
*RZ 1962, S. 7Iff.



— 112 —

Festhalten an Schrift und Tradition und unter sorgfältiger Vermeidung

jeder Einseitigkeit hat er einem wahrhaft ökumenischen
Denken die Bahn geebnet... Er hat dem theologischen Unterricht
am Seminar einen neuen Inhalt gegeben und ihn zu einem
akademischen Niveau erhoben.» Hinzu kam, dass Rinkel im engsten
Zusammenhang mit seiner dogmatischen Neubesinnungsarbeit durch
Herausgabe einer Glaubenslehre für die Gemeinde, einer (in
holländischer Sprache vervielfältigten) Dogmatik für Theologen,
zahlreicher Predigtbände und liturgischer Bücher sowie durch seine
Messe- und Lied-Kompositionen eine umfassende Neubelebung des

kirchlichen Lebens herbeigeführt hat. Auch war seine theologische
Ausstrahlung auf den Gesamt-Altkatholizismus und die Ökumene
beträchtlich. Er war während eines halben Jahrhunderts nach innen
und aussen der massgebende altkatholische Theologe und Kirchenführer.

Seine Mitarbeiter und Schüler haben sein Werk am Priesterseminar

fortgesetzt, insbesondere die Professoren P. J. Jans (geb.
1909; Dogmatik), langjähriger Seminarpräsident, jetzt Bischof von
Deventer, Dr. P. J. Maan (geb. 1913; Neutestamentliche Wissenschaft),

M. A. Zwart (1903-1975; Alttestamentliche Wissenschaft),
M.Kok (geb. 1916; Kirchengeschichte und Kirchenrecht), jetzt
Erzbischof von Utrecht.

Inzwischen waren die historischen, aber baufällig gewordenen
Seminargebäulichkeiten in der Altstadt aufgegeben worden. In
einem Aussenquartier wurde im Jahre 1957 ein neues, modern
eingerichtetes Konvikthaus mit Kapelle, Lehr- und Bibliothek-Sälen
errichtet, in welchem die aus der Jansenistenzeit stammenden
Gemälde und reichen Bücherbestände Unterkunft fanden. Allerdings
konnte das neue Haus seine Dienste nur kurze Zeit tun. Im Zuge der
Konzentration der Kräfte und der ökumenischen Ausweitung des

theologischen Unterrichtes wurden die Vorlesungen am Seminar
eingestellt und dafür an der Fakultät für Religionswissenschaft der
Universität von Utrecht, an der auch reformierte und
römischkatholische Theologen lehren, drei Professuren für altkatholische
Theologie errichtet : für Kirchengeschichte (Prof. Dr. P.J. Maan),
für Dogmatik (Prof. Dr. J. Visser; geb. 1931), für Liturgik (Prof.
C. Toi; geb. 1921). Die Studenten, die nicht mehr im Amersfoorter
Konvikthaus, sondern privat in Utrecht wohnen, legen jetzt ihre
Examina an der Universität ab. So bedauerlich die derzeitige
Schliessung des Priesterseminars sein mag, so kann die Integrierung



— 113 —

der altkatholischen Lehrtätigkeit in diejenige der Universität Utrecht
als Krönung der ökumenisch ausgerichteten theologischen Arbeit der
Amersfoorter Schule betrachtet werden.

6) Das der Universität angeschlossene Seminar für altkatholische
Theologie, und das bischöfliche Priesterseminar in Bonn

Ganz anders verlief die Entwicklung in Deutschland. Dort vor
allem waren es vornehmlich geistliche Universitätsprofessoren, die
durch ihren literarischen Kampf7 gegen die vatikanischen
Papstdogmen und für den Glauben und die Verfassung der alten Kirche,
aber auch durch ihre aktive Mitarbeit als katholische Priester den
Grund legten für die Entstehung der altkatholischen Kirche und
damit im Zusammenhang auch für die Schaffung der beiden
genannten theologischen Lehranstalten. Aber der Weg dazu war lang
und mühevoll. Er war mitbedingt durch das schwere Geschick, das
die der altkatholischen Bewegung sich anschliessenden Hochschullehrer

traf. Als diese nämlich in ihrem Protest gegen das I. Vatikanum
verharrten, wurden sie durch ihre kirchlichen Oberen exkommuniziert

und der Besuch ihrer Vorlesungen verboten. In der Münchner
Pfingsterklärung vom 18. Mai 1871 wiesen zwar die Betroffenen die
über sie verhängten Massregelungen als «ungültig und unverbindlich»

zurück8. Sie betrachteten sich weiter als zu Amtshandlungen
befugte katholische Priester, und einige von ihnen setzten auch ihre
Dozententätigkeit fort, jetzt aber im Dienste der altkatholischen
Sache. Allerdings konnten sie das nach ihrer Absetzung durch die
römisch-katholische Hierarchie nur noch in beschränktem Masse, oft
hur indirekt und deshalb tun, weil der Staat, dem sie als Universitätslehrer

unterstanden, sich hinter sie stellte. Vergegenwärtigen wir uns
kurz die wichtigsten Daten.

Stiftsprobst Ignaz von Döllinger (1799-1890), seit 1827
Ordinarius für Kirchengeschichte in München, enthielt sich zwar nach
seiner Exkommunikation jeder priesterlichen Tätigkeit, trat aber
mit seinem umfassenden historischen und theologischen Wissen
unermüdlich für die Grundpostulate der altkatholischen Bewegung

7 Vgl. dio von Pfr. C. Neuhaus erstellte und von Pfr. P. Hohler
überarbeitete altkatholische Bibliographie in «Die altkatholische Kirche» von
Ur8 Küry. Evangelisches Vorlagswerk Stuttgart 1966, S. 456ff. (zur Zeit
ergriffen).

8 J. F. von Schulte, ibidem, S. 16.



— 114 —

ein : für die Begrenzung der Primatsansprüche des kurialen Papstums,
für die Wiederherstellung der alten, katholischen Kirche und auf
deren Grundlage für die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen.
Er kann als der geistige Vater der altkatholischen Kirche betrachtet
werden. Johannes Friedrich (1836-1919), a. o. Professor für
Kirchengeschichte in München, der engste Mitarbeiter und Biograph Döllingers,

setzte sich auch als Priester für die werdende altkatholische
Kirche ein, beriet sie in wesentlichen Fragen und gab für sie unter
anderem ein bedeutsames Gebetbuch heraus. Auch beteiligte er sich

am Aufbau der (Christ-)Katholischen Fakultät in Bern und eröffnete
sie im Jahre 1874 als deren Dekan. Nach München zurückgekehrt,
lehrte er, seit 1884 an der Philosophischen Fakultät, weiter
Kirchengeschichte. Friedrich Michelis (1815-1886), Dogmatik-Professor
in Braunsberg, müsste sein Lehramt aufgeben und trat nach seiner

Absetzung durch eine rege Vortragstätigkeit für die altkatholische
Sache ein. Zuletzt war er in Zürich und dann in Freiburg i. Br. als

altkatholischer Gemeindepfarrer tätig. Josef Hubert Reinkens (1821 bis

1896), Kirchenhistoriker an der Universität Breslau, der «Melanch-
thon» der Bewegung, wurde 1873 zum ersten Bischof der Altkatholiken

in Deutschland gewählt. Als Bischof entfaltete er eine reiche

geistige und organisatorische Tätigkeit. Ein hervorragender Theologe

und Prediger, war er wohl der bemerkenswerteste Repräsentant
altkatholischer Spiritualität in Deutschland und war zusammen mit
seinem jüngeren Freund, Bischof Eduard Herzog in Bern, auch
ökumenisch - vor allem im anglikanischen Bereich - tätig. Theodor
Weber (1836-1906), Dozent für Philosophie in Breslau, lehrte seit
1890 am neu eröffneten Priesterseminar in Bonn (siehe unten)
Philosophie und Dogmatik. Er vertrat mit Nachdruck die «positiven
Werte» des altkatholischen Glaubens. 1890 zum bischöflichen
Generalvikar ernannt, trat er 1896 als Bischof die Nachfolge von Reinkens

an. Johann Baptist Baltzer (1803-1871), Domkapitular und Professor

für Philosophie und Dogmatik in Breslau, der dritte der altkatholisch
gewordenen Breslauer Dozenten, starb bald nach seinem Anschluss

an die altkatholische Kirche in Bonn, wo er nach seiner Exkommunikation

bei Prof. Knoodt Zuflucht gefunden hatte.
Besonders schwer getroffen wurden durch die kirchlichen

Massregelungen Professoren der Katholisch-theologischen Fakultät in
Bonn. Peter Knoodt (1811-1889), seit 1845 Professor für katholische

Philosophie an der Philosophischen Fakultät und, wie Baltzer und
Weber, ein überzeugter Anhänger der Philosophie Anton Günthers



115

(1783-1863), konnte seine Vorlesungen trotz Suspension von kirchlicher

Seite fortsetzen und war von 1878 bis 1889 als Generalvikar
an der Seite von Bischof Reinkens tätig. Bernhard Josef Hilgers
(1803-1874), Professor für Kirchengeschichte, hielt wie seine

Fakultätskollegen Langen und Reusch seinen Protest aufrecht und war
1873 mit ihnen und mit Knoodt am ersten altkatholischen Gottesdienst

in Bonn mitwirkender Priester, war aber kränklich und starb
im Jahre darauf. Johann Friedrich von Schulte (1827-1919),
Ordinarius für Kirchenrecht an der Juristischen Fakultät in Bonn (vorher
in Prag), war der markanteste Laienführer der deutschen Altkatholiken

wie des Altkatholizismus überhaupt. Er schuf die altkatholische
Synodal- und Gemeindeordnung, leitete während Jahren die
Synodalrepräsentanz (Exekutive) der deutschen Kirche und die

Altkatholiken-Kongresse.
Von besonderer Bedeutung für die Errichtung einer altkatholischen

Ausbildungsstätte an der Universität Bonn wurden die
Haltung und das Schicksal der beiden Professoren Reusch und Langen.
Franz Heinrich Reusch (1825-1900), Ordinarius für alttestamentliche
Wissenschaft, und Josef Langen (1837-1901), Ordinarius für
neutestamentliche Wissenschaft, wurden beide wegen ihres entschlossenen

Widerstandes gegen die vatikanischen Papstdogmen vom
Erzbischof von Köln nach einem aufschlussreichen Briefwechsel9

exkommuniziert, von ihrem Lehramt suspendiert und der Besuch
ihrer Vorlesungen den Studenten verboten. Unter dem Schutz der
preussischen Regierung, die sie in ihrem Amte bestätigte, setzten
beide ihre Vorlesungen fort, stellten aber ihre Lehrtätigkeit fiir die

Heranbildung altkatholischer Geistlicher um: Reusch las hinfort
Dogmatik, Langen Kirchengeschichte. Sie waren aber auch kirchlich
in hervorragender Weise für die altkatholische Sache tätig. So haben
sie an den ersten altkatholischen Synoden zu den Reformvorschlägen
die theologischen Begründungen erarbeitet, Reusch, der bis 1878

bischöflicher Generalvikar war, gab auch ein altkatholisches Gebetbuch

heraus. Zusammen mit Döllinger, Friedrich, Reinkens, Weber,
von Schulte haben Reusch und Langen der altkatholischen Kirche
Und Theologie auf Jahre hinaus das Gepräge gegeben.

Diese Vorgeschichte, die eine Geschichte schwerer Gelehrtenschicksale

war, muss man sich vor Augen halten, um zu verstehen,

9 Über den Briefwechsol zwischen ErzbischofMelchers von Köln und den
beiden Professoren Rousch und Langen berichtet ausfuhrlich J. F. von
Schulte, ibidem, S. 127 ff.



— 116 —

wie es zur Errichtung eines besonderen altkatholischen Seminars an
der Universität Bonn und eines bischöflichen Priesterseminars kam.
Da vorauszusehen war, dass die preussische Regierung die beiden
altkatholischen Professoren Reusch und Langen nicht mehr ersetzen
werde, schuf Bischof Reinkens im Jahre 1887 unter dem Namen
«Johanneum» ein Konvikt für Theologiestudenten, das als «Bischöfliches

Priesterseminar» ausgebaut wurde. Ebenso errichtete er für
Gymnasiasten ein Kosthaus, das «Paulinum». Das Priesterseminar
entwickelte sich mit den Jahren mehr zu einer Stätte für die
praktische Ausbildung der Geistlichen, während die theoretisch-wissenschaftliche

ihren Schwerpunkt an der Universität behielt. Nach dem
Tode von Reusch und Langen wurde im Jahre 1902 der Philosophischen

Fakultät ein «Philosophisch-propädeutisches Seminar zur
Heranbildung altkatholischer Theologen» mit einem planmässigen
Extraordinariat und einer Assistentenstelle angegliedert.

Zum ersten Professor des Seminars an der Universität wurde
Dr. Leopold KarlGötz (1868-1931) ernannt, der seit 1900 am Priesterseminar

gelehrt hatte und der sich hauptsächlich mit Fragen der
Patristik und auch mit theologischen Zeitfragen befasste. Später
noch Ordinarius ad personam für Slavistik, bekleidete er sein
Extraordinariat für Theologie bis zu seinem Tode im Jahre 1931. Die Stelle
wurde im bisherigen Rahmen zunächst nicht mehr besetzt. Vielmehr
wurde der Pfarrer der Gemeinde Bonn, der zugleich Professor am
Priesterseminar war, Dr. theol. Friedrich Mühlhaupt, zum
«Beauftragten Dozenten» ernannt. Er versah diese drei Ämter bis zu seinem
Tode im Jahre 1938. Ein hervorragender, vor allem auch philosophisch
geschulter Theologe w&vRudolfKeussen (1877-1944).Von 1904 bis 1907

Assistent von Prof. Götz, wurde er 1907 zum Professor für Philosophie
am bischöflichen Priesterseminar ernannt. Er habilitierte sich 1921

an der Philosophischen Fakultät der Universität Köln, müsste aber

infolge des Währungszerfalls 1923 sein Lehramt aufgeben und wurde
Pfarrer in Konstanz und in Karlsruhe. 1936 wieder an das Priesterseminar

berufen, übernahm er an der Seite Mühlhaupts die Leitung
des Universitätsseminars. 1942 wurde ihm das persönliche Ordinariat
für «altkatholische Theologie sowie Religionsphilosophie und Ethik»
am altkatholischen Seminar der Universität übertragen, das er bis

zu seinem Tode innehatte.
Dr. theol. Werner Küppers (geb. 1905), der seine Ausbildung an

der Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität in Bern
empfangen und von 1934 an als a. o. Professor für alttestamentliche



— 117 —

Wissenschaft an ihr gewirkt hat, wurde nach dem Tode Mühlhaupts
1938 zu dessen Nachfolger ernannt. Als nach den Wirren der Kriegsund

Nachkriegszeit im Jahre 1948 das Universitätsseminar für
altkatholische Theologie mit einer «ausserplanmässigen Professur in
der dienstlichen Eigenschaft eines beauftragten Dozenten» neu
eröffnet wurde, aber nicht mehr der Philosophischen Fakultät
angegliedert, sondern unmittelbar dem Rektorat und dem Senat unterstellt

wurde, ist Küppers an diese Stelle berufen und 1964 zum
«Wissenschaftlichen Rat und Professor» ernannt worden. Als
Dogmatiker nahm Küppers bewusst die grossen Linien der altkatholischen

Klassiker auf und ist als solcher in lebendige Auseinandersetzung

getreten mit der zeitgenössischen Theologie, sowohl der
römisch-katholischen als auch der evangelischen, anglikanischen
und vor allem der orthodoxen Kirche. Er wurde nicht nur die
theologisch führende Gestalt in der altkatholischen Kirche Deutschlands,

sondern hat auch zur Vertiefung und Konkretisierung der
ökumenischen Sendung des Gesamtaltkatholizismus Entscheidendes
beigetragen. Nicht unerwähnt sei, dass er auch der Hauptinitiant
zur Schaffung des «Döllinger-Hauses» war, das 1960 an die Stelle des
alten Johanneums trat, wie er auch die Neuverwertung der Gebäu-
üchkeiten des einstigen Johanneums in die Wege geleitet hat. Nachdem

er die Altersgrenze erreicht hatte, wurde an seine Stelle 1972
Dr. theol. Christian Oeyen (geb. 1934) gewählt.

Wir haben diese Einzelheiten mit Absicht zur Darstellung
gebracht, um zu zeigen, wie schwer es war, das altkatholische
Universitätsseminar durchzuhalten. Es ist seit seiner Gründung
nn Jahre 1902 zwar nie aufgehoben, wohl aber zeitweise stillgelegt
und erst 1948 wieder in Gang gebracht worden.

Zum Schluss seien hier noch die wichtigsten Dozenten erwähnt,
deserti 887 a m bischöflichen Priesterseminargewirkt haben:
Weber, Götz, Kehrmann, Mühlhaupt, Moog, Keussen, Laudiert; in
neuerer Zeit: Werner Küppers für Dogmatik und ökumenische
Theologie, Paul F. Pfister für Pastoraltheologie, Kurt Pursch für
Liturgiewissenschaft, Wilhelm Korstick für Katechetik und Homil-
etik, Heinrich Hütwohl für Kirchenrecht. An die Stelle von Hütwohl
Und Pfister sind vor einigen Jahren Josef Nodier und Sigisbert Kraft
getreten.



— 118 —

c) Die (Christ-)Katholisch-theologische Fakultät an der Universität
Bern

Schon seit der Zeit der Helvetik waren im Zeichen der
Überbrückung der konfessionellen Gegensätze und des nationalen
Zusammenschlusses in verschiedenen Kantonen, so in Basel und Zürich,
Schritte unternommen worden, um den schon bestehenden evangelischen

Fakultäten katholische an die Seite zu stellen. Als diese aber
zu keinem Ergebnis führten, war es der Kanton Bern, dem es gelang,
das alte Desiderat zur Durchführung zu bringen. Auf Antrag der

Regierung beschloss das kantonale Parlament im Jahre 1874, eine

Katholisch-theologische Fakultät an der Universität zu schaffen.
Das geschah, bevor die Christkatholische Kirche der Schweiz rechtlich

konstituiert war. (Ihre Konstituierung erfolgte erst durch die

Synode von 1875 und endgültig sogar erst durch die Wahl und Weihe
ihres ersten Bischofs Eduard Herzog im Jahre 1876.) Die Absicht der
Berner Regierung war es gewesen, für die zahlreichen Gemeinden,
die im französischsprachigen Teü des Kantons aus dem Kulturkampf
hervorgegangen waren, einen durch den Staat ausgebildeten,
«national gesinnten» Klerus heranzubilden. Als dann der Kulturkampf

abflaute und die weitere Entwicklung dazu führte, dass diese

Gemeinden wieder römisch-katholische Geistliche wählten, wurde
die Fakultät zu einer Ausbildungsstätte ausschliesslich für den
christkatholischen Nachwuchs, und zwar nicht nur für den der vier
ohristkatholischen Gemeinden des Kantons, sondern für den der

ganzen Schweiz. In den ersten Jahrzehnten ist denn auch die
Fakultät von ihren römisch-katholischen Gegnern in Presse und
Parlament aufs heftigste angegriffen und im Blick auf ihre Kleinheit
ihre Aufhebung verlangt worden. Aber die Regierung des Kantons
Bern blieb fest. Als im Jahre 1945 ein neues Kirchengesetz erlassen

wurde, zog man aus der Entwicklung die Konsequenz: Die
Lehranstalt wurde im Kirchengesetz (wie auch im Universitätsgesetz)
rechtlich verankert und als Christkatholisch-theologische Fakultät

bezeichnet.
Eröffnet wurde die Fakultät am 11. Dezember 1874 mit sieben

Professoren und neun Studenten10. Ihr erster Dekan war Johannes

10 Zur Geschichte der Fakultät vgl. Richard Feller: Die Universität
Bern 1834-1934. Paul Haupt Bern, 1935, S. 278ff. -Albert Emil Rüthy: Die
Christkatholisch-theologische Fakultät im Lichte der Vorlesungsverzeichnisse.
Beiheft zur IKZ 1974 «Hundert Jahre Christkatholisch-theologischo Fakultät
der Universität Bern», S. 13-23.



— 119 —

Friedrich. Er hatte sich in München beurlauben lassen, um die
Fakultät in Bern einzurichten, und kehrte im Herbst 1875 nach
München zurück (siehe oben S. 114). In seine Nachfolge als Professor
für Kirchengeschichte trat der frühere Sekretär Döllingers, Philipp
Woker (1848-1924), der bis zu seinem Tod auch an der
Philosophischen Fakultät allgemeine Geschichte las. Zum Ordinarius für
neutestamentliche Wissenschaft und Homiletik wurde Eduard
Herzog (1841-1924) ernannt, als Dozent für Altes Testament Ernst
Goergens, für Dogmatik und Ethik Franz Hirschwälder (1843-1886).
Mit den Vorlesungen über Dogmengeschichte und Dogmatik in
französischer Sprache wurde mit Rücksicht auf die bernischen
Gemeinden französischer Zunge Eugène Michaud (1839-1918) betraut,
der an der Philosophischen Fakultät zugleich über französische
Literatur und Sprache las. PfarrerA. H. Hurtault aus Genfhielt Kurse
über Pastoraltheologie. Kirchenrecht lehrte Gareis, der die Verhandlungen

mit den deutschen Gelehrten geführt hatte, um sie für die neu
gegründete Fakultät zu gewinnen.

Das Dozentcnkollegium der ersten Jahre bestand - mit
Ausnahme Herzogs - aus Ausländern. Wie der Geschichtsschreiber der
Universität Bern, Richard Feller, bemerkt, hatten sich diese «im

Kampf gegen Rom einen Namen erworben. Friedrich verfügte über
die bedeutendste wissenschaftliche Vergangenheit und war mit
seinen Schriften über das Vatikanum in weite Kreise gedrungen. » Im
Überschwang jener Tage knüpften sich denn auch an die Fakultätsgründung

die grössten Hoffnungen. Man glaubte eine Stätte der
Wissenschaft geschaffen zu haben, an der sich eine von Rom
unabhängige katholische Theologie frei entfalten könne und dass sich
diese auch auf die Ausbreitung und Festigung der altkatholischen
Sache positiv auswirken werde.

Allein, die hochgespannten Erwartungen erfüllten sich nicht.
Die Kulturkampf-Gemeinden des welschen Juras fielen aus, die
christkatholische Bewegung selbst, die in der Schweiz mehr als anderswo

eine Laienbewegung war, kam zum Stillstand, die Zahl der
Studenten wurde nicht grösser. Auch schieden in den achtziger Jahren
Goergens, Gareis und Hurtault aus. Es blieben Herzog und Woker
(beide bis 1924), Hirschwälder (bis 1886) und Michaud (bis 1917).

Es ist hier nicht der Ort, der weiteren Geschichte der Fakultät
Un Einzelnen nachzugehen und das Lebenswerk aller Professoren zu

Würdigen, die an ihr gewirkt haben. Wir beschränken uns darauf,
diejenigen hervorzuheben, von denen aufdie Christkatholische Kirche



— 120 —

der Schweiz und auf den Gesamtaltkatholizismus die stärksten
Wirkungen ausgegangen sind.

An ihrer Spitze ist Eduard Herzog zu nennen. Er war es, der
«durch sein wissenschaftliches Wirken und sein persönliches Ansehen
der Fakultät Halt und Kraft gab» (Feller). Er war, wie Heiler
schreibt11, ein «Theologe von Gottes Gnaden», eine lebendige
Verkörperung eines biblisch vertieften Katholizismus, wie ihn die
historische Schule, deren Schüler er in Tübingen und Bonn gewesen
war, angestrebt hatte. Er war derjenige altkatholische Theologe, der

- wie kein anderer - während seiner 50jährigen Dozententätigkeit
als Exeget unermüdlich auf die neutestamentlichen Grundlagen
einer wahrhaft katholischen Theologie und Kirche hingewiesen hat.
Er machte diese Grundlagen nicht nur in seiner in den ersten Jahren
oft scharfen Polemik gegen die römisch-katholischen Theologen
geltend, sondern hat seiner Kirche von biblischem Geist erfüllte Hirtenbriefe

und Gebetbücher geschenkt, die für das Frömmigkeitsleben
der Gemeinden wegweisend wurden. Ihm ist es hauptsächlich zu
verdanken, dass vor 40 Jahren geurteilt werden konnte : «Hatte in
den ersten Jahrzehnten die altkatholische Bewegung in Deutschland
die Führung, so ist dieselbe mehr und mehr auf die Schweiz
übergegangen12. »

Besondere Erwähnung unter den Professoren der ersten Stunde
verdient auch der früh verstorbene Franz Hirschwälder, dessen

Dogmatik-Unterricht das Denken der ersten Generation der
Geistlichen massgeblich geprägt hat. Sein Nachfolger wurde 1887 Adolf
Thürlings (1844-1915). Er lehrte systematische Theologie und vor
allem Liturgiewissenschaft. Als hervorragender MusikerundHymno-
loge hat er das christkatholische Gesangbuch geschaffen. Auch war
er der erste Redaktor der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift»,
die 1911 an die Stelle der 1892 gegründeten, von Michaud redigierten
«Revue de Théologie Internationale» getreten war. Adolf Küry
(1870-1956), der zweite christkatholische Bischof, übernahm als

Nachfolger Wokers Kirchengeschichte und Kirchenrecht, dazu noch
die Liturgik. Auch leitete er bis zu seinem Tode die «Internationale
Kirchliche Zeitschrift». Als Historiker war er mit dem Gedankengut
der altkatholischen «Klassiker», deren Vorlesungen in Bonn (Reusch,

11 Friedrich Heiler: Fünfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von
Bischof Eduard Herzog. Im Sammelband «Evangelische Katholizität». Ernst
Reinhardt, München 1925, S. llff.

12 So Pfr. C. Neuhaus, ibidem (Anm. 7), S. 481.



— 121 —

Langen, Weber) er noch besucht hatte, aufs engste verbunden. Er hat
sich auch in kritischen Jahren mit Umsicht und Kraft für die
Erhaltung der Fakultät eingesetzt und dazu beigetragen, dass diese
im bernischen Kirchengesetz von 1945 rechtlich verankert wurde.
Die Nachfolge Thürlings trat im Jahre 1915 Arnold Gilg an (1887
bis 1967). Er las bis 1941 systematische Theologie und Dogmengeschichte,

später Kirchen- und Dogmengeschichte sowie Pastoral-
théologie. Seinem Freund Ernst Gaugier (1891-1963) wurde 1924 der
Lehrauftrag für Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und
Katechetik übertragen. Beide waren hervorragende Theologen, der
erste vor allem als Dogmenhistoriker, der zweite als kritisch
geschulter, charismatisch begabter Ausleger der Heiligen Schrift. Sie
haben als erste im altkatholischen Raum sich mit den reformatorischen

Grundanliegen auseinandergesetzt und dadurch die Horizonte

altkatholischer Theologie wesentlich erweitert und vertieft.
Von 1938 bis 1971 lehrte Albert Emil Rüthy (geb. 1901), ein Semi-
tologe aus der Schule W. Baumgartners, Alttestamentliche Wissenschaft

und seit 1941 Liturgik. 1941 übernahm Urs Küry (1901-1976
Red.), 1955-1972 der dritte Bischof der christkatholischen Kirche,
auf Antrag Gilgs den Lehrauftrag für systematische Theologie,
später auch den für Geschichte und Wesen des Altkatholizismus und
seit 1957 denjenigen für Fastoral théologie. Seit der Versetzung der
beiden in den Ruhestand im Jahre 1971 bilden heute folgende Herren
uen Lehrkörper der Fakultät: Kurt Stalder (geb. 1912, Ordinarius
für Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und Katechetik;
Herwig Aldenhoven (geb. 1933), Ordinarius für Systematische Theo-
l°gie und Liturgik; Walter Frei (geb. 1927), Extraordinarius für
Kirchen- und Dogmengeschichte sowie seit 1971 für Pastoraltheologie;

Peter Amiet (geb. 1936), Extraordinarius für Wesen und
Geschichte katholischer Einheit.

C. Die Bedeutung der von Dozenten der drei Lehranstalten
geleisteten theologischen Arbeit für die altkatholische Kirche

Es ist selbstverständlich nicht möglich, die Bedeutung der
theologischen Arbeit, die die genannten Professoren durch ihre
*°rschungs- und Lehrtätigkeit wie durch ihre wissenschaftlichen
Publikationen, Gutachten und Ratschläge für die altkatholische
Kirche geleistet haben, nach ihrem vollen Umfange zu würdigen. Wir
begnügen uns damit, die Auswirkung ihrer Gelehrtenarbeit auf die

^ntschliessungen und Grundsatzerklärungen aufzuzeigen, die von



— 122 —

den für die altkatholische Gesamtkirche repräsentativsten

Gremien erlassen worden sind. Diese Gremien sind - in
der Reihenfolge ihrer geschichtlichen Entstehung angeführt -
folgende: Die Altkatholiken-Kongresse, die internationale altkatholische

Bischofskonferenz, die internationalen altkatholischen
Studientagungen.

a) Die Altkatholiken-Kongresse

Die Geschichte der Altkatholiken-Kongresse ist noch nicht
geschrieben13. Eine solche würde zeigen, dass die für die Konstituierung
der altkatholischen Kirchen grundlegenden Entscheidungen14 an
den ersten drei Altkatholiken-Kongressen getroffen worden sind.
Am «Katholiken-Kongress» in München vom Jahre 1871 wurde - um
nur das Wichtigste zu nennen - unter massgeblicher Mitwirkung der
altkatholischen «Väter», insbesondere von Döllinger, Reinkens,
von Schulte, das sogenannte «Münchner Programm» beschlossen, das

den für die altkatholische Kirchenbildung wegleitenden Grundsatz
aufstellte: Wir halten fest an dem Glauben und dem Kultus wie
an der Verfassung der alten Kirche ; sodann : wir streben eine Reform
im Geiste der alten Kirche an und auf dieser Grundlage die

Wiedervereinigung mit den getrennten Kirchen. Am 2. Altkatholiken-
Kongress von Köln im Jahre 1872 wurden eine provisorische Vorlage
zur Organisation einer geregelten Seelsorge sowie die dringendsten
Reformvorschläge (ausgearbeitet durch Reusch) angenommen und

von einer Kommission unter Leitung von Döllinger die altkatholischen

Prinzipien für die ökumenische Arbeit festgelegt. Ihre erste

Anwendung fanden diese auf den Bonner Unionskonferenzen von
1874 und 1875, die unter der Leitung Döllingers standen. Am dritten
Kongress in Konstanz vom Jahre 1875 wurde nach den Vorschlägen
von Schuttes der Entwurf einer Synodal- und Gemeinde-Ordnung

angenommen, die im Grundsatz von allen altkatholischen Kirchen
übernommen worden ist. Die nachfolgenden sechs Altkatholiken-
Kongresse, die alle in Deutschland stattfanden, befassten sich
hauptsächlich mit Fragen des inneren Ausbaus der altkatholischen Kirchen
sowie mit solchen der Aufklärung der Öffentlichkeit über das
altkatholische Anliegen.

13 Einen knappen Überblick über Charakter imd Verlauf der
Altkatholiken-Kongresse gibt Urs Küry in seinem Referat am Rheinfeldor Kongross
1957, IKZ 1957, S. 299ff.

14 Diese und die wichtigsten Grundsatz-Erklärungen sind angeführt bei
U. Küry: Die altkatholische Kirche 1966, S. 417ff.



— 123 —

Als im September des Jahres 1889 durch die sogenannte
Utrechter Konvention die Bischöfe der holländischen,
deutschen, schweizerischen und ein Jahr darauf der österreichischen
Kirche ihre volle kirchliche Gemeinschaft erklärt hatten, ergab es
sich, dass die Altkatholiken-Kongresse ebenfalls «international»
wurden. Der erste Internationale Altkatholiken-Kongress trat im
Jahre 1890 in Köln zusammen, der zweite, bedeutend wichtigere, im
Jahre 1892 in Luzern. An diesem wurden unter Mitwirkung von
Herzog, Woker, Michaud allgemeine Grundlinien zur
Standortbestimmung der altkatholischen Kirchen angenommen, die «ein

geschlossenes Zusammenstehen der altkatholischen Kirchen»
ermöglichen sollten. Naturgemäss kamen an den folgenden Kongressen
(bis zu dem XXI. Kongress von 1974 in Luzern) hauptsächlich
Fragen der Ökumene zur Sprache, insbesondere solche, die das
Verhältnis des Gesamt-Altkatholizismus zur anglikanischen
Kirchengemeinschaft und zur orthodoxen Kirche des Ostens betrafen.
Doch waren und blieben die Kongresse freie Vereinigungen von
Laien und Geistlichen ohne kirchenamtlichen Charakter. Sie haben
Weder die Aufgabe noch das Recht, in Fragen des Glaubens, des
Kultus und des Rechts allgemein verbindliche Entscheidungen zu
treffen. Diese bleiben der internationalen altkatholischen
Bischofskonferenz vorbehalten. Die Kongresse und ihre Organe (Kommissionen)

können nur zur Vorbereitung solcher Entscheidungen
beigezogen werden, wie sie auch über solche informiert werden.

b) Die Internationale altkatholische Bischofskonferenz

Als oberstes gemeinsames Organ der altkatholischen Kirchen
Ist die (1889 durch die «Utrechter Konvention» geschaffene)
Bischofskonferenz befugt, in strittigen Fragen des Glaubens und
^er Sitte in verbindlicher Weise Stellung zu nehmen und anderen
Kirchen gegenüber Glaubens- und Grundsatzerklärungen
abzugeben wie auch mit solchen Abkommen abzuschliessen. Grund-
legend für die altkatholische Kirchengemeinschaft wurde die
Utrechter «Glaubenserklärung» vom 24. September 1889, an
deren Endredaktion hauptsächlich Herzog, Reinkens und Reusch

beteiligt waren. An weiteren, allgemein verbindlichen Glaubenserklärungen

sind nur noch zwei erfolgt :die«ErklärungzumDogma
von der leiblichen Himmelfahrt Marias» vom 26. Dezember
l950 (A. Rinkel, A.Küry) und eine Neuformulierung unseres



— 124 —

Standpunktes zur Frage des «Primates in der Kirche» vom
18. Juli 1970 (Rinkel, U.Küry, Brinkhues, Kok, Visser, Stalder,
Küppers, vgl. IKZ 1970, S. 57).

Alle anderen Grundsatz-Erklärungen sind Stellungnahmen
zu Fragen der Ökumene, die naturgemäss auch eine Näher-
präzisierung der altkatholischen Glaubenspositionen in sich schliessen.

Wichtig sind vor allem diejenigen, die unser Verhältnis zur
anglikanischen Kirchengemeinschaft und zur orthodoxen Ostkirche
betreffen :

1. Zur anglikanischen Kirche : im Jahre 1925 wird durch
die Bischofskonferenz die Anerkennung der anglikanischen Weihen
ausgesprochen; 1931 wird die Zustimmung zum Abschluss des Inter-
kommunionabkommens zwischen der anglikanischen und der
altkatholischen Kirche erteilt (Kenninck, A. Küry), 1965 demjenigen
mit den unabhängigen katholischen Kirchen Spaniens, Portugals
und der Philippinen (Rinkel, Jans). In einem längeren Memorandum
nimmt die Bischofskonferenz 1968 Stellung zum anglikanisch-methodistischen

Unionsschema (Rinkel, U. Küry; vgl. IKZ 1969, S. 198ff.).
2. Zur orthodoxen Ostkirche: Die Bischofskonferenz

ernennt 1894 anlässlich des Altkatholiken-Kongresses in Rotterdam
eine altkatholische Theologenkommission und ermächtigt sie zu
Verhandlungen mit der orthodoxen Petersburger Kommission, die
sich bis 1913 hinziehen. Am Kölner Kongress legen die orthodoxen
Gesprächspartner ein Gutachten15 vor, in welchem erklärt wird,
dass eine baldige Einigung möglich sei. 1931 nimmt die
Bischofskonferenz zustimmend Kenntnis vom Bericht der orthodox-altkatholischen

Unionskonferenz von Bonn, an der eine weitgehende
Übereinstimmung in der Lehre festgestellt wurde. Auf Grund der
1967 erneut aufgenommenen Verhandlungen wird im Jahre 1970

dem ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel, Athenagoras L,
durch eine Delegation der Bischofskonferenz eine «Erklärung zum
Filioque» und ein «Glaubensbrief» (Rinkel, U. Küry, Küppers,
Aldenhoven, Oeyen) überreicht, durch die der Dialog mit den
Vertretern der orthodoxen Einzelkirchen freigegeben wird (vgl. IKZ
1971, S. 65ff.). (Fortsetzung folgt)

Basel t Urs Küry

15 Das Cutachten ist abgedruckt im Artikel von U. Küry über «Die
letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission». IKZ 1968, S. 29ff.


	Die internationalen altkatholischen Theologentagungen von 1950 bis 1971

