
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Klaus S.J.Schatz: Kirchenbild und
Päpstliche Unfehlbarkeit bei den
deutschsprachigen Minoritätsbischöfen

auf dem I. Vatikanum.
Universita Gregoriana Editrice.
Roma 1975. 529 S. Lit. 12000.

Diese als 40. Band der Schriftenreihe
«Miscellanea Historiae Pontificiae»
erschienene Arbeit ist aus der Dissertation

des Verfassers hervorgegangen, die
dieser der kirehengeschichtlichen
Fakultät der Gregoriana vorgelegt hat.
Durch dieses hochbedeutsame, auf
einem gründlichen und umfassenden
Quellenstudium beruhende Werk wird
eine empfindliche Lücke in der
Erforschung der theologischen Hintergründe
des Kampfes der deutschsprachigen
Minoritätsbischöfe gegen das
Unfehlbarkeitsdogma geschlossen. Auf diese
Lücke hat schon 1962 Viktor Conzemius

aufmerksam gemacht, dessen
Worte der Verfasser darum an den
Anfang seiner Ausführungen setzt: «Es
ist heute an der Zeit, den deutschen
Bischöfen der minoritären Richtung
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen
und das Anliegen und die Motive ihrer
Opposition ohne falsche Scham
herauszuarbeiten... Eine vorurteilslose
Würdigung dieser Männer, die vor allem ihr
katholisches Anliegen berücksichtigen
niüsste, ist nicht nur ein Wunsch der
Forschung, sondern Erfüllung einer
bisher vorenthaltenen Pflicht der
Gerechtigkeit.»

Wohl sind in den letzten Jahron -
bemerkt der Verfasser in der «Einführung»

(S. 1-58) - Untersuchungen über
einzelne Gruppierungen und Gestalten
der Opposition erschienen, doch gibt es
keine grössere zusammenfassende
Darstellung für die Gruppe der deutschen
und österreichischen Konzilsväter, für
die, wie für keine anderen, theologische
gedenken im Vordergrund standen,
•diesen aber gilt es auf den Grund zu
Sehen. In der bisherigen Forschung
Slnd für die Beurteilung der Konzils-
ttunorität und ihrer Motive im Wesentuchen

drei Thesen ausgearbeitet worden
: 1. Die These des Inopportunismus.

"• Die These der grundsätzlichen
Gegnerschaft. 3. Die Neubewertung auf
Grund des Vatikanums II.

Die These, dass die Minoritätsbischöfe
die Unfehlbarkeitslehre nur

oder hauptsächlich aus Gründen der
Inopportunität ablehnten, hat ihre
Wurzel in den Vorgängen um das Konzil

selbst, vor allem aber in der
Konzilsberichterstattung durch die Presse.
Dabei war von entscheidender Bedeutung

die Berichterstattung Lord
Actons an Döllinger. Nach Acton
bedeutet der Rückzug auf die Frage der
Inopportunität bereits schon die
Kapitulation vor der eigentlichen Frage, vor
der Frage der Wahrheit. Er unterscheidet

scharf zwischen «Inopportunisten»
und «prinzipiellen Gegnern». (Zu den
ersteren rechnet er u.a. Scherr,
Melchers, Ketteier, Förster, Greith, zu den
letzteren Strossmayor, Hefele,
Schwarzenberg, zum Teil auch Rauscher.) Zur
Schaffung der Inopportunitäts-These
trug dann auch das Verhalten vieler
Minoritätsbischöfe nach dem Konzil
bei, die versuchten, ihre Gegnerschaft
auf dem Konzil nachträglich auf
Erwägungen der Inopportunität herunterzuspielen.

Vollends, als die altkatholische
Opposition erwachte und diese den
Minoritätsbischöfen nach ihrer
Unterwerfung Schwäche, Abfall, hierarchisches

Machtstreben vorwarf, setzte
sich die Inopportunitäts-These durch.
Auch Ganderath macht sich die
Inopportunitäts-These in seinem 1905/06
erschienenen Werk über das Vatikanum

I zu eigen. - Den Beginn einer
grundsätzlichen Wende leitet erst F.
Vigener in seinem 1915 erschienenen
Aufsatz «Ketteier und das Vatikanum»
ein. Er vertritt die These der
«grundsätzlichen Gegnerschaft». Nach ihm
haben die führenden Minoritätsbisehöfe

den entscheidenden Inhalt der
Unfohlbarkeitslehre verworfen. «Es
lässt sich von keinem deutschen
Bischofnachweisen, dass er die Dogmatisierung

dieser Lehre nicht um der
Sache, sondern lediglich um der
Inopportunität willen bekämpft hat.» Das
war für die römisch-katholische
Forschung eine Herausforderung, die
wenigstens die Folge hatte, dass sich
ihr die Frage nach den
dogmatischtheologischen Grundlagen des Anti-
Infallibilismus der Konzils-Minorität
deutlicher stellte. Es setzte sich allmäh-



58 —

lieh eine gerechtere Würdigung ihrer
Opposition durch (wie zum Boispiel
in dem 1930 erschienenen Werk von
Butler über das Vatikanum I), während

in den kirchengeschichtlichen
Handbüchern die Inopportunitäts-
These noch lange nachwükte. - Eine
wesentliche Neuorientierung kam erst
zum Durchbruch im Zusammenhang
mit der Bewegung um das IL Vatikanische

Konzil. Bahnbrechend war in dieser

Beziehung Viktor Conzemius mit
seinem im Jahre 1962 erschienenen
Aufsatz: «Acton, Döllinger, Ketteier»;
ebenso Ludwig Lenhart durch seine
Ketteier-Monographie (1967). In diesen

und in vielen seither erschienenen
Arbeiten wird die Komplexität der
Motive der Minoritätsbischöfe deutlicher

herausgearbeitet und eine
Überwindung der bisher geltenden Alternative

angebahnt. Man bemüht sich, die
Stellungnahme der Minoritätsbischöfe
im Sinne einer Hervorhebung der
bischöflichen Kollegialität und einer
Einbettung des Primates in das Gesamtgefüge

der Kirche zu verstehen. Demnach

könnte die Opposition auf dem
Vatikanum I, die man bis jetzt eher als
letztes Rückzugsgefecht eines nun völlig

überwundenen Episkopalismus und
Gallikanismus betrachtete, als Vorhut
und prophetische Sicht dessen bewertet

werden, was sich auf dem Vatikanum

II durchgesetzt hat. Allerdings
wird man - wie der Verfasser bemerkt -
diese neue Beurteilung nicht ohne
Einschränkungen gelten lassen und die
Haltung der Minoritätsbischöfe nicht
allzuleicht für das Vatikanum II
«vereinnahmen» können.

Um die neu entdeckte «Komplexität»
der Motive, die die Minoritätsbischöfe

in die Opposition trieb,
verständlicher zu machen, weist der
Verfasser zuerst die theologischen
Einflüsse nach, denen die meisten von
ihnen unterstanden. Speziell in der
Stellungnahme zum Lehrprimat des
Papstes waren für sie wegleitend:
Möhler, der unter der Voraussetzung
der ursprünglichen Einheit von Papst
und Konzil den Primat in seiner
geschichtlichen Dimension als «Schlussstein

und Einheitsprinzip der Kirche»
sah; dann der Dogmatiker Klee, der
den Primat als die «tätige Mitte» der
Kirche verstand, und der Linzer
Bischof Ziegler, der mit der Lehre vom
«Magisterium Petro-Apostolicum» in

bewusster Ablehnung einer «persönlichen»

Unfehlbarkeit des Papstes die
untrennbare Einheit von Papst und
Bischöfen in dem einen Lehramt
betonte. Auf dem Boden dieser Lehren
waren dio Minoritätsbisehöfe «Papalisten»

und «ultramontan», sio waren es
aber nicht im Sinne der seit 1848
vordringenden extremen, «neo-ultramontanen»

Richtung, die oine maximalo
Konzentrierung der Kirche im Papsttum

erstrebte. Im Hinblick auf diese
Ausgangsposition der Minoritätsbischöfe

gilt es darum vorsichtig zu sein
mit dem Vorwurf, dass sie sich nach
dem Konzil entgegen ihror ursprünglichen

Überzeugung, die durchaus
«papal» war, dem Papst «unterworfen»
hätten.

Nach dieser aufschlussreichen
«Einführung» unternimmt es der Verfasser,
in weitausgreifonder Weise in oinem
I. Hauptteil (S. 62-252) «Das Ringen
(dor Minoritätsbischöfe) um die gemeinsame

Position» vor, während und nach
dem Konzil zu schildern, und im
IL Hauptteil (S. 253-471) «Die
Stellungnahme der einzelnen Bischöfe»
nachzuzeichnen. Ihr Protest erfolgt
einerseits aus der Kirchenverfassung;
man ist bestrebt, den Papst primär als
Haupt des Bischofskollegiums zu
verstehen, so Ketteier, Greith, Schwarzenberg

; oder der Protest wird von der
Geschichte geführt; man will das
päpstliche Lehramt als Organ der con-
sensio ecclesiarum gelten lassen, so
Hefele und zum Teil Rauscher. Auf
keinen Fall ist man gewillt, die
«persönliche», von der Kirche isolierte
Unfehlbarkeit des Papstes anzunehmen.

Indessen würde es zu weit führen,
wollten wir auch nur die Grundlinien
der Stellungnahme der einzelnen
Minoritätsbischöfe, wie sie der Verfasser
minutiös darstellt, nachzeichnen. Wir
müssen uns damit begnügen, kurz die
Schlussfolgerungen zu erwähnen, zu
denen der Verfasser gelangt.

1. Die Fragestellung, ob blosser In-
opportunismus oder grundsätzliche
Gegnerschaft die Minoritätsbischöfe
bestimmte, ist für die moisten von
ihnen inadäquat. Es wäre eher von
theologischen und aussertheologischon
Faktoren in der Motivation ihrer
Opposition zu reden, die im einzelnen
einen je verschiedenen Grad hatten. So
gibt os keine Gegner ohne sachliche
Gründe, doch fällt es schwer, bei ihnen



59

einen kontradiktorischen Widerspruch
zum definierten und heute verbindlichen

Dogma festzustellen. Andrerseits
fehlt es bei den meisten auch nicht an
Erwägungon der Inopportunität. Der
Versuch der bisherigen Forschung,
zwischen einer inopportunistischen und
grundsätzlichen Gegnerschaft zu
unterscheiden, beruht auf einem abstrakten

und ungeschichtlichen Dogmenbegriff,

der sich in zwei Richtungen
auswirkt: Erstens in einem dogmatischen

Fixismus (so bei Ganderath und
Vigener), der voraussetzt, dass die
«päpstliche Unfehlbarkeit» schon vor
und während des Konzils ein eindeutiger

Begriff war ; zweitens in einer
abstrakten und ungeschichtlichen Sicht
der theologischen Wahrheit, die die
geschichtliche Bedingtheit aller
dogmatischen Aussagen übersieht. Von da
aus liegt os nahe, Motive der Inopportunität

von der Frage der Wahrheit
«an sich» zu trennen und zu folgern,
dass die Inopportunisten eigentlich
hätten den Mut haben sollen, die
erkannte Wahrheit - gelegen oder ungelegen

— zu bokennen. Bei aller Komplexität
der Motivo war bei den

Minoritätsbisehöfen ein Kirchonbild im Spiel,
das sich in der Vorliebe für bestimmte,
dogmatisch-okklesiologische Positionen

artikulierte und das als gemeinsame

Wurzel ihrer theologischen und
ausaertheologischen Argumente
bezeichnet werden kann.

2. Entscheidender Hintergrund für
die Opposition war die innerkirchliche
Entwicklung in den sechziger Jahren,
Yot allem die Politik der römischen
•Centrale und des extremen Ultramon-
tänismus, die einerseits auf eine gesteigerte

Zentralisierung der Kirche im
"äpsttum, andrerseits auf eine rein
negative Haltung gegenüber der
Moderne mit ihren Freiheits- und Eman-
zipationsbestrebungen hinauslief. Die
Ideenwelt der Minoritätsbischöfe war
demgegenüber differenzierter. Eigentliche

Vertreter des Liberalismus im
kinne dor Franzosen oder des Kreises
um Döllinger gab es unter ihnen nicht.
tm Vordergrund stand auch für sie das

i
nliegen, sich in doktrinärer Hinsicht

"er Herausforderung des auf Autonomie
drängenden Zeitgeistes durch Dar-

,®Sung des positiven Anspruchs dor
j/ffenbarung zu stellen. Die Kampagne
uf die Unfehlbarkeit des Papstes
°hien ihnen angesichts dieser funda¬

mentalen Bedrohung des christlichen
Glaubens inopportun zu sein. Auch sie
traten zwar für das Autoritätsprinzip
ein, lehnten aber ihr absolutistisches
Verständnis ab. Sie wandten sich gegen
die Vorstellung, dass der Papst die
Quello der Unfehlbarkeit der Kirche
sei. Sie anerkannten in ihm das Organ
der unfehlbar lehrenden Gesamtkirche
und betrachteten seine Lehrentscheidungen

als Siegel und Schlusspunkt
eines vorangehenden gosamtkirchli-
chen Klärungsprozesses. Diesen Prozess

sahen sie aber nicht — wie der
Gallikanismus und die römische Theologie

- auf der Ebene des Rechts,
sondern auf der des Glaubens und der
kirchlichen communio sich vollziehen.

3. Bei den wenigsten Minoritätsbischöfen

ist von Anfang eine dezidiorte
theologische Einstellung zur Unfohl-
barkeitsfrage greifbar, wohl aber - in
verschiedener Stärke - eine bewusste
Opposition zur kirchlichen Ideenwelt,
die auf eine Dogmatisierung der päpstlichen

Unfehlbarkeit drängte. Diese
Opposition war es, die auf dem Konzil
die Minoritätsbischöfe rasch zu einer
engeren Zusammenarbeit führte. Erst
allmählich bildeto sich in dor Konfrontation

mit extrem papal istischen
Auffassungen eine Kongruenz dor anfänglich

disparaten Positionen heraus. Man
legte vor allem Gewicht darauf, dass
die Rückbindung des Papstes und
seiner Entscheidungen an das vorgängige
Zeugnis der Kirche im Dekret deutlich
ausgesagt werde. Durch dio in letzter
Stunde eingereichte, gegen den
Gallikanismus gerichtete Einfügung «ex
sese, non ex consensu ecclesiae»
versteifte sich der Widerstand, weil sie
«den Eindruck erweckte, dass nun doch
eine von der Kirche unabhängige
Unfehlbarkeit definiert werden solle». Die
nachträgliche Annahme des von ihnen
auf dem Konzil abgelehnton Dekretes
durch die Minoritätsbischöfe steht im
Zeichen der Interpretation, die den in
dor letzten Fassung hinzugekommenen
passus über die «auxilia» im Sinne
einer notwendigen Rückbindung des
Papstes an das Glaubenszeugnis der
ganzen Kirche deutete und der Opposition

die Annahme des «ex sese...»
erleichterte.

4. Das Dogma in seiner endgültigen
Formulierung war eindeutig ein Sieg
der Majorität. Ihre Perspektive ist
allerdings mehr juridisch in dem Sinne,



— 60 —

dass es ihr um die kirchenrechtliche
Garantie für die Verbindlichkeit definitiver

päpstlicher Entscheide ging. Das
Anliegen der Minorität war «etwas
anders » gelagert : ihrging es um die
grundlegende dogmatisch-ekklesiologische
Klärung des Wesens küchlicher
Unfehlbarkeit, die zwar' im Papsttum
kulminiert, doch die Beteiligung und
communio der ganzen Kirche voraussetzt.

Damit nimmt das Vatikanum I
an dem fragmentarischen und
perspektivischen Charakter aller kirchlichen
Entscheide teil. Darum kann die ergänzende

Perspektive der Minorität auch
heute nicht als überholt gelten, sondern
sie behält ihre volle Berechtigung. So
kann man sich fragen - schliesst der
Verfasser vorsichtig -, ob sich wenigstens

heute, im Zeitalter des Vatikanums

II, im nachträglichen Verständnis
des Dogmas nicht eine Interpretation
durchzusetzen beginnt (und dazu wird
ein aufschlussreiches Zeugnis aus dem
Schrifttum J.Ratzingers angeführt),
die weitgehend der theologischen Basis
der Minorität auf dem Vatikanum I
entspricht.

Bei aller Anerkennung der historischen

Akribie, mit der die theologischen

und aussertheologischen Motive
des Widerstandes der Minoritätsbischöfe

untersucht werden, drängen
sich, zumal dem altkatholischen Leser

- abgesehen von einigen Zweifeln
an der historischen Darstellung, etwa
an der Feststellung, dass keiner der
Minoritätsbischöfe mit seinem Widerstand

sich in einen kontradiktorischen
Gegensatz zum formulierten Dogma
stellte -, verschiedene, über die rein
historische Fragestellung hinausgehende

Fragen auf, von denen folgende
hier namhaft gemacht seien.

a) Um mit dem zuletzt (unter 4)
Gesagten zu beginnen: Bedeutet der
«Sieg» der Majorität über die Minorität,
wenn er auch ein relativer war, in der
Sache nicht, dass aufdem Vatikanum I
in der Frage der KirchenVerfassung das
Recht über den Glauben, die Jurisprudenz

über das Dogma (wie das Dogma
über die Geschichte) endgültig den Sieg
errungen hat Auch wenn man heute
mit Recht versucht, den Minoritätsbischöfen

mehr Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, und sogar die
Überlegenheit ihres theologischen Denkens
über das ihrer Gegner anerkennt, so
ändert das nichts an der Tatsache, dass

auf dem Vatikanum I der päpstliche
Lehrprimat als allgemeinverbindliches
Dogma tatsächlich von einem recht-
lich-axiomatischen Vorverständnis her
in einer Weise definiert worden ist, die
sich von der Heiligen Schrift und der
Tradition der alten und einen Kirche
her nicht rechtfertigen lässt. Dies aber
hat zur Folge, dass die ursprünglich
dienende und ökumenische Funktion des
Petrus-Amtes in folgenschwerer Weise
verdunkelt worden ist. Es wurde damit
eine ekklesiologische Fehlentscheidung
von grösster Tragweite vollzogen, die
ihren Grund und Kulminationspunkt
in der das ganze Dekret tragenden
Voraussetzung hat, dass es überhaupt
möglich sei, vom Kirchenrecht her eine
«Garantie für die Verbindlichkeit
päpstlicher, beziehungsweise kirchlicher

Lehrentscheidungen» zu statuieren.

b) Zu denken geben muss ferner die
aus der Darstellung des Verfassers klar
hervorgehende Tatsache (die mit dem
eben Gesagten aufs engste zusammenhängt),

dass die Konzilsväter der Majorität
wie auch die der Minorität einem

eindeutig rechtlich-hierarchischen
Küchenbegriff verhaftet blieben. Es fehlt
jede gründlichere neutestamentliche
und patristische Reflexion auf die
Küche als Volk Gottes, wie sie erst das
Vatikanum II gebracht hat. Die Küche
wird einseitig als lehrende und gebietende

Hierarchie verstanden, während
dasKirchenvolk.die inFreiheit hörende
Küche, die - wie die Hierarchie der
Amtsträger - unter dem Walten des
Heiligen Geistes steht, imd dieser
selbst in semer Bedeutung für die ganze
Kirche, überhaupt nicht ernsthaft in
Betracht gezogen werden. Und wenn
der Verfasser feststellt, dass der
Liberalismus, wie ihn ein Döllinger verstand
(der ein theologischer, an der Heiligen
Schrift orientierter «Jenseits-Liberalismus»

war), bei den Minoritätsbischöfen

kaum eine Rolle spielte, so ist
zu fragen, ob nicht das mit ein Grund
war, dass die Minoritätsbischöfe über
ihre «Vorliebe für bestimmte,
dogmatisch-ekklesiologische Positionen »

nicht hinauskamen, Positionen, die
ganz durch die theologische Entwicklung

des 19. Jahrhunderts in Deutschland

geprägt, aber nur wenig durch
neutestamentliche und altkirchliche
Kategorien bestimmt waren Î Von da
aus gesehen, scheint os uns verstand-



(il

lieh zu sein, dass den Minoritätsbischöfen
aufdem Konzil kein entscheidender

Durchbruch gelang und dass ihre feinen
und überfemen Distinktionen, von
denen der Verfasser ein eindrucksvolles,
wenn auch in manchem peinliches Bild
entwirft, ohne dauernde Wükung blieben.

c) Das ist auch der Punkt, an dem
sich der altkatholische Widerstand von
dem der Minoritätsbischöfe deutlich
abhebt. Es ist an und für sich begreiflich,

dass in einer Darstellung, die sich
auf die Untersuchung des Kirchenbildes

der Minoritätsbischöfe beschränkt,
der altkatholische Protest nur am Rande
und nur in den stark polemischen
Äusserungen der Anfangszeit (bei Döllinger,

Friedrich, Schulte) zur Sprache
kommt, und dass der Verfasser ihnen
«Übertreibungen» vorwirft. Es wüd
aber zu wenig beachtet, dass auch der
altkatholische Widerstand einen sehr
bestimmten ekklesiologischen Hintergrund

hat. (Das bedeutende Werk F.
Pinsterhölzls : Die Kirche in der Theologie

Ignaz von Döllingers bis zum
L Vatikanum [siehe unsere Besprechung

in der IKZ 3/1975, S.207L] war
dem Verfasser, wie er bedauernd
feststellt, noch nicht zugänglich). Vom
Widerstand der Minoritätsbischöfe
unterscheidet sich der altkatholische
hauptsächlich dadurch, dass er sich
einerseits auf die Heilige Schrift und
die Urtradition der Kirche, andrerseits
auf die Freiheit des an diesen beiden
Instanzen sich orientierenden Gewissens

beruft. Dazu nur wenige Zeugnisse:

Als sich nach dem Konzil ein
Einvernehmen mit den Minoritätsbischöfen

als aussichtslos erweist, erklärt
der Kirchenrechtler Schulte: «Jetzt
kann man nur seinem eigenen Gewissen
folgen. Gottes Wort über alles!» Der
Ineologo H. Reusch erklärt seinem
•Bischof: «Das katholische Gewissen
^erbietet uns die Annahme der beiden
Lehren (vom Universalepiskopat und
der Lehrunfehlbarkeit des Papstes),
*eil sie der Schrift und der Tradition
der alten Kirche widersprechen, an die
*ir als katholische Priester und Theologen

gebunden sind. » Und als es darum
geht, bis zu der noch immer erhofften
Verständigung mit einem Teil der
Minoritätsbischöfe eine vorläufige eigene
Kirchliche Organisation zu schaffen,
gibt der Theologe J. Langen die Parole
auS: «Die Kirchengewalt liegt virtuell

in der Gemeinde.» Diese sollte also
wieder in ihre alten Rochte eingesetzt
werden. Im Hmtergrund dieser Sicht
stand letztlich der Gedanke an die
Ökumene: nur wo die Heilige Schrift
als prima régula fidei, die Tradition der
alten und einen Küche als deren
authentische Interpretation und die Freiheit

des Gewissens in der Küche und
die Eigenständigkeit der Gemeinde
anerkannt werden, ist eino Wiedervereinigung

der Kirchen möglich und sinnvoll.

Diese Momente fehlen aber in den
ekklesiologischen Erwägungen der meisten

Minoritätsbischöfe, während sie
von den Altkatholiken bewusst in den
Vordergrund gestellt werden. Wenn
das anfänglich - wie obige Zitate
zeigen - nur fragmentarisch geschieht, so
zeigt die spätere Entwicklung dor
altkatholischen Kirchen - zum mindesten
in Holland, Deutschland und in der
Schweiz -, dass sie sich diese Prinzipien
immer bewusster aneigneten und
theologisch tiefer begründeten. Wenn vom
Verfasser naturgemäss nicht zu erwarten

war, dass er auch dieser Entwicklung
näher nachging, so bleibt es die

Aufgabe eines altkatholischen
Kirchenhistorikers, einmal das Kirchenbild der
altkatholischen Väter und die
theologischen Hintergründe ihres Widerstandes

gegen das Vatikanum I in ihrem
biblischen, historischen und systematischen

Zusammenhang gesamthaft zur
Darstellung zu bringen. Urs Küry f

Otto Luchterhandt: Der Sowjetstaat
und die Russisch-Orthodoxe Kirche.
Eme rechtshistorische und
rechtssystematische Untersuchung, Köln
(1976). Verlag Wissenschaft und
Politik. 319 S. (Abhandlungen des
Bundesinstituts fiü ostwissenschaftliche

und internationale Studien,
Band XXX).

Der Vf. hat recht, wenn er
unterstreicht, dass in den meisten Darstellungen

der küchlichen Lage im
Rätebunde die vom Staato geschaffene
Rechtslage zu wenig berücksichtigt
wird (dazu vgl. auch S. 81ff.). Er holt
das in der vorliegenden, sehr gediegenen

Arbeit nach und ist sich dabei im
klaren darüber, dass alles
Staatsküchenrecht in diesem Lande letztlich
dem Bestreben der Partei - «die in
religiösen Fragen nicht neutral ist» -



02

dient, die Religion im Sinne der
marxistischen Lehre zu unterdrücken und
auszurotten. Es handelt sich dabei um
einseitige Verfügungen der staatlichen
Machthaber, die ihre «Gesetze» in keiner

Weise mit den Küchenbehörden
abstimmen oder auf deren Belange
Rücksicht nehmen. Selbst in der Zeit
einer Art von kriegsbedingtem Modus
vivendi zwischen beiden «Partnern»,
1941 bis etwa 1958, bliob das letzte
Ziel unverändert, auch wenn die Küche
damals im staatlichen und also auch
Partei-Interesse geschont wurde und
die Möglichkeit erhielt, sich freier als
früher und später zu entfalten. Dabei
erwies sich, wie sehr das religiöse
Bewusstsein bei den Orthodoxen und
andoren Bekenntnissen, vor allem den
«Evangeliums-Christen und Baptisten»,

lebendig geblieben war. Viele
der vom Staate erlassenen «Gesetze»
sind in ihrem Wortlaut nur schwer
feststellbar, sind nie wirklich veröffentlicht
wordon; sie müssen aus andern Quellen,

Berichten, politischen »Angriffen
gegen die Kirche u.dgl. erschlossen
werden. Für die Stellung, in die das
Blatt (Zurnal) des Moskauer Patriarchats

gedrängt worden ist, ist es sehr
bezeichnend, dass dort von solchen
Gesetzen nie ein Wort verlautet. Diesen

Verfügungen usw. ist der Vf. mit
grossem Spürsinne von der Basis des
im Titel genannten Instituts aus
nachgegangen. Wenn ihm dabei auch nicht
alles zugänglich war (wie er selbst
unterstreicht), so hat er doch wosontlicho
Linien der «Gesetzo», die das Leben dor
Küche(n) immer mehr beengen und
einschränken, klar dargelegt. Das vielfach

erbärmliche Dasein der Küche
kommt klar zum Ausdruck.

Dio Arbeit besteht aus einem
chronologischen und einem systematischen
Teil, der also die Kirchenaufsicht des
Staates und die dafür geschaffenen
Organe darstellt und das Verhältnis
beider zueinander zu ergründen
versucht. Dabei sind die religiösen
Gemeinschaften die einzigen Organisationen,

die Staat und Partei noch als
Gebilde eigener Art neben sich duldon
(müssen). - All diese Feststellungen
werden durch zahlreiche Belege unterbaut,

in denen auch auf vielerlei Literatur
zu Sonderfragen hingewiesen wird.

Dabei finden sich da und dort kleine
Flüchtigkeiten in der Umschrift, etwa
Spitzberg/Spieberg (S.46/62), Samo-

derzavie (so sollte er S.25 heissen),
oder Latsis (S.63), der sich als Lette
Läcis schreibt. - Die verwendeten
Bücher, Zeitschriften, Gesetzessammlungen

usw. werden am Schlüsse noch
einmal aufgeführt; eventuelle Mängel
(etwa bei Übersetzungen) übergeht L.
nicht (z.B. S.256, Anm.21: Briem).
Dagegen enthält die Arbeit kein Register:

ein empfindlicher Mangel, der es
auch sehr schwer macht, die oft recht
nützlichen Angaben zum Leben einzelner

Persönlichkeiten von Fall zu Fall
aufzufindon. Schade!

Bertold Spuler

Ewald Kessler: Johann Friedrich
(1836-1917). Ein ßoitrag zur
Geschichte des Altkatholizismus.
«Miscellanea Bavarica Monaccnsia» —

Dissertationen zur Bayerischen Landes-

und Münchener
Stadtgeschichte, Heft 55. München 1975,
XIII und 545 S. DM 19.80.

Die umfangreiche Dissertation des
altkatholischen Theologen und .Histo¬
rikers Hans Ewald Kessler füllt unter
den neueren, die Goschichto des
Altkatholizismus betreffenden oder auoh
nur zum Teil berührenden Untersuchungen

eine tatsächliche Lücke. Trotz
stets bezeigter Hochschätzung von alt-
katholisehor Seite und bei langsamem
Rückgang dor vielfach negativen
Beurteilung Friedrichs als eines «tendonz-
bostimmten» Historikers auf
römischkatholischer Soite fehlte die Möglichkeit

eines Einblickes in die Quellen für
eine zuverlässige Beurteilung dieser
markanten Gestalt dor ersten altkatholischen

Generation, die so eng mit dem
Münchener Entstehungskreis um
Döllinger verbunden war. Mit Recht
schliesst deshalb schon der Titel das
Persönlich-Biographische mit dem
Allgemein-Geschichtlichen zusammen. Es
geht dorn Verfasser nicht um eine den
Strom dos individuellen Erlebons
nachzeichnende Biographie. Eher könnte
man sagen: Das diesen bestimmten
Lebenslauf betreffende, in erstaunlich
umfassender Weise beigebrachte Material

wird unter dem es umschliessenden
Gesichtspunkt der Anfänge dos Altka-
tholizismus in und um München
verwendet. Dabei mussto die Arbeit nicht
zuletzt auch zu einem Beitrag zur
Döllinger-Forschung werden. Für ihren



03 —

Quellenwert charakteristisch ist es,
dass fast jeder einzelne Satz des Textes
durch eino Information oder eino
Begründung der etwa 2000 Anmerkungen
gestützt ist, die zusammen fast die
Hälfte der 508 Seiten des Hauptteilos
ausmachen. Bemerkenswert ist auch,
abgesehen von der in reichem Mass
benutzten Literatur sekundären Charakters,

das Ausmass der verwerteten
primären Quellen sowohl aus den
Schriften Friedrichs wio aus dorn
handschriftlichen Material einer Reihe von
Archiven, deren Benutzung z.T. in
früherer Zeit altkatholischen
Forschern nicht möglich war. Es wurden
benutzt : in Bonn das Archiv des
Auswärtigen Amtes und das Bischöfliche
Archiv; in Rom das Archivio della
Nunciatura di Monaco und Archivio
Segredo Vaticano ; in Bern das Archiv
des Christkatholischen Bischofs und
die Handschriftenabteilung der
Schweizerischen Landesbibliothek -
Nachlass Eugene Michaud im Besitz
der Christkatholischen Fakultät sowie
das Staatsarchiv Born - Christkatho-
usche Fakultät; vor allem aber die
Archive in München, und zwar des
Gregorianums, der altkatholischen
Gemeinde, der Ludwig-Maximilian-Uni-
Versität und des Ordinariates des
Erzbistums München und Freising sowie
die Archive im Palais des
römischkatholischen Erzbischofs von München-
*reising sowie in der Theatinerkirche
nnd eine Reihe von Nachlässen in der
Handschriftenabteilung der Bayerischen

Staatsbibliothek, dazu das Bayerische

Hauptstaatsarchiv und das
Geheime Staatsarchiv.

So ist ein, wenn auch gelegentlich
etwas zerfliessender, so doch stets
informativer Text entstanden. Dio in
nicht ganz geringer Zahl stehengebliebenen

Druckfohlor habon im Text
allgemein koine sinnstörende Bedeutung,
ob es in bezug auf den weiten Zahlen-
oereich, besonders in den Anmerkungen,

anders steht, konnte nicht nachgeprüft

werden.
Der Aufbau der Darstellung folgt

generell dem Lebensverlauf Friedrichs
om oberfränkischen Heimatort Pox-

dorf über Bamberg, München, Rom,
leder München, Bern und nochmals
ünchen bis in die letzten Jahre wäh-

©nd dos Ersten Weltkrieges. Genau
genommen behandeln die neun Haupt-
oschnitte jedoch jewoils thematisch

einen bestimmten sachbezogenen
Ausschnitt, so dass sich unvermeidliche
Zeitüberschneidungen ergeben. Es
folgen mit wiederum sachbedingten
Unterteilungen in sehr unterschiedlicher
Länge: I. Ausbildung, 1-79; IL
Darstellung von Friedrichs Theologie,
80-121; III. Friedrichs Stellung vor
1870, 122-171; IV. Vatikanum I,
172-269; V. Zerbrechen der Minorität
und Bildung des »Altkatholizismus,
270-414; VI. Friedrich als ordentlicher
Professor, 415 476; VII. Friedrichs
literarische Tätigkeit, 477-491; VIIL
Friedrich in dor Akademie, 492-497;
IX. Altkatholische Gemoinde München,

498-508. Es schliessen sich an:
Die Bibliographie Friedrichs (mit 186
Nummern), 509-524; Bonützto
Archive, 525; Bonützte Literatur, 526-
545; ein Dokumenten-Anhang A1-A38
(40 Seiten) und oin Namenregister von
30 Seiten. Das Fehlen eines wio immer
an sich sehr erwünschten Sachregisters
wird in etwa ausgeglichen durch die
schon erwähnten Unterteilungen der
Hauptabschnitte.

Wegen der Vielfalt der zum Teil
mehr angesprochenen als ausgeführten
Aspekte und Sachverhalte ist es nicht
möglich, hier Einzelheiton der Darstellung

und der Urtoile aus dem überzeugenden

Ganzen herauszugreifen. Es
müsste dann ja stets auf die erwähnte
Verflechtung mit den Quellen
eingegangen werden. Zum Ganzen ist zu
sagen : Die aufeinem bemerkenswerten
Arbeitsaufwand beruhende, übersichtlich

geordnete Darstellung vermittelt
den Eindruck objektiver Auswahl und
unparteiischer Benutzung der Quellen,
dor auch dadurch nicht beeinträchtigt
wird, dass deutlich die ganze Arbeit
von einem persönlichen Engagement
getragen ist. Tatsächlich gab os eino
Reihe von in der Literatur tradierten
Ungenauigkeiten oder Fehlurteilen von
den Quellen her zu berichtigen, wozu
etwa auch dio Vorstellung eines
polemisch verhärtenden Einflusses von
Friedrich auf den Döllinger der Jahre
nach 1870 gehört. Kessler vermag
demgegenüber zu zeigen, dass Friedrich von
seiner Veranlagung hör weniger
polemisch geartet war als Döllinger und
zugleich mehr auf die Genauigkeit in don
Einzelheiten ausgerichtet war als der
weithin in den grossen Zusammenhängen

denkende Lehrer und Freund, dem
er, wie Kessler gelegentlich aufzeigt,



— 64

durchaus nicht unkritisch gegenüberstand.

Von besonderem Interesse ist
auch die genauere Darstellung des
«Berner Intermezzos» 1874/75. Wie in
einem Brennspiegel zusammengefasst
treten hier deutlich die Grundzüge von
Friedrichs Charakter und kirchlicher
Haltimg hervor (vgl. S. 428-450).

Es fehlt in der Darstellung allerdings
auch nicht an gelegentlichen Pointen
von kritisch zugespitzter Schärfe, die
jedoch jeweils nicht ohne sachliche
Begründung gebracht werden und im
ganzen nichts an der Grundhaltung
nüchterner Klarstellung von erweisbaren

Tatsachen her ändern. Inhaltlich
öffnet sich nicht zuletzt hier zum
erstenmal der Einblick in die Zusammenhänge

eines bei allen Höhepunkten,
anerkannten Leistungen und Erfolgen
doch von der Tragik des Nicht-voll-
zum-Zuge-Kommens überschatteten
Lebens, das Friedrich mit anderen
Altkatholiken seiner Generation wie
vor allem Josef Langen, dem Bonner
Neutestamentier und Patristiker,
teilte. Werner Küppers

Archiv für Kirchengeschichte von
Böhmen/Mähren/Schlesien, Band IV,
herausgegeben vom Institut für
Kirchengeschichte von Böhmen/Mähren/Schlesien

e.V., Königstein/Ts.
1976.

Die Beiträge des vierten Bandes des
hier schon früher angezeigten Archivs
sind diesmal auf das 19. und 20.
Jahrhundert konzentriert, einer Epoche,
der das spezielle Interesse des Schriftleiters

K. A. Huber gilt. Er steuert,
zusammen mit J. Dichtl, den einleitenden
und wohl gewichtigsten Beitrag bei,
eme erste Biographie Hermann Dichtls
(1802-1877). Geistig der katholischen
Restauration zugehörig, machte sich
Dichtl einen Namen einerseits als
Förderer der Karitas, etwa durch Berufung
der Barmherzigen Schwestern nach
Prag, und als Propagandist des
Missionsgedankens in Böhmen, andererseits

als Kämpfer gegen den Spätjose-

phinismus imd Gegner der Bolzanisten
und Güntherianer. Die Beurteilung
dieses «böhmischen Hofbauer» wird
wohl auch nach dieser sachlichen
Biographie kontrovers bleiben. Von Huber
stammen weiter ein offenbar zuerst für
die Festschrift Winter geplanter Aufsatz

über Goethe in böhmischen
Klöstern, der sowohl persönliche
Beziehungen als auch die spätere Rezeption
des Dichters beleuchtet, sowie eine
Analyse der Reformvorschläge Kardinal

Schwarzenbergs zum I. Vatikanum,

welche die jüngsten Arbeiten von
K.Schatz (vgl. IKZ 1976, S.128)
glücklich ergänzt. Ebenfalls ins 19.
Jahrhundert gehört eine von H. Bachmann

besorgte Edition von Briefen des
Historikers und Dramatikers Constantin

von Höfler an Ludwig von Pastor.
In die Gegenwart hinein führt eine
Untersuchung von J.Hüttl über die
sudetendeutsche Administratur Passau

1939-1946, eine gerade in ihrer
Leidenschaftslosigkeit überzeugende
Schilderung der leidenden Kirche unter
dem Nationalsozialismus. Zu den grössere

Zeiträume erfassenden Beiträgen
gehört derjenige von F.Machilek,
welcher die Geschichte der Augustiner-
Chorherren in Böhmen und Mähren von
der Blütezeit der Raudnitzer Reform
über den Niedergang in der Hussiten-
zeit und der Reformation bis zur
Auflösung aller Niederlassungen unter
Joseph IL ausführlich und wohldokumentiert

schildert. E.Valasek orientiert

knapp und konzis über die neueste
Forschung zur vita und zum Nachleben
des heiligen Johannes von Nepomuk.
Viele Fragen um diesen umstrittenen
böhmischen Heiligen bleiben nach wie
vor ungelöst. Verdienstvoll ist das
Sammelreferat von V. Kaiser über die
zum Tausend-Jahr-Jubiläum des Prager

Bistums erschienenen nicht weniger

als acht Festschriften. Mit den
abschliessenden Rezensionen und der
Bibliographie erfüllt auch dieser Band
wieder ausgezeichnet seine Funktion
als Orientierungshilfe zur Küchengeschichte

des heute etwas ferngerückten
böhmisch-mährischen Raumes.

Peter Hersche


	Bibliographie

