
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Chronik

Aus der anglikanischen Kirchengemeinschaft

Neue Kirchenorganisation im Nahen und Mittleren Osten. An Epiphanie
1976 wurde in der St.-Georgs-Kathedrale zu Jerusalem mit einem Festgottesdienst

die neugeschaffene sog. «Zentralsynode der Bischöflichen Kirche in
Jerusalem und im Mittleren Osten» proklamiert und eingesetzt. Sie tritt an
die Stelle des früheren Erzbistums Jerusalem, das seit seiner Gründung direkt
dem Erzbischof von Canterbury unterstellt war. Höhepunkt des Festgottesdienstes

vom 6. Januar 1976 war deshalb das Verlesen der in Englisch und
Arabisch verfassten Urkunde, worin das geistliche Oberhaupt der anglikanischen

Kirchengemeinschaft «auf jegliche metropolitane, geistliche und
bischöfliche Jurisdiktion über das Erzbistum Jerusalem verzichtet in der
Absicht, dass die Zentralsynode inskünftig die (von ihm) bisher beanspruchte
Jurisdiktion ausüben soll». Unmittelbar zuvor war der Araber Rt. Rev. Faik
Haddäd als Bischof der neukonstituierten Diözese Jerusalem installiert worden.

Dieses Bistum umfasst die Anglikaner in Israel, Jordanien, Libanon und
Syrien.

Am folgenden Tage begaben sich die Mitglieder dieser neuen Zentralsynode

nach Amman (Jordanien), um ihre erste Session abzuhalten. Ihr
wichtigstes Traktandum war die Wahl des Präsidenten der Synode, der die Funktion

des früheren Erzbischofs übernimmt. Sie fiel auf Rt. Rev. Hassan Deh-
qani-Tafti (Iran). Seine Hauptaufgabe besteht in der Visitation der anderen
Diözesen, um so deren Zusammenhalt zu stärken - unter den bestehenden
starken politischen Spannungen gewiss keine leichte Aufgabe Es handelt sich

um folgende vier anglikanischen Diözesen im Nahen und Mittleren Osten :

Jerusalem mit Jordanien, Libanon und Syrien ; Iran ; »\gypten mit Äthiopien,

Algerien, Libyen und Tunis; Cypern, Persischer Golf mit Irak und
Saudi-Arabien1.

Neue anglikanische Kirchenprovinzen. Im Oktober 1976 weilte der
Erzbischof von Canterbury, Dr. Donald Coggan, im Sudan, wo er am 11. Oktober
in der Kathedrale von Juba die anglikanische Kirche des Sudans offiziell zur
neuen Kirchenprovinz erklärte und den bisherigen Bischof von Juba, Rf. Rev.
Elinana Ngalamu, als ersten Erzbischof des Sudans installierte. Diese
Massnahme ist eine Bestätigung dafür, dass der erbitterte Religionskrieg zwischen
Muslim und Christen, der bis 1972 das Land und seine Bevölkerung terrorisiert

hatte, tatsächlich der Vergangenheit angehört. Präsident Numeiri hatte
zuvor Erzbischof Coggan und seine Begleitung empfangen und ihm dann zum
Flug von Khartum nach Juba sein persönliches Flugzeug zur Verfügung ge-

1 «Church Times» vom ió.Ianuar 1976.



54

stellt. Zu den Feierlichkeiten in der Kathedrale hatten sich mit dem

Vizepräsidenten der Regierung auch führende Muslim und der griechisch-orthodoxe

Bischof von Juba eingefunden2.

Am 27. Februar 1977 fanden ebenfalls unter der Leitung des Erzbischofs

von Canterbury, Dr. Donald Coggan, in der anglikanischen Kathedrale von
Dogura die Feierlichkeiten zur Inauguration der Kirchenprovinz von Papua-
Neuguinea statt. In diesem Gebiet hatte die anglikanische Missionstätigkeit
im Jahre 1891 begonnen. Seither wuchs die Zahl der Anglikaner auf über
100 000. Damit ist diese Kirche die viertstärkste nach der römisch-katholischen,

lutherischen und der vereinigten (hervorgegangen aus dem Zusammenschluss

der Methodisten mit der Londoner Missionsgesellschaft). Früher war
Papua-Neuguinea eine australische Kolonie. Das junge Staatsgebilde hat auf

250000 km2 rund 2,75 Millionen Einwohner, von denen heute noch 85 % in
ländlichen Gebieten wohnen. Da die Anglikaner im Gegensatz zu den anderen
Kirchen auf Papua-Neuguinea an Theologiestudenten längst nicht so hohe

Anforderungen intellektueller Art stellten, fassten sie vor allem bei der

Landbevölkerung Fuss und sind heute im Schul- und Gesundheitswesen führend.
Anderseits wird es wohl noch einige Zeit dauern, bis die Leitung der Kirche

ganz in die Hände von Eingeborenen gelegt werden kann. Gegenwärtig sind

von den fünf Bisehöfen nur deren zwei einheimische. Der erste, von Erzbischof

Dr. D. Coggan (Canterbury) inthronisierte Erzbischof der neuen
Kirchenprovinz, Most Rev. David Hand, besitzt zwar die Staatsbürgerschaft von
Papua-Neuguinea, stammt jedoch aus Yorkshire (England), von wo er 1946
als Missionar in seine jetzige Wahlheimat zog3.

Christenverfolgung in Uganda. Schon seit geraumer Zeit wusste man, dass

in diesem afrikanischen Staat eine willkürliche Terrorherrschaft, verbunden
mit Korruption, herrscht. Immer wieder hörte man auch Vermutungen,
Staatspräsident Idi Dada Amin beabsichtige, die mohammedanische Minorität

zur Alleinherrschaft zu führen, wozu er von seinem Hauptgeldgeber, dem
ebenfalls mohammedanischen Staatspräsidenten Ghadafi (Libyen),
möglicherweise nicht nur ermutigt, sondern geradezu gedrängt werde. - Diese
unerfreulichen Zustände bewogen den anglikanischen Erzbischof von Uganda,
Ruanda-Burundi und Bogo-Zaire, Janani Luwum, zusammen mit 18 weiteren

anglikanischen Bischöfen in einem offenen Brief an Staatspräsident Amin am

5. Februar 1977 gegen die Auswüchse solcher Willkürherrschaft, verbunden
mit häufigen Übergriffen der Sicherheitskräfte, nicht selten mit Foltern und
Morden, zu protestieren. Wenige Tage später wurde der Welt der Tod des

anglikanischen Erzbischofs bekanntgegeben, wobei schon bald klar war, dass

er und die beiden letzten Christen in der Regierung nicht einem Unfall zum

2 «Church Times» v»m 22. Oktober 1976.
3 «Church Times» vom 18. Februar 1977.



— 55 —

Opfer gefallen sind, sondern brutal ermordet wurden4. Eine jüngste
Pressemeldung5 weiss zu berichten, «die anglikanische Kirche Ugandas, die über
80 % der 11,5 Millionen Einwohner des Landes vertritt», stehe allem Anschein
nach vor dem Zusammenbruch. Denn seit der Ermordung von Erzbischof
Luwum seien fünf Diözesan- und zwei Weihbischöfe - ein Drittel der
Kirchenführung - geflohen oder ausgewiesen worden, während die noch im
Lande weilenden zehn Bischöfe als Geiseln festgehalten werden. Da kann man
nur fragen: «Uganda, quo vadis ?»

Anglikanisch-Römisch-katholisches Dokument über «Autorität in der
Kirche». Als die anglikanisch-römisch-katholische Dialogkommission im
Jahre 1968 sich in ersten Gesprächen Rechenschaft gab über das Ausmass
bereits bestehender Übereinstimmung, aber auch über die Hauptpunkte
unterschiedlicher Auffassungen, stellte sie sehr bald fest, dass die gemeinsame
Arbeit vor allem folgenden drei kontroversen Problemen sich zuwenden
müsse: «die Frage der Interkommunion und die damit verbundenen
Probleme von Kirche und Amt» sowie «die Frage der Autorität, ihres Wesens,
ihrer Ausübung und Implikationen». Drei Jahre später erschien dann die
gemeinsame Erklärung (Agreed Statement) von Windsor 1971 über die Eucharistie.

1973 wurde in Canterbury eine solche zum Problem des kirchlichen
Amtes verabschiedet. Und nun folgte nach weiterer dreijähriger Arbeit auf
einer Tagung in Venedig 1976 die Verabschiedung eines gemeinsamen Textes
über «Autorität in der Kirche». Ohne die Bedeutung der beiden vorausgegangenen

Dokumente herabmindern zu wollen, muss doch festgestellt werden,
dass auch im Verhältnis zwischen Canterbury und Rom der neuralgische
Punkt von Anfang an das Problem des Papsttums und seines Primates über die

ganze Kirche war. Indirekt beeinflusste dieses ungelöste Problem natürlich
auch die vorherigen Diskussionen über die Eucharistie und das kirchliche
Amt. Aber vermutlich war es dennoch richtig, in der Behandlung jener ebenfalls

zentralen Aspekte kirchlicher Existenz zunächst ganz offen zu werden für
die unterschiedliche Auffassung des Gesprächspartners und sich so im Geiste
des gegenseitigen Vertrauens schliesslich an den heikelsten Punkt der
bestehenden Trennung heranzuwagen. Zwar vermochte die Gesprächskommission
natürlich nicht restlos alle Schwierigkeiten auszuräumen, die insbesondere
Anglikaner mit der lehrmässigen Auffassung ihrer römisch-katholischen
Mitchristen hinsichtlich der Stellung und Bedeutung des Bischofs von Rom in
der Kirche immer noch haben. Es dürfte jedoch zutreffend sein, wenn im
Vorwort des Dokumentes die Hoffnung ausgesprochen wird, «dass unsere
Analyse diese Probleme in eine richtige Perspektive rückt». Aus Platzgründen
können wir hier nur stichwortartig auf das Dokument verweisen. Seine 26

Paragraphen sind inhaltlich unter folgende Zwischenüberschriften unterge-

* «Church Times» vom 25. Februar 1977.
5 «Der Bund» vom 7.März 1977.



— 56 —

ordnet: Einleitung (i); I. Christliche Autorität (2-3); II. »Autorität in der
Kirche (4-7); III. Autorität in der Gemeinschaft der Kirchen (8-12); IV.
Autorität in Glaubensfragen (13-18); V. Konziliare und primatiale Autorität
(19-23); VI. Probleme und Ausblicke (24-25); VII. Schluss (26).

Aufs Ganze gesehen ergaben die Gespräche einen Konsensus sowohl
hinsichtlich des Wesens und der Notwendigkeit der Autorität in der Kirche
als auch in bezug auf die grundlegenden Prinzipien des Primates. Zu diesem

Punkt wurde im betreffenden Abschnitt (21) u. a. bemerkt, wenn der Primat
wesensgemässer Ausdruck von «episkope» sei, fördere er die «koinonia» (der
Kirche), indem er den Bischöfen in der Aufgabe apostolischer Leitung
sowohl der Ortskirche als auch auf Weltebene helfe. Ein Primas übe jedoch
seinen Dienst nicht isoliert aus, sondern in Kollegialgemeinschaft mit seinen

Bruderbischöfen. «Sein Eingreifen in die Angelegenheiten einer Ortskirche
(gemeint ist hier «Diözese, Metropolie», nicht etwa die einzelne
Ortsgemeinde. D.B.) sollte nicht in einer Art und Weise erfolgen, welche einer

Usurpierung der Verantwortung ihres zuständigen Bischofs gleichkäme. »

Die im Abschnitt (24) monierten Vorbehalte betreffen a) das nach

Meinung nicht nur anglikanischer, sondern auch heutiger römisch-katholischer
Theologen der Sache nach nicht ganz gerechtfertigte Übergewicht, das den

petrinischen Stellen im Neuen Testament im Hinblick auf die Ansprüche des

römischen Stuhles z. T. immer noch beigemessen wird ; b) die Tatsache, dass

Vatikanum I redete von «göttlichem Recht» in bezug auf die Petrusnachfolge.
«Diese Sprache findet in der heutigen römisch-katholischen Theologie keine

eindeutige Interpretation. Wenn dies in dem Sinne zu verstehen ist, dass

damit der Universal-Primat des Bischofs von Rom als Teil von Gottes Plan für
die universale ,koinonia' bejaht werden soll, dann braucht dies kein Grund zur
Kontroverse zu sein. » Doch wenn damit zugleich impliziert werden soll, Rom
könne eine Kirche, die nicht in voller Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom

ist, nicht im vollen Sinne des Wortes als Kirche anerkennen, dann würde hier
eine Schwierigkeit bestehen; c) die Frage der Infallibilität und d) den

Anspruch des Universal-Episkopates des Bischofs von Rom.

Nicht unwichtig ist, was im zweiten Teil von Abschnitt (25) grundsätzlich

über die methodische Arbeit bemerkt wird : «In unsern drei Erklärungen
(über Eucharistie, Kirche und Amt, Autorität in der Kirche. D. B.) haben wir
uns bemüht, hinter die gegensätzlichen und festgefahrenen Positionen

vergangener Kontroversen zurückzugehen. Wir haben versucht, festzustellen,
welches die wirklichen zu lösenden Streitfragen sind. Ganz bewusst haben wir
häufig das Vokabular vergangener Polemiken vermieden, nicht mit der
Absicht, den tatsächlichen Schwierigkeiten aus dem Wege zu gehen, welche sie

verursacht haben, sondern weil die emotionellen Assoziationen, die mit
solcher Sprache verbunden sind, die Wahrheit oft verdunkeln6. » Hans A. Frei

9 «Church Times» vom 10. September 1976, 7. und 21. Januar, 11. Februar 1977;
«One in Christ», Heft 1-2, 1977, S. 147-170.


	Kirchliche Chronik

