Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Aus der anglikanischen Kirchengemeinschaft

Neue Kirchenorganisation im Nahen und Mittleren Osten. An Epiphanie
1976 wurde in der St.-Georgs-Kathedrale zu Jerusalem mit einem Festgottes-
dienst die neugeschaffene sog. «Zentralsynode der Bischéflichen Kirche in
Jerusalem und im Mittleren Osten» proklamiert und eingesetzt. Sie tritt an
die Stelle des fritheren Erzbistums Jerusalem, das seit seiner Griindung direkt
dem Erzbischof von Canterbury unterstellt war. Héhepunkt des Festgottes-
dienstes vom 6. Januar 1976 war deshalb das Verlesen der in Englisch und
Arabisch verfassten Urkunde, worin das geistliche Oberhaupt der anglikani-
schen Kirchengemeinschaft «auf jegliche metropolitane, geistliche und bi-
schéfliche Jurisdiktion tiber das Erzbistum Jerusalem verzichtet in der Ab-
sicht, dass die Zentralsynode inskiinftig die (von ihm) bisher beanspruchte
Jurisdiktion ausiiben soll». Unmittelbar zuvor war der Araber Rt. Rev. Faik
Haddad als Bischof der neukonstituierten Didzese Jerusalem installiert wor-
den. Dieses Bistum umfasst die Anglikaner in Israel, Jordanien, Libanon und
Syrien.

Am folgenden Tage begaben sich die Mitglieder dieser neuen Zentral-
synode nach Amman (Jordanien), um ihre erste Session abzuhalten. Ihr wich-
tigstes Traktandum war die Wahl des Prisidenten der Synode, der die Funk-
tion des friitheren Erzbischofs iibernimmt. Sie fiel auf Rt. Rev. Hassan Deh-
qani-Tafti (Iran). Seine Hauptaufgabe besteht in der Visitation der anderen
Dibzesen, um so deren Zusammenhalt zu stirken — unter den bestehenden
starken politischen Spannungen gewiss keine leichte Aufgabe! Es handelt sich
um folgende vier anglikanischen Diézesen im Nahen und Mittleren Osten:

Jerusalem mit Jordanien, Libanon und Syrien; Iran; Agypten mit Athio-
pien, Algerien, Libyen und Tunis; Cypern, Persischer Golf mit Irak und
Saudi-Arabien!.

Neue anglikanische Kirchenprovinzen. Im Oktober 1976 weilte der Erz-
bischof von Canterbury, Dr. Donald Coggan, im Sudan, wo er am 11. Oktober
in der Kathedrale von Juba die anglikanische Kirche des Sudans offiziell zur
neuen Kirchenprovinz erklirte und den bisherigen Bischof von Juba, Rt. Rev.
Elinana Ngalamu, als ersten Erzbischof des Sudans.installierte. Diese Mass-
nahme ist eine Bestitigung dafiir, dass der erbitterte Religionskrieg zwischen
Muslim und Christen, der bis 1972 das Land und seine Bevolkerung terrori-
siert hatte, tatsichlich der Vergangenheit angehért. Prisident Numeiri hatte
zuvor Erzbischof Coggan und seine Begleitung empfangen und ihm dann zum
Flug von Khartum nach Juba sein persénliches Flugzeug zur Verfiigung ge-

1 «Church Times» vom 16. Januar 1976.



— 54 —

stellt. Zu den Feierlichkeiten in der Kathedrale hatten sich mit dem Vize-
priasidenten der Regierung auch fithrende Muslim und der griechisch-ortho-
doxe Bischof von Juba eingefunden?

Am 27. Februar 1977 fanden ebenfalls unter der Leitung des Erzbischofs
von Canterbury, Dr. Donald Coggan, in der anglikanischen Kathedrale von
Dogura die Feierlichkeiten zur Inauguration der Kirchenprovinz von Papua-
Neuguinea statt. In diesem Gebiet hatte die anglikanische Missionstitigkeit
im Jahre 1891 begonnen. Seither wuchs die Zahl der Anglikaner auf iiber
100000. Damit ist diese Kirche die viertstirkste nach der rémisch-katholi-
schen, lutherischen und der vereinigten (hervorgegangen aus dem Zusammen-
schluss der Methodisten mit der Londoner Missionsgesellschaft). Frither war
Papua-Neuguinea eine australische Kolonie. Das junge Staatsgebilde hat auf
250000 km? rund 2,75 Millionen Einwohner, von denen heute noch 85 9% in
lindlichen Gebieten wohnen. Da die Anglikaner im Gegensatz zu den anderen
Kirchen auf Papua-Neuguinea an Theologiestudenten lingst nicht so hohe
Anforderungen intellektueller Art stellten, fassten sie vor allem bei der Land-
bevilkerung Fuss und sind heute im Schul- und Gesundheitswesen fithrend.
Anderseits wird es wohl noch einige Zeit dauern, bis die Leitung der Kirche
ganz in die Hinde von Eingeborenen gelegt werden kann. Gegenwirtig sind
von den fiinf Bischéfen nur deren zwei einheimische. Der erste, von Erzbi-
schof Dr. D. Coggan (Canterbury) inthronisierte Erzbischof der neuen Kir-
chenprovinz, Most Rev. David Hand, besitzt zwar die Staatsbiirgerschaft von
Papua-Neuguinea, stammt jedoch aus Yorkshire (England), von wo er 1946
als Missionar in seine jetzige Wahlheimat zog?.

Christenverfolgung in Uganda. Schon seit geraumer Zeit wusste man, dass
in diesem afrikanischen Staat eine willkiirliche Terrorherrschaft, verbunden
mit Korruption, herrscht. Immer wieder horte man auch Vermutungen,
Staatsprisident Idi Dada Amin beabsichtige, die mohammedanische Minori-
tat zur Alleinherrschaft zu fithren, wozu er von seinem Hauptgeldgeber, dem
ebenfalls mohammedanischen Staatsprisidenten Ghadafi (Libyen), mogli-
cherweise nicht nur ermutigt, sondern geradezu gedringt werde. — Diese un-
erfreulichen Zustinde bewogen den anglikanischen Erzbischof von Uganda,
Ruanda-Burundi und Bogo-Zaire, Janani Luwum, zusammen mit 18 weiteren
anglikanischen Bischofen in einem offenen Brief an Staatsprisident Amin am
5. Februar 1977 gegen die Auswiichse solcher Willkiirherrschaft, verbunden
mit hiufigen Ubergriffen der Sicherheitskrifte, nicht selten mit Foltern und
Morden, zu protestieren. Wenige Tage spiter wurde der Welt der Tod des
anglikanischen Erzbischofs bekanntgegeben, wobei schon bald klar war, dass
er und die beiden letzten Christen in der Regierung nicht einem Unfall zum

2 «Church Times» vom 22. Oktober 1976.
3 ¢Church Times» vom 18. Februar 1977.



— 55 —

Opfer gefallen sind, sondern brutal ermordet wurden?. Eine jiingste Presse-
meldung® weiss zu berichten, «die anglikanische Kirche Ugandas, die tiber
80 % der 11,5 Millionen Einwohner des Landes vertritt», stehe allem Anschein
nach vor dem Zusammenbruch. Denn seit der Ermordung von Erzbischof
Luwum seien fiinf Diézesan- und zwei Weihbischéfe — ein Drittel der Kir-
chenfiihrung — geflohen oder ausgewiesen worden, wihrend die noch im
Lande weilenden zehn Bischofe als Geiseln festgehalten werden. Dakann man
nur fragen: «Uganda, quo vadis ?»

Anglikanisch-Romisch-katholisches  Dokument iiber «Autoritdt in der
Kircher. Als die anglikanisch-rémisch-katholische Dialogkommission im
Jahre 1968 sich in ersten Gesprichen Rechenschaft gab iiber das Ausmass
bereits bestehender Ubereinstimmung, aber auch iiber die Hauptpunkte un-
terschiedlicher Auffassungen, stellte sie sehr bald fest, dass die gemeinsame
Arbeit vor allem folgenden drei kontroversen Problemen sich zuwenden
miisse: «die Frage der Interkommunion und die damit verbundenen Pro-
bleme von Kirche und Amt» sowie «die Frage der Autoritit, ihres Wesens,
ihrer Ausiibung und Implikationen». Drei Jahre spiter erschien dann die ge-
meinsame Erklirung (Agreed Statement) von Windsor 1971 iiber die Eucha-
ristie. 1973 wurde in Canterbury eine solche zum Problem des kirchlichen
Amtes verabschiedet. Und nun folgte nach weiterer dreijihriger Arbeit auf
einer Tagung in Venedig 1976 die Verabschiedung eines gemeinsamen Textes
uber ¢ Autoritit in der Kirche». Ohne die Bedeutung der beiden vorausgegan-
genen Dokumente herabmindern zu wollen, muss doch festgestellt werden,
dass auch im Verhiltnis zwischen Canterbury und Rom der neuralgische
Punkt von Anfang an das Problem des Papsttums und seines Primates iiber die
ganze Kirche war. Indirekt beeinflusste dieses ungeloste Problem natiirlich
auch die vorherigen Diskussionen iiber die Eucharistie und das kirchliche
Amt. Aber vermutlich war es dennoch richtig, in der Behandlung jener eben-
falls zentralen Aspekte kirchlicher Existenz zunichst ganz offen zu werden fiir
die unterschiedliche Auffassung des Gesprichspartners und sich so im Geiste
des gegenseitigen Vertrauens schliesslich an den heikelsten Punkt der beste-
henden Trennung heranzuwagen. Zwar vermochte die Gesprichskommission
natiirlich nicht restlos alle Schwierigkeiten auszuriumen, die insbesondere
Anglikaner mit der lehrmissigen Auffassung ihrer romisch-katholischen Mit-
christen hinsichtlich der Stellung und Bedeutung des Bischofs von Rom in
der Kirche immer noch haben. Es diirfte jedoch zutreffend sein, wenn im
Vorwort des Dokumentes die Hoffnung ausgesprochen wird, «dass unsere
Analyse diese Probleme in eine richtige Perspektive riickt». Aus Platzgriinden
kénnen wir hier nur stichwortartig auf das Dokument verweisen. Seine 26

p aragraphen sind inhaltlich unter folgende Zwischeniiberschriften unterge-
e

* «Church Times» vom 25. Februar 1977.
% «Der Bund» vom 7. Mirz 1977.



— 5§ —

ordnet: Einleitung (1); I. Christliche Autoritit (2—3); II. Autoritit in der
Kirche (4-7); III. Autoritit in der Gemeinschaft der Kirchen (8-12); IV.
Autoritiit in Glaubensfragen (13-18); V. Konziliare und primatiale Autoritit
(19-23); VI. Probleme und Ausblicke (24-25); VII. Schluss (26).

Aufs Ganze gesehen ergaben die Gespriche einen Konsensus sowohl
hinsichtlich des Wesens und der Notwendigkeit der Autoritit in der Kirche
als auch in bezug auf die grundlegenden Prinzipien des Primates. Zu diesem
Punkt wurde im betreffenden Abschnitt (21) u.a. bemerkt, wenn der Primat
wesensgemisser Ausdruck von «episkopé» sei, férdere er die «koinonia» (der
Kirche), indem er den Bischofen in der Aufgabe apostolischer Leitung so-
wohl der Ortskirche als auch auf Weltebene helfe. Ein Primas {ibe jedoch sei-
nen Dienst nicht isoliert aus, sondern in Kollegialgemeinschaft mit seinen
Bruderbischofen. «Sein Eingreifen in die Angelegenheiten einer Ortskirche
(gemeint ist hier «Didzese, Metropolie», nicht etwa die einzelne Ortsge-
meinde. D.B.) sollte nicht in einer Art und Weise erfolgen, welche einer
Usurpierung der Verantwortung ihres zustindigen Bischofs gleichkime.»

Die im Abschnitt (24) monierten Vorbehalte betreffen a) das nach Mei-
nung nicht nur anglikanischer, sondern auch heutiger rémisch-katholischer
Theologen der Sache nach nicht ganz gerechtfertigte Ubergewicht, das den
petrinischen Stellen im Neuen Testament im Hinblick auf die Anspriiche des
romischen Stuhles z. T'. immer noch beigemessen wird; b) die Tatsache, dass
Vatikanum I redete von «géttlichem Recht» in bezug auf die Petrusnachfolge.
«Diese Sprache findet in der heutigen romisch-katholischen Theologie keine
eindeutige Interpretation. Wenn dies in dem Sinne zu verstehen ist, dass da-
mit der Universal-Primat des Bischofs von Rom als T'eil von Gottes Plan fiir
die universale ,koinonia‘ bejaht werden soll, dann braucht dies kein Grund zur
Kontroverse zu sein.» Doch wenn damit zugleich impliziert werden soll, Rom
konne eine Kirche, die nichtin voller Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom
ist, nicht im vollen Sinne des Wortes als Kirche anerkennen, dann wiirde hier
eine Schwierigkeit bestehen; c) die Frage der Infallibilitit und d) den An-
spruch des Universal-Episkopates des Bischofs von Rom.

Nicht unwichtig ist, was im zweiten Teil von Abschnitt (25) grundsitz-
lich tiber die methodische Arbeit bemerkt wird: «In unsern drei Erklirungen
(aber Eucharistie, Kirche und Amt, Autoritit in der Kirche. D.B.) haben wir
uns bemiiht, hinter die gegensitzlichen und festgefahrenen Positionen ver-
gangener Kontroversen zuriickzugehen. Wir haben versucht, festzustellen,
welches die wirklichen zu l6senden Streitfragen sind. Ganz bewusst haben wir
hiufig das Vokabular vergangener Polemiken vermieden, nicht mit der Ab-
sicht, den tatsichlichen Schwierigkeiten aus dem Wege zu gehen, welche sie
verursacht haben, sondern weil die emotionellen Assoziationen, die mit sol-
cher Sprache verbunden sind, die Wahrheit oft verdunkeln®.» Hans A. Frei

8 «Church Times» vom 10. September 1976, 7. und 21. Januar, 11. Februar 1977;
«One in Christ», Heft 1-2, 1977, S. 147-170.



	Kirchliche Chronik

