Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Artikel: Autoritat im Neuen Testament [Schluss]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autoritit im Neuen Testament *

(Schluss)

Fragt man, wie sich diese Anderung auswirkte und ob noch wei-
tere Anderungen zu beobachten seien, so ist die Antwort ohne grosse
Anstrengung aus den neutestamentlichen Texten zu finden. Die vie-
len Fragen, mit denen sich Paulus in seinen Briefen beschiftigen
muss, werden, wie das Verhiltnis des 1. zum 2.Korinther- bzw.
Thessalonicherbrief zeigt, durch die brieflichen Ausserungen des
Apostels nicht alle ein fiir allemal erledigt. Viele gehen weiter und
erreichen neue Stadien; neue Probleme kommen dazu. Wenn nun
nach dem Tod des Apostels ein Bischof die Gemeinde leiten muss,
so kann er nicht nur wiederholen, was Paulus seinerzeit sagte oder was
jetzt im NT steht; er muss eine neue Anwendung suchen. Erst recht
gilt das, wenn es darum geht, alles was uns begegnet aus dem Chri-
stusercignis, und das Christusereignis im Kontext unserer Welt- und
Lebenserfahrung zu interpretieren. Es treten immer neue Tatbe-
stinde, Erfahrungen und Meinungen auf. Somit muss die Arbeit,
welche die Apostel geleistet haben, immer neu vollzogen werden.
Wenn die Verfasser des Hebrierbriefs, der Pastoralbriefe, der meisten
katholischen Briefe und der Apokalypse zur Kategorie der «Bischéfe »
gehoren — so wie sie hier verstanden ist —, so zeigen sie auf Schritt und
Tritt, dass und wie das gemacht wurde, was ich eben sagte. Das
Christusereignis, das der Bischof dergestalt in neuen Bezugssystemen
zur Sprache bringen muss, kennt er aber nicht aus seiner Augenzeu-
genschaft, sondern aus dem miindlichen, bzw. schriftlichen, also
biblischen Zeugnis des Apostels. Aus Griinden, die sich hier nicht
mehr darlegen lassen — es wiren erkenntnistheoretische, erkenntnis-
geschichtliche und sprachpsychologische Erorterungen erforderlich -,
diinkt uns zuerst, das mache einen grossen Unterschied aus. Dies trifft
aber nicht zu. Der Bischof muss heute aus den biblischen Berich-
ten, die aus einer bestimmten Verstehensweise formuliert sind — dies
scheint die Differenz gegeniiber dem Apostel so gross zu machen —,
die Ereignisse erschauen, deren Bedeutung er in einem heutigen
Bezugssystem auslegen soll. Aber auch der Apostel hatte die Ereig-
nisse nicht unmittelbar zur Verfiigung. Solche Unmittelbarkeit gibt

* Vel. IKZ 1976, Heft 3, SS. 163-175, Heft 4, SS. 224-236.



es gar nicht. Sie zu denken oder zu fordern, heisst fordern, dass so-
wohl Entscheidung als auch Gott nicht sein sollen. Der Apostel ist
Augenzeuge, d.h. er sieht mit seinen Augen; denn er gehort selber
zum Christusereignis. Und dann muss er mit seiner Einsicht — dank
des Heiligen Geistes — die Ereignisse in den Kontext der Welterfah-
rung bringen und umgekehrt.

Damit kann ich nun zusammenfassen und Folgerungen fiir heute
andeuten:

a 1) Der Unterschied zwischen dem Apostel und dem Bischof
erster oder spiterer Generation besteht darin, dass der Apostel Au-
genzeuge der Auferweckung Jesu ist und erstmals die Auferweckung
mit der Person und der Geschichte Jesu und diese mit Welt und Le-
ben derart in gegenseitige Beziehung setzt, dass Menschen darin ihre
eigene, neu gegriindete Wirklichkeit erkennen und ergreifen koénnen,
wahrend die Bischofe nicht Augenzeugen sind und darum das Chri-
stusereignis, dassie fiir ihre Zeit ebenfalls in die vielféltigen Beziehun-
gen setzen miissen, wenn es zum effektiven Zeugnis werden soll, nur
aus dem Zeugnis des Apostels kennen kénnen, also auf den Apostel
angewiesen sind, die Bischéfe erster Generation auf das miindliche
Zeugnis des Apostels, die der spatern Generationen aufsein Zeugnisin
schriftlicher und miindlicher Tradition.

a 2) Im Sinne unserer Eingangsdefinition kénnte man von einer
Autoritit des Apostels nur fiir die Zeit seines Lebens sprechen. Nach
seinem Tod geht seine Autoritit in die Normativitiat!! der Schrift und
der Tradition iiber (vgl. Abschnitt V).

a 3) Sowohl der Apostel als der Bischof ist in der bestehenden
Kirche als Autoritdt (epistemisch und deontisch) anerkannt, aber
nicht nur, weil die Kirche ihrer bedarf, sondern jetzt auch aus Ein-
sicht in die theologische und soteriologische Notwendigkeit der Struk-
tur, des Amtes, der Institution in der Kirche. Aber trotz dieser Aner-
kennung, also trotz des institutionellen Charakters der Autoritéit des
Apostels und des Bischofs in der konstituierten Kirche, behilt ihre
Autorititsausiibung den Charakter des Authentischen. D.h. fiir den
Bischof von heute: er kann nicht im Vertrauen auf die Institution
oder aus Angstlichkeit bloss festhalten und weitergeben wollen, son-
dern er muss die Tradition iiber Jesus Christus in alle die genannten
wechselseitigen Beziige zur stindig sich wandelnden Wirklichkeits-
frage bringen. Man kann sich auf verschiedene Weise gegen diese Ein-

11 Vgl. hiezu den 2. Abschnitt von B V (Die Autoritéit der Bibel).



sicht verfehlen: einmal indem man nicht bedenkt, dass das blosse
Festhalten gar nicht moglich, gar keine Frage des Wollens oder Nicht-
Wollens ist. Denn die Tatbestinde der Welt und die Art, wie wir sie
erfahren und werten, verindern sich stindig. Darum ist, was wir
heute sagen, wenn wir es in zehn Jahren wieder sagen, nicht mehr das-
selbe, da es in einen andern Kontext féallt. Das Ergebnis ist dann, dass
die Rede von Christus als Sache neben der Wirklichkeit und somit als
wertlos erscheint. Das andere Extrem der Verfehlung ist, dass nicht
wechselseitig die Welterfahrung aus dem Christusereignis und das
Christusereignis im Kontext der Welterfahrung interpretiert und so
zugleich die Uberpriifung von beiden vorgenommen, sondern die
Welterfahrung zum Kanon gemacht wird, so dass man, was in der
iiberlieferten Nachricht iiber das Christusereignis nicht zu jenem
Kanon passt, iibersieht, ausklammert oder uminterpretiert. Die Ver-
kiindigung kann dann nur sagen, was man ohnehin schon denkt und
wiirde, wenn dies ganz gelinge, iiberfliissig.

Eine rein institutionelle Autoritat kommt also gar nicht vor.
Es gibt nur folgendes: jedem, der an einen Ort gestellt wird, wo er
Autoritit ausiiben sollte, kommt ein Vorschuss an Erwartung und
Horbereitschaft entgegen. Weiss er dann das eben besprochene
«Authentische » nicht angemessen zu vollziehen — er vollzieht es auf
jeden Fall; die Frage ist nur, ob gut oder schlecht — so entsteht ein
Vakuum, eine Enttiuschung oder eine Erbostheit, da man den Auto-
ritatstrager, obwohl er nicht tut, was er sollte, trotzdem nétig hat.
Die Reaktion kann in solchem Fall verschieden ausfallen: man sagt
etwa, der betreffende habe keine Autoritit, oder man findet die Insti-
tution ungeniigend, oder man lehnt mehr und mehr Institution und
Autoritat tberhaupt ab.

a 4) Wie bei Jesus und beim Missionar ereignet sich auch beim
Bischof erster oder heutiger Generation das Authentische im Medium
der Frage und der Erkenntnis der Wirklichkeit — oder es ereignet sich
gar nicht. Der Umstand, dass authentische Autorititsausiibung im
Medium des Wirklichkeitsverstindnisses geschieht, bietet auch die
Moglichkeit, dass sie intersubjektiv rezipierbar und gemeinschaft-
bildend wird. Wo Intersubjektivitit und Gemeinschaft ausbleiben,
ist vielleicht Autoritit der Uberlegenheit, wahrscheinlicher aber rein
subjektive oder diktatorische, sicher jedoch keine ekklesiale Autori-
tit im Gang; denn nach Joh.17,21 ist die Menschwerdung des Logos
erfolgt, damit alle eins seien in der Partizipation am trinitarischen
Leben. Das Ausbleiben von Intersubjektivitit der Erkenntnis und



WO —

von Gemeinschaftsbildung bei der Verkiindigung, dem besonders
wichtigen Akt authentischer Autoritdtsausiibung, kann also nicht
leicht genommen werden. Die aus der Rezeption entstehende Ge-
meinschaft kann extrem klein sein ; aber sie kann nicht einfach fehlen.
Dass es in biblischer Zeit Zeugen gegeben héatte, die ohne Rezeption
blieben, kénnte schon allein deshalb nicht wahr sein, weil in diesem
Fall nichts von ihnen hétte iiberliefert werden kénnen.

b) Wenn der Apostel in der konstituierten Kirche als Autoritét
anerkannt ist, geschieht dies, wie gesagt, nicht allein darum, weil man
seiner bedarf, sondern aus ekklesiologischer Einsicht. Wo diese Ein-
sicht da ist, ist der Apostel mit der Kirche eins im Geist, im Glauben,
in der Erkenntnis und in der Liebe. Dass die Glieder der Kirche eben-
falls den Geist, den Glauben, die Erkenntnis und die Liebe haben,
wird vom Apostel voll ernst genommen. Es finden sich darum bei ihm
keine autoritdren Sitze oder Argumentationen etwa der Art, dass er
erklarte: «Ich bin der Apostel; ich muss es wissen ; ihr habt es anzu-
nehmen. » Vielmehr: Wenn der Apostel den Glauben und die Erkennt-
nis der Kirchenglieder fiir voll nimmt, muss er den Kirchen zutrauen,
dass sie auftauchende Probleme selber zu losen wissen (so enthéilt
1.Kor.5,2; 6,56-6 den Vorwurf, dass das nicht geschehen ist) und
seinerseits nur miteingreifen, wenn ihn eine Anfrage dazu notigt, wie
es bei den meisten Briefen der Fall ist. Sein Eingreifen besteht dann
auch in erster Linie in einer Mitbeteiligung an der Uberlegung, an der
Diskussion. Die paulinischen Briefe sind darum weithin Diskussions-
beitrige ; wiren sie einseitige Deklarationen, kénnten sie kiirzer sein.
Und seine eingreifenden Uberlegungen setzen meist bei dem Wissen
ein, das beil den Adressaten schon da sein muss und wobei sie behaftet
werden konnen. Daher das hiufige «Oder wisst ihr nicht, dass... ¢ ».
Zweimal sagt er sogar: «Beurteilt selbst, wasich sage!» (1. Kor. 10,15;
11,13). Der Apostel will die Gemeinde nicht in Abhéngigkeit und Un-
miindigkeit halten. Mangel an Miindigkeit wird mit hartem Vorwurf
bedacht (1.Kor.3,1ff; Eph.4,14; Hebr.5,13f). Er sieht den Erfolg
seiner Autorititsausiibung darin, dass die Gemeindeglieder seine
ebenbiirtigen Partner in der Losung der Probleme werden. Gelegent-
lich. und das ist wohl besonders kennzeichnend, sieht er sich veran-
lasst, so nebenher daran zu erinnern, dass immerhin auch er den Hei-
ligen Geist zu haben meint (1. Kor.7,40). Scharf ist der Apostel in-
dessen, wo es darum geht, an die Uberlieferung von Jesus Christus zu
erinnern, welche die Gemeinschaft in Glauben und Erkenntnis be-
griindet.



Laut Apg.20,18-35; 2.Tim.1,13; 3,14 sollen die Bischofe das
Vorbild der Apostel nachahmen. Was vorhin vom Apostel gesagt
wurde, soll also heute vom Bischof getan werden. Es ist freilich nicht
ohne Schwierigkeiten moglich, die Gruppe von Menschen, die heute
nach offentlichem Recht als Kirchgemeinde gilt, als «konstituierte
Kirche » zu betrachten. Aber noch weniger ist es moglich, sie deshalb
als eine Gruppe von Heiden zu behandeln. Gerade wegen der Ver-
schwommenheit dieser Situation ist ein autoritires Verhalten des
Autoritatstrigers erst recht verfehlt. Das durch das Vorbild des
Apostels Gebotene ist auch das Einzige, das Aussicht auf Erfolg hat:
das Authentische der Autorititsausiibung, das jedes auftauchende
Problem, jede Begegnung zu niitzen sucht, um im Medium der Frage
nach der Wirklichkeit Kommunikation zu gewihren und vielleicht
Intersubjektivitat in der Erkenntnis des Glaubens und Gemeinschaft
zu erreichen. Sicherist es kein Erweis dafiir, dass der Autoritéitstrager
seine Autoritiat besonders ernst nimmt, sondern eher ein Zeichen da-
fiir, dass es ihm an authentischer Autoritéit fehlt, wenn er nicht in der
Lage ist, sich sozusagen auf gleicher Ebene mit andern in den Prozess
der Frage nach der Wirklichkeit hineinzugeben. Sogar in den Pasto-
ralbriefen, denen eine Tendenz zu autoritirem Denken nicht leicht
abzusprechen ist (vgl.z. B. die Ausdrucksweise inTit.1, 11-14) und die
vor allem empfehlen, sich auf Diskussionen mit gewissen Leuten gar
nicht einzulassen, wird vom Bischof doch auch Lehr- und Gesprachs-
gabe (um zu «iiberfithren») erwartet.

c¢) Die Ausfithrungen zu a) und b) bezogen sich fast ausschliess-
lich auf die epistemische Autoritat. Eine betrédchtliche Anzahl von
Sétzen in den neutestamentlichen Briefen gehort indes der Ausiitbung
der deontischen Autoritit zu. Darunter ist wiederum ein grosser Teil,
der direkt ethische Probleme betrifft. Eithische Probleme sind in ihrem
Grund aber immer ontologische Fragen, Fragen des Wirklichkeits-
verstindnisses. Das trifft auch fiir das wichtige Gebiet der Pardnese
zu. Darum gelten die bisherigen Ausfithrungen auch fiir dieses Gebiet
der deontischen Autoritét: hochstens kommt hier die Bedeutung des
Vorbildes des Apostels bzw. des Bischofs stirker zum Vorschein.

Etwas anders ist es bei Anordnungen, die, auch wenn sie recht
wichtig sind, doch stirker ins Gebiet pragmatischen Ermessens fal-
len. Da ist der Apostel etwa einmal nicht bereit, solche Fragen zum
Objekt von Erérterungen zu machen (siehe: 1.Kor.11,34; 16, 11f;
7,17). In den Pastoralbriefen sind die Weisungen mit bloss ganz all-
gemeinen oder gar keinen Begriindungen und Erorterungen ziemlich



— 6 —

hiufig, so dass der Eindruck entsteht, der Verfasser ziehe es vor,
schwierige oder langweilige Probleme durch Weisungen zu verdrén-
gen statt durch Uberlegungen aufzuarbeiten.

Ich wiirde aus dem Befund, den ich hier nicht weiter analysieren
kann, fiir die Gegenwart folgende Konsequenzen ziehen: Was zuletzt
als Tendenz in den Pastoralbriefen festgestellt wurde und in der Kir-
che nicht selten iiblich war, Probleme mit Mahnungen zu beseitigen,
statt mit Uberlegungen und Gesprich anzugehen, darf nicht gesche-
hen. Weisungen, in denen es deutlich um die Frage geht, was die
durch Christus konstituierte Wirklichkeit sei, sollten Gegenstand von
Gesprich, gemeinsamer Wahrheits- und Entscheidungsfindung und
damit auch Ort der Gemeinschaftsfindung sein. Wo der Bischof meint
es mit Sachen des pragmatischen Ermessens zu tun zu haben, die er
diskussionslos selber entscheiden soll, soll er, sofern nicht ganz starke
Gegengriinde auftreten, bei seiner Entscheidung bleiben. Keinesfalls
soll das Umgekehrte stattfinden, dass die Ermessensfragen diskutiert
und die Grundfragen stillschweigend verdriangt werden.

d) In der Kirche, die Gemeinschaft und nicht Machtbereich einer
Diktatur ist, kann Autoritatsausiibung zu Konflikten fithren. Schon
bis zum Aussersten ist der Konflikt gediehen, der sich im Galater-
brief zeigt. Im 1. Korintherbrief tritt eine ganze Anzahl sehr gravie-
render Konfliktstoffe in z. T. ziemlich entwickeltem Stadium in
Sicht. Kleinere oder grossere Konfliktherde treten in fast allen neu-
testamentlichen Briefen zutage. Von den meisten dieser Konflikte
lisst sich, weil die notigen Dokumente fehlen, nicht sagen, ob und wie
sie gelost wurden. Wie sie gelost werden konnten und sollfen, wurde
oben unter a) und b) dargetan.

Ein Fall ist nun noch besonders wichtig, der Extremfall, da in
einem Konflikt zwischen dem Apostel und einer Kirche keine Losung
gefunden wird. Auch fiir einen solchen Fall ist derVerlauf nicht belegt.
Im Galaterbrief sind die Dinge jedoch schon so weit gediehen, dass die
nichste Etappe unweigerlich in einem Entweder-Oder bestehen muss:
entweder lassen sich die Galater vom Apostel zur Einsicht ihres Irr-
tums fiihren, oder der Apostel und die Galater werden sich trennen,
wobei der Apostel die Galater als von Christus Abgefallene betrach-
ten muss, wihrend die Galater dem Apostel vielleicht vorwerfen, er
habe Wichtiges vom Glauben weggelassen und das Christ-Sein zu
bequem gemacht.

Solche Konfliktsituationen sind immer wieder vorgekommen und
sind auch heute moéglich. Der Konfliktstoff — er wird meist von den



Konfliktpartnern unterschiedlich gewichtet — braucht nicht einmal
so schwerwiegend zu sein. Die Konfliktpartner wiren heute, wenn
wir die Analogie zum Galaterbrief festhalten wollten, ein Bischof und
eine Kirche. Wenn einerseits eine Entscheidung unausweichlich ist,
andererseits eine Einigung nicht gefunden wird, kénnen andere Bi-
schofe und Kirchen als Ratgeber und Vermittler beigezogen werden.
Aber kein Ratgeber, auch keine Vielzahl von Ratgebern kann letzten
Endes einem andern, weder dem Bischof noch seiner Kirche, die Ver-
antwortung und die Entscheidung abnehmen. Wie Paulus miissen
sowohl der Bischof als auch seine Kirche, die ja ebenfalls in Miindig-
keit voll fiir ihr Tun und Denken selbst verantwortlich ist, ihre Glau-
bensentscheidung durchhalten bis zur Trennung, sofern nicht neue
Einsichten hinzukommen, die etwas anderes eroffnen. Auf keinen Fall
ist es moglich, durch einen formalen Mechanismus die Moglichkeit
solcher Situationen zum voraus beseitigen zu wollen. Ein solcher Ver-
such wiirde die soteriologischen und pneumatologischen Grundlagen
der Kirche mit allem, was oben ausgefiihrt wurde, aufheben.

Wihrend bei den Darlegungen zur Autoritit Jesu ausfiihrlich
auf die Reaktionen der Adressaten der Autorititsausiibung einge-
gangen wurde, ist das jetzt, obwohl es wiinschenswert wire, nicht
moglich. Die Situation ist allerdings auch nicht die gleiche : dort ging
es um die Situation der priméren, rein authentischen Autorititsaus-
ibung, der beim Apostel oder Bischof die Missionssituationentspricht,
wobei die Bedingungen fiir alle Beteiligten hier und dort etwa die-
selben sind. Jetzt handelt es sich um eine Situation, der die Missions-
situation mit ihren Entscheidungen auf seiten der Horer schon vor-
ausgegangen war und eben zur Existenz von Kirchen gefiihrt hatte.
Auch so, also trotz oder gerade wegen dieses Unterschiedes wiire es
wiinschenswert, zu untersuchen, wie in den schon konstituierten
Kirchen auf die Autoritdtsausiibungen des Apostels bzw. des Bi-
schofs reagiert wurde. In den meisten Fallen wire jedoch die Unter-
suchung sehr schwierig oder aussichtslos. Denn es wiirde sich nicht
bloss um je einen Akt von Autorititsausiitbung handeln, der mit einer
Reaktion beantwortet wurde, sondern um einen eventuell lingern
Interaktionsprozess, der durch die beiden Initialakte in Gang ge-
bracht wurde, aber erst vom Abschluss her beurteilt werden kann.
Und dazu fehlen die Dokumente und Quellen. Seltsamerweise ldsst
nicht einmal das Verhiltnis des 2. zum 1. Korintherbrief Schliisse zu,
die fiir unsern Zusammenhang sicher und ausfiihrlich genug wéren.



WP -

Abgesehen von der Sammlung fiir Jerusalem, kommt keine der sehr
wichtigen Fragen, die den 1. Korintherbrief beherrschen, im 2. wieder
vor, jedenfalls nicht so, dass sie sich in ihrem neuen Entwicklungs-
stand identifizieren liessen. So fundamentale Probleme wie die der
Spaltungen, des «anathema Jesus» oder der Totenauferweckung
werden nicht mehr beriithrt. Kann man daraus schliessen, dass sie
eine Klirung erfuhren und die Klarung zur Verstindigung fiihrte ?
Ich nehme das an, weil ich es fiir undenkbar halte, dass die Gemein-
schaft zwischen Paulus und den Korinthern ohne diese Verstindigung
hétte weitergefithrt werden konnen. Und dass sie weitergefiithrt wurde
zeigt trotz neuer Spannungen der 2.Korintherbrief. Fiir unser Pro-
blem aber wire wichtig, wie die Verstindigung erreicht wurde und wie
der Hergang von den Korinthern nachtraglich gesehen und empfun-
den wurde. Die Stellen des 2. Korintherbriefes, die sich in dem Sinn,
der uns hier interessieren wiirde, auf die Losung einer Spannung zu-
riickblicken, 2.Kor.2,5-11; 7,5-16 beziehen sich auf den sog. Zwi-
schen- oder Tranenbrief (7,8). Daraus kann man mit einiger Wahr-
scheinlichkeit etwa folgendes erschliessen: Paulus respektiert die
Miindigkeit und Selbstverantwortung der korinthischen Kirche. Er
gibt zwar seine Meinung deutlich kund, meint aber nicht, dass damit
alles erledigt sei. Er tiberldsst die Entscheidungen voll und ganz der
Gemeinde (2,10f) und wartet nicht ohne Spannung auf ihren Aus-
gang (7,5). Die Gemeinde erkennt ihre Solidaritiét mit dem Apostel
(2,5f; 7,11). Sie merkt endlich, dass er seine Soteriologie, Pneuma-
tologie und Ekklesiologie ernst nimmt und die Briider in Korinth als
Partner behandelt und anscheinend eher die Trennung in Kauf néh-
me, als ihre Selbstverantwortlichkeit und Partnerschaft zu tangieren
(7,11). Die Trauer und dann die Freude auf beiden Seiten scheinen
mir anzudeuten, dass der Vorgang wohl so verlief, wie oben als sach-
gemigss dargelegt wurde, also nicht bloss in Richtung auf Unterwer-
fung, sondern auf Wiedergewinnung und Vertiefung der Gemein-
schaft.

Mehr Auskiinfte iiber diesen Aspekt der Frage scheinen sich mir
aus den Dokumenten des NT nicht gewinnen zu lassen, sofern nicht
eine intensivere Analyse noch mehr zutage férdert. Gleichwohl sei
noch beigefiigt: kein Vorgehen garantiert den IErfolg zum voraus,
sonst wéare gerade wieder aufgehoben, was betont und empfohlen
werden sollte.



1V . Drve Autoritit der qualifizierten Gruppe
Konzil

Im 15. Kapitel der Apostelgeschichte findet sich die Darstellung
des sog. Apostelkonzils. Die Erzédhlung beginnt damit, dass in der
Kirche in Antiochia, wo man sich eben iiber die Erfolge des kiirzlich
von seiner ersten Missionsreise zuriickgekehrten Paulus gefreut hatte,
eine Gruppe aus Judéia auftritt mit der These, dass nur gerettet wer-
den konne, wer zum auserwihlten Volk, also zu Israel gehore. Das
Zeichen der Zugehorigkeit zu Israel sei aber die Beschneidung. Somit
konne nur gerettet werden, wer beschnitten ist. Der Erfolg des Pau-
lus wire insofern noch unvollstéindig und ungewiss, als die Heiden,
welche sich durch seine Predigt hatten bekehren lassen, erst noch die
Beschneidung annehmen miissten. Paulus und Barnabas lehnen
offenbar diese These ab und geraten deshalb mit den Leuten aus
Judda in einen nicht geringen Zwist. Die Kirche von Antiochia be-
teiligt sich an diesem Streit, kommt aber zu keiner Einigung, jeden-
falls nicht in dem Mass, dass man sich in der Lage fiihlte, die Streit-
frage als geklart zu betrachten. Endlich wird beschlossen, Paulus und
Barnabas mit einer antiochenischen Delegation nach Jerusalem zu
schicken.

Mit diesen wenigen Angaben ist eine Menge von Fragen gestellt.
Nur wenige kann ich andeuten, und nur auf eine soll eingegangen wer-
den: Warum lasst die Kirche in Antiochia trotz der eindeutigen Hal-
tung des Paulus einen Streit entstehen ? Billigt sie oder billigt Lukas
dem Paulus die Autoritit nicht zu, die Streitfrage giiltig zu entschei-
den ? Kommt die Idee der Jerusalemreise nur darum auf, weil keine
geniigende Mehrheit fiir die eine oder andere Meinung vorhanden war,
und hétte man bei einer eindeutigen Mehrheit die Sache in Antiochia
selbst entschieden, eventuell anders als in Jerusalem ? Héatte man
nicht eventuell eine Nachbargemeinde zu Hilfe nehmen kénnen ?
Warum ging man gerade nach Jerusalem ? Weil dort die meisten
anerkannten Autorititen zu finden waren ? Nur waren dann bei den
Beratungen die Presbyter und Gemeindeglieder sicher in der Uber-
zahl — spielte also vielleicht der Name und die Tradition der Stadt
Jerusalem eine Rolle ? Hatten alle Beteiligten in Antiochia (die Leute
aus Judia, Paulus und Barnabas, die Glieder der Kirche von Antio-
chia) dieselben Griinde, Motivationen, Erwartungen und dieselben
ekklesiologischen Voraussetzungen fiir ihre Zustimmung zur Jerusa-
lem-Reise, oder lagen die Dinge bei jeder Gruppe anders ? Interessant



— 10 —

ist, dass der Codex D die Sache so darstellt, als wire das, was im
Nestle-Aland-Text als Vorschlag aus der Versammlung erscheint, von
den Leuten aus Judéa gebieterisch verlangt und auf ihr Begehren hin
ausgefiihrt worden, und zwar in der ausdriicklich angegebenen Mei-
nung, dass Barnabas und Paulus dort beziiglich der Streitfrage be-
urteilt («krithoosin ») werden sollten. Abgesehen davon, dass die Les-
art von D allerlei textkritische Schwierigkeiten bietet, ist die Wendung
des Finalsatzes nicht so eindeutig, wie man zunichst meinen konnte.
Es bleibt z. B. offen, ob gemeint ist, dass «Jerusalem » eine Entschei-
dungsbefugnis im Sinne einer richterlichen Kompetenz besitze oder
dass — mehr als allgemeine Erwartung verstanden — «Jerusalem »
Stellung beziehen und so die Sache faktisch entscheiden werde. Si-
cher ist Lukas der Meinung, dass der Entscheidung der Versammlung
in Jerusalem hochste Dignitat zukomme. Ziemlich sicher ist er auch
der Meinung, dass die Dignitdt nicht so gross wire, wenn die Ent-
scheidung allein von Petrus getroffen worden wire. Das geht deutlich
aus der Formulierung von V. 28a und aus dem Umstand hervor, dass
man ein Sendschreiben an eine Reihe von Kirchen ergehen liess.
Und damit ist fir uns die Hauptfrage gestellt: Trifft es zu, dass die in
Apg. 15 erwihnte Versammlung eine grossere Autoritit hatte, als sie
Paulus oder Petrus besassen, und wenn ja, warum ? Die meisten der
Einzelfragen, die im Blick auf Apg. 15 gestellt wurden oder sich noch
stellen liessen, treffen sich, ihrer systematischen Bedeutung nach, in
dieser Hauptfrage. Sie miissen hier unbeantwortet bleiben, sofern
die Antwort nicht in der Behandlung der Hauptfrage impliziert ist.
In Gal.2,1-10 spricht auch Paulus tiber eine Zusammenkunft in Je-
- rusalem, bei der ebenfalls die Frage der Beschneidung eine wesentliche
Rolle spielt. Man nimmt meist an, dass hier und dort dasselbe Ereig-
nis gemeint sei. Es bestehen indessen auch betrichtliche Differenzen.
Setzt man voraus, dass Paulus nur erwiahne, was fiir ihn unter dem
Gesichtspunkt seiner Argumentation wichtig war, so besteht die
Moglichkeit, zwischen seiner Darstellung und der des Lukas keinen
Widerspruch sehen zu miissen. Von Lukas her lisst sich das Problem
aber nicht so beantworten; somit bleiben bedeutende Differenzen.
Nur bei einer von ihnen soll die Darlegung des Paulus aufgezeigt wer-
den, da sie sachlich sehr eng mit der eben formulierten Hauptfrage
zusammengehort.

Aus Griinden, die uns nicht voll durchsichtig sind — der Anlass
ging von den Galatern aus; aber wir wissen nicht genau, was bei ihnen
behauptet wurde —, war es Paulus einerseits ein zentrales Anliegen,



— 11 —

zu beweisen, dass er seine Berufung zum Aposteldienst und den Inhalt
seiner Verkiindigung ausschliesslich durch eine an ihn persénlich er-
gangene Offenbarung Jesu Christi erhalten habe. Dies sucht er durch
den Aufweis darzutun, dass er von jenem Offenbarungstage an bis
zur Zeit seiner allbekannten apostolischen Téatigkeit mit keinem
Menschen, der ihm gegeniiber die Rolle des Vermittlers und Lehrers
des Evangeliums hatte spielen kénnen, lange genug zusammen war.
(Der Beweis funktioniert natiirlich nur bei Leuten, welche die Tatbe-
stinde kennen, auf die Paulus sich beruft, oder sie wenigstens kontrol-
lieren konnen.) Andererseits will er aber auch zeigen, und auch dies in
nachpriifbaren Angaben, dass er mit den fithrenden Leuten in Jeru-
salem durchaus in Kontakt trat und dass von ihnen sowohl das Be-
sondere seiner Berufung als auch seine Verkiindigung als von Gott
gegeben und ihrem eigenen Auftrag gleichwertig anerkannt wurde.
Diese Anerkennung ist ihm sehr wichtig. Obwohl er mit grosster
Scharfe darauf bedacht ist, dass die in der personlichen Offenbarung
des Auferweckten begriindete Eigenstéandigkeit seines Apostolates in
keiner Weise tangiert wird, und obwohl er keine Spur des Gedankens
zuliesse, dass seiner Verkiindigung und den durch ihn Bekehrten ir-
gendetwas fehle, weil er nicht zu den Zwélfen gehorte, spricht er in
Gal.2,2 doch davon, dass er das von ihm den Heiden verkiindigte
Evangelium den Autoritéiten in Jerusalem vorlegte, damit er ja nicht
ins Leere laufe oder schon gelaufen wire. Die Frage ist nun, wie Pau-
lus eine solche Befiirchtung iiberhaupt haben und aussprechen oder
aussprechen und wirklich haben kann. Wenn keine der nachdriicklich
genannten Priamissen und Beweis-Intentionen verletzt und illuso-
risch gemacht werden soll, muss der Ausdruck der Besorgnis ernst
gemeint sein, und dies ist nur méglich, wenn er fiir Paulus auch sach-
lich begriindet ist. Es fallt somit ausser Betracht, dass der Ausdruck
der Besorgnis nur theatralisch oder gar ironisch (im Stil von: «Denkt
einmal, wie schlimm das ware!») gemeint sein konnte oder dass es
sich bloss um eine Besorgnis wegen missionstaktischer Nachteile
handelte. Dies alles bedeutete nimlich, dass er die Autorititen in Je-
rusalem nicht ganz ernst nihme. Wenn er dann trotzdem das Einver-
nehmen mit ihnen sucht, wiirde er unfreiwillig und eben damit um so
mehr ihre faktische Autoritétsiiberlegenheit anerkennen und sich
selbst als unlautern Kerl diskreditieren. Soll aber die Besorgnis ernst
gemeint und sachlich begriindet sein, scheint mir nur folgende Deu-
tung in Betracht zu kommen: Da die Heilstat in Jesus Christus eine
einzige ist, kann die Nachricht von ihr, das Evangelium, auch nur ein



es T e

einziges sein, obschon man sich auf verschiedene Weise iiber deren Be-
deutung Rechenschaft geben kann. Und in jener Heilstat geht es um
die Aufrichtung der Einheit der Menschheit mit Gott. Dies muss sich
darin bestétigen, dass die Apostel Jesu Christi einander gegenseitig
inihrem Dienst und ihrer Botschaft wiederfinden und sich gegenseitig
als Zeugen desselben Evangeliums erkennen und anerkennen kénnen.
Keiner ist Richter iiber den andern. Und es gibt keinen automatisch
wirkenden Mechanismus, der dafiir sorgte, dass sie zwangsweise das-
selbe Evangelium verkiindigten. Sie sind durch Christus ja befreit wor-
den, so kann es solchen Mechanismus nicht geben. So wire es, ab-
strakt gesprochen, moglich, dass sie nicht eins wiren und sich nicht
ineinander wiederfanden. Dann wire das eine Heil, das eine Evange-
lium, die eine Kirche in Frage gestellt. Daher kann Paulusnur hoffen,
zwar mit Gewissheit, aber doch nur hoffen, dass die Autoritidten in
Jerusalem und er sich ineinander wiederfinden, und darum legt er
ihnen das Evangelium vor, das er verkiindigt. Aber es gibt keine Ga-
rantie fiir die Einheit und Gemeinschaft; man kann sie nur erwarten
und muss zusehen und priifen, ob sie sich zeigt. Dieses Wissen kommt
in seiner Besorgnis zum Ausdruck. Und wenn sich dann die Einheit
und Gemeinschaft tatsichlich zeigt, so hat sich zwar am Inhalt des
Evangeliums nichts geindert. Es ist auch nicht «wahrer » geworden.
Und doch macht es einen Unterschied aus, ob sich die Einheit zwi-
schen Paulus und den Jerusalemer Autorititen zeigt oder ob sie sich
nicht zeigt. Wenn sie sich zeigt, so ist das eine Bestitigung fiir die
Wirklichkeit des Evangliums von der Vereinigung Gottes mit den
Menschen in Christus. Dadurch éndert sich auch etwas an der Auto-
ritit jedes der Beteiligten: sie ist neu und insofern vermehrt besti-
tigt, und sie ist dies bei jedem einzelnen von ihnen, weil und indem die
Tatsache ihrer Gemeinschaft die erhthte Bestitigung ist.

In der Darstellung von Apg. 15 erscheint die Rolle des Paulus als
weit geringer. Davon, dass es in erster Linie um die Einheit zwischen
Paulus und den Autorititen von Jerusalem gegangen wiire, ist kaum
etwas zu bemerken. Paulus gibt mit seiner Téatigkeit wohl den Anlass
und Inhalt der Streitfrage ab. Er ist auch einer der Wortfiihrer im
Streit ; aber nur in dessen erster Phase, in Antiochia. Beim Hauptakt
in Jerusalem wird seine Rolle ganz anders gesehen. Es wird erwihnt,
dass er iiber seine Missionsreise und ihre wunderbaren Erfolge be-
richtete. Sein Bericht erscheint aber fast nur als «Beleg-Dokument »
zur Rede des Petrus. Man kann die Apg. aber auch so verstehen, dass
Paulus und der Inhalt seines Berichts den Beratungsgegenstand aus-



machen, womit Paulus selbst fast in die Position eines Angeklagten
gerit. Im Sendschreiben, in dem die Ergebnisse der Aussprache den
Kirchen in Syrien und Kilikien mitgeteilt werden, kommen Barnabas
und Paulus in recht eigentiimlicher Weise vor: sie werden mit hohem
Lob genannt, aber sie sind nicht die Uberbringer des Sendschreibens.
Sie werden von einer Delegation aus Jerusalem begleitet, die auch
den Brief iiberbringt und seinen Inhalt miindlich beglaubigt ; sie be-
glaubigt damit auch das positive Urteil der Jerusalemer Versamm-
lung iiber Paulus und Barnabas. Dies alles besagt wohl: Lukas will
Paulus zwar nicht als Angeklagten darstellen. Im Zentrum der Ver-
sammlung soll die Sachfrage stehen. Mit der Sachfrage wird aber frei-
lich auch eine Beurteilung des Paulus vollzogen Sie fillt mit grossem
Nachdruck positiv aus. Im Unterschied zur Selbstdarstellung des
Paulus in Gal. 2, 1 ff wird Paulus von Lukas also nicht als der gesehen,
der auf Grund einer gottlichen Offenbarung und insofern auf eigenen
Antrieb nach Jerusalem kommt, um von den dortigen Autorititen
eine Stellungnahme zu verlangen. Fiir Lukas war Paulus nicht Pro-
motor, sondern allein oder doch vor allem Gegenstand der Beratung.
Man konnte hinter der Art, wie Lukas die Dinge darstellt, eine
polemische Tendenz gegen Paulinismus vermuten. Angesichts der
Gloriole, mit der Paulus in der Apg. umgeben ist, ist das unwahr-
scheinlich. (fut 20 Jahre nach den Ereignissen bekam Lukas, dem die
Briefe des Paulus nicht bekannt waren, keine Nachrichten mehr dar-
iiber, wie sich die Probleme damals fiir Paulus gestaltet hatten. So
rekonstruierte er sich den Hergang — iiber den Streit um die Beschnei-
dung und die Versammlung in Jerusalem waren wohl vicle Christen
orientiert — nach seinen Erfahrungen und Anschauungen, d.h. als
eine innerkirchliche Auseinandersetzung mit judenchristlichen
rruppen und thre Bewiiltigung an einer durch anerkannte Autori-
titen ausgezeichneten kirchlichen Versammlung. Gerade dadurch
aber tritt die Frage, die uns noch beschéftigen soll, mit um so grosse-
rem (rewicht hervor: wenn Lukas das Problem nicht durch Petrus al-
lein entschieden werden lisst, so ist er doch wohl der Meinung, dass
eine Entscheidung durch eine solche Versammlung grisseres Gewicht
und insofern grossere Autoritit habe, als sie eine Entscheidung allein
durch Petrus haben konnte. Lukas behandelt die Versammlung so-
mit als wesentliches ekklesiales Ereignis. Entsprechend bedeutsam
bleibt die I'rage, inwiefern, warum und in welcher Weise die Ver-
sammlung mehr Autoritit besitze als Petrus allein ?
Bevor wir auf die Frage selber eintreten, seien nur noch drei



—_— 14 —

Beobachtungen festgehalten, die nicht nur durch sich selbst fiir un-
sere Fragen wichtig sind, sondern auch deshalb, weil sie, nachdem
bisher fast nur paulinische oder deuteropaulinische Texte zu Worte
kamen, noch die Sicht des Lukas, der ja sonst nicht immer mit Pau-
lus iibereinstimmt, zum Ausdruck kommen lassen :

1) Nach Apg.15,6 kommen die Apostel und Presbyter zusam-
men, um iiber die Frage zu beraten, also die Vertreter der primér und
der sekundir abgeleiteten Autoritat. Nach V.12 ist aber auch die
«ganze Menge » dabei, und nach V.22 nimmt die ganze Gemeinde an
der Entscheidung teil. — Lukas unterscheidet also wohl zwischen ver-
schiedenen Gruppen von Autoritiatstrigern,ist aber offenbar mit Pau-
lus der Ansicht, dass alle Glieder der Kirche, den Glauben, den Geist
und die Erkenntnis haben und darum verpflichtet und insofern auch
berechtigt sind, an allen Entscheidungen mitzuwirken. Auch er sieht
also die Wirkung wohl ausgeiibter Autoritit darin, dass ihre Adres-
saten zu mitsprachefahigen Partnern werden.

2) Es fallt auf, dass weder im Bericht iiber die Streitphase in
Antiochia noch in dem iiber den Entscheidungsprozess in Jerusalem
eine Wendung vorkommt, die darauf schliessen liesse, dass eine Ab-
stimmung vorgenommen wurde. Dementsprechend erfahrt man auch
nicht, was aus den Gegnern des Paulus geworden ist. Man kénnte
zuerst vermuten, dass sie im Lauf der Gespriache andern Sinnes wur-
den und sich den Autorititen anschlossen. Dass sie im Sendschreiben
mit der Bemerkung, sie hitten ohne Auftrag gehandelt (V.24), er-
wiahnt werden, spricht jedoch eher dafiir, dass sie bei ihrer Opposition
blieben, dass aber die Meinungsbildung in der Kirche von Jerusalem
so ausfiel, dass die Versammlung trotz der gewissen Opposition finden
konnte, sie sei zu einer einmiitigen (V.25) Entscheidung gelangt.
Dass auf diese Weise, in gewisser Hinsicht widerspriichlich berichtet
wird, zeigt, dass es nach Lukas in der Versammlung von Jerusalem
nicht darum ging, eine Kompetenz zur Festsetzung des Glaubens,
also der Wahrheit anzuwenden, wie eine Behorde die Kompetenz Ge-
biihren festzusetzen anwendet, sonst hitte die Abstimmung erwihnt
werden miissen. Eine Kompetenz, in diesem Sinn die Wahrheit fest-
zusetzen, gibt es nicht. Es konnte sich also nur darum handeln, mit
Argumenten und Gesprichen die Wahrheit zu suchen und das Ge-
fundene zu bezeugen, wie es mutatis mutandis auch Paulus in seinen
Briefen tut.

3) Bedeutsam ist, wie Lukas die Hauptetappen des Gesprachs
in Jerusalem sieht: nach der anfinglichen Verwirrung tritt zuerst



— 15 —

Petrus auf und berichtet iiber das, was durch ihn geschehen ist und

was er erfahren hat. Dann berichten Barnabas und Paulus iiber ihre
Erlebnisse. An dritter Stelle gibt Jakobus bekannt, wie er zu einer
Stellungnahme gelangt und wie sie aussicht: er fragt nach dem Urteil
der Heiligen Schrift iiber das Berichtete, d.h.m.a. W. er interpretiert
das Berichtete aus dem Zeugnis der Propheten (implizite tut er auch
das Umgekehrte) und kommt so zu der Meinung, die dann die Mei-
nung der Versammlung wird. Diese Struktur der Etappenfolge findet
sich auch in allen Apostelreden der Apg. Sie besagt: Die Verstindi-
gung und Entscheidung wird im Medium der Erfahrung und der Fra-
ge nach der Wirklichkeit gefunden, indem das Begegnende im Licht
des biblischen Zeugnisses gesehen und das biblische Zeugnis im Bezug
zum Erfahrenen verstanden wird.

Nun erst kénnen wir uns der Hauptfrage zuwenden. Sie ist be-
reits dahin formuliert worden, ob und inwiefern eine Versammlung
wie die von Apg. 15 (und in Analogie dazu ein Konzil) mehr Autoritéat
haben konne als eines ihrer fithrenden Mitglieder, z.B. Petrus. Wir
miissen die Frage aber noch verschérfen und fragen, ob und inwiefern
eine Versammlung, eine Gruppe von Menschen iiberhaupt Autoritit
sein konne. Man wird auf den ersten Blick zwar erstaunt sein, dass ich
diese Verschirfung fiir sinnvoll halte und iiberhaupt eine solche Frage
stellen kann. Denn es gehort sozusagen zu den Selbstverstandlichkei-
ten, dass die Ausserung eines einzelnen Bischofs oder auch die Mei-
nung einer Einzelkirche nicht dasselbe Gewicht habe wie die Ent-
scheidung der sog. «Gesamtkirche », wie es uns auch im politischen
Leben als selbstverstiandlich gilt, dass eine eidgenissische Volksab-
stimmung mehr zu bedeuten habe als eine Abstimmung im Parlament
oder in einem Kanton usw. Die Sache ist indessen schwieriger, als die
Selbstverstindlichkeiten meinen. Eine Schwierigkeit zeigt sich
schon, wenn wir beachten, dass wir in unsern bisherigen Ausfithrun-
gen, wenn von Autoritit Ausiibenden die Rede war,immer einzelne
Menschen vor Augen hatten. Und dies geschah nicht ohne Grund;
denn man wird kaum annehmen, dass ein Ding Autoritit ausiiben
konne. Das Ausiiben von Autoritit setzt immer ein personales Wesen
voraus, das denkt, entscheidet, will, das also Bewusstsein besitzt.
Deshalb ist sicher auch die Frage berechtigt, ob eine Versammlung,
nicht die einzelnen Teilnehmer, sondern die Versammlung als solche,
als Gruppe Bewusstsein habe, und damit ist auch die Frage wohlbe-
griindet, ob eine Gruppe Autoritit haben und ausiiben konne oder
ob es sich, wenn man das meint, nicht nur um eine Tiuschung oder



sz 1B s

eine Unklarheit handle und in Wirklichkeit immer nur Einzelne Au-
toritat ausiiben.

Die Frage ist schwierig zu beantworten ; denn sie lésst sich nicht
als isoliertes Detailproblem erértern, wenn man nicht im Schlepptau
unbewusster Basisentscheidungen dahintreiben will. Mit Recht be-
tont Bochenski, dass das Verstiandnis dieser Sache «von allgemeinen
ontologischen Voraussetzungen abhingig ist». Dies kommt auch im
Text von Apg.15 deutlich zum Ausdruck; denn in V.28 heisst es,
dass «es dem Heiligen Geist und uns gut schien » (das besagt: dass es
als gut und richtig erkannt wurde). Daraus folgt: wenn wir die Frage,
vor der wir jetzt stehen, mit hinreichender Begriindung beantworten
wollten, miissten wir zuerst die Gottesfrage und die ontologische
Frage in ihrer gegenseitigen Beziehung, die anthropologische Frage
in ihrem Zusammenhang mit Ekklesiologie und Soziologie, die er-
kenntnis- und kommunikationstheoretischen Grundfragen und wohl
noch viel anderes beantwortet haben. Das ist mir natiirlich nicht
moglich, soll aber doch gesagt sein, um die Tragweite des Problems
bewusstzumachen und zur Vorsicht gegeniiber vorschnellen Ant-
worten aufzufordern. Meinerseits kann ich bestenfalls einen Beitrag
zu einem Einstiegsversuch vorlegen.

Bochenski meint, dass die Geschichte der Philosophie nur zwei
grosse Ontologien zur Verfiigung stelle, die fiir unsere Frage relevant
sind, die von Aristoteles und Hegel. Da die Ontologie Hegels wie alle
grundséitzlich, also onotologisch evolutionistischen Theorien zu einer
Bedrohung des Individuums (Aufhebung ins Absolute) fiihren,
schliesst sich Bochenski, freilich nicht ohne Anerkennung der
Schwierigkeiten, der Sicht des Aristoteles!® an. Ich sehe mich nicht in
der Lage, die Frage zu beurteilen, ob wirklich noch nie eine Ontologie
ausgefithrt wurde, die fiir unser Problem auch in Betracht kime.
Dennoch kann ich mich weder dem einen noch dem andern anschlies-
sen. Und einfach stumm zu bleiben, ist auch nicht méglich. Denn es

12 Vgl. Bochenski l.c. (Anm. 1) S.31-35, besonders 33. — Gern hiitte ich
mich nach der Tagung in Schwanberg eingehender, als es méglich war, mit der
Frage beschiiftigt, wie es sich mit dem ontologischen Hintergrund verschiede-
ner Meinungen liber die Autoritiit der Gruppe verhalte. Denn m.E. wiire es
notig, die ontologischen Aspekte in den Werken zumindest dieser beiden Philo-
sophen und von Karl Marx aufgearbeitet zu haben (schon allein um seine eige-
nen Thesen hinlédnglich tiberpriifen zu kénnen), wenn man sich in ernst zu
nehmender Weise zu diesem Thema &ussern will. Ich empfinde es als unbefrie-
digend, dass dies nicht geschehen konnte. — Herzlich danke ich Herrn Prof.
Bochenski fiir seine brieflichen Mitteilungen zu diesem Punkt.



— 17 —

ist unvermeidlich, in dieser wichtigen Frage, wenn man sie einmal
gesehen hat, eine Meinung zu haben und Griinde dafiir angeben zu
miissen.

In Ankniipfung an allerlei Ansitze und Anregungen der christli-
chen Tradition, die m. E. nie ausreichend ausgefihrt wurden, suche
ich meinen Einstieg zu gewinnen, indem ich mich bemiihe, die onto-
logischen Aspekte und Implikationen zentraler (ilaubensaussagen
zu erheben und zu entfalten. Dabei soll es sich nicht darum handeln,
einige christliche Thesen iiber die Dinge zu stiilpen. Fiir mich ist es
vielmehrso, dasssich die ontologsichen Folgerungen aus den Aussagen
des Glaubens treffen mit meinen sonstigen philosophischen Iinsichten
— beides bedingt, klirt und entwickelt sich gegenseitig. Ausgang und
Anliegen stellte sich mir u.a. von daher ein, dass ich zur Uberzeugung
gelangte, das christliche Reden von Erlosung miisse immer mehr den
Eindruck erwecken, es befinde sich neben der Wirklichkeit, wenn
es nicht gelingt, ein Verstindnis der Wirklichkeit, eine Ontologie vor-
zulegen, die den gegenseitigen Bezug von Erlosungsaussagen und
Wirklichkeitsverstindnis aufzuzeigen vermag!3. Ich meine darum,
dass eine Ontologie aufzubauen sei aus dem Spannungsverhéltnis
von Schopfung — Erlosung — Vollendung, wobei die Erlosung im
Zentrum stehen miisse und folglich auch die Siinde und das Bose,
welche die Spannungen bis an die Grenze des Nichts treiben, zu be-

13 Auch im NT scheinen mir, im Unterschied etwa zur Gnosis (man analy-
siere z.B. unter diesem Gesichtspunkt den 1.Traktat ,Poimandres* im Corp.
Herm.), die den verschiedenen Typen von Soteriologie zugehoérigen Hinweise
auf das vorausgesetzte Wirklichkeitsverstindnis gerade an den Punkten, die
uns heute Schwierigkeiten machen, weithin zu fehlen. Vorhanden war es
selbstverstiindlich. Vermutlich sahen sich die verschiedenen Sprecher und
Autoren mit ihren Hérern in dieser Sache in einem solchen Einverstiandnis,
dass Naheres nicht notig war. Heute miissen wir diesen Hintergrund rekon-
struieren und zu unsern meist unbewussten ontologischen Voraussetzungen in
Korrelation setzen, wenn die soteriologischen Aussagen die zur Verstehbarkeit
notige Kohérenz erhalten sollen. Da sich Erfahrungen und Wertungen stiindig
indern, muss die Arbeit immer neu geleistet werden. Dass es dabei Konstanten
gibt, denke ich wohl, halte es aber nicht fiir gut, sich zur Arbeitserleichterung
allein an sie zu halten. Sie éndern ihren Stellenwert, wenn andere Faktoren sich
dandern. Im folgenden ist stillschweigend eine Verbindung zwischen einer Re-
konstruktion und meinem heutigen Wirklichkeitsgefiihl vorgenommen, die
vielleicht einigen etwas sagt, den meisten wohl nicht, da auch hieriiber die
Verstiindigung fehlt. Wenn das Reflexionsunternehmen, das hier postuliert
wird, als befremdlich erscheint, kann es nur daran liegen, dass man sich dieser
Aufgabe nicht bewusst ist. Irgendwie wird das Gemeinte aber immer gemacht,
praktisch in jeder Predigt, weil es unvermeidlich ist. Die Art, wie die Erls-
sungsbotschaft ankommt, Erlésung als real bzw. irreal empfunden wird, spricht
aber nicht dafiir, dass die Aufgabe immer gut geldst wiirde.



— 18 —

riicksichtigenseien. In Ausfiihrung dieses Postulates gelangeichzuden
Uberlegungen und Meinungen, die im folgenden angedeutet werden,
wobel ich nur das erwihnen kann, was fiir unser Thema unerlisslich
ist, und das Erwiahnte aus Sitzen besteht, von denen jeder ein scho-
nes Quantum an Explikations-, Anschluss- und Ausfiihrungsproble-
men enthélt und stellt.

Soll das Reden von Erlésung einen Sinn haben, so muss u. a. vor-
ausgesetzt sein, dass es aussergéttliches Sein gibt und dass es dieses
aussergéttliche Sein nur geben kann dank dessen, dass Gott ist und
wie er ist, ferner, dass dieses aussergéttliche Sein in einem partner-
schaftlichen Verhiltnis, d.h. an entscheidender Stelle in Freiheit
ihm gegeniibersteht und ihm in diesem Gegeniiber verbunden ist.
Inhaltlich ausgefiihrt heisst das: aussergottliches Sein gibt es kraft
dessen, dass Gott sich in sich selber auch gegeniiber ist, sein Gegen-
iitber hat und sich selbst mit seinem Gegeniiber, in und mit der Span-
nung zwischen ihm und seinem Gegeniiber will, eint und erhilt.
Kraft dessen also gibt sich Gott und hat Gott auch ein aussergottli-
ches Gegeniiber, dem Gottes alter ego als Logos, Licht und Leben
einwohnt, ihm damit solidarisch ist, dem Gott als sein Ursprung auch
kritisch, richtend gegeniiber bleibt, und das er mit sich und sich mit
ihm in der Spannung zusammenhiilt, die Bewegung und Zukunft
entlasst. Nicht nur das géttliche, sondern auch das aussergottliche
Sein ist trinitarisch konstituiert. Wenn es nicht so wire, konnte Frei-
heit nicht sein, weil sonst das aussergéttliche Sein an der Freiheit und
mit ihr an der Moglichkeit des Bosen zerbrechen miisste.

Das Ritsel der irrational einbrechenden Siinde dndert daran,
dass sie alles verdunkelt und verwirrt und Gott, der ja das Sein kon-
stituiert, also mit ihm verhaftet ist, so in Frage stellt, dass das Nichts
im Seienden Herrschaftsraum erhélt und die Solidaritit Gottes mit
dem Sein nur aufrechterhalten werden kann, indem der Logos in und
mit der Welt und fiir sie in den Siindentod geht.14. Insofern dndert

14 Hier ist fiir mein Empfinden das schwierigste ontologische Problem:
als Raum der Freiheit, der von der Siinde zwar nicht beseitigt, aber doch
besetzt wird, kann die Welt nur durch ein einmaliges bis an die Grenze gehendes
Solidaritétsereignis konstituiert bleiben. Das scheint sich mir tiberall zu be-
stiatigen. Nur vermag ich fiir zahlreiche Gesichtspunkte, die mir wichtig wéren,
nicht anzugeben, wie es im einzelnen zugehen soll. Umgekehrt meine ich sagen
zu mussen, dass eine Ontologie christlich nicht ausreicht, wenn sie diesem Pro-
blem nicht standzuhalten vermag. Oder soll man, wenn dies nicht zu leisten ist,
den Schluss ziehen, dass der Glaube an die Erlésung in Jesus Christus ontolo-
gisch unmoglich sei ?



aber die Siinde nichts, als sie nichts daran zu dndern vermag, dass
das aussergittliche Sein trinitarisch konstituiert bleibt und dadurch
zu leben vermag. Eben darin zeigt sich, dass im Tod Jesu die Solida-
ritit Gottes bis zum Grund vollzogen wurde. — Denn wovon sollte
die Welt sonst leben ? Entweder lebt sie davon, oder sie lebt gar nicht.
Nur dass jetzt alles in dialektischer Weise erfahren werden muss.
Dass wir als bewusste und verantwortliche Wesen auch jetzt nur
leben kénnen, indem der Logos die Welt und uns in ihr als erkennbar
und bis zu einem gewissen Grad verstehbar erhilt, erfahren wir jetzt
immer wieder darin, dass wir den Logos zwar nicht suchen, nicht
sehen, sondern bestreiten und ihm nicht gehorchen und dann schliess-
lich doch wieder zugeben miissen, dass wir nur dank seines In-der-
Welt-Seins zu leben vermochten. Auch der Widerstand gegen Gott
ist nur dank der Gegenwart des Logos moglich. Das Sein im Seienden,
in jedem Seienden ist darum das, was dank der Erlosung auf die Voll-
endung hin erhalten ist und lebt, also das, was in dem alles zur Ge-
meinschaft und Einheit filhrenden Trinitarisch-konstituiert-Sein
steht.

In den beiden letzten Abschnitten wurde immer vom «ausser-
gottlichen Sein » oder von der «Welt » gesprochen. Dabei ist aber zu
bedenken, dass die Welt eine Vielheit ist und nur lebt als ein unabseh-
bar mannigfaltiges Relationssystem zwischen unabsehbar vielen Ele-
menten. Trinitarische Konstituierung bezieht sich in dicser oder jener
Weise auch auf diese Vielheit und ihre Relationen, besonders deutlich
auf den Bereich des Menschen. Der Mensch ist darum kein Einzelwe-
sen, sondern Glied der Menschheit, der Welt, des Seins, und nur in
solcher Gliedschaft kann er auch als Kinzelwesen betrachtet werden.
Er ist immer von Gemeinschaft und Einheit her auf Gemeinschaft
und Einheit hin, und dies immer dank der gittlichen Solidaritit in
Jesus Christus. Dass das Sein trinitarisch konstituiert ist, besagt,
dass der Mensch zuerst als Glied der Welt und der Menschheit und
erst dann als Einzelner Gott gegeniibersteht, wie ja Versohnung Wie-
derherstellung von Gemeinschaft mit Gott und zugleich mit den
Menschen meint. Darum entspricht der Versohnung die Existenz der
Kirche. Gelingen von Gemeinschaft erfordert verantwortliches Han-
deln und setzt es insofern voraus. Und beides, Gemeinschaft und
verantwortliches Handeln, setzen Intersubjektivitit des Verstehens
voraus. Ohne diese Intersubjektivitit wire u.a. Wissenschaft nicht
moglich. Ich bin darum der Meinung, dass Bewusstsein zwar nicht
kollektiv, aber auch nicht allein individuell, sondern intersubjektiv



R .

sei. Unter «Bewusstsein » — es sind viele Probleme mit diesem Aus-
druck verbunden — verstehe ich das, was in uns dadurch entsteht,
dass verschiedene Phinomene mit ihren Tendenzen von aussen oder
von innen so in uns zusammentreffen, dass wir irgendwie gefordert
werden (z. B. etwas zu meinen oder zu tun). Wie ich dazu komme, den
Ausdruck «Bewusstsein » so zu definieren und wie viele Probleme in
dieser Definition impliziert sind, kann, wie ich meine, hier auf sich
beruhen bleiben. Wichtig fiir unsern Zusammenhang ist hingegen
folgendes: bei dem In-uns-Zusammentreffen der Phinomene sind wir
nicht nur passiv, sondern auch aktiv beteiligt. Das zeigt sich daran,
dass ein und dasselbe Phinomen von verschiedenen Menschen je
nach kultureller oder sozialer Zugehorigkeit oder infolge anderer Be-
dingungen auf ganz verschiedene Weise oder sogar als etwas Verschie-
denes oder auch iiberhaupt nicht zur Kenntnis genommen wird. Der
letzte Fall macht besonders deutlich, dass es nicht bloss darum geht,
dass alle zwar dasselbe Phinomen feststellten, dass sich aber nachher
die einen «einen andern Vers dazu machten » als die andern. Es ist
vielmehr so, dass die einen schon etwas anderes beobachten als die
andern, die vielleicht iiberhaupt nichts beobachten. Darum kénnen
die Differenzen und dann der Hass zwischen verschiedenen Gruppen
so abgriindig werden. M.a. W.: was das fiir uns ist, was in uns zusam-
mentrifft, als was es in uns begegnet, ist abhingig von unsern Beob-
achtungsvoraussetzungen, von der Einstellung unseres geistigen
Beobachtungsapparates. Diese Voraussetzungen sind aber im we-
sentlichen nicht individueller Natur,sondern meist das jahrhunderte-
alte Werk von Kulturen oder das erst kiirzlich mit grossen Opfern
durchgesetzte Ergebnis eines ideologischen Kampfes, in beiden Fillen
aber eine soziale Schopfung oder Erwerbung einer breiten kulturellen,
z.B. philosophisch-politischen Entwicklung oder einer eng ge-
schlossenen grossern oder kleinern Gruppe. Individuelles tritt dabei
auch auf. Es kann sich aber als solches nur bilden und abheben auf
Grund des unabsehbar viel grossern und fundamentalern Anteils
des sozial erworbenen Gemeinsamen. Sogar bei den grossen Schop-
fern neuer Voraussetzungen ist das wohl nur graduell verschieden.
Darum also meine ich, dass das Bewusstsein wohl in einem begrenz-
ten Sinn individuell empfunden werde, seiner Natur nach aber sozial
und intersubjektiv sei, und dass, wenn es nicht so wire, Gemeinschaft
nicht sein kénnte.

Wenn ich das Bewusstsein als intersubjektiv bezeichne, so
meint das nicht, dass es allgemein sei. Beispiele sind schon genannt.



e (] s

Es soll nur noch betont sein, dass die Unterschiede und (iegensiitze
des Bewusstseins zwischen verschiedenen Gruppen zerstorerisch gross
sein konnen. (Gemeinsamkeit des Bewusstseins kann beobachtet wer-
den an der Gemeinsamkeit signifikanten offentlichen Verhaltens
oder —etwaineinem Versammlungssaal - an Hinden, Augen, Mienen.
Sie wird als gewiss erfahren in der Entdeckung eines Sich-gegenseitig-
Verstehens, Sich-im-andern-Wiederfindens. Bewusstsein kann auch
auf Gemeinsamkeit hin verindert werden, z. B durch eine Bekehrung.
Wo Gemeinsamkeit des Bewusstseins entdeckt wird, wird individuell
seine Intersubjektivitit erfahren. Geschieht dies in einer Versamm-
lung, so hat es zur Folge und zeigt sich daran, dass jeder Teilnehmer
im Sinn der Versammlung, als ihr Repréisentant zu sprechen, zu den-
ken und zu handeln vermag. In diesem Geschehen ist die Versamm-
lung fiir die betreffende Gruppe Autoritit.

Dies gilt in spezifischer Weise fiir die Versammlung in Jerusalem
und fiir jedes Konzil, das im Sinn der oben verwendeten Terminologie
als authentisches Konzil bezeichnet werden konnte. Das Spezifische
liegt einmal im Gebiet, in dem die Teilnehmer die Einheit zu finden
suchen. Es muss sich um die Erkenntnis dessen handeln, was in der
Erlosung in Jesus Christus zusammengefasst ist und immer neue
Einsichten, Urteile und Handlungen verlangt. In der Findung der
neuen Einsicht muss es zur Neuentdeckung der alten Gemeinsamkeit
des Bewusstseins und zu gegenseitigem Sich-Verstehen kommen, also
zur Intersubjektivitit der Erkenntnis und des Wollens. Und, da es in
der Erlosung um Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott und
den Menschen geht, kann die Intersubjektivitit nicht nur eine wiin-
schenswerte Zutat sein; sie muss, ausgesprochen oder nicht, mit zum
Inhalt der gewonnenen Einsicht gehoren. Wo sich das so ereignet,
dass, wie schon gesagt, jeder Teilnehmer im Sinn der Versammlung
und im Sinn jedes andern Teilnehmers, also in bewusster Intersub-
jektivitit zu sprechen, zu denken und zu handeln vermag, da ist die
Versammlung fiir die Kirche Autoritit geworden. Und da solche Ein-
sicht und Gemeinschaft nur vom und im Heiligen Geist gegeben und
gefunden wird, muss das Konzil seine Entscheidung in Demut mit
den Worten bekannt geben: «Es hat dem Heiligen Geist und uns ge-
fallen » wobei in dem «uns » die Intersubjektivitit angesprochen ist.

Ein Apostel allein kann fiir sein Zeugnis als solches nicht von
vornherein die Intersubjektivitit in Anspruch nehmen. Das kann
er erst, wenn sie sich einstellt. Darum ist dem Paulus so wichtig, dass
die Korinther sein «Bestitigungsbrief» sind (2. Kor. 3,1ff), was sie



dadurch geworden sind, dass bei ihnen die Botschaft des Apostels zur
intersubjektiven Erkenntnis wurde. Darum war ihm auch die oben
besprochene Begegnung mit den Autorititen von Jerusalem wichtig.
Und aus dem allem geht hervor, dass das Konzil im Ereignis-Werden
der Intersubjektivitit!® der alten Erkenntnisse und der neuen Ein-
sicht ein Trager von stirkerer Autoritit ist als ein Apostel allein, weil
die Autoritit des Konzils einen grissern, aktuell-realen Ekklesiali-
titsausweis fiir sich hat. Zum epistemischen Charakter dieser Autori-
tat gehort auch die Moglichkeit der Einsicht in die ekklesiale Realitit
der Intersubjektivitit. Somit ist auch die Frage der Zahl der Teilneh-
mer nicht unerheblich, obwohl sich keine Zahl fixieren lisst. Zu we-
nig und zu viel Teilnehmer kénnen das Ereignis der Intersubjektivi-
tit, und dass es erfahren und festgestellt werden kann, verhindern.
Erst nach Abschluss des konziliaren Geschehens liasst sich feststellen,
ob die Zahl gut war.

Im Unterschied zu dem, was eben vorgetragen wurde, vertritt
Bochenski die Meinung, dass, was als Autoritéit der Gruppe erscheine,
sich auf einzelne Individuen reduzieren lasse. Als kritisches Beispiel
hiefiir wihlt er das Parlament. «Kritisch» ist das Beispiel, weil es
gegen die These Bochenskis zu sprechen scheint. Er argumentiert:
das Parlament hat kein personales Bewusstsein, darum wird, was das
Parlament beschliesst, von seinem Prisidenten festgestellt, prokla-
miert und von den staatlichen Beamten ausgefiihrt. Diese Einzelper-
sonen wirken als Triger der Autoritit und sind es. Bochenski ist aber
selbstverstindlich nicht der Ansicht, ob ein Parlamentsprisident
seine personliche Meinung &ussere oder das Ergebnis einer Parla-
mentsabstimmung feststelle, komme auf dasselbe hinaus. Er unter-
scheidet darum: Triager der Autoritit sind Einzelpersonen. Aber der
Grund ihrer Autorititsausiibung ist eine Regel, die Verfassung, wo-

15 Der Unterschied zwischen dem aktuellen Ereignis der Fintscheidungs-
findung in Intersubjektivitit und dem Text gewordenen Iirgebnis dieses Ereig-
nisses ist nicht leicht zu bestimmen. Vieles ist hier und dort gleich. Fiir unsern
Zusammenhang mag folgendes geniigen: Beim aktuellen Ereignis wird a) die
Intersubjektivitéit konkret erfahren, das Ereignis besteht z.T. in dieser Erfah-
rung, und b) die Beziehungen zu allen in Betracht kommenden Fragen und
Unmnsténden, die meist nur hinsichtlich der engern Thematik bewusstgemacht
und ausgesprochen werden, sonst aber ungenannt, vielleicht auch unbewusst
bleiben, werden einfach faktisch vollzogen. Insofern interpretiert sich, von
innen gesehen, das Ereignis selbst. Fiir die Interpretation des Text gewordenen
Ergebnisses miissen b) die damaligen Beziehungen in einem gewissen Umfang
rekonstruiert und zu heutigen Situationen und Fragen in Korrelation gebracht
und a) die Intersubjektivitit neu gefunden und so gepriift werden.



nach durch Parlamentsabstimmung festzulegen ist, was die betref-
fenden Einzelpersonen als Inhalt ihrer Autoritit zu vertreten ha-
ben!®.

[ch glaube, dass diese Unterscheidung niitzlich und was Parla-
mente und dhnlich strukturierte Gruppen betrifft weithin zutretfend
sel. Denn Parlamentsbeschliisse sind in der Regel Kompromissbe-
schliisse, und die Verfassung verlangt keine volle Intersubjektivitit
hinsichtlich eines Beschlusses als Bedingung seiner Giiltigkeit. Den-
noch bin ich von der Unterscheidung nicht ganz befriedigt, weil die
egrundlegende Intersubjektivitit des Bewusstseins, ohne die ein Par-
lament nicht maglich ist, nicht ithrem Stellenwert nach beriicksich-
tigt ist. Uberdics kann auch ein Parlamentin besondern Augenblicken
einen sehr hohen Grad von Intersubjektivitiit des Bewusstseins er-
langen. Dann steigert sich seine Autoritit so, dass es beinahe selbst
zum Triger der Autoritit wird, obwohl es nicht in sciner Gesamtheit
reden, sondern nur durch Einzelmenschen zu Wort gebracht werden
kann.

Bei einem Konzil ist die Sache insofern anders, als die volle In-
tersubjektivitit des Bewusstseins und damit das Fehlen von Ab-
stimmungen zu den wesentlichen Bedingungen und zum Inhalt der
Losungsfindung gehort, wenn ein Konzil selber Autoritiitstriger sein
soll. Kompromissbeschliisse konnten hier nicht die Regel sein; sie
konnen iiberhaupt nicht vorkommen, wenn das Konzil selber Autori-
tatstriger sein soll. Bei institutionalisierten, reglementarisch wieder-
kehrenden Synoden wird wohl mit beiden Moglichkeiten zu rechnen
sein. In der Regel, d. h. in den statistisch hiutigeren Fillen, werden sie
nur Fragen des Ermessens entscheiden, so dass die Kinzelpersonen,
welche die Entscheidungen ausfiihren, Triger der Autoritit und die
Synode deren Begriindung ist. Es kann aber auch alles eintreten, was
bewirkt, dass die Synode selber Autoritiat wird.

Wenn die Bedingung dafiir, dass ein Konzil selber Triager der

16 Vol e, (Anm. 1) S. 34f. — Auf die Frage, ob die gleichen Uberlegungen
auch fiir ein Konzil gelten sollen, so dass nicht das Konzil, sondern allein der
Papst, der die Konzilsbeschliisse proklamiert, Triiger der Autoritiit seinkoénnte,
und wie dabei das Verhiiltnis von Konzil und Papst zu sehen wiire, geht Bo-
chenski nicht ein. Gehorte das Konzil zu der gemeinsam anerkannten Regel,
welche hinter der Autoritit des Papstes steht ? Aus den oben ausgefiihrten
Griinden meine ich, dass fiir Konzil und Parlament die Dinge in diesem Punkt
sehr verschieden seien. Darum habe ich, was das Konzil betrifft, nicht streng
zwischen Autoritiit und Autorititstriger unterschieden. — ITm {ibrigen wiire es
wohl der Miihe wert. den ontologischen Voraussetzungen der «Abstimmungs-
ideologien» noch weiter nachzugehen.



Autoritiit wird, in der oben beschriebenen vollen Intersubjektivitit
des Bewusstseins gesehen und damit gerechnet wird, dass es dies tat-
sichlich gebe, so legt sich die Befiirchtung nahe, dass auch im Be-
reich dieses Denkens, also im Bereich der Kirche, der einzelne von
«Aufhebung in den absoluten Geist » bedroht sei, und die Kirchen-
geschichte zeigt, dass diese Befiirchtung nicht unbegriindet ist. I'ol-
gende vier Uberlegungen, die zugleich den Bezug zur Gegenwart her-
ausstellen mochten, sollen zeigen, dass Befiirchtungen insofern be-
griindet sind, als man in der Kirche nicht immer im Heiligen Geist
handelt, dass sie aber keinesfalls per definitionem zu erwarten sind,
sondern in scharfem Widerspruch zu einem Handeln im Heiligen
Geist stehen.

1) Wir sind in Christus zur freien Partnerschaft und Gemein-
schaft mit Gott und den Menschen erlést. Die Findung der Erlosungs-
wirklichkeit kann darum nur Geschenk des Geistes und Entschei-
dung in Freiheit, niemals Zwang sein. Das zeigt sich darin, dass es
Gruppen hochgradiger Intersubjektivitit des Bewusstseins gibt, die
das, was wir von Christus und von der Wirklichkeit glauben, ableh-
nen und bekimpfen. Um der Erlosung zur Freiheit willen wird man
im Heiligen Geist nie die Unterdriickung oder Verfolgung solcher
Gruppen wollen kénnen. Man wird sie nicht gerade als Teil der Kirche
in das ekklesiale Selbstverstéindnis oder die Kirchenleitung hinein-
nehmen, wohl aber gegebenenfalls gegen ihre Verfolgung und fiir ihre
Freiheit sich zur Wehr setzen.

2) Die Intersubjektivitit kann nicht angeordnet, sondern nur im
freien Gesprich im Medium der Frage nach der Wirklichkeit gefun-
den werden. Gerade in diesem Prozess, wahrscheinlich nur in ihm,
kann auch das Individuum zu seiner Selbstfindung und Selbstentfal-
tung gelangen. Beides, Findung der Intersubjektivitdt und Selbst-
findung — Selbstentfaltung, gehéren zusammen. Wo das Zweite nicht
ist, ist auch das Erste nicht. So ist das Zweite Test {iir das Erste und
fiir Handeln im Heiligen Geist.

3) Erlosung, Werk des Geistes, Kirche geschehen auf Vollendung
hin und scheinen einen historischen Prozess der Selbstentfaltung des
«absoluten Geistes» zu implizieren. Dies trifft indes nicht zu. Wohl
zeigt jede gegliickte gute Tat, dass Fehler nicht unabéinderlich sein
miissen, sondern vergeben und gebessert werden kénnen, dass es in-
sofern Fortschritt, Vervollkommnung und Verifikation der Vollen-
dungserwartung gibt. Und jede Tat, nicht nur jede Erfindung éndert
die Situation, so dass ein stindiger Wandel entsteht, der stindig



neue Kinsichten des Glaubens in das, was Wirklichkeit sei, erfordert
und neue Entscheidungen. Jede neue Situation bietet die Gelegen-
heit, einen neuen Aspekt der in Christus gegriindeten Wirklichkeit
zu entdecken, und demonstriert so die Moglichkeit von Fortschritt
und Vollendung. Zugleich verlieren frithere Erkenntnisse ihre Strah-
lungskraft und demonstrieren damit, dass wir doch nicht in einem
unabinderlichen Entwicklungslauf der Vollendung entgegengehen??.
Es ist deshalb auch nicht so, dass der letzte Stand immer der dem Ab-
soluten am néchsten stehende wire, jedenfalls nicht in dem Sinn,
dass alles Frithere auf den neusten Stand gebracht und das nicht An-
gepasste mitsamt seinen Tragern beseitigt werden miusste. Im Heili-
gen Geist wird nicht zugelassen, dass man sich iiber seinen oder den
wissenschaftlichen oder den theologischen Stand téuscht und aus
dieser Téuschung in Torheit und Grausamkeit I'ritheres nicht mehr
sieht und Gutes statt Boses beseitigt. Insofern ist der Heilige Geist
kein «absoluter Geist» der Entwicklung.

4) Ein Konzil sucht eine Einsicht und Entscheidung fiir die Fra-
gen seiner Tage. Kiirzere oder lingere Zeit spiter ist die Frage gar
nicht mehr vorhanden, vielleicht gerade infolge der Konzilsentschei-
dung, wie es mit der Frage von Apg.15 der Fall war. Insofern ent-
scheidet dann die Konzilsentscheidung gar nichts mehr. Insofern
hort das Konzil auf, Autorititstriiger zu sein, jedenfalls in dem Sinn,
wie es das im Augenblick der Wahrheits- und Intersubjektivitits-
findung war. Seine Entscheidung wird Text. Daraus folgt aber gar
nicht, dass die Frage, mit der sich das Konzil damals beschiftigte, und
die Einsicht, die es fand, erledigt seien. Daraus folgt ganz im Gegen-
teil, dass keine Frage fiir alle kommenden Zeiten ein fiir allemal for-
muliert und beantwortet werden kann. Obwohl viele dieser Antwor-
ten zum Bekenntnis der Kirche geworden sind, bedeutet das nicht,
dass frithere Zeiten der Kirche von heute etwas vorweggenommen
hitten. Denn das Bekenntnis der Kirche ist nicht direkt identisch mit
den Fragen von heute — gerade das Bewusstwerden der Fragen ist von
grosser Bedeutung — und den Antworten, die wir suchen. Die Frage
aber nach der Wirklichkeit, in deren Medium Kirche und Autoritit
beheimatet sind, stellt sich tiaglich neu und ist immer neu handelnd

17 Sollte mit Begriff und Gedanke der Dogmenentwicklung eine Verbes-
serung oder Vermehrung der Erkenntnis und insofern ein laufender Fortschritt
gemeint sein, kénnte er m. E. nicht akzeptiert werden. Es stellen sich neue
Fragen und verlangen neue Entscheidungen, aber dies macht noch keine Ver-
mehrung der Einsicht aus, nur eine Verinderung.



- 26 —

denkend und redend zu beantworten; das ist der Kampf des Glau-
bens. Zum Verstindnis der neuen Fragen und zum neuen Verstindnis
der Wirklichkeit gehoren immer auch die alten Fragen und Antwor-
ten. Darum sind im ekklesialen Bewusstsein mit dem Zeugnis der
Schrift und der Viter und den neuen Fragen und Antwortversuchen
immer auch die alten Fragen und Antworten verbunden. Wenn die
alten Fragen und Antworten darin fehlten, wire zu befiirchten, dass
das ekklesiale Bewusstsein selber fehle.

V.Die Autoritit der Bibel

An der Sitzung von 1971 in Loéwen lag der Kommission fiir
Glaube und Kirchenverfassung ein Text iiber die Autoritit der Bibel
vor. Bei der Erorterung dieses Textes musste ich nicht ohne Erstau-
nen feststellen, dass einer der anwesenden orthodoxen Theologen
gegeniiber der Rede von der Autoritit der Bibel ein gewisses Unbe-
hagen anmeldete und merken liess, dass ein Ausdruck wie «Autoritiit
der Bibel» doch eigentlich gar nicht moglich sei. Fiir kurze Zeit ent-
stand dadurch eine gewisse Verlegenheit, weil niemand recht wusste,
worum es sich handeln konnte. Die Verlegenheit wurde nicht geklirt,
weil der betreffende Theologe nicht weiter insistierte.

Im Lauf dieser Arbeit ist mir klargeworden, woran der ortho-
doxe Theologe Anstoss genommen hatte. Er war gewohnt, das Wort
«Autoritat » im Sinne der Eingangsdefinition zu gebrauchen, wonach
es nur in Beziehung auf lebendige menschliche Personen verwendet
werden konnte. Im Deutschen, Franzosischen und wohl noch in eini-
gen andern Sprachen kann das Wort auch in Beziehung auf sog.
«ideale Grissen» angewendet werden. So kann man beispielsweise
von der Autoritat des Gesetzes, eines Gesetzes, eines Textes, der oder
einer Tradition oder eben auch von der Autoritit der Bibel reden. In
solchen Féllen beniitzt man das Wort «Autoritit » zur Bezeichnung
des Normcharakters oder, allgemeiner, einfach zur Hervorhebung der
hohen Bedeutung der betreffenden Grisse. Was die Bibel betrifft, wiir-
de man zur Qualifizierung besser keinen Ausdruck mit dem Bestand-
teil «(Norm » verwenden, weil alle derartigen Ausdriicke den Eindruck
erwecken, es handle sich um eine Sammlung von Vorschriften, in
denen irgend jemand festgesztzt hat, was man glauben miisse. Wird
ein Ausdruck benoétigt, der die Stellung der Bibel in der Kirche kenn-
zeichnen soll, konnte man vielleicht von Erst-, Primér- oder Basis-
zeugnis reden. Jedenfalls war der Anstoss jenes Theologen durch eine



Schwierigkeit des Sprachgebrauchs oder der Terminologie verur-
sacht. Diese Schwierigkeit wird sich nicht beheben lassen. Zwar wiire
es praktisch, wenn das Wort «Autoritit » nur im Sinn der Eingangs-
definition verwendet wiirde und man fiir die andern Verwendungsar-
ten andere Ausdriicke wihlte oder bildete. Sowohl im theologischen als
auch erst recht im politischen Gesprich wiirden dadurch einige Ver-
wirrungen gemindert und einige Klirungen aufgenotigt. Aber
schulmeistern niitzt nichts. Wenn etwas einmal Sprachgebrauch ist,
so braucht es schon besondere Umstéinde, die man nicht einfach nach
Wunsch herstellen kann, um eine Anderung herbeizufiihren.

Indessen handelt es sich doch nicht nur um eine Terminologie-
frage. Es kommt ja doch nicht von ungefihr, und es ist auch nicht nur
in dem unprizisen Sprachgebrauch begriindet, wenn von der Auto-
ritiit der Bibel gesprochen wird ; vielleicht hat sogar die Bedeutung der
Bibel diesen Sprachgebrauch verursacht. Denn in der Bibel selbst
fehlt es nicht an Stellen, welche die Bedeutung der Worte des Mose,
der Propheten, der Apostel oder der jetzt bestechenden Bibel hervor-
heben. Man denke nur daran, wie oft einzelne Redeteile im Pentateuch
oder bei den Propheten und gelegentlich auch in Zitaten bei neutesta-
mentlichen Verfassern mit der Wendung «Und Gott sprach » einge-
fithrt werden, oder man beachte Stellen wie 1. Thess. 2,13; 1.Petr. 1,
23-25und 2.Tim. 3,16; 2. Petr.1,19-21.

Um so erstaunlicher ist es, wie in der Bibel selbst, zumal im N'T,
mit der Bibel umgegangen wird. Vor allem ist etwas, das man nun
erwarten mochte, nicht zu finden: es gibt keine IExegesen alttesta-
mentlicher Stellen, die um ihrer selbst willen vorgelegt wiirden, etwa
in der Meinung, dass schon allein durch diec Erklirung ciner Stelle,
die als Wort Gottes eingefiihrt ist, die im betreffenden Text erirterte
Sache selbst vorgestellt und einsichtig gemacht wiire. Exegesen gibt
es freilich sehr viele, aber es wird dabei ganz anders verfahren. Die
Exegese wird durch konkrete Anwendung vollzogen, indem alttesta-
mentliche Worte auf neutestamentliche, vor- oder nachésterliche
Tatbestiinde bezogen werden, wodurch jeweils doppelte, d. h. rezipro-
ke Interpretationenstattfinden. Sokommen,schematischgesprochen,
Aussagen folgender Art zustande: Das, wovon der alttestamentliche
Text spricht, was schon damals im Gang war, ist jetzt in einem neuen
Stadium, im Stadium der Erfillung gegenwiirtig, und ungekehrt:
Das, womit wir neutestamentliche Zeugen heute zu tun haben, wovon
sochen berichtet wurde, das ist gerade das, wovon bereits der und der
alttestamentliche Zeuge gesprochen hatte, nun aber in der Form der



Erfiillung oder als Bestétigung des schon damals Erfahrenen und Be-
richteten. So wird das in neutestamentlicher Zeit Erfahrene identi-
fiziert und erklirt aus der Gottes- und Wirklichkeitserfahrung der
alttestamentlichen Zeit und die Bedeutung und Tragweite der alt-
testamentlichen Aussagen aus den Gottes- und Wirklichkeitserfah-
rungen der Gegenwart verstanden. M.a. W.: es wird im Medium der
Frage nach der Wirklichkeit interpretiert.

Was sich dadurch ereignet, kann man auf zwei verschiedene
Arten formulieren. Man kann sagen: durch die Interpretation der
Gegenwart aus den Alten Testament wird der alttestamentliche
Zeuge zur Autoritat fir die Gegenwart. Man kann auch sagen: durch
die Interpretation der Gegenwart aus dem alttestamentlichen Zeug-
nis wird das Alte Testament zur Begriindung fiir die Autoritéit des
neutestamentlichen Zeugen. Der erste Satz ist ein abkiirzender Aus-
druck fiir den zweiten!8. So oder so ist der Interpret massgeblich an
der Interpretation beteiligt. Er ist entweder ein Interpret durch
Zeugnis oder ein Zeuge durch Interpretation, richtiger, immer beides
zugleich. Fiir die Interpretation neutestamentlicher Texte verhilt es
sich nicht anders. Auch neutestamentliche Aussagen werden nur
durch den Interpreten, der unsere Gegenwart aus der neutestament-
lichen Aussage und die neutestamentliche Aussage in Korrelation zur
Gegenwart erklirt.

Diese Tatbestéinde haben, sofern sie zutreffend festgestellt sind,
nicht unerhebliche Konsequenzen fiir die Gegenwart:

1. Die Bibel ist nicht eo ipso Autoritét. Sie wird es durch die ge-
schilderte Interpretation des Apostels oder des heutigen Zeugen. Ge-
nauer gesagt: die Bibel macht den heutigen Interpreten-Zeugen zur
Autoritit.

Das Reden von der Autoritit der Bibel unter Ausschaltung des
eben Festgestellten macht die Bibel zur Abstraktion, die, wenn die
Ausschaltung ganz gelinge, nur autoritire Prozesse und unmiindige
Anbhingerschaften, aber keine Intersubjektivitat und Gemeinschaft
zu begriinden vermochte.

2. Die Bedeutung, der ekklesiale Stellenwert des Interpreten-
Zeugen muss genau gesehen werden. Gern wird es als Zeichen der De-
mut betrachtet, wenn der Interpret seine Rolle moglichst hinunter-
spielt und so tut, als wire er nur Werkzeug, durch das die Autoritéit
der Bibel selber zu Worte kommt. Das Verfahren ist kontraproduktiv :

18 Vgl. Bochenski l.c. (Anm. 1} 8. 35, unmittelbar vor «Satz 2.6».



N 1

gerade so wird die Auskunft des Exegeten mit dem Wort Gottes iden-
tifiziert, der Exeget zum Herrn der Kirche gemacht und wiederum
der vorhin genannte autoritire Vorgang eingeleitet.

Die Arbeit des Exegeten-Zeugen — jeder Prediger ist das — und
thre ekklesiale Bedeutung muss so klar als moglich herausgestellt
werden, um die Verantwortlichkeit bewusstzumachen und zugleich
an den Ort zu stellen, wo Gesprich und Gemeinschaft moglich wird.

3. Solche Interpreten-Zeugen-Arbeit kann in allen ihren Teilen
nur im Medium der Frage nach der Wirklichkeit vollzogen werden.
So konnen sich aber alle Gemeindeglieder daran beteiligen, kann sie
zu intersubjektiven Erkenntnissen und miindiger handlungsfihiger
Gemeinschaft fithren. Diese Arbeit ist ohne das Moment des Authen-
tischen nicht moglich, wihrend andererseits gerade so das Zeugnis der
Schrift und der Viter immer ein Gegeniiber bleibt, das stets neue
Erkenntnis und neue Autoritit Ereignis werden lisst — womit zum
Schluss die Stichworte nochmals genannt sind, mit denen ich das ver-
bunden sehe, was mir in dieser Arbeit als neue Einsicht, wie ich meine,
zugekommen ist.



	Autorität im Neuen Testament [Schluss]

