
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 67 (1977)

Heft: 1

Artikel: Autorität im Neuen Testament [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autorität im Neuen Testament*

(Schluss)

Fragt man, wie sich diese Änderung auswirkte und ob noch weitere

Änderungen zu beobachten seien, so ist die Antwort ohne grosse
Anstrengung aus den neutestamentlichen Texten zu finden. Die vielen

Fragen, mit denen sich Paulus in seinen Briefen beschäftigen
muss, werden, wie das Verhältnis des 1. zum 2.Korinther- bzw.
Thessalonicherbrief zeigt, durch die brieflichen Äusserungen des

Apostels nicht alle ein für allemal erledigt. Viele gehen weiter und
erreichen neue Stadien; neue Probleme kommen dazu. Wenn nun
nach dem Tod des Apostels ein Bischof die Gemeinde leiten muss,
so kann er nicht nur wiederholen, was Paulus seinerzeit sagte oder was
jetzt im NT steht ; er muss eine neue Anwendung suchen. Erst recht
gilt das, wenn es darum geht, alles was uns begegnet aus dem
Christusereignis, und das Christusereignis im Kontext unserer Welt- und
Lebenserfahrung zu interpretieren. Es treten immer neue
Tatbestände, Erfahrungen und Meinungen auf. Somit muss die Arbeit,
welche die Apostel geleistet haben, immer neu vollzogen werden.
Wenn die Verfasser des Hebräerbriefs, der Pastoralbriefe, der meisten
katholischen Briefe und der Apokalypse zur Kategorie der «Bischöfe »

gehören - so wie sie hier verstanden ist -, so zeigen sie auf Schritt und
Tritt, dass und wie das gemacht wurde, was ich eben sagte. Das

Christusereignis, das der Bischof dergestalt in neuen Bezugssystemen
zur Sprache bringen muss, kennt er aber nicht aus seiner Augenzeu-
genschaft, sondern aus dem mündlichen, bzw. schriftlichen, also
biblischen Zeugnis des Apostels. Aus Gründen, die sich hier nicht
mehr darlegen lassen - es wären erkenntnistheoretische,
erkenntnisgeschichtliche und sprachpsychologische Erörterungen erforderlich -,
dünkt uns zuerst, das mache einen grossen Unterschied «aus. Dies trifft
aber nicht zu. Der Bischof muss heute aus den biblischen Berichten,

die aus einer bestimmten Verstehensweise formuliert sind - dies

scheint die Differenz gegenüber dem Apostel so gross zu machen -,
die Ereignisse erschauen, deren Bedeutung er in einem heutigen
Bezugssystem auslegen soll. Aber auch der Apostel hatte die Ereignisse

nicht unmittelbar zur Verfügung. Solche Unmittelbarkeit gibt

Vgl. IKZ 1976, Heft 3, SS. 163-175, Heft 4, SS. 224-236.



es gar nicht. Sie zu denken oder zu fordern, heisst fordern, dass
sowohl Entscheidung als auch Gott nicht sein sollen. Der Apostel ist
Augenzeuge, d.h. er sieht mit seinen Augen; denn er gehört selber

zum Christusereignis. Und dann muss er mit seiner Einsicht - dank
des Heiligen Geistes - die Ereignisse in den Kontext der Welterfahrung

bringen und umgekehrt.
Damit kann ich nun zusammenfassen und Folgerungen für heute

andeuten :

a 1) Der Unterschied zwischen dem Apostel und dem Bischof
erster oder späterer Generation besteht darin, dass der Apostel
Augenzeuge der Auferweckung Jesu ist und erstmals die Auferweckung
mit der Person und der Geschichte Jesu und diese mit Welt und
Leben derart in gegenseitige Beziehung setzt, dass Menschen darin ihre
eigene, neu gegründete Wirklichkeit erkennen und ergreifen können,
während die Bischöfe nicht Augenzeugen sind und darum das

Christusereignis, das sie für ihre Zeit ebenfalls in die vielfältigen Beziehungen

setzen müssen, wenn es zum effektiven Zeugnis werden soll, nur
aus dem Zeugnis des Apostels kennen können, also auf den Apostel
angewiesen sind, die Bischöfe erster Generation auf das mündliche
Zeugnis des Apostels, die der spätem Generationen aufsein Zeugnis in
schriftlicher und mündlicher Tradition.

a 2) Im Sinne unserer Eingangsdefinition könnte man von einer
Autorität des Apostels nur für die Zeit seines Lebens sprechen. Nach
seinem Tod geht seine Autorität in die Normativität11 der Schrift und
der Tradition über (vgl. Abschnitt V).

a 3) Sowohl der Apostel als der Bischof ist in der bestehenden
Kirche als Autorität (epistemisch und deontisch) anerkannt, aber
nicht nur, weil die Kirche ihrer bedarf, sondern jetzt auch aus
Einsicht in die theologische und soteriologische Notwendigkeit der Struktur,

des Amtes, der Institution in der Kirche. Aber trotz dieser
Anerkennung, also trotz des institutionellen Charakters der Autorität des

Apostels und des Bischofs in der konstituierten Kirche, behält ihre
Autoritätsausübung den Charakter des Authentischen. D.h. für den
Bischof von heute : er kann nicht im Vertrauen auf die Institution
oder aus Ängstlichkeit bloss festhalten und weitergeben wollen,
sondern er muss die Tradition über Jesus Christus in alle die genannten
wechselseitigen Bezüge zur ständig sich wandelnden Wirklichkeitsfrage

bringen. Man kann sich aufverschiedene Weise gegen diese Ein-

11 Vgl. hiozu den 2. Abschnitt von B V (Die Autorität der Bibel).



— 3 —

sieht verfehlen: einmal indem man nicht bedenkt, dass das blosse
Festhalten gar nicht möglich, gar keine Frage des Wollens oder Nicht-
Wollens ist. Denn die Tatbestände der Welt und die Art, wie wir sie
erfahren und werten, verändern sich ständig. Darum ist, was wir
heute sagen, wenn wir es in zehn Jahren wieder sagen, nicht mehr
dasselbe, da es in einen andern Kontext fällt. Das Ergebnis ist dann, dass

die Rede von Christus als Sache neben der Wirklichkeit und somit als
wertlos erscheint. Das andere Extrem der Verfehlung ist, dass nicht
wechselseitig die Welterfahrung aus dem Christusereignis und das

Christusereignis im Kontext der Welterfahrung interpretiert und so

zugleich die Überprüfung von beiden vorgenommen, sondern die
Welterfahrung zum Kanon gemacht wird, so dass man, was in der
überlieferten Nachricht über das Christusereignis nicht zu jenem
Kanon passt, übersieht, ausklammert oder uminterpretiert. Die
Verkündigung kann dann nur sagen, was man ohnehin schon denkt und
würde, wenn dies ganz gelänge, überflüssig.

Eine rein institutionelle Autorität kommt also gar nicht vor.
Es gibt nur folgendes : jedem, der an einen Ort gestellt wird, wo er
Autorität ausüben sollte, kommt ein Vorschuss an Erwartung und
Hörbereitschaft entgegen. Weiss er dann das eben besprochene
«Authentische » nicht angemessen zu vollziehen - er vollzieht es auf
jeden Fall ; die Frage ist nur, ob gut oder schlecht - so entsteht ein
Vakuum, eine Enttäuschung oder eine Erbostheit, da man den

Autoritätsträger, obwohl er nicht tut, was er sollte, trotzdem nötig hat.
Die Reaktion kann in solchem Fall verschieden ausfallen : man sagt
etwa, der betreffende habe keine Autorität, oder man findet die
Institution ungenügend, oder man lehnt mehr und mehr Institution und
Autorität überhaupt ab.

a 4) Wie bei Jesus und beim Missionar ereignet sich auch beim
Bischoferster oder heutiger Generation das Authentische im Medium
der Frage und der Erkenntnis der Wirklichkeit - oder es ereignet sich

gar nicht. Der Umstand, dass authentische Autoritätsausübung im
Medium des Wirklichkeitsverständnisses geschieht, bietet auch die
Möglichkeit, dass sie intersubjektiv rezipierbar und gemeinschaftbildend

wird. Wo Intersubjektivität und Gemeinschaft ausbleiben,
ist vielleicht Autorität der Überlegenheit, wahrscheinlicher aber rein
subjektive oder diktatorische, sicher jedoch keine ekklesiale Autorität

im Gang ; denn nach Joh. 17,21 ist die Menschwerdung des Logos
erfolgt, damit alle eins seien in der Partizipation am trinitarischen
Leben. Das Ausbleiben von Intersubjektivität der Erkenntnis und



_ 4 —

von Gemeinschaftsbildung bei der Verkündigung, dem besonders

wichtigen Akt authentischer Autoritätsausübung, kann also nicht
leicht genommen werden. Die aus der Rezeption entstehende
Gemeinschaft kann extrem klein sein ; aber sie kann nicht einfach fehlen.
Dass es in biblischer Zeit Zeugen gegeben hätte, die ohne Rezeption
blieben, könnte schon allein deshalb nicht wahr sein, weil in diesem

Fall nichts von ihnen hätte überliefert werden können.
b) Wenn der Apostel in der konstituierten Kirche als Autorität

anerkannt ist, geschieht dies, wie gesagt, nicht allein darum, weil man
seiner bedarf, sondern aus ekklesiologischer Einsicht. Wo diese
Einsicht da ist, ist der Apostel mit der Kirche eins im Geist, im Glauben,
in der Erkenntnis und in der Liebe. Dass die Glieder der Kirche ebenfalls

den Geist, den Glauben, die Erkenntnis und die Liebe haben,
wird vom Apostel voll ernst genommen. Es finden sich darum bei ihm
keine autoritären Sätze oder Argumentationen etwa der Art, dass er
erklärte : «Ich bin der Apostel ; ich muss es wissen ; ihr habt es
anzunehmen. » Vielmehr : Wenn der Apostel den Glauben und die Erkenntnis

der Kirchenglieder für voll nimmt, muss er den Kirchen zutrauen,
dass sie auftauchende Probleme selber zu lösen wissen (so enthält
I.Kor.5,2; 6,5-6 den Vorwurf, dass das nicht geschehen ist) und
seinerseits nur miteingreifen, wenn ihn eine Anfrage dazu nötigt, wie

es bei den meisten Briefen der Fall ist. Sein Eingreifen besteht dann
auch in erster Linie in einer Mitbeteiligung an der Überlegung, an der
Diskussion. Die paulinischen Briefe sind darum weithin Diskussionsbeiträge

; wären sie einseitige Deklarationen, könnten sie kürzer sein.

Und seine eingreifenden Überlegungen setzen meist bei dem Wissen

ein, das bei den Adressaten schon da sein muss und wobei sie behaftet
werden können. Daher das häufige «Oder wisst ihr nicht, dass... ».

Zweimal sagt er sogar : «Beurteilt selbst, was ich sage » 1. Kor. 10,15;
11,13). Der Apostel will die Gemeinde nicht in Abhängigkeit und
Unmündigkeit halten. Mangel an Mündigkeit wird mit hartem Vorwurf
bedacht (I.Kor.3, Iff; Eph.4,14; Hebr.5,13f). Er sieht den Erfolg
seiner Autoritätsausübung darin, dass die Gemeindeglieder seine

ebenbürtigen Partner in der Lösung der Probleme werden. Gelegentlich,

und das ist wohl besonders kennzeichnend, sieht er sich veranlasst,

so nebenher daran zu erinnern, dass immerhin auch er den
Heiligen Geist zu haben meint (I.Kor. 7,40). Scharf ist der Apostel
indessen, wo es darum geht, an die Überlieferung von Jesus Christus zu
erinnern, welche die Gemeinschaft in Glauben und Erkenntnis
begründet.



Laut Apg.20,18-35; 2.Tim. 1,13; 3,14 sollen die Bischöfe das

Vorbild der Apostel nachahmen. Was vorhin vom Apostel gesagt
wurde, soll also heute vom Bischof getan werden. Es ist freilich nicht
ohne Schwierigkeiten möglich, die Gruppe von Menschen, die heute
nach öffentlichem Recht als Kirchgemeinde gilt, als «konstituierte
Kirche » zu betrachten. Aber noch weniger ist es möglich, sie deshalb
als eine Gruppe von Heiden zu behandeln. Gerade wegen der
Verschwommenheit dieser Situation ist ein autoritäres Verhalten des

Autoritätsträgers erst recht verfehlt. Das durch das Vorbild des

Apostels Gebotene ist auch das Einzige, das Aussicht auf Erfolg hat :

das Authentische der Autoritätsausübung, das jedes auftauchende
Problem, jede Begegnung zu nützen sucht, um im Medium der Frage
nach der Wirklichkeit Kommunikation zu gewähren und vielleicht
Intersubjektivität in der Erkenntnis des Glaubens und Gemeinschaft

zu erreichen. Sicher ist es kein Erweis dafür, dass der Autoritätsträger
seine Autorität besonders ernst nimmt, sondern eher ein Zeichen
dafür, dass es ihm an authentischer Autorität fehlt, wenn er nicht in der

Lage ist, sich sozusagen aufgleicher Ebene mit andern in den Prozess

der Frage nach der Wirklichkeit hineinzugeben. Sogar in den
Pastoralbriefen, denen eine Tendenz zu autoritärem Denken nicht leicht
abzusprechen ist (vgl. z.B. die Ausdrucksweise inTit. 1,11-14) und die

vor allem empfehlen, sich auf Diskussionen mit gewissen Leuten gar
nicht einzulassen, wird vom Bischof doch auch Lehr- und Gesprächs ¬

gabe (um zu «überführen») erwartet.
c) Die Ausführungen zu a) und b) bezogen sich fast ausschliesslich

auf die epistemische Autorität. Eine beträchtliche Anzahl von
Sätzen in den neutestamentlichen Briefen gehört indes der Ausübung
der deontischen Autorität zu. Darunter ist wiederum ein grosser Teil,
der direkt ethische Probleme betrifft. Ethische Probleme sind in ihrem
Grund aber immer ontologische Fragen, Fragen des
Wirklichkeitsverständnisses. Das trifft auch für das wichtige Gebiet der Paränese

zu. Darum gelten die bisherigen Ausführungen auch für dieses Gebiet
der deontischen Autorität : höchstens kommt hier die Bedeutung des

Vorbildes des Apostels bzw. des Bischofs stärker zum Vorschein.
Etwas anders ist es bei Anordnungen, die, auch wenn sie recht

wichtig sind, doch stärker ins Gebiet pragmatischen Ermessens
fallen. Da ist der Apostel etwa einmal nicht bereit, solche Fragen zum
Objekt von Erörterungen zu machen (siehe: I.Kor. 11,34; 16,Iff;
7,17). In den Pastoralbriefen sind die Weisungen mit bloss ganz
allgemeinen oder gar keinen Begründungen und Erörterungen ziemlich



häufig, so dass der Eindruck entsteht, der Verfasser ziehe es vor,
schwierige oder langweilige Probleme durch Weisungen zu verdrängen

statt durch Überlegungen aufzuarbeiten.
Ich würde aus dem Befund, den ich hier nicht weiter analysieren

kann, für die Gegenwart folgende Konsequenzen ziehen : Was zuletzt
als Tendenz in den Pastoralbriefen festgestellt wurde und in der Kirche

nicht selten üblich war, Probleme mit Mahnungen zu beseitigen,
statt mit Überlegungen und Gespräch anzugehen, darf nicht geschehen.

Weisungen, in denen es deutlich um die Frage geht, was die
durch Christus konstituierte Wirklichkeit sei, sollten Gegenstand von
Gespräch, gemeinsamer Wahrheits- und Entscheidungsfindung und
damit auch Ort der Gemeinschaftsfindung sein. Wo der Bischofmeint
es mit Sachen des pragmatischen Ermessens zu tun zu haben, die er
diskussionslos selber entscheiden soll, soll er, sofern nicht ganz starke
Gegengründe auftreten, bei seiner Entscheidung bleiben. Keinesfalls
soll das Umgekehrte stattfinden, dass die Ermessensfragen diskutiert
und die Grundfragen stillschweigend verdrängt werden.

d) In der Kirche, die Gemeinschaft und nicht Machtbereich einer
Diktatur ist, kann Autoritätsausübung zu Konflikten führen. Schon
bis zum Äussersten ist der Konflikt gediehen, der sich im Galater-
brief zeigt. Im 1. Korintherbrief tritt eine ganze Anzahl sehr gravierender

Konfliktstoffe in z. T. ziemlich entwickeltem Stadium in
Sicht. Kleinere oder grössere Konfliktherde treten in fast allen
neutestamentlichen Briefen zutage. Von den meisten dieser Konflikte
lässt sich, weil die nötigen Dokumente fehlen, nicht sagen, ob und wie
sie gelöst wurden. Wie sie gelöst werden könnten und sollten, wurde
oben unter a) und b) dargetan.

Ein Fall ist nun noch besonders wichtig, der Extremfall, da in
einem Konflikt zwischen dem Apostel und einer Kirche keine Lösung
gefunden wird. Auch für einen solchenFall ist derVerlaufnicht belegt.
Im Galaterbriefsind die Dinge jedoch schon so weit gediehen, dass die

nächste Etappe unweigerlich ineinem Entweder-Oder bestehen muss :

entweder lassen sich die Galater vom Apostel zur Einsicht ihres
Irrtums führen, oder der Apostel und die Galater werden sich trennen,
wobei der Apostel die Galater als von Christus Abgefallene betrachten

muss, während die Galater dem Apostel vielleicht vorwerfen, er
habe Wichtiges vom Glauben weggelassen und das Christ-Sein zu
bequem gemacht.

Solche Konfliktsituationen sind immer wieder vorgekommen und
sind auch heute möglich. Der Konfliktstoff- er wird meist von den



Konfliktpartnern unterschiedlich gewichtet - braucht nicht einmal
so schwerwiegend zu sein. Die Konfliktpartner wären heute, wenn
wir die Analogie zum Galaterbrief festhalten wollten, ein Bischof und
eine Kirche. Wenn einerseits eine Entscheidung unausweichlich ist,
andererseits eine Einigung nicht gefunden wird, können andere
Bischöfe und Kirchen als Ratgeber und Vermittler beigezogen werden.
Aber kein Ratgeber, auch keine Vielzahl von Ratgebern kann letzten
Endes einem andern, weder dem Bischof noch seiner Kirche, die

Verantwortung und die Entscheidung abnehmen. Wie Paulus müssen
sowohl der Bischof als auch seine Kirche, die ja ebenfalls in Mündigkeit

voll für ihr Tun und Denken selbst verantwortlich ist, ihre
Glaubensentscheidung durchhalten bis zur Trennung, sofern nicht neue
Einsichten hinzukommen, die etwas anderes eröffnen. Aufkeinen Fall
ist es möglich, durch einen formalen Mechanismus die Möglichkeit
solcher Situationen zum voraus beseitigen zu wollen. Ein solcher
Versuch würde die soteriologischen und pneumatologischen Grundlagen
der Kirche mit allem, was oben ausgeführt wurde, aufheben.

Während bei den Darlegungen zur Autorität Jesu ausführlich
auf die Reaktionen der Adressaten der Autoritätsausübung
eingegangen wurde, ist das jetzt, obwohl es wünschenswert wäre, nicht
möglich. Die Situation ist allerdings auch nicht die gleiche : dort ging
es um die Situation der primären, rein authentischen Autoritätsausübung,

der beim Apostel oderBischofdie Missionssituationentspricht,
wobei die Bedingungen für alle Beteiligten hier und dort etwa
dieselben sind. Jetzt handelt es sich um eine Situation, der die Missionssituation

mit ihren Entscheidungen auf seiten der Hörer schon

vorausgegangen war und eben zur Existenz von Kirchen geführt hatte.
Auch so, also trotz oder gerade wegen dieses Unterschiedes wäre es

wünschenswert, zu untersuchen, wie in den schon konstituierten
Kirchen auf die Autoritätsausübungen des Apostels bzw. des
Bischofs reagiert wurde. In den meisten Fällen wäre jedoch die
Untersuchung sehr schwierig oder aussichtslos. Denn es würde sich nicht
bloss um je einen Akt von Autoritätsausübung handeln, der mit einer
Reaktion beantwortet wurde, sondern um einen eventuell längern
Interaktionsprozess, der durch die beiden Initialakte in Gang
gebracht wurde, aber erst vom Abschluss her beurteilt werden kann.
Und dazu fehlen die Dokumente und Quellen. Seltsamerweise lässt
nicht einmal das Verhältnis des 2. zum 1. Korintherbrief Schlüsse zu,
die für unsern Zusammenhang sicher und ausführlich genug wären.



— 8 —

Abgesehen von der Sammlung für Jerusalem, kommt keine der sehr

wichtigen Fragen, die den 1. Korintherbriefbeherrschen, im 2. wieder

vor, jedenfalls nicht so, dass sie sich in ihrem neuen Entwicklungsstand

identifizieren Hessen. So fundamentale Probleme wie die der
Spaltungen, des «anathema Jesus » oder der Totenauferweckung
werden nicht mehr berührt. Kann man daraus schliessen, dass sie

eine Klärung erfuhren und die Klärung zur Verständigung führte
Ich nehme das an, weil ich es für undenkbar halte, dass die Gemeinschaft

zwischen Paulus und den Korinthern ohne diese Verständigung
hätte weitergeführt werden können. Und dass sie weitergeführt wurde
zeigt trotz neuer Spannungen der 2. Korintherbrief. Für unser
Problem aber wäre wichtig, wie die Verständigung erreicht wurde und wie
der Hergang von den Korinthern nachträglich gesehen und empfunden

wurde. Die Stellen des 2.Korintherbriefes, die sich in dem Sinn,
der uns hier interessieren würde, auf die Lösung einer Spannung
zurückblicken, 2.Kor.2,5-ll; 7,5-16 beziehen sich auf den sog.
Zwischen- oder Tränenbrief (7,8). Daraus kann man mit einiger
Wahrscheinlichkeit etwa folgendes erschliessen : Paulus respektiert die

Mündigkeit und Selbstverantwortung der korinthischen Kirche. Er
gibt zwar seine Meinung deutlich kund, meint aber nicht, dass damit
alles erledigt sei. Er überlässt die Entscheidungen voll und ganz der
Gemeinde (2, lOf) und wartet nicht ohne Spannung auf ihren
Ausgang (7,5). Die Gemeinde erkennt ihre Solidarität mit dem Apostel
(2,5f; 7,11). Sie merkt endlich, dass er seine Soteriologie, Pneumatologie

und Ekklesiologie ernst nimmt und die Brüder in Korinth als

Partner behandelt und anscheinend eher die Trennung in Kauf nähme,

als ihre Selbstverantwortlichkeit und Partnerschaft zu tangieren
(7,11). Die Trauer und dann die Freude auf beiden Seiten scheinen

mir anzudeuten, dass der Vorgang wohl so verlief, wie oben als sach-

gemäss dargelegt wurde, also nicht bloss in Richtung auf Unterwerfung,

sondern auf Wiedergewinnung und Vertiefung der Gemeinschaft.

Mehr Auskünfte über diesen Aspekt der Frage scheinen sich mir
aus den Dokumenten des NT nicht gewinnen zu lassen, sofern nicht
eine intensivere Analyse noch mehr zutage fördert. Gleichwohl sei

noch beigefügt: kein Vorgehen garantiert den Erfolg zum voraus,
sonst wäre gerade wieder aufgehoben, was betont und empfohlen
werden sollte.



/ V. Die Autorität der qualifizierten Gruppe
Konzil

Im 15. Kapitel der Apostelgeschichte findet sich die Darstellung
des sog. Apostelkonzils. Die Erzählung beginnt damit, dass in der
Kirche in Antiochia, wo man sich eben über die Erfolge des kürzlich
von seiner ersten Missionsreise zurückgekehrten Paulus gefreut hatte,
eine Gruppe aus Judäa auftritt mit der These, dass nur gerettet werden

könne, wer zum auserwählten Volk, also zu Israel gehöre. Das
Zeichen der Zugehörigkeit zu Israel sei aber die Beschneidung. Somit
könne nur gerettet werden, wer beschnitten ist. Der Erfolg des Paulus

wäre insofern noch unvollständig und ungewiss, als die Heiden,
welche sich durch seine Predigt hatten bekehren lassen, erst noch die

Beschneidung annehmen mussten. Paulus und Barnabas lehnen
offenbar diese These ab und geraten deshalb mit den Leuten aus
Judäa in einen nicht geringen Zwist. Die Kirche von Antiochia
beteiligt sich an diesem Streit, kommt aber zu keiner Einigung, jedenfalls

nicht in dem Mass, dass man sich in der Lage fühlte, die Streitfrage

als geklärt zu betrachten. Endlich wird beschlossen, Paulus und
Barnabas mit einer antiochenischen Delegation nach Jerusalem zu
schicken.

Mit diesen wenigen Angaben ist eine Menge von Fragen gestellt.
Nur wenige kann ich andeuten, und nur aufeine soll eingegangen werden

: Warum lässt die Kirche in Antiochia trotz der eindeutigen
Haltung des Paulus einen Streit entstehen Billigt sie oder billigt Lukas
dem Paulus die Autorität nicht zu, die Streitfrage gültig zu entscheiden

Kommt die Idee der Jerusalemreise nur darum auf, weil keine

genügende Mehrheit für die eine oder andere Meinung vorhanden war,
und hätte man bei einer eindeutigen Mehrheit die Sache in Antiochia
selbst entschieden, eventuell anders als in Jerusalem Hätte man
nicht eventuell eine Nachbargemeinde zu Hilfe nehmen können
Warum ging man gerade nach Jerusalem Weil dort die meisten
anerkannten Autoritäten zu finden waren Nur waren dann bei den

Beratungen die Presbyter und Gemeindeglieder sicher in der Überzahl

- spielte also vielleicht der Name und die Tradition der Stadt
Jerusalem eine Rolle Hatten alle Beteiligten in Antiochia (die Leute
aus Judäa, Paulus und Barnabas, die Glieder der Kirche von Antiochia)

dieselben Gründe, Motivationen, Erwartungen und dieselben

ekklesiologischen Voraussetzungen für ihre Zustimmung zur
Jerusalem-Reise, oder lagen die Dinge bei jeder Gruppe anders Interessant



— 10 —

ist, dass der Codex D die Sache so darstellt, als wäre das, was im
Nestle-Aland-Text als Vorschlag aus der Versammlung erscheint, von
den Leuten aus Judäa gebieterisch verlangt und auf ihr Begehren hin
ausgeführt worden, und zwar in der ausdrücklich angegebenen
Meinung, dass Barnabas und Paulus dort bezüglich der Streitfrage
beurteilt («krithoosin ») werden sollten. Abgesehen davon, dass die Lesart

von D allerlei textkritische Schwierigkeiten bietet, ist die Wendung
des Finalsatzes nicht so eindeutig, wie man zunächst meinen könnte.
Es bleibt z.B. offen, ob gemeint ist, dass «Jerusalem » eine
Entscheidungsbefugnis im Sinne einer richterlichen Kompetenz besitze oder
dass - mehr als allgemeine Erwartung verstanden - «Jerusalem »

Stellung beziehen und so die Sache faktisch entscheiden werde.
Sicher ist Lukas der Meinung, dass der Entscheidung der Versammlung
in Jerusalem höchste Dignität zukomme. Ziemlich sicher ist er auch
der Meinung, dass die Dignität nicht so gross wäre, wenn die
Entscheidung allein von Petrus getroffen worden wäre. Das geht deutlich
aus der Formulierung von V. 28 a und aus dem Umstand hervor, dass

man ein Sendschreiben an eine Reihe von Kirchen ergehen liess.
Und damit ist für uns die Hauptfrage gestellt : Trifft es zu, dass die in
Apg. 15 erwähnte Versammlung eine grössere Autorität hatte, als sie

Paulus oder Petrus besassen, und wenn ja, warum Die meisten der

Einzelfragen, die im Blick auf Apg. 15 gestellt wurden oder sich noch
stellen Hessen, treffen sich, ihrer systematischen Bedeutung nach, in
dieser Hauptfrage. Sie müssen hier unbeantwortet bleiben, sofern
die Antwort nicht in der Behandlung der Hauptfrage impliziert ist.
In Gal. 2,1-10 spricht auch Paulus über eine Zusammenkunft in
Jerusalem, bei der ebenfalls die Frage der Beschneidung eine wesentliche
Rolle spielt. Man nimmt meist an, dass hier und dort dasselbe Ereignis

gemeint sei. Es bestehen indessen auch beträchtliche Differenzen.
Setzt man voraus, dass Paulus nur erwähne, was für ihn unter dem

Gesichtspunkt seiner Argumentation wichtig war, so besteht die

Möglichkeit, zwischen seiner Darstellung und der des Lukas keinen
Widerspruch sehen zu müssen. Von Lukas her lässt sich das Problem
aber nicht so beantworten; somit bleiben bedeutende Differenzen.
Nur bei einer von ihnen soll die Darlegung des Paulus aufgezeigt werden,

da sie sachlich sehr eng mit der eben formulierten Hauptfrage
zusammengehört.

Aus Gründen, die uns nicht voll durchsichtig sind - der Anlass

ging von den Galatern aus ; aber wir wissen nicht genau, was bei ihnen
behauptet wurde -, war es Paulus einerseits ein zentrales Anliegen,



Il

zu beweisen, dass er seine Berufung zum Aposteldienst und den Inhalt
seiner Verkündigung ausschliesslich durch eine an ihn persönlich
ergangene Offenbarung Jesu Christi erhalten habe. Dies sucht er durch
den Aufweis darzutun, dass er von jenem Offenbarungstage an bis

zur Zeit seiner allbekannten apostolischen Tätigkeit mit keinem
Menschen, der ihm gegenüber die Rolle des Vermittlers und Lehrers
des Evangeliums hätte spielen können, lange genug zusammen war.
(Der Beweis funktioniert natürlich nur bei Leuten, welche die Tatbestände

kennen, auf die Paulus sich beruft, oder sie wenigstens kontrollieren

können.) Andererseits will er aber auch zeigen, und auch dies in
nachprüfbaren Angaben, dass er mit den führenden Leuten in
Jerusalem durchaus in Kontakt trat und dass von ihnen sowohl das
Besondere seiner Berufung als auch seine Verkündigung als von Gott
gegeben und ihrem eigenen Auftrag gleichwertig anerkannt wurde.
Diese Anerkennung ist ihm sehr wichtig. Obwohl er mit grösster
Schärfe darauf bedacht ist, dass die in der persönlichen Offenbarung
des Auferweckten begründete Eigenständigkeit seines Apostolates in
keiner Weise tangiert wird, und obwohl er keine Spur des Gedankens
zuliesse, dass seiner Verkündigung und den durch ihn Bekehrten
irgendetwas fehle, weil er nicht zu den Zwölfen gehörte, spricht er in
Gal. 2,2 doch davon, dass er das von ihm den Heiden verkündigte
Evangelium den Autoritäten in Jerusalem vorlegte, damit er ja nicht
ins Leere laufe oder schon gelaufen wäre. Die Frage ist nun, wie Paulus

eine solche Befürchtung überhaupt haben und aussprechen oder
aussprechen und wirklich haben kann. Wenn keine der nachdrücklich
genannten Prämissen und Beweis-Intentionen verletzt und illusorisch

gemacht werden soll, muss der Ausdruck der Besorgnis ernst
gemeint sein, und dies ist nur möglich, wenn er für Paulus auch sachlich

begründet ist. Es fällt somit ausser Betracht, dass der Ausdruck
der Besorgnis nur theatralisch oder gar ironisch (im Stil von : «Denkt
einmal, wie schlimm das wäre ») gemeint sein könnte oder dass es
sich bloss um eine Besorgnis wegen missionstaktischer Nachteile
handelte. Dies alles bedeutete nämlich, dass er die Autoritäten in
Jerusalem nicht ganz ernst nähme. Wenn er dann trotzdem das
Einvernehmen mit ihnen sucht, würde er unfreiwillig und eben damit um so

mehr ihre faktische Autoritätsüberlegenheit anerkennen und sich
selbst als unlautern Kerl diskreditieren. Soll aber die Besorgnis ernst
gemeint und sachlich begründet sein, scheint mir nur folgende Deutung

in Betracht zu kommen : Da die Heilstat in Jesus Christus eine

einzige ist, kann die Nachricht von ihr, das Evangelium, auch nur ein



— 12 —

einziges sein, obschon man sich aufverschiedene Weise über deren
Bedeutung Rechenschaft geben kann. Und in jener Heilstat geht es um
die Aufrichtung der Einheit der Menschheit mit Gott. Dies muss sich
darin bestätigen, dass die Apostel Jesu Christi einander gegenseitig
in ihrem Dienst und ihrer Botschaft wiederfinden und sich gegenseitig
als Zeugen desselben Evangeliums erkennen und anerkennen können.
Keiner ist Richter über den andern. Und es gibt keinen automatisch
wirkenden Mechanismus, der dafür sorgte, dass sie zwangsweise
dasselbe Evangelium verkündigten. Sie sind durch Christus j a befreit worden,

so kann es solchen Mechanismus nicht geben. So wäre es,
abstrakt gesprochen, möglich, dass sie nicht eins wären und sich nicht
ineinander wiederfänden. Dann wäre das eine Heil, das eine Evangelium,

die eine Kirche in Frage gestellt. Daher kann Paulus nur hoffen,
zwar mit Gewissheit, aber doch nur hoffen, dass die Autoritäten in
Jerusalem und er sich ineinander wiederfinden, und darum legt er
ihnen das Evangelium vor, das er verkündigt. Aber es gibt keine
Garantie für die Einheit und Gemeinschaft ; man kann sie nur erwarten
und muss zusehen und prüfen, ob sie sich zeigt. Dieses Wissen kommt
in seiner Besorgnis zum Ausdruck. Und wenn sich dann die Einheit
und Gemeinschaft tatsächlich zeigt, so hat sich zwar am Inhalt des

Evangeliums nichts geändert. Es ist auch nicht «wahrer » geworden.
Und doch macht es einen Unterschied aus, ob sich die Einheit
zwischen Paulus und den Jerusalemer Autoritäten zeigt oder ob sie sich

nicht zeigt. Wenn sie sich zeigt, so ist das eine Bestätigung für die

Wirklichkeit des Evangliums von der Vereinigung Gottes mit den
Menschen in Christus. Dadurch ändert sich auch etwas an der Autorität

jedes der Beteiligten : sie ist neu und insofern vermehrt bestätigt,

und sie ist dies bei jedem einzelnen von ihnen, weil und indem die
Tatsache ihrer Gemeinschaft die erhöhte Bestätigung ist.

In der Darstellung von Apg. 15 erscheint die Rolle des Paulus als

weit geringer. Davon, dass es in erster Linie um die Einheit zwischen
Paulus und den Autoritäten von Jerusalem gegangen wäre, ist kaum
etwas zu bemerken. Paulus gibt mit seiner Tätigkeit wohl den Anlass
und Inhalt der Streitfrage ab. Er ist auch einer der Wortführer im
Streit ; aber nur in dessen erster Phase, in Antiochia. Beim Hauptakt
in Jerusalem wird seine Rolle ganz anders gesehen. Es wird erwähnt,
dass er über seine Missionsreise und ihre wunderbaren Erfolge
berichtete. Sein Bericht erscheint aber fast nur als «Beleg-Dokument »

zur Rede des Petrus. Man kann die Apg. aber auch so verstehen, dass

Paulus und der Inhalt seines Berichts den Beratungsgegenstand aus-



13

machen, womit Paulus selbst fast in die Position eines Angeklagten
gerät. Im Sendschreiben, in dem die Ergebnisse der Aussprache den
Kirchen in Syrien und Kilikien mitgeteilt werden, kommen Barnabas
und Paulus in recht eigentümlicher Weise vor : sie werden mit hohem
Lob genannt, aber sie sind nicht die Überbringer des Sendschreibens.
Sie werden von einer Delegation aus Jerusalem begleitet, die auch
den Brief überbringt und seinen Inhalt mündlich beglaubigt; sie

beglaubigt damit auch das positive Urteil der Jerusalemer Versammlung

über Paulus und Barnabas. Dies alles besagt wohl : Lukas will
Paulus zwar nicht als Angeklagten darstellen. Im Zentrum der
Versammlung soll die Sachfrage stehen. Mit der Sachfrage wird aber freilich

auch eine Beurteilung des Paulus vollzogen Sie fällt mit grossem
Nachdruck positiv aus. Im Unterschied zur Selbstdarstellung des

Paulus in Gal. 2, l ff wird Paulus von Lukas also nicht als der gesehen,
der auf Grund einer göttlichen Offenbarung und insofern auf eigenen
»Antrieb nach Jerusalem kommt, um von den dortigen Autoritäten
eine Stellungnahme zu verlangen. Für Lukas war Paulus nicht
Promotor, sondern allein oder doch vor allem Gegenstand der Beratung.

Man könnte hinter der Art, wie Lukas die Dinge darstellt, eine

polemische Tendenz gegen Paulinismus vermuten. »Angesichts der
Gloriole, mit der Paulus in der Apg. umgeben ist, ist das
unwahrscheinlich. (Jut 20 Jahre nach den Ereignissen bekam Lukas, dem die
Briefe des Paulus nicht bekannt waren, keine Nachrichten mehr
darüber, wie sich die Probleme damals für Paulus gestaltet hatten. So

rekonstruierte er sich den Hergang - über den Streit um die Beschnei-

dung und die Versammlung in Jerusalem waren wohl viele Christen
orientiert - nach seinen Erfahrungen und Anschauungen, d.h. als

eine innerkirchliche »Auseinandersetzung mit judenchristlichen
Gruppen und ihre Bewältigung an einer durch anerkannte Autoritäten

ausgezeichneten kirchlichen Versammlung. Gerade dadurch
aber tritt die Frage, die uns noch beschäftigen soll, mit um so grösserem

Gewicht hervor : wenn Lukas das Problem nicht durch Petrus
allein entschieden werden lässt, so ist er doch wohl der Meinung, dass

eine Entscheidung durch eine solche Versammlung grösseres Gewicht
und insofern grössere Autorität habe, als sie eine Entscheidung allein
durch Petrus haben könnte. Lukas behandelt die Versammlung
somit als wesentliches ekklesiales Ereignis. Entsprechend bedeutsam
bleibt die Frage, inwiefern, warum und in welcher Weise die

Versammlung mehr Autorität besitze als Petrus allein
Bevor wir auf die Frage selber eintreten, seien nur noch drei



—¦ 14 —

Beobachtungen festgehalten, die nicht nur durch sich selbst für
unsere Fragen wichtig sind, sondern auch deshalb, weil sie, nachdem
bisher fast nur paulinische oder deuteropaulinische Texte zu Worte
kamen, noch die Sicht des Lukas, der ja sonst nicht immer mit Paulus

übereinstimmt, zum Ausdruck kommen lassen :

1) Nach Apg. 15,6 kommen die Apostel und Presbyter zusammen,

um über die Frage zu beraten, also die Vertreter der primär und
der sekundär abgeleiteten Autorität. Nach V. 12 ist aber auch die

«ganze Menge » dabei, und nach V. 22 nimmt die ganze Gemeinde an
der Entscheidung teil. - Lukas unterscheidet also wohl zwischen
verschiedenen Gruppen von Autoritätsträgern, ist aber offenbarmit Paulus

der Ansicht, dass alle Glieder der Kirche, den Glauben, den Geist
und die Erkenntnis haben und darum verpflichtet und insofern auch
berechtigt sind, an allen Entscheidungen mitzuwirken. Auch er sieht
also die Wirkung wohl ausgeübter Autorität darin, dass ihre Adressaten

zu mitsprachefähigen Partnern werden.
2) Es fällt auf, dass weder im Bericht über die Streitphase in

Antiochia noch in dem über den Entscheidungsprozess in Jerusalem
eine Wendung vorkommt, die darauf schliessen liesse, dass eine

Abstimmung vorgenommen wurde. Dementsprechend erfährt man auch
nicht, was aus den Gegnern des Paulus geworden ist. Man könnte
zuerst vermuten, dass sie im Lauf der Gespräche andern Sinnes wurden

und sich den Autoritäten anschlössen. Dass sie im Sendschreiben
mit der Bemerkung, sie hätten ohne Auftrag gehandelt (V. 24),
erwähnt werden, spricht jedoch eher dafür, dass sie bei ihrer Opposition
blieben, dass aber die Meinungsbildung in der Kirche von Jerusalem
so ausfiel, dass die Versammlung trotz der gewissen Opposition finden
konnte, sie sei zu einer einmütigen (V. 25) Entscheidung gelangt.
Dass auf diese Weise, in gewisser Hinsicht widersprüchlich berichtet
wird, zeigt, dass es nach Lukas in der Versammlung von Jerusalem
nicht darum ging, eine Kompetenz zur Festsetzung des Glaubens,
also der Wahrheit anzuwenden, wie eine Behörde die Kompetenz
Gebühren festzusetzen anwendet, sonst hätte die Abstimmung erwähnt
werden müssen. Eine Kompetenz, in diesem Sinn die Wahrheit
festzusetzen, gibt es nicht. Es konnte sich also nur darum handeln, mit
Argumenten und Gesprächen die Wahrheit zu suchen und das
Gefundene zu bezeugen, wie es mutatis mutandis auch Paulus in seinen
Briefen tut.

3) Bedeutsam ist, wie Lukas die Hauptetappen des Gesprächs
in Jerusalem sieht: nach der anfänglichen Verwirrung tritt zuerst



15

Petrus auf und berichtet über das, was durch ihn geschehen ist und
was er erfahren hat. Dann berichten Barnabas und Paulus über ihre
Erlebnisse. An dritter Stelle gibt Jakobus bekannt, wie er zu einer
Stellungnahme gelangt und wie sie aussieht : er fragt nach dem Urteil
der Heiligen Schrift über das Berichtete, d. h. m. a. W. er interpretiert
das Berichtete aus dem Zeugnis der Propheten (implizite tut er auch
das Umgekehrte) und kommt so zu der Meinung, die dann die

Meinung der Versammlung wird. Diese Struktur der Etappenfolge findet
sich auch in allen Apostelreden der Apg. Sie besagt: Die Verständigung

und Entscheidung wird im Medium der Erfahrung und der Frage

nach der Wirklichkeit gefunden, indem das Begegnende im Licht
des biblischen Zeugnisses gesehen und das biblische Zeugnis im Bezug
zum Erfahrenen verstanden wird.

Nun erst können wir uns der Hauptfrage zuwenden. Sie ist
bereits dahin formuliert worden, ob und inwiefern eine Versammlung
wie die von Apg. 15 (und in Analogie dazu ein Konzil) mehr Autorität
haben könne als eines ihrer führenden Mitglieder, z.B. Petrus. Wir
müssen die Frage aber noch verschärfen und fragen, ob und inwiefern
eine Versammlung, eine Gruppe von Menschen überhaupt Autorität
sein könne. Man wird auf den ersten Blick zwar erstaunt sein, dass ich
diese Verschärfung für sinnvoll halte und überhaupt eine solche Frage
stellen kann. Denn es gehört sozusagen zu den Selbstverständlichkeiten,

dass die Äusserung eines einzelnen Bischofs oder auch die

Meinung einer Einzelkirche nicht dasselbe Gewicht habe wie die
Entscheidung der sog. «Gesamtkirche », wie es uns auch im politischen
Leben als selbstverständlich gilt, dass eine eidgenössische
Volksabstimmung mehr zu bedeuten habe als eine Abstimmung im Parlament
oder in einem Kanton usw. Die Sache ist indessen schwieriger, als die
Selbstverständlichkeiten meinen. Eine Schwierigkeit zeigt sich
schon, wenn wir beachten, dass wir in unsern bisherigen Ausführungen,

wenn von Autorität Ausübenden die Rede war,immer einzelne
Menschen vor Augen hatten. Und dies geschah nicht ohne Grund;
denn man wird kaum annehmen, dass ein Ding Autorität ausüben
könne. Das Ausüben von Autorität setzt immer ein personales Wesen

voraus, das denkt, entscheidet, will, das also Bewusstsein besitzt.
Deshalb ist sicher auch die Frage berechtigt, ob eine Versammlung,
nicht die einzelnen Teilnehmer, sondern die Versammlung als solche,
als Gruppe Bewusstsein habe, und damit ist auch die Frage
wohlbegründet, ob eine Gruppe Autorität haben und ausüben könne oder
ob es sich, wenn man das meint, nicht nur um eine Täuschung oder



16

eine Unklarheit handle und in Wirklichkeit immer nur Einzelne
Autorität ausüben.

Die Frage ist schwierig zu beantworten ; denn sie lässt sich nicht
als isoliertes Detailproblem erörtern, wenn man nicht im Schlepptau
unbewusster Basisentscheidungen dahintreiben will. Mit Recht
betont Bochenski, dass das Verständnis dieser Sache «von allgemeinen
ontologischen Voraussetzungen abhängig ist». Dies kommt auch im
Text von Apg. 15 deutlich zum Ausdruck; denn in V.28 heisst es,
dass «es dem Heiligen Geist und uns gut schien » (das besagt : dass es
als gut und richtig erkannt wurde). Daraus folgt : wenn wir die Frage,
vor der wir jetzt stehen, mit hinreichender Begründung beantworten
wollten, mussten wir zuerst die Gottesfrage und die ontologische
Frage in ihrer gegenseitigen Beziehung, die anthropologische Frage
in ihrem Zusammenhang mit Ekklesiologie und Soziologie, die er-
kenntnis- und kommunikationstheoretischen Grundfragen und wohl
noch viel anderes beantwortet haben. Das ist mir natürlich nicht
möglich, soll aber doch gesagt sein, um die Tragweite des Problems
bewusstzumachen und zur Vorsicht gegenüber vorschnellen
Antworten aufzufordern. Meinerseits kann ich bestenfalls einen Beitrag
zu einem Einstiegsversuch vorlegen.

Bochenski meint, dass die Geschichte der Philosophie nur zwei

grosse Ontologien zur Verfügung stelle, die für unsere Frage relevant
sind, die von Aristoteles und Hegel. Da die Ontologie Hegels wie alle

grundsätzlich, also onotologisch evolutionistischen Theorien zu einer
Bedrohung des Individuums (Aufhebung ins Absolute) führen,
schliesst sich Bochenski, freilich nicht ohne Anerkennung der
Schwierigkeiten, der Sicht des Aristoteles12 an. Ich sehe mich nicht in
der Lage, die Frage zu beurteilen, ob wirklich noch nie eine Ontologie
ausgeführt wurde, die für unser Problem auch in Betracht käme.
Dennoch kann ich mich weder dem einen noch dem andern anschliessen.

Und einfach stumm zu bleiben, ist auch nicht möglich. Denn es

12 Vgl. Bochenski I.e. (Anm.l) S.31-35, besonders 33. - Gern hätte ich
mich nach der Tagung in Schwanberg eingehender, als es möglich war, mit der
Frage beschäftigt, wie es sich mit dem ontologischen Hintergrund verschiedener

Meinungen über die Autorität der Gruppe verhalte. Denn m.E. wäre es

nötig, die ontologischen Aspekte in den Werken zumindest dieser beiden
Philosophen und von Karl Marx aufgearbeitet zu haben (schon allein um seine eigenen

Thesen hinlänglich überprüfen zu können), wonn man sich in ernst zu
nehmender Weise zu diesem Thema äussern will. Ich empfinde es als unbefriedigend,

dass dies nicht geschehen konnte. — Herzlich danke ich Herrn Prof.
Bochenski für seine brieflichen Mitteilungen zu diesem Punkt.



— 17 —

ist unvermeidlich, in dieser wichtigen Frage, wenn man sie einmal
gesehen hat, eine Meinung zu haben und Gründe dafür angeben zu
müssen.

In Anknüpfung an allerlei Ansätze und Anregungen der christlichen

Tradition, die m.E. nie ausreichend ausgeführt wurden, suche
ich meinen Einstieg zu gewinnen, indem ich mich bemühe, die
ontologischen Aspekte und Implikationen zentraler Glaubensaussagen
zu erheben und zu entfalten. Dabei soll es sich nicht darum handeln,
einige christliche Thesen über die Dinge zu stülpen. Für mich ist es

vielmehr so, dass sich die ontologsichen Folgerungen aus den Aussagen
des Glaubens treffen mit meinen sonstigen philosophischen Einsichten

- beides bedingt, klärt und entwickelt sich gegenseitig. Ausgang und
Anliegen stellte sich mir u. a. von daher ein, dass ich zur Überzeugung
gelangte, das christliche Reden von Erlösung müsse immer mehr den
Eindruck erwecken, es befinde sich neben der Wirklichkeit, wenn
es nicht gelingt, ein Verständnis der Wirklichkeit, eine Ontologie
vorzulegen, die den gegenseitigen Bezug von Erlösungsaussagen und
Wirklichkeitsverständnis aufzuzeigen vermag13. Ich meine darum,
dass eine Ontologie aufzubauen sei aus dem Spannungsverhältnis
von Schöpfung - Erlösung - Vollendung, wobei die Erlösung im
Zentrum stehen müsse und folglich auch die Sünde und das Böse,
welche die Spannungen bis an die Grenze des Nichts treiben, zu be-

13 Auch im NT scheinen mir, im Unterschied etwa zvir Gnosis (man analysiere

z.B. unter diesem Gesichtspunkt den 1.Traktat ,Poimandres' im Corp.
Herrn.), die den verschiedenen Typen von Soteriologie zugehörigen Hinweise
auf das vorausgesetzte Wirklichkoitsverständnis gerade an den Punkten, die
uns heute Schwierigkeiten machen, weithin zu fehlen. Vorhanden war es
selbstverständlich. Vermutlich sahen sich die verschiedenen Sprecher und
Autoren mit ihren Hörern in dieser Sache in einem solchen Einverständnis,
dass Näheres nicht nötig war. Heute müssen wir diesen Hintergrund
rekonstruieren und zu unsern meist unbewussten ontologischen Voraussetztingen in
Korrelation setzen, wenn die soteriologischen Aussagen die zur Verstehbarkeit
nötige Kohärenz erhalten sollen. Da sich Erfahrungen und Wertungen ständig
ändern, muss die Arboit immer nou geleistet werden. Dass es dabei Konstanten
gibt, denke ich wohl, halte es aber nicht für gut, sich zur Arbeitserleichterung
allein an sie zu halten. Sie ändern ihren Stellenwert, wenn andere Faktoren sich
ändern. Im folgenden ist stillschweigend eme Verbindung zwischen einer
Rekonstruktion und meinem heutigen Wirklichkeitsgefühl vorgenommen, die
vielleicht einigen etwas sagt, den meisten wohl nicht, da auch hierüber die
Verständigung fehlt. Wenn das Reflexionsunternehmen, das hier postuliert
wird, als befremdlich erscheint, kann es nur daran liegen, dass man sich dieser
Aufgabe nicht bewusst ist. Irgendwie wird das Gemeinte aber immer gemacht,
praktisch in jeder Predigt, weil es unvermeidlich ist. Dio Art, wie die
Erlösungsbotschaft ankommt, Erlösung als real bzw. irroal empfunden wird, spricht
aber nicht dafür, dass die Aufgabe immer gut gelöst würde.



18

rücksichtigen seien. InAusführung dieses Postulates gelange ich zu den

Überlegungen und Meinungen, die im folgenden angedeutet werden,
wobei ich nur das erwähnen kann, was für unser Thema unerlässlich
ist, und das Erwähnte aus Sätzen besteht, von denen jeder ein schönes

Quantum an Explikations-, Anschluss- und Ausführungsproblemen
enthält und stellt.
Soll das Reden von Erlösung einen Sinn haben, so muss u. a.

vorausgesetzt sein, dass es aussergöttliches Sein gibt und dass es dieses

aussergöttliche Sein nur geben kann dank dessen, dass Gott ist und
wie er ist, ferner, dass dieses aussergöttliche Sein in einem partner-
schaftlichen Verhältnis, d.h. an entscheidender Stelle in Freiheit
ihm gegenübersteht und ihm in diesem Gegenüber verbunden ist.
Inhaltlich ausgeführt heisst das : aussergöttliches Sein gibt es kraft
dessen, dass Gott sich in sich selber auch gegenüber ist, sein Gegenüber

hat und sich selbst mit seinem Gegenüber, in und mit der Spannung

zwischen ihm und seinem Gegenüber will, eint und erhält.
Kraft dessen also gibt sich Gott und hat Gott auch ein aussergöttliches

Gegenüber, dem Gottes alter ego als Logos, Licht und Leben
einwohnt, ihm damit solidarisch ist, dem Gott als sein Ursprung auch

kritisch, richtend gegenüber bleibt, und das er mit sich und sich mit
ihm in der Spannung zusammenhält, die Bewegung und Zukunft
entlässt. Nicht nur das göttliche, sondern auch das aussergöttliche
Sein ist trinitarisch konstituiert. Wenn es nicht so wäre, könnte Freiheit

nicht sein, weil sonst das aussergöttliche Sein an der Freiheit und
mit ihr an der Möglichkeit des Bösen zerbrechen müsste.

Das Rätsel der irrational einbrechenden Sünde ändert daran,
dass sie alles verdunkelt und verwirrt und Gott, der ja das Sein
konstituiert, also mit ihm verhaftet ist, so in Frage stellt, dass das Nichts
im Seienden Herrschaftsraum erhält und die Solidarität Gottes mit
dem Sein nur aufrechterhalten werden kann, indem der Logos in und
mit der Welt und für sie in den Sündentod geht.14. Insofern ändert

14 Hier ist für mein Empfinden das schwierigste ontologische Problem :

als Raum der Freiheit, der von der Sünde zwar nicht beseitigt, aber doch
besetzt wird, kann die Welt nur durch ein einmaliges bis an die Grenze gehendes
Solidaritätsereignis konstituiert bleiben. Das scheint sich mir überall zu
bestätigen. Nur vermag ich für zahlreiche Gesichtspunkte, die mir wichtig wären,
nicht anzugeben, wie es im einzelnen zugehen soll. Umgekehrt meine ich sagen
zu müssen, dass eine Ontologie christlich nicht ausreicht, wenn sic diesem
Problem nicht standzuhalten vermag. Oder soll man, wenn dies nicht zu leisten ist,
den Schluss ziehen, dass der Glaube an die Erlösung in Jesus Christus ontolo-
gisch unmöglich sei



— 19 —

aber die Sünde nichts, als sie nichts daran zu ändern vermag, dass

das aussergöttliche Sein trinitarisch konstituiert bleibt und dadurch
zu leben vermag. Eben darin zeigt sich, dass im Tod Jesu die Solidarität

Gottes bis zum Grund vollzogen wurde. - Denn wovon sollte
die Welt sonst leben Entweder lebt sie davon, oder sie lebt gar nicht.
Nur dass jetzt alles in dialektischer Weise erfahren werden muss.
Dass wir als bewusste und verantwortliche Wesen auch jetzt nur
leben können, indem der Logos die Welt und uns in ihr als erkennbar
und bis zu einem gewissen Grad verstehbar erhält, erfahren wir jetzt
immer wieder darin, dass wir den Logos zwar nicht suchen, nicht
sehen, sondern bestreiten und ihm nicht gehorchen und dann schliess-

lich doch wieder zugeben müssen, dass wir nur dank seines In-der-
Wclt-Seins zu leben vermochten. Auch der Widerstand gegen Gott
ist nur dank der Gegenwart des Logos möglich. Das Sein im Seienden,
in jedem Seienden ist darum das, was dank der Erlösung auf die
Vollendung hin erhalten ist und lebt, also das, was in dem alles zur
Gemeinschaft und Einheit führenden Trinitarisch-konstituiert-Sein
steht.

In den beiden letzten Abschnitten wurde immer vom «ausser-

göttlichen Sein » oder von der «Welt » gesprochen. Dabei ist aber zu
bedenken, dass die Welt eine Vielheit ist und nur lebt als ein unabsehbar

mannigfaltiges Relationssystem zwischen unabsehbar vielen
Elementen. Trinitarische Konstituierung bezieht sich in dieser oder jener
Weise auch auf diese Vielheit und ihre Relationen, besonders deutlich
auf den Bereich des Menschen. Der Mensch ist darum kein Einzelwesen,

sondern Glied der Menschheit, der Welt, des Seins, und nur in
solcher Gliedschaft kann er auch als Einzelwesen betrachtet werden.
Er ist immer von Gemeinschaft und Einheit her auf Gemeinschaft
und Einheit hin, und dies immer dank der göttlichen Solidarität in
Jesus Christus. Dass das Sein trinitarisch konstituiert ist, besagt,
dass der Mensch zuerst als Glied der Welt und der Menschheit und
erst dann als Einzelner Gott gegenübersteht, wie ja Versöhnung
Wiederherstellung von Gemeinschaft mit Gott und zugleich mit den
Menschen meint. Darum entspricht der Versöhnung die Existenz der
Kirche. Gelingen von Gemeinschaft erfordert verantwortliches Handeln

und setzt es insofern voraus. Und beides, Gemeinschaft und
verantwortliches Handeln, setzen Intersubjektivität des Verstehens

voraus. Ohne diese Intersubjektivität wäre u.a. Wissenschaft nicht
möglich. Ich bin darum der Meinung, dass Bewusstsein zwar nicht
kollektiv, aber auch nicht allein individuell, sondern intersubjektiv



20

sei. Unter «Bewusstsein » - es sind viele Probleme mit diesem
Ausdruck verbunden - verstehe ich das, was in uns dadurch entsteht,
dass verschiedene Phänomene mit ihren Tendenzen von aussen oder
von innen so in uns zusammentreffen, dass wir irgendwie gefordert
werden (z. B. etwas zu meinen oder zu tun). Wie ich dazu komme, den
Ausdruck «Bewusstsein » so zu definieren und wie viele Probleme in
dieser Definition impliziert sind, kann, wie ich meine, hier auf sich
beruhen bleiben. Wichtig für unsern Zusammenhang ist hingegen
folgendes : bei dem In-uns-Zusammentreffen der Phänomene sind wir
nicht nur passiv, sondern auch aktiv beteiligt. Das zeigt sich daran,
dass ein und dasselbe Phänomen von verschiedenen Menschen je
nach kultureller oder sozialer Zugehörigkeit oder infolge anderer
Bedingungen aufganz verschiedene Weise oder sogar als etwas Verschiedenes

oder auch überhaupt nicht zur Kenntnis genommen wird. Der
letzte Fall macht besonders deutlich, dass es nicht bloss darum geht,
dass alle zwar dasselbe Phänomen feststellten, dass sich aber nachher
die einen «einen andern Vers dazu machten » als die andern. Es ist
vielmehr so, dass die einen schon etwas anderes beobachten als die

andern, die vielleicht überhaupt nichts beobachten. Darum können
die Differenzen und dann der Hass zwischen verschiedenen Gruppen
so abgründig werden. M. a. W. : was das für uns ist, was in uns
zusammentrifft, als was es in uns begegnet, ist abhängig von unsern
Beobachtungsvoraussetzungen, von der Einstellung unseres geistigen
Beobachtungsapparates. Diese Voraussetzungen sind aber im
wesentlichen nicht individueller Natur,sondern meist das jahrhundertealte

Werk von Kulturen oder das erst kürzlich mit grossen Opfern
durchgesetzte Ergebnis eines ideologischen Kampfes, in beiden Fällen
aber eine soziale Schöpfung oder Erwerbung einer breiten kulturellen,
z.B. philosophisch-politischen Entwicklung oder einer eng
geschlossenen grössern oder kleinern Gruppe. Individuelles tritt dabei
auch auf. Es kann sich aber als solches nur bilden und abheben auf
Grund des unabsehbar viel grössern und fundamentalem Anteils
des sozial erworbenen Gemeinsamen. Sogar bei den grossen Schöpfern

neuer Voraussetzungen ist das wohl nur graduell verschieden.
Darum also meine ich, dass das Bewusstsein wohl in einem begrenzten

Sinn individuell empfunden werde, seiner Natur nach aber sozial

und intersubjektiv sei, und dass, wenn es nicht so wäre, Gemeinschaft
nicht sein könnte.

Wenn ich das Bewusstsein als intersubjektiv bezeichne, so

meint das nicht, dass es allgemein sei. Beispiele sind schon genannt.



— 21 —

Es soll nur noch betont sein, dass die Unterschiede und Gegensätze
des Bewusstseins zwischen verschiedenen Gruppen zerstörerisch gross
sein können. Gemeinsamkeit des Bewusstseins kann beobachtet werden

an der Gemeinsamkeit signifikanten öffentlichen Verhaltens
oder-etwa in einem Versammlungssaal - an Händen, »Augen, Mienen.
Sic wird als gewiss erfahren in der Entdeckung eines Sich-gegenscitig-
Verstehens, Sich-im-andern-Wiederfindens. Bewusstsein kann auch
auf Gemeinsamkeit hin verändert werden, z. B durch eine Bekehrung.
Wo Gemeinsamkeit des Bewusstseins entdeckt wird, wird individuell
seine Intersubjektivität erfahren. Geschieht dies in einer Versammlung,

so hat es zur Folge und zeigt sich daran, dass jeder Teilnehmer
im Sinn der Versammlung, als ihr Repräsentant zu sprechen, zu denken

und zu handeln vermag. In diesem Geschehen ist die Versammlung

für die betreffende Gruppe Autorität.
Dies gilt in spezifischer Weise für die Versammlung in Jerusalem

und für jedes Konzil, das im Sinn der oben verwendeten Terminologie
als authentisches Konzil bezeichnet werden könnte. Das Spezifische
liegt einmal im Gebiet, in dem die Teilnehmer die Einheit zu finden
suchen. Es muss sich um die Erkenntnis dessen handeln, was in der
Erlösung in Jesus Christus zusammengefasst ist und immer neue
Einsichten, Urteile und Handlungen verlangt. In der Findung der
neuen Einsicht muss es zur Neuentdeckung der alten Gemeinsamkeit
des Bewusstseins und zu gegenseitigem Sich-Verstehen kommen, also

zur Intersubjektivität der Erkenntnis und des Wollens. Und, da es in
der Erlösung um Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott und
den Menschen geht, kann die Intersubjektivität nicht nur eine
wünschenswerte Zutat sein; sie muss, ausgesprochen oder nicht, mit zum
Inhalt der gewonnenen Einsicht gehören. Wo sich das so ereignet,
dass, wie schon gesagt, jeder Teilnehmer im Sinn der Versammlung
und im Sinn jedes andern Teilnehmers, also in bewusster
Intersubjektivität zu sprechen, zu denken und zu handeln vermag, da ist die

Versammlung für die Kirche Autorität geworden. Und da solche
Einsicht und Gemeinschaft nur vom und im Heiligen Geist gegeben und
gefunden wird, muss das Konzil seine Entscheidung in Demut mit
den Worten bekannt geben : «Es hat dem Heiligen Geist und uns
gefallen » wobei in dem «uns » die Intersubjektivität angesprochen ist.

Ein Apostel allein kann für sein Zeugnis als solches nicht von
vornherein die Intersubjektivität in Anspruch nehmen. Das kann
er erst, wenn sie sich einstellt. Darum ist dem Paulus so wichtig, dass

die Korinther sein «Bestätigungsbrief» sind (2.Kor. 3, Iff), was sie



22

dadurch geworden sind, dass bei ihnen die Botschaft des Apostels zur
intersubjektiven Erkenntnis wurde. Darum war ihm auch die oben

besprochene Begegnung mit den Autoritäten von Jerusalem wichtig.
Und aus dem allem geht hervor, dass das Konzil im Ereignis-Werden
der Intersubjektivität15 der alten Erkenntnisse und der neuen
Einsicht ein Träger von stärkerer Autorität ist als ein Apostel allein, weil
die Autorität des Konzils einen grössern, aktuell-realen Ekklesiali-
tätsausweis für sich hat. Zum epistemischen Charakter dieser Autorität

gehört auch die Möglichkeit der Einsicht in die ekklesiale Realität
der Intersubjektivität. Somit ist auch die Frage der Zahl der Teilnehmer

nicht unerheblich, obwohl sich keine Zahl fixieren lässt. Zu wenig

und zu viel Teilnehmer können das Ereignis der Intersubjektivität,
und dass es erfahren und festgestellt werden kann, verhindern.

Erst nach Abschluss des konziliaren Geschehens lässt sich feststellen,
ob die Zahl gut war.

Im Unterschied zu dem, was eben vorgetragen wurde, vertritt
Bochenski die Meinung, dass, was als Autorität der Gruppe erscheine,
sich auf einzelne Individuen reduzieren lasse. Als kritisches Beispiel
hiefür wählt er das Parlament. «Kritisch» ist das Beispiel, weil es

gegen die These Bochenskis zu sprechen scheint. Er argumentiert :

das Parlament hat kein personales Bewusstsein, darum wird, was das

Parlament beschliesst, von seinem Präsidenten festgestellt, proklamiert

und von den staatlichen Beamten ausgeführt. Diese Einzelpersonen

wirken als Träger der Autorität und sind es. Bochenski ist aber
selbstverständlich nicht der Ansicht, ob ein Parlamentspräsident
seine persönliche Meinung äussere oder das Ergebnis einer
Parlamentsabstimmung feststelle, komme auf dasselbe hinaus. Er
unterscheidet darum : Träger der Autorität sind Einzelpersonen. Aber der
Grund ihrer Autoritätsausübung ist eine Regel, die Verfassung, wo-

15 Der Unterschied zwischen dem aktuellen Ereignis der Entscheidungsfindung

in Intersubjektivität und dem Text gewordenen Ergebnis dieses Ereignisses

ist nicht leicht zu bestimmen. Vieles ist hier und dort gleich. Für unsern
Zusammenhang mag folgendes genügen : Beim aktuellen Ereignis wird a) dio
Intersubjektivität konkret erfahren, das Ereignis besteht z.T. in dieser Erfahrung,

und b) die Beziehungen zu allen in Betracht kommenden Fragen und
Umständen, die meist nur hinsichtlich dor engern Thematik bewusstgemacht
und ausgesprochen werden, sonst aber ungenannt, vielleicht auch unbewusst
bleiben, werden einfach faktisch vollzogen. Insofern interpretiert sich, von
innen gesehen, das Ereignis selbst. Für die Interpretation des Text gewordenen
Ergebnisses müssen b) die damaligen Beziehungen in einem gewissen Umfang
rekonstruiert und zu heutigen Situationen und Fragen in Korrelation gebracht
und a) die Intersubjektivität neu gefunden und so geprüft werden.



23

nach durch Parlamentsabstimmung festzulegen ist, was die
betreffenden Einzelpersonen als Inhalt ihrer Autorität zu vertreten
haben18.

Ich glaube, dass diese Unterscheidung nützlich und was Parlamente

und ähnlich strukturierte Gruppen betrifft weithin zutreffend
sei. Denn Parlamentsbeschlüsse sind in der Regel Kompromissbeschlüsse,

und die Verfassung verlangt keine volle Intersubjektivität
hinsichtlich eines Beschlusses als Bedingung seiner Gültigkeit. Dennoch

bin ich von der Unterscheidung nicht ganz befriedigt, weil die

grundlegende Intersubjektivität des Bewusstseins, ohne die ein
Parlament nicht möglich ist, nicht ihrem Stellenwert nach berücksichtigt

ist. Überdies kann auch ein Parlament in besondern »Augenblicken
einen sehr hohen Grad von Intersubjektivität des Bewusstseins
erlangen. Dann steigert sich seine Autorität so, dass es beinahe selbst

zum Träger der »Autorität wird, obwohl es nicht in seiner Gesamtheit
reden, sondern nur durch Einzelmenschen zu Wort gebracht werden
kann.

Bei einem Konzil ist die Sache insofern anders, als die volle
Intersubjektivität des Bewusstseins und damit das Fehlen von
Abstimmungen zu den wesentlichen Bedingungen und zum Inhalt der

Lösungsfindung gehört, wenn ein Konzil selber Autoritätsträger sein
soll. Kompromissbeschlüsse könnten hier nicht die Regel sein; sie

können überhaupt nicht vorkommen, wenn das Konzil selber

Autoritätsträger sein soll. Bei institutionalisierten, reglementarisch
wiederkehrenden Synoden wird wohl mit beiden Möglichkeiten zu rechnen
sein. In der Regel, d. h. in den statistisch häutigeren Fällen, werden sie

nur Fragen des Ermessens entscheiden, so dass die Einzelpersonen,
welche die Entscheidungen ausführen, Träger der »Autorität und die

Synode deren Begründung ist. Es kann aber auch alles eintreten, was
bewirkt, dass die Synode selber »Autorität wird.

Wenn die Bedingung dafür, dass ein Konzil selber Träger der

16 Vgl. I.e. (Anm. 1) S.34f. - Auf die Frage, ob die gleichen Überlegungen
auch für ein Konzil gelten sollen, so dass nicht das Konzil, sondern allein der
Papst, der die Konzilsbeschlus.se proklamiert, Träger der Autorität sein könnte,
und wie dabei das Verhältnis von Konzil und Papst zu sehen wäre, geht
Bochenski nicht ein. Gehörte das Konzil zu der gemeinsam anerkannten Regel,
welche hinter der Autorität des Papstes steht? Aus den oben ausgeführten
Gründen meine ich. dass für Konzil und Parlament die Dinge in diesem Punkt
sehr verschieden seien. Darum habo ich, was das Konzil betrifft, nicht streng
zwischen Autorität und Autoritätsträger unterschieden. - Im übrigen wäre es

wohl dor Mühe wert, den ontologischen Voraussetzungen der «Abstimmungsideologien»

noch weiter nachzugehen.



— 24 —

Autorität wird, in der oben beschriebenen vollen Intersubjektivität
des Bewusstseins gesehen und damit gerechnet wird, dass es dies
tatsächlich gebe, so legt sich die Befürchtung nahe, dass auch im
Bereich dieses Denkens, also im Bereich der Kirche, der einzelne von
«Aufhebung in den absoluten Geist» bedroht sei, und die
Kirchengeschichte zeigt, dass diese Befürchtung nicht unbegründet ist.
Folgende vier Überlegungen, die zugleich den Bezug zur Gegenwart
herausstellen möchten, sollen zeigen, dass Befürchtungen insofern
begründet sind, als man in der Kirche nicht immer im Heiligen Geist

handelt, dass sie aber keinesfalls per definitionem zu erwarten sind,
sondern in scharfem Widerspruch zu einem Handeln im Heiligen
Geist stehen.

1) Wir sind in Christus zur freien Partnerschaft und Gemeinschaft

mit Gott und den Menschen erlöst. Die Findung der
Erlösungswirklichkeit kann darum nur Geschenk des Geistes und Entscheidung

in Freiheit, niemals Zwang sein. Das zeigt sich darin, dass es

Gruppen hochgradiger Intersubjektivität des Bewusstseins gibt, die

das, was wir von Christus und von der Wirklichkeit glauben, ablehnen

und bekämpfen. Um der Erlösung zur Freiheit willen wird man
im Heiligen Geist nie die Unterdrückung oder Verfolgung solcher

Gruppen wollen können. Man wird sie nicht gerade als Teil der Kirche
in das ekklesiale Selbstverständnis oder die Kirchenleitung
hineinnehmen, wohl aber gegebenenfalls gegen ihre Verfolgung und für ihre
Freiheit sich zur Wehr setzen.

2) Die Intersubjektivität kann nicht angeordnet, sondern nur im
freien Gespräch im Medium der Frage nach der Wirklichkeit gefunden

werden. Gerade in diesem Prozess, wahrscheinlich nur in ihm,
kann auch das Individuum zu seiner Selbstfindung und Selbstentfaltung

gelangen. Beides, Findung der Intersubjektivität und
Selbstfindung - Selbstentfaltung, gehören zusammen. Wo das Zweite nicht
ist, ist auch das Erste nicht. So ist das Zweite Test für das Erste und
für Handeln im Heiligen Geist.

3) Erlösung, Werk des Geistes, Kirche geschehen aufVollendung
hin und scheinen einen historischen Prozess der Selbstentfaltung des

«absoluten Geistes» zu implizieren. Dies trifft indes nicht zu. Wohl
zeigt jede geglückte gute Tat, dass Fehler nicht unabänderlich sein

müssen, sondern vergeben und gebessert werden können, dass es

insofern Fortschritt, Vervollkommnung und Verifikation der
Vollendungserwartung gibt. Und jede Tat, nicht nur jede Erfindung ändert
die Situation, so dass ein ständiger Wandel entsteht, der ständig



— 25 —

neue Einsichten des Glaubens in das, was Wirklichkeit sei, erfordert
und neue Entscheidungen. Jede neue Situation bietet die Gelegenheit,

einen neuen Aspekt der in Christus gegründeten Wirkliclikeit
zu entdecken, und demonstriert so die Möglichkeit von Fortschritt
und Vollendung. Zugleich verlieren frühere Erkenntnisse ihre
Strahlungskraft und demonstrieren damit, dass wir doch nicht in einem
unabänderlichen Entwicklungslauf der Vollendung entgegengehen17.
Es ist deshalb auch nicht so, dass der letzte Stand immer der dem
Absoluten am nächsten stehende wäre, jedenfalls nicht in dem Sinn,
dass alles Frühere auf den neusten Stand gebracht und das nicht An-

gepasste mitsamt seinen Trägern beseitigt werden müsste. Im Heiligen

Geist wird nicht zugelassen, dass man sich über seinen oder den
wissenschaftlichen oder den theologischen Stand täuscht und aus
dieser Täuschung in Torheit und Grausamkeit Früheres nicht mehr
sieht und Gutes statt Böses beseitigt. Insofern ist der Heilige Geist
kein «absoluter Geist» der Entwicklung.

4) Ein Konzil sucht eine Einsicht und Entscheidung für die Fragen

seiner Tage. Kürzere oder längere Zeit später ist die Frage gar
nicht mehr vorhanden, vielleicht gerade infolge der Konzilsentscheidung,

wie es mit der Frage von Apg. 15 der Fall war. Insofern
entscheidet dann die Konzilsentscheidung gar nichts mehr. Insofern
hört das Konzil auf, Autoritätsträger zu sein, jedenfalls in dem Sinn,
wie es das im Augenblick der Wahrheits- und Intersubjektivitäts-
findung war. Seine Entscheidung wird Text. Daraus folgt aber gar
nicht, dass die Frage, mit der sich das Konzil damals beschäftigte, und
die Einsicht, die es fand, erledigt seien. Daraus folgt ganz im Gegenteil,

dass keine Frage für alle kommenden Zeiten ein für allemal
formuliert und beantwortet werden kann. Obwohl viele dieser Antworten

zum Bekenntnis der Kirche geworden sind, bedeutet das nicht,
dass frühere Zeiten der Kirche von heute etwas vorweggenommen
hätten. Denn das Bekenntnis der Kirche ist nicht direkt identisch mit
den Fragen von heute - gerade das Bewusstwerden der Fragen ist von
grosser Bedeutung - und den Antworten, die wir suchen. Die Frage
aber nach der Wirklichkeit, in deren Medium Kirche und Autorität
beheimatet sind, stellt sich täglich neu und ist immer neu handelnd

17 Sollte mit Begriff und Gedanke der Dogmenentwicklung eine Verbesserung

oder Vermehrung der Erkenntnis und insofern ein laufender Fortschritt
gemeint sein, könnto er m.E. nicht akzeptiert werden. Es stellen sich neue
Fragen und verlangen neuo Entscheidungen, aber dies macht noch keine
Vermehrung der Einsicht aus, nur eine Veränderung.



— 26 —

denkend und redend zu beantworten; das ist der Kampf des Glaubens.

Zum Verständnis der neuen Fragen und zum neuen Verständnis
der Wirklichkeit gehören immer auch die alten Fragen und Antworten.

Darum sind im ekklesialen Bewusstsein mit dem Zeugnis der
Schrift und der Väter und den neuen Fragen und Antwortversuchen
immer auch die alten Fragen und Antworten verbunden. Wenn die
alten Fragen und Antworten darin fehlten, wäre zu befürchten, dass
das ekklesiale Bewusstsein selber fehle.

V.Die Autorität der Bibel

An der Sitzung von 1971 in Löwen lag der Kommission für
Glaube und Kirchenverfassung ein Text über die Autorität der Bibel
vor. Bei der Erörterung dieses Textes müsste ich nicht ohne Erstaunen

feststellen, dass einer der anwesenden orthodoxen Theologen
gegenüber der Rede von der Autorität der Bibel ein gewisses Unbehagen

anmeldete und merken liess, dass ein Ausdruck wie «Autorität
der Bibel» doch eigentlich gar nicht möglich sei. Für kurze Zeit
entstand dadurch eine gewisse Verlegenheit, weil niemand recht wusste,
worum es sich handeln könnte. Die Verlegenheit wurde nicht geklärt,
weil der betreffende Theologe nicht weiter insistierte.

Im Lauf dieser Arbeit ist mir klargeworden, woran der orthodoxe

Theologe Anstoss genommen hatte. Er war gewohnt, das Wort
«Autorität » im Sinne der Eingangsdefinition zu gebrauchen, wonach
es nur in Beziehung auf lebendige menschliche Personen verwendet
werden könnte. Im Deutschen, Französischen und wohl noch in einigen

andern Sprachen kann das Wort auch in Beziehung auf sog.
«ideale Grössen » angewendet werden. So kann man beispielsweise
von der Autorität des Gesetzes, eines Gesetzes, eines Textes, der oder
einer Tradition oder eben auch von der Autorität der Bibel reden. In
solchen Fällen benützt man das Wort «»Autorität » zur Bezeichnung
des Normcharakters oder, allgemeiner, einfach zur Hervorhebung der
hohen Bedeutung der betreffenden Grösse. Was die Bibel betrifft, würde

man zur Qualifizierung besser keinen Ausdruck mit dem Bestandteil

«Norm » verwenden, weil alle derartigen Ausdrücke den Eindruck
erwecken, es handle sich um eine Sammlung von Vorschriften, in
denen irgend jemand festgesetzt hat, was man glauben müsse. Wird
ein Ausdruck benötigt, der die Stellung der Bibel in der Kirche
kennzeichnen soll, könnte man vielleicht von Erst-, Primär- oder
Basiszeugnis reden. Jedenfalls war der Anstoss jenes Theologen durch eine



27

Schwierigkeit des Sprachgebrauchs oder der Terminologie verursacht.

Diese Schwierigkeit wird sich nicht beheben lassen. Zwar wäre
es praktisch, wenn das Wort «Autorität » nur im Sinn der Eingangsdefinition

verwendet würde und man für die andern Verwendungsarten
andere Ausdrücke wählte oder bildete. Sowohl im theologischen als

auch erst recht im politischen Gespräch würden dadurch einige
Verwirrungen gemindert und einige Klärungen aufgenötigt. Aber
.schulmeistern nützt nichts. Wenn etwas einmal Sprachgebrauch ist,
so braucht es schon besondere Umstände, die man nicht einfach nach
Wunsch herstellen kann, um eine Änderung herbeizuführen.

Indessen handelt es sich doch nicht nur um eine Terminologiefrage.

Es kommt ja doch nicht von ungefähr, und es ist auch nicht nur
in dem unpräzisen Sprachgebrauch begründet, wenn von der Autorität

der Bibel gesprochen wird ; vielleicht hat sogar die Bedeutung der
Bibel diesen Sprachgebrauch verursacht. Denn in tier Bibel selbst
fehlt es nicht an Stellen, welche die Bedeutung der Worte des Mose,
der Propheten, der Apostel oder der jetzt bestehenden Bibel hervorheben.

Man denke nur daran, wie oft einzelne Redeteile im Pentateuch
oder bei den Propheten und gelegentlich auch in Zitaten bei
neutestamentlichen Verfassern mit der Wendung «Und Gott sprach » eingeführt

werden, oder man beachte Stellen wie l.Thess.2,13; l.Petr. 1,

23-25 und 2.Tim.3,16; 2. Petr. 1,19-21.
Um so erstaunlicher ist es, wie in der Bibel selbst, zumal im NT,

mit der Bibel umgegangen wird. Vor allem ist etwas, das man nun
erwarten möchte, nicht zu finden: es gibt keine Exegesen alttesta-
mentlicher Stellen, die um ihrer selbst willen vorgelegt würden, etwa
in der Meinung, class schon allein durch die Erklärung einer Stelle,
die als Wort Gottes eingeführt ist, die im betreffenden Text erörterte
Sache selbst vorgestellt und einsichtig gemacht wäre. Exegesen gibt
es freilich sehr viele, aber es wird dabei ganz anders verfahren. Die
Exegese wird durch konkrete Anwendung vollzogen, indem
alttestamentliche Worte auf iietitestamentliche, vor- oder nachösterliche
Tatbestände bezogen werden, wodurch jeweils doppelte, d.h. reziproke

Interpretationen stattfinden. So kommen, schermitiseli gc spracht n,
»Aussagen folgender Art zustande: Das, wovon der alttestamentliche
Text spricht, was schon damals im Gang war, ist jetzt in einem neuen
Stadium, im Stadium der Erfüllung gegenwärtig, und ungekehrt:
Das, womit wir ncutestamentlichc Zeugen heute zu tun haben, wovon
soeben berichtet wurde, das ist gerade das, wovon bereits der und der
alttestamentliche Zeuge gesprochen hatte, nun aber in der Form der



— 28 —

Erfüllung oder als Bestätigung des schon damals Erfahrenen und
Berichteten. So wird das in neutestamentlicher Zeit Erfahrene identifiziert

und erklärt aus der Gottes- und Wirklichkeitserfahrung der
alttestamentlichen Zeit und die Bedeutung und Tragweite der
alttestamentlichen Aussagen aus den Gottes- und Wirklichkeitserfah-
rungen der Gegenwart verstanden. M. a. W. : es wird im Medium der
Frage nach der Wirklichkeit interpretiert.

Was sich dadurch ereignet, kann man auf zwei verschiedene
Arten formulieren. Man kann sagen: durch die Interpretation der
Gegenwart aus den Alten Testament wird der alttestamentliche
Zeuge zur Autorität für die Gegenwart. Man kann auch sagen : durch
die Interpretation der Gegenwart aus dem alttestamentlichen Zeugnis

wird das Alte Testament zur Begründung für die Autorität des

neutestamentlichen Zeugen. Der erste Satz ist ein abkürzender
Ausdruck für den zweiten18. So oder so ist der Interpret massgeblich an
der Interpretation beteiligt. Er ist entweder ein Interpret durch
Zeugnis oder ein Zeuge durch Interpretation, richtiger, immer beides

zugleich. Für die Interpretation neutestamentlicher Texte verhält es

sich nicht anders. Auch neutestamentliche Aussagen werden nur
durch den Interpreten, der unsere Gegenwart aus der neutestamentlichen

Aussage und die neutestamentliche Aussage in Korrelation zur
Gegenwart erklärt.

Diese Tatbestände haben, sofern sie zutreffend festgestellt sind,
nicht unerhebliche Konsequenzen für die Gegenwart :

1. Die Bibel ist nicht eo ipso Autorität. Sie wird es durch die
geschilderte Interpretation des Apostels oder des heutigen Zeugen.
Genauer gesagt : die Bibel macht den heutigen Interpreten-Zeugen zur
Autorität.

Das Reden von der Autorität der Bibel unter Ausschaltung des

eben Festgestellten macht die Bibel zur Abstraktion, die, wenn die

Ausschaltung ganz gelänge, nur autoritäre Prozesse und unmündige
Anhängerschaften, aber keine Intersubjektivität und Gemeinschaft
zu begründen vermöchte.

2. Die Bedeutung, der ekklesiale Stellenwert des Interpreten-
Zeugen muss genau gesehen werden. Gern wird es als Zeichen der
Demut betrachtet, wenn der Interpret seine Rolle möglichst hinunterspielt

und so tut, als wäre er nur Werkzeug, durch das die Autorität
der Bibel selber zu Worte kommt. DasVerfahren ist kontraproduktiv :

18 Vgl. Bochenski I.e. (»Anm. 1 S. 35, unmittelbar vor «Satz 2.6»



— 29 —

gerade so wird die Auskunft des Exegeten mit dem Wort Gottes
identifiziert, der Exeget zum Herrn der Kirche gemacht und wiederum
der vorhin genannte autoritäre Vorgang eingeleitet.

Die Arbeit des Exegeten-Zeugcn - jeder Prediger ist das - und
ihre ekklesiale Bedeutung muss so klar als möglich herausgestellt
werden, um die Verantwortlichkeit bewusstzumachen und zugleich
an den Ort zu stellen, wo Gespräch und Gemeinschaft möglich wird.

3. Solche Interpreten-Zeugen-Arbeit kann in allen ihren Teilen
nur im Medium der Frage nach der Wirklichkeit vollzogen werden.
So können sich aber alle Gemeindeglieder daran beteiligen, kann sie

zu intersubjektiven Erkenntnissen und mündiger handlungsfähiger
Gemeinschaft führen. Diese Arbeit ist ohne das Moment des Authentischen

nicht möglich, während andererseits gerade so das Zeugnis der
Schrift und der Väter immer ein Gegenüber bleibt, das stets neue
Erkenntnis und neue Autorität Ereignis werden lässt - womit zum
Schluss die Stichworte nochmals genannt sind, mit denen ich das
verbunden sehe, was mir in dieser Arbeit als neue Einsicht, wie ich meine,
zugekommen ist.


	Autorität im Neuen Testament [Schluss]

