
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 1

Artikel: Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34 —

Die Fünfte Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi

23.November bis lO.Dezember 1975

Erstmals in Afrika

Bekanntlich hatten die christlichen Kirchen Indonesiens schon

vor Jahren dazu eingeladen, die kommende Weltkirchenkonferenz in
ihrer Hauptstadt abzuhalten. Bis zum Sommer 1974 liefen denn auch
alle Vorarbeiten unter dem Signet « Jakarta 75 »1. Erst aufder Tagung
des Zentralausschusses des ÖRK vom August 1974 in West-Berlin
wurde bekannt, dass infolge der zunehmend feindseligen Haltung des

Welt-Islams gegen dieses Vorhaben mit ernsthaften innenpolitischen
Schwierigkeiten in Indonesien gerechnet werden müsse. Der Grund
dafür ist leicht zu erraten : einerseits gibt es keinen andern Staat in
der Welt, der in der Bevölkerung eine auch nur annähernd gleich
grosse mohammedanische Mehrheit - fast 95 % der 120 Millionen
Indonesier bekennen sich zum Islam - aufweist, und anderseits gehören
gerade die indonesischen Kirchen zu den am raschesten wachsenden
in der ganzen Welt. Zumindest die führenden Kreise des Islams sind
offenbar nicht der Auffassung, das Evangelium von Jesus Christus
und seine Vertreter hätten in der heutigen Welt ihre Stosskraft einge-
büsst

Angesichts dieser Tatsache entsprach es dem Gebot kluger
Rücksichtnahme, auf die Durchführung der 5. Vollversammlung in
Ostasien zu verzichten, obwohl dieser Entschluss für kurze Zeit
Verlegenheit bereitete. Denn wer würde es wagen, innert Jahresfrist alle

Voraussetzungen organisatorischer Art für den reibungslosen Ablauf
einer gegen 3000 Teilnehmer zählenden Konferenz zu schaffen Im
nachhinein muss gesagt werden, dass wir in West-Berlin gut beraten

waren, als wir die spontane Einladung des Christenrates aus Kenia
annahmen, im folgenden Jahre in Nairobi zusammenzukommen. Die
Verschiebung des Termins vom Juli auf Ende November war ein
geringer Preis dafür, dass wir in keiner Phase dieser Tagung den
Eindruck bekamen, nur an einem «Ersatz-Ort» zusammengekommen zu
sein. Im Gegenteil : das ganze Tagungsklima profitierte von der afri-

1 Jakarta 1975. Vorbereitungsheft für die 5. Vollversammlung ÖRK.
Verlag O. Lembeck, Frankfurt a. M. und F. Reinhardt-Verlag, Basel. 53 S.



— 35 —

kanischen Atmosphäre, auch wenn die Gelegenheiten zur unmittelbaren

Kontaktnahme mit dem afrikanischen Christentum während der
Tagung leider spärlich bis ungenügend waren. Wer sich allerdings -
wie der Berichterstatter - Zeit und Mühe nahm, vorher entsprechende

Erfahrungen zu sammeln, hatte zumindest eine Ahnung von
den mannigfaltigen Problemen, mit denen sich die selbständig gewordenen

jungen Staaten und Völker des heutigen Afrikas und deren
Kirchen auseinanderzusetzen haben. Es besteht aber zwischen dem
Christentum Afrikas und demjenigen in Indonesien auch darin eine
nicht zu übersehende Ähnlichkeit, dass die afrikanischen Kirchen den
indonesischen hinsichtlich rapider Zunahme der Mitglieder kaum
nachstehen. Nach zuverlässigen Schätzungen soll sich die Zahl der
Christen in Afrika seit Beginn der Entkolonialisierung, d.h. seit 1950,

von 20 auf 90 Millionen erhöht haben. Dieser Zuwachs geht überwiegend

auf das Konto der sogenannten unabhängigen afrikanischen
Kirchen, von denen es bereits etwa 5000 geben soll. Viele von ihnen
sind identisch mit einzelnen Ortsgemeinden. Daneben finden sich

jedoch solche, deren Mitgliederzahl bereits in die Millionen geht, wie
z.B. die Kimbanguisten-Kirche und die beiden «Kirchen Christi» in
Zaire, die alle dem ÖRK angehören. Drei weitere solche afrikanische
Kirchen wurden in Nairobi in den ÖRK aufgenommen, nämlich die
«Afrikanische Christliche Kirche und Schulen», hervorgegangen aus
traditioneller Missionsarbeit, die im Jahre 1905 begann. Seit 1947 ist
sie jedoch unabhängig. Sie hat etwa 30 000 Mitglieder und gehört seit
1954 dem Christenrat von Kenia an. Ebenfalls in Kenia beheimatet,
jedoch bereits nach Tansania und Uganda sich ausbreitend, ist die
«Afrikanische Israel-Kirche Ninive». Sie wurde 1942 von einem
früheren Pfingstprediger gegründet, der bis zu seinem Tod 1974 ihr
«Gründer und Hohepriester» war. Sie zählt etwa 120000 Mitglieder
und wurde vor zwei Jahren in den Christenrat von Kenia aufgenommen.

Auch die 1930 in Nigeria gegründete «Kirche des Herrn (Ala-
dura)», heute vertreten auch in Sierra Leone, Liberia, Ghana, Togo,
Grossbritannien, den USA und an der Elfenbeinküste, mit einer
Mitgliederzahl von 4 Millionen, wurde zusammen mit noch 5 anderen
Kirchen (Kirche der Provinz des Indischen Ozeans, christliche Kirche
auf den Cook-Inseln, Methodisten-Kirche auf den Tonga-Inseln,
Progressiver Nationaler Baptistenbund [USA] und die Brüderkirche in
Surinam) neu in den ÖRK aufgenommen. Das Besondere solcher
afrikanischen Eingeborenen-Kirchen besteht darin, dass sie ganz
bewusst sich von dem «Christen-Image», wie die Mission der Weissen es



— 30 —

im Laufe von Generationen geprägt hat, befreien und ihre eigene
Identität als Christen im afrikanischen kulturellen Kontext zu
verwirklichen suchen. Was das konkret heisst, konnten wir sehen und
hören, wenn z.B. der liturgisch gekleidete Chor der »Afrikanischen
Israel-Kirche Ninive im Eröffnungsgottesdienst der Konferenz, im
Advent-Rally vom 30. November im grossen Uhuru-Park oder dann
und wann am Schluss einer Nachmittagssitzung im modernen, mit
allen technischen Schikanen ausgerüsteten Kenyatta-Konferenz-
Zentrum mit Trommel- und Tamburin-Begleitung christliche
Swahili-Gesänge zu Gehör brachte und dazu nicht selten tänzerische
Bewegungen machte. - Woran mag es gelegen haben, dass dann am 7.De¬
zember die einmalige Gelegenheit zum gruppenweisen Besuch
örtlicher Christengemeinden in und um Nairobi anstatt von den erwarteten

1500 Teilnehmern nur von deren 500 ergriffen wurde Persönlich
wird mir jedenfalls jener Vormittag, den das neugewählte Zentralkomitee

inmitten der Quäker-Versammlung in der etwa 20 000 Einwohner

zählenden Vorstadt Ofafa zuerst im Gottesdienst (mit eindrucksvoller

»Aufnahme von 40 jungen Mitgliedern und anschliessend beim

Mittagsmahl verbringen durfte, unvergesslich bleiben.

Ein Fest des Volkes Gottes

Im Zusammenhang mit der vom Zentralausschuss anlässlich der
Sitzung in Addis »Vbeba 1971 eingeleiteten Strukturreform des ÖRK
wurde betont, dass die Vollversammlung den Charakter eines «Festes
des Volkes Gottes» haben müsse. Dabei lag jedoch der »Akzent ebensosehr

auf dem Begriff «Fest» wie auf demjenigen des «Volkes Gottes».
Diesem Postulat suchte man organisatorisch dadurch Nachachtung
zu verschaffen, class man den Mitgliedkirchen einmal empfahl, bei

Entsendung von mehreren Delegierten darauf Bedacht zu nehmen,
dass nicht nur Kirchenführer und Theologen, sondern in angemessener

Zahl auch Laien, d.h. Männer, Frauen und Jugendliche, zur
Vollversammlung abgeordnet werden. Zugleich stimmte der Zentralausschuss

damals dem Vorschlag zu, nur 85% der zu vergebenden Dele-

siertensitze von den Mitgliedkirchen direkt besetzen zu lassen. Für
die restlichen 15% sollten die ständigen Organe des ÖRK im Sinne

einer Ergänzung untervertretener Kategorien ihnen bekannte Personen

den zuständigen Kirchenleitungen zur zusätzlichen Ernennung
als Delegierte vorschlagen, wobei solche Kirchen auf diese Weise - wie

z.B. der Evangelische Kirchenbund der Schweiz-noch zu einem wei-



— 37 —

teren Delegierten kamen. Doch auch so wurden dann bei Konferenz-
beginn nur 676 von den vorgesehenen 747 Delegierten-Sitzen wirklich
besetzt, doch mit 389 Vertretern waren die Geistlichen gegenüber den
287 Laien immer noch übervertreten. Da jedoch mehr als die Hälfte
aller 281 Mitgliedkirchen nur einen einzigen Delegierten entsenden
konnten, ist eine solche Übervertretung verständlich. Wie schon in
Uppsala 1968 war auch in Nairobi die Delegation der russisch-orthodoxen

Kirche die zahlenmässig stärkste, doch müsste sie gemäss der
Neustrukturierung des ÖRK von damals 35 auf 25 Mitglieder reduziert

werden. Da mehr als 20 % aller Delegierten Frauen (152) und fast
10% (62) Jugendliche des Jahrganges 1944 oder jünger waren, war
diese 5. Vollversammlung nicht nur die repräsentativste aller bisherigen,

sondern wirklich ein Spiegelbild des Volkes Gottes auf Erden.
Dies trifft auch in bezug auf die geographische Verteilung zu, stammten

doch 147 Delegierte aus Westeuropa, 137 aus Nordamerika, 107

aus Afrika, 97 aus Osteuropa, 92 aus Asien, 42 aus Australasien und
dem Pazifik, 24 aus dem Nahen Osten, 21 aus Lateinamerika und 9

aus der Karibik. Hinsichtlich der konfessionellen Zugehörigkeit war
die Gruppe der reformiert/presbyterianischen Kirchen die stärkste,
gefolgt von den Lutheranern, Orthodoxen, Unionskirchen, Methodisten,

Anglikanern, den Orientalisch-Orthodoxen, Baptisten und
zahlreichen anderen. Zu den Letztgenannten gehören die altkatholischen
Kirchen, die insgesamt 7 Delegierte nach Nairobi entsandt hatten,
nämlich

Holland: Dr.G.Kok (Rotterdam);
Deutschland : Bundesrepublik : Frau Dr. I. Brinkhues (Bonn) ;

Demokratische Republik : Frau Dr. U. Buschlüter
(Blankenburg) ;

Österreich: Frau G.Kok-Frimer Larsen (Rotterdam);
Polen: Bischof T.R.Majewski (Warschau);
Schweiz : Pfr. Dr. H. A. Frei (Bern) ;

USA : Frau S. van Kleef-Hillesum (Zaandam).

In der Eigenschaft als «Befreundeter Delegierter» nahm auch
Erzbischof M.Kok (Utrecht) als Vorsitzender der Internationalen
Bischofskonferenz der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen
an der Konferenz teil. Insgesamt vertraten 95 befreundete Delegierte
die assoziierten Kirchen, die nationalen Christenräte und die
konfessionellen Weltbünde. Unter den 57 Beobachtern waren 16 «delegated
observers» der römisch-katholischen Kirche, 25 aus anderen Nicht-



— 38 —

mitgliedkirchen sowie Vertreter internationaler Organisationen. Zu
den 39 speziell eingeladenen Gästen gehörten Persönlichkeiten aus
Kenia und anderen Ländern sowie Vertreter anderer Weltreligionen,
u.a. Buddhisten, Hindus, Muslims, Juden und Sikhs. Unter den 110
Beratern waren je 10 Römisch-Katholiken und konservative Evangelikaie.

Nicht weniger als 600 Gäste waren aus eigenem Antrieb
nach Nairobi gereist, um diese Tagung als Augen- imd Ohrenzeugen
mitzuerleben. Wohl das eindrücklichste Beispiel solch persönlichen
Engagements gab Miss Ruth E.Knapp, eine Invalide aus den
Vereinigten Staaten, die seit ihrer Jugend infolge perniziöser Polyarthritis

schon viele Jahre an den Rollstuhl gebunden ist, um - wie sie
selber in einem Interview betonte - als einzige Vertreterin von 400
Millionen Invalider und Behinderter in aller Welt, aus allen Völkern und
Rassen, an diese so oft auch in den Kirchen völlig übersehenen
Mitmenschen zu erinnern. Nicht zuletzt auch ihrer bewundernswerten
Initiative ist es zu verdanken, dass in dem von der Vollversammlung
verabschiedeten Bericht der Sektion II zum Thema «Die Einheit der
Kirche» sich ein eigener Abschnitt gerade mit diesem Problem
befasst. Unter dem Subtitel «Die Behinderten und die Ganzheit der
Gottesfamilie» wird u.a. ausgeführt: «Die Einheit der Kirche muss
die gehinderten' wie die Unbehinderten' einschliessen. Eine Kirche,
die danach strebt, wahrhaft in sich geeint zu sein und den Weg der
Einheit mit anderen zu gehen, muss für alle Menschen offen sein ; und
doch gibt es Kirchenglieder im Vollbesitz ihrer Gesundheit, die durch
ihre Einstellungen wie durch betonten Aktivismus geistig oder
körperlich behinderte Menschen an den Rand drängen und oft ganz aus-
schliessen. Die Behinderten werden als die Schwachen behandelt, die
bedient werden müssen, und nicht als völlig verpflichtete Glieder des

einen Leibes Christi und der einen Menschheitsfamilie ; man ignoriert
den besonderen Beitrag, den sie leisten können. Dies ist besonders

schwerwiegend, weil Behinderungen zunehmend auftreten, und zwar
in allen Teilen der Welt... Die Kirche kann ,die in Christus offenbarte
volle Menschlichkeit' nicht beispielhaft darstellen, die gegenseitige
Abhängigkeit aller Menschen nicht bezeugen noch Einheit in der Vielfalt

erlangen, wenn sie weiterhin die soziale Isolierung behinderter
Menschen hinnimmt und ihnen die volle Beteiligung an ihrem Leben

verweigert...» - Darfman also im Blick aufdie Zusammensetzung der
5. Vollversammlung behaupten, dass in ihr das Volk Gottes aufErden

repräsentiert war, so ist nun zu fragen, ob diese Tagung auch ein «Fest

des Volkes Gottes» gewesen sei. Im grossen ganzen wird man dies



— 39 —

bejahen dürfen, insbesondere was den dreiteiligen Eröffnungs- und
auch was den leider etwas allzu lang geratenen Schluss-Gottes-
dienst anbetrifft.

Die Eröffnungsfeier vom Sonntag, 23. November 1975, begann
um 17 Uhr auf der Plaza vor dem Kenyatta-Konferenz-Zentrum
mit echt afrikanischen Trommelklängen. In die folgende Stille hinein

sprach dann der anglikanische Erzbischof Olang' von Kenia die
Worte:

« Gott, der Herr, der Mächtige, redet und ruft die Welt,
vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang.
Unser Gott kommt und schweigt nicht,
Versammelt mir meine Heiligen,
die den Bund mit mir gemacht haben beim Opfer.
Höre, mein Volk, lass mich reden. »

i Damit war der Grundton angeschlagen zum ersten Teil dieser
Feier, der betitelt war «Zusammengerufen aus allen Nationen».
Vertreter aus Asien, Afrika, Europa, Nordamerika, Lateinamerika-
Karibik und Australasien-Ozeanien rezitierten alsdann entsprechende

Psalmtexte, die jedesmal von der vieltausendköpfigen
Gemeinde beschlossen wurden mit dem Responsorium: «Ich freute
mich über die, so mir sagten: Lasset uns ins Haus des Herrn
gehen.» Ein vom amtierenden Generalsekretär Dr. Philip Potter
gesprochenes Gebet um den Beistand des Heiligen Geistes in der
Arbeit der kommenden Konferenz und im Dienste «des Evangeliums

von Jesus Christus, das an allen Orten wahrhaft gepredigt,
wahrhaft empfangen und getreulich angenommen werde, bis endlich

die zerstreuten Schafe in einer Herde gesammelt sind»,
schloss den ersten Teil. Unter den Chorgesängen der Afrikanischen
Israel-Kirche Kenias zogen die Teilnehmer hierauf ins Konferenz-
gebäude.

Der zweite Teil der Eröffnungsfeier, betitelt «Gerufen von
Gott, dem Herrn», begann damit, dass ein Mädchen aus dem
viehzüchtenden Nomadenstamm der Masai in seiner Volkstracht eine

grosse Swahili-Bibel auf das Lesepult neben dem Präsidialtisch vor
der Versammlung legte mit den begleitenden Worten: «Das ist das

Wort Gottes. Es zeugt von Ihm, der befreit und eint.» Hierauf
lasen verschiedene Lektoren entsprechende Texte aus den Evangelien,

die von Jesus Christus und Seiner befreienden und einenden
Kraft Zeugnis geben. An diese Lesungen schloss sich die vom
französischsprechenden afrikanischen Pfarrer Seth Nomenyo (Togo)
gehaltene Predigt über I.Pt.2.9 an. Anschliessend folgten unter dem



— 40 —

Motto «Berufen für die Welt» die von je einem Vertreter aus Kenia
(in Swahili), aus Indonesien (Indonesisch), Indien (Englisch)
gesprochenen Fürbitten, die ausmündeten in das von der ganzen
Gemeinde abgelegte Gelübde:

«»"»uferstandener Herr, bewegt von der Macht deines Heiligen Geistes,
versprechen wir:
- in der Gemeinschaft deines Dienstes einander zu vertrauen ;

- gute Verwalter der Zeit und der Talente zu sein, die du uns geschenkt hast ;

- dich in allem Vertrauten, aber auch über alle Konfessionen und Kulturen
hinweg zu suchen ;

- dir zu folgen, wohin du uns auch führen wirst ;

- für andere zu leben, so wie du für uns gestorben bist.
Herr, segne uns, dass wir der Welt zum Segen worden mögen. Amen. »

Nach dem Segen hörte sich die Gemeinde ein Solo des berühmtesten

heutigen (blinden) Trommelvirtuosen Morris Nyuhvusa aus
Tansanien an, der auf 15 verschiedenen Trommeln den afrikanischen

Schlusspunkt dieser Eröffnungsfeier setzte. Die S.Vollver¬
sammlung hatte wirklich als «Fest des Volkes Gottes» begonnen.

Im Verlauf der Tagung sollte das «Festliche» dadurch zum
Ausdruck kommen, dass anhand des in der ökumenischen Jugend-Publikation

«RISK»2 dargebotenen Materials und des auf Nairobi
vollständig neu geschaffenen ökumenischen Gesangbuches «CANTATE
DOMINO»3 spontane gottesdienstliche Momente in den Gang der
Verhandlungen eingeschaltet wurden. Das eine Mal wurde der Tag
mit einem solchen « act of worship » begonnen, dann wieder liess nach
bewegter Debatte ein gemeinsam gesprochenes Vaterunser alle sich

2 RISK, Vol. II, No. 2-3, 1975 : Leiturgia. A Worship Book for the Fifth
Assembly of the World Council of Churches. Das dargebotene Material ist
gegliedert in «acclamations» (vertont), «responsories» (bibl. Texte im Wechsel
gesprochen), «litanies» (für Morgen und Abend), ferner längere Fürbitte-Gebete
zu den 6 Sektionsthemen, sodann verschiedene alte und neuzeitliche Glaubens-
Bekenntnisse, ferner Bussgcbeto, Anrufungen des Hoiligen Geistes, ein grosses
eucharistisches Gebet, sowie sieben Gemeindelieder. Alle Texte sind dreisprachig

(E, D, F) gedruckt.
3 CANTATE DOMINO (Neuausgabe). Ein ökumenisches Gesangbuch,

Bärenreiter-Verlag, Kassel 1974. Das Gesangbuch enthält 202 Nummern,
geordnet in die 14 Abschnitte «Psalmen, Das Leben des Menschen, Gottes
Verheissung und Vorsehung, Jesus Christus — Ankunft und Menschwerden, Jesus
Christus - Dienst und Lehre, Jesus Christus - Sühne, Auferstehung und
Herrschaft, Der Heilige Geist und das Wort Gottes, Die Kirche - Gottesdienst und
Lobpreisung, Die Kirche - Leben und Glaube, Die Kirche - Einheit und
Mission, Das Heilige Abendmahl und die letzten Dinge, Liturgische Gesänge,
Rundgesänge und Kanons, Schlusssegen». Ein Quellenregister, Verwendungshinweise

und ein Verzeichnis der Liedanfänge vervollständigen das 380 Seiten
starke Buch.



— 41 —

wieder auf das gemeinsame Zentrum ausrichten. Oder wenn von den

mannigfachen Ungerechtigkeiten in der Welt die Rede gewesen war,
was konnte sinnvoller sein als ein gemeinsames Bussgebet und die
anschliessende Fürbitte für alle, die verachtet, entrechtet, unterdrückt
oder in sonstiger materieller und seelischer Not sind Ab und zu
wirkte das eigens für diese Konferenz engagierte Ensemble des

bekannten Peter Jansen mit und erleichterte das geläufige Singen auch
unbekannter Gesänge.

Jeden Tag um 12.45 Uhr fand in einem als ständige Kapelle und
Andachtsort der Stille hergerichteten Raum des Konferenz-Zentrums

eine Eucharistiefeier nach den verschiedenen im ÖRK vertretenen

konfessionellen Traditionen statt. So zelebrierte Erzbischof
M.Kok am 9.Dezember eine altkatholische Messe. Da sowohl die
orthodoxen als auch die orientalischen Kirchen verhältnismässig;
zahlreich vertreten waren und deshalb mehr Platz benötigten, feierten

sie ihre Liturgie je an einem Morgen in der Konferenzhalle vor
Tagungsbeginn, d.h. derselbe wurde etwas hinausgeschoben. Das war
auch an jenem Tag der Fall, da alle kenianischen Mitgliedkirchen des
ÖRK gemeinsam die ganze Versammlung zu einer offenen Eucharistiefeier

einluden (3. Dezember).
Am 1. Adventsonntag, 30. November, fandim Uhuru-(Freiheits-)

Park unmittelbar westlich der City von Nairobi ein als «advent rally»
bezeichneter Gottesdienst unter freiem sommerlich-warmem Himmel

statt, in dessen Verlauf Vorträge eines Bläserkorps, Gesänge
mehrerer afrikanischer Kirchenchöre, Darbietungen der in Kenia
besonders zahlreichen Heilsarmee (über 100000 Mitglieder!) mit Gebeten

und Lektionen abwechselten. Im Mittelpunkt stand die Predigt
des als «grösster Evangelist im heutigen Afrika» bezeichneten
anglikanischen Bischofs Festo Kivengere aus Uganda, die von Pfarrer
John Gatu, dem Vorsitzenden des Zentralkomitees der Allafrikanischen

Kirchenkonferenz, in Swahili übersetzt wurde. Uns Nichtafri-
kanern schien es eine riesige Menschenmenge zu sein, die daran
teilnahm, doch die afrikanischen Organisatoren waren eher enttäuscht,
weil nicht noch viele weitere Tausende ihrer Landsleute dem Aufruf
zur Teilnahme Folge geleistet hatten. Unvergesslich schliesslich wird
wohl allen Delegierten und Gästen der Schlussgottesdienst vom
10. Dezember bleiben. Er wurde mit einem von allen orthodoxen
Teilnehmern gesungenen Introitus eingeleitet, worauf eine biblische
Lesung (Hebr. 1.1-3 a) in Swahili folgte. Dann beteten die neugewählten

Präsidenten des ÖRK im Wechsel mit der respondierenden Ge -



— 42 —

me inde eine «Litanei der Befreiung». Einem Adventgebet in portugiesischer

Sprache und einem Lied schlössen sich eine alttestamentliche
Lektion in Hebräisch, das Magnifikat auf Englisch, eine Epistel in
lateinischer und das Evangelium in griechischer Sprache an. Während

eines Gemeindegesanges wurde eine Kollekte für die Unterprivilegierten

der Stadt Nairobi eingesammelt. Nach einer für persönliche
Fürbitte eingeschalteten Stille und einem gemeinsamen Lied wurde
die Botschaft der Fünften Vollversammlung verlesen :

«Wir, Teilnehmer an der Fünften Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen, grüssen von Herzen unsere Schwestern

und Brüder in Christus.
Als Vertreter vieler kirchlicher Traditionen und Kulturen sind

wir in Nairobi (Kenia) zusammengekommen. In diesem Kontinent,
der entschlossen nach Freiheit strebt, bewegte uns die Freude, mit
der afrikanische Christen den Herrn loben. Hier versuchten wir, auf
die Nöte der Welt einzugehen. Es waren mehr Vertreter von allen
sechs Kontinenten zugegen als je zuvor. Unter ihnen waren
Frauen, Jugendliche und Laien. Achtzehn Tage lang waren wir unter

dem Thema ,Jesus Christus befreit und eint' versammelt. Wir
hörten aufeinander und erfuhren dabei die Freude der Einheit über
die Schranken von Kultur und Rasse, Geschlecht und Klasse

hinweg. Wir erfuhren aber auch den Schmerz dieser tiefen Kluft. In
Bibelarbeit und Gebet, in kleinen Gruppen und grossen Sitzungen
dachten wir über unser gemeinsames Zeugnis nach. Das brachte
uns zusammen. Ideologien und scharfe Gegensätze in Überzeugung
und Einsatz rissen uns auseinander. Der Bericht der Vollversammlung

zeigt Weg und Ziel unserer Gedanken. Er wird bald erscheinen.

Als Botschaft senden wir ein Gebet und bitten Euch, mit uns

zu beten:

Gott. Schöpfer und Spender des Lebens, erneut wurden wir gewarnt :

Das Überleben der Menschheit steht auf dem Spiel. Wir bekennen vor Dir:
unser Lebensstil und unsere Gesellschaftsordnung schaffen Zwietracht und
entfremden uns von Deiner Schöpfung, so dass wir die Kreatur, der Du
Leben gegeben hast, wie totes Material ausbeuten. Von Dir getrennt ist unser
Leben leer. Wir sehnen uns nach einer neuen Frömmigkeit. die unser Planen,
Denken und Handeln durchdringt. Hilf uns. die Erde für künftige Generationen

zu bewahren und so miteinander zu teilen, dass alle frei werden.
Kyrie eleison. Herr erbarme Dich.

Gott der Liebe. Du teilst unser Leiden in Jesus Christus, vergibst uns
unsere Sünden und sprengst die Fesseln der Unterdrückung. Erwecke und
erhalte in uns die Gemeinschaft mit unseren Brüdern und Schwestern in aller



— 43 —

Welt. Schenke uns den Mut, miteinander das Leiden zu tragen, wenn es uns
trifft. Entzünde in uns neu die Osterfreude und lass uns inmitten der Anfechtung

dennoch singen :

Halleluja, Lob sei Dir, Herr.
Gott der Hoffnung, Dein Geist schenkt Deinem Volke Licht und Kraft.

Deinen Namen unter allen Völkern zu bezeugen, Mächten und Gewalten
zum Trotz, für Deine Gerechtigkeit zu kämpfen, mit Glauben und Humor in
Deinem Dienste auszuharren: dazu gib uns Macht; ohne Dich sind wir
machtlos. Gemeinsam rufen wir :

Maranatha, komm Herr Jesus.
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist, lass uns mit einer Stimme und

einmütigem Herzen die Hoheit Deines heüigen Namens verherrlichen und
preisen Amen.»

Hierauf interpretierte eine amerikanische Delegierte indianischer

Abstammung das Gebet des Herrn in der Zeichensprache der
Indianer. Dann wurde es von allen Delegierten in ihrer je eigenen
Muttersprache laut gebetet. Während des Singens eines vom
Orchester-Leader Peter Jansen eigens für diesen Moment verfassten

und komponierten «Songs» tauschten alle Teilnehmer mit ihren
Nachbarn kleine Geschenke als Erinnerung an das Zusammensein
in Nairobi aus. Nach der Anrufung des Heiligen Geistes in koreanischer

Sprache begab sich die grosse Gemeinde auf dieselbe Plaza
vor dem Kongressgebäude, von wo sie am Eröffnungstag
zusammengerufen worden war. Unter glitzerndem Sternenhimmel beteten

vier Zelebranten, nach den vier Himmelsrichtungen gewendet,
eine Litanei des Abschieds und der Aussendung. Dann sprach
Bischof Imathiu von der Methodistenkirche in Kenia den aroniti-
schen Segen. Machtvoll hallte das tausendstimmige «Adeste fidèles»,

mit dem Gottesdienst und 5. Vollversammlung ihren
Abschluss fanden.

Innerhalb dieses Schlussgottesdienstes sprach Dr.M.M.Tho¬
mas als abtretender Vorsitzender des bisherigen Zentralausschusses
Worte des Dankes an alle, die bei der umfangreichen Vorbereitung
dieser Tagung und ihrer reibungslosen Durchführung ihr Bestes
gegeben hatten. Sein Dank richtete sich zugleich auch an alle
zurückgetretenen Präsidenten und Zentralausschuss-Mitglieder. Besonders
aufmerksam folgte die Versammlung der meditativen Schlussansprache

von Generalsekretär Dr. Ph. Potter, in der er die Lage, in
welcher sich der ÖRK gegenwärtig befindet, und den Weg, den er
in Zukunft zu gehen hat, mit der Wüstenwanderung des Volkes
Gottes im Alten Bunde verglich: wie jenes, so müssen auch die
Verantwortlichen der ökumenischen Bewegung sich Rechenschaft



— 44 —

geben über die Beschaffenheit der Welt, in der wir leben, über die
Gefahren, die drohen, über die Aufgaben, die es zu bewältigen gilt.
Besonders aber heisst es, des empfangenen Auftrags und der
zugesagten Verheissung gewiss zu sein und das Ziel zu kennen, dem wir
gemeinsam entgegenziehen. - Mit diesen Gedanken wies Dr. Potter
in beinahe prophetischer Haltung über das Geschehen dieser

S.Vollversammlung hinaus, liess aber zugleich spüren, in welch
persönlicher innerster Verpflichtetheit er auch künftig das ihm anvertraute

Amt zu führen gewillt ist.

Wie die Konferenz arbeitete

Da nicht weniger als 80% aller Delegierten erstmals an einer
Vollversammlung teilnahmen, kam dem vorbereitenden Material,
das als Information und thematische Einführung gerade für den

mit der Tätigkeit des ÖRK unvertrauten Neuling von grundlegender

Wichtigkeit war, grosse Bedeutung zu. Die Organe des ÖRK
hatten denn auch dieser Seite der Tagung von Nairobi grosse Sorgfalt

angedeihen lassen. Jeder Delegierte erhielt in einer der drei
offiziellen ÖRK-Sprachen den Rechenschaftsbericht «Von Uppsala
nach Nairobi»4, der in umfassender Weise und zugleich in manchmal

fast fcuilletonistischer Gewandtheit der Sprache - was ohne
Zweifel auch das Verdienst des deutschen Bearbeiters ist - über die

vielgestaltige Tätigkeit des ÖRK und seiner ständigen Organe Auf-
schluss gibt. Dieser 282 Seiten starke Band behält seine Gültigkeit
über den Tag hinaus und wird dank eines detaillierten Sachregisters

immer eine unentbehrliche Dokumentation für die Zeitspanne
von 1968-1975 bleiben.

Auch das «Arbeitsbuch»5 stand punkto Qualität dem Bericht
nicht nach. Es enthielt das Diagramm der Konferenz, sodann nach
einer kurzen Erklärung der Funktion des Programms «Kommentierte

Tagesordnungen für die Sektionen». Diese waren gedacht als

eine thematisch-inhaltliche Hilfe für die stets unter Zeitdruck
arbeitenden grossen Sektionen. Sie enthielten zum betreffenden
Thema einige grundlegende Texte aus bisherigen ökumenischen

Dokumenten, verwiesen auf neuere Entwicklungen in diesem
Bereich und versuchten durch gezielte Fragen Denkanstösse für das

1 «Von Uppsala nach Nairobi», epd-Dokumentation Bd. 15, Eckart-Verlag
Bielefeld.

5 «Arbeitsbuch Nairobi 75», Ökumenischer Rat der Kirchen 1975.



— 45 —

Gespräch in den Sektionen zu vermitteln. Ebenso enthielt dieses
Arbeitsbuch «Kommentierte Tagesordnungen für die Hearings»,
d.h. informatives Material für die 5 Forumsdiskussionen, für welche

sich der Generalsekretär sowie die Verantwortlichen der 3

Programm-Einheiten zur Verfügung stellten, in denen sie über ihre
Tätigkeit in den Jahren seit der letzten Vollversammlung Red und
Antwort standen, wo aber auch Anregungen gemacht und Initiativen

ergriffen werden konnten zur Inangriffnahme neuer Aufgaben.
Denn jede derartige Tagung soll ja auch prospektiv arbeiten.

Im «Anhang I» des Arbeitsbuches waren die Verfassung und
Satzungen des ÖRK im bisherigen, seit Uppsala gültigen Text und
der in Nairobi zu diskutierende revidierte Wortlaut enthalten.
«Anhang II» enthielt den «Vierten offiziellen Bericht der gemeinsamen
»Arbeitsgruppe zwischen der Römisch-Katholischen Kirche und
dem ÖRK», und «»Anhang III» bestand aus der «Liste der
Mitgliedskirchen, angeschlossenen Kirchen und angeschlossenen
Räten. »

Im Vorfeld der 5. Vollversammlung fehlte es natürlich auch
nicht an thematischem Vorbereitungsmaterial. So war bereits die
Nummer 3/1974 der «Ecumenical Review»6 in ihrem allgemeinen
Teil ganz den Aspekten des Hauptthemas von Nairobi « Jesus Christus

befreit und eint» gewidmet. Sechs Dossiers zu den Themen der
einzelnen Sektionen (I : Bekenntnis zu Christus heute ; II : Die Einheit

der Kirche - Voraussetzungen und Forderungen ; III : Auf der
Suche nach Gemeinschaft - Das gemeinsame Streben der Menschen
verschiedenen Glaubens, verschiedener Kulturen und Ideologien;
IV : Erziehung zu Befreiung und Gemeinschaft ; V : Strukturen der

Ungerechtigkeit und Kampf um Befreiung ; VI : Menschliche
Entwicklung - Die Zwiespältigkeit von Macht und Technologie und die

«Qualität des Lebens») boten Hintergrund-Material von
unterschiedlicher Länge und Güte als kontextbezogene Einführung in

6 The Ecumenical Review, Vol. XXVI, No. 3, July 1974, mit Beiträgen
von Paul Verghese (Does Jesus Christ free and unite Charles Moeller (Jesus
Christ, God's dialogue with mankind), David Jenkins (Who is this Jesus
Christ Dumitru Stäniloae (Jesus Christ, incarnate logos of God, source of
freedom and unity), Jürgen Moltmann (Liberation in the light of hope), Robert
McAfee Brown («Jesus Christ frees and unites» and divides), Michael Knoch
(«Jesus Christ frees and unites» in a socialist society), Mercy Oduyoye (Unity
and freedom in Africa), Anne-Marie Thunberg (The egoism of the rich),
H.-W. Gensichen (From Minneapolis 1957 to Jakarta 1975), Philippe Sabant
(Christ, freedom and salvation in the thought of N. Berdyaev).



— 46 —

die entsprechenden Fragenkreise. Diese Dossiers sollten lediglich
«auslösende Funktion» haben, wie der für die Organisation
verantwortliche Sekretär der Vollversammlung, David Gill, in einem
Begleitwort bemerkte. Speziell für diejenigen, die sich im Zusammenhang

von Sektion III mit der Frage des vieldiskutierten «Dialogs
mit Vertretern anderer Weltreligionen» befassten, war der
Dokumentations-Band «Living Faiths and Ultimate Goals - A Continuing

Dialogue»7 unentbehrlich als Orientierungshilfe.
Die Mitarbeit der Delegierten innerhalb der Konferenz erfolgte

auf verschiedenen Ebenen: In den als «Geschäftssitzungen» bezeichneten

Zusammenkünften des Plenums wurden zunächst alle
konstituierenden Massnahmen (Wahl der Mitglieder in die verschiedenen
ständigen Ausschüsse - Nominationen, Finanzen, Prioritäten und
Programm, Botschaft usw.) getroffen, später die Rechenschaftsberichte

des Zentralausschusses und des Generalsekretärs angehört
und diskutiert, die Wahl des Präsidiums und des neuen Zentralausschusses

vorgenommen, die Verfassungs- und Satzungen-Revision
behandelt und schliesslich die Berichte der verschiedenen
Ausschüsse entgegengenommen. Wenn jedoch vor versammeltem
Plenum der Vortrag zum Haupt- und zu den Sektionsthemen gehalten
wurde, tagte man in «allgemeiner Sitzung», ebenfalls zur Entgegennahme

der verschiedenen Sektionsberichte. Da die Vorsitzenden -
es waren dies die anwesenden Mitglieder des abtretenden
Präsidiums sowie der Vorsitzende und die beiden Vizepräsidenten des

bisherigen Zentralausschusses - stets auf Innehaltung des Zeitplanes
bedacht sein mussten, blieb gewöhnlich für die Diskussion nur
beschränkt Zeit zur Verfügung. Öfters kam es darum vor, dass die
Debatte als geschlossen erklärt werden müsste, obwohl noch 40

oder gar über 50 weitere Wortmeldungen auf dem Präsidialtisch
lagen. Diese Tatsache hatte - zusammen mit dem Gefühl des Iso-

7 Living Faiths and Ultimate Goals - a continuing dialogue, edited by
S. J. Samartha, WCC, Geneva, 1974, 119 Seiten. Beiträge von K. Sivaraman
(The meaning of moksha in contemporary Hindu thought and life), Masao
Abe (Buddhist Nirvana: its significance in contemporary thought and life),
Zvi Yaron (Redemption: a contemporary Jewish understanding), David
Jenkins (What does salvation mean to Christians today Hasan Askari
(Unity and alienation in Islam), Ajit Roy (A Marxist view of liberation),
Choan-seng Song (New China and salvation history: a methodological
enquiry), Julio de Santa Ana (Liberation for social justice: the common
struggle of Christians and Marxists in Latin America), John Mbiti (Some
reflections on African experience of salvation today).



— 47 —

liertseins in einer solch grossen Menge fremder Menschen - gerade
für «ökumenische Neulinge» schon bald ein Unbehagen des
Frustriertseins zur Folge. All diese negativen Reaktionen wurden
jedoch erstmals in einer Vollversammlung geschickt aufgefangen in
rund 80 kleinen Arbeitsgruppen von 12-15 Teilnehmern. Während
14 Tagen hatten zwei Mitarbeiter des Genfer Stabes mit Hilfe eines
Computers diese Gruppen derart «gemischt», dass sie als «Mini-
Ökumene» wirkten. Der Berichterstatter fand sich in einer Gruppe,
die geradezu als ideal gelten durfte: geleitet wurde sie von einer
23jährigen schwarzen Studentin aus der Karibik. Ferner gehörten
ihr an ein methodistischer Kongressabgeordneter aus Washington,
ein russisch-orthodoxer Metropolit aus Kiew, ein anglikanischer
Geistlicher aus Belfast (Nordirland), ein Geschäftsmann aus der
südindischen Kirche, eine römisch-katholische afrikanische Lehrerin

aus Uganda, ein Beamter aus Malaysia, der erst vor 8 Jahren
zum Christentum übergetreten war, ein methodistischer Pfarrer aus
Australien, ein junger reformierter Naturwissenschafter aus
England, eine orthodoxe Emigrantin aus New York. Hier lernte man
sich persönlich kennen, arbeitete gemeinsam auf Grund johannei-
scher Texte am Hauptthema der Konferenz, informierte sich über
die Lage in Nordirland, über die nicht weniger prekäre Situation
der Christen im Nachbarland Uganda, erhielt Einblick in die
mitmenschlichen Probleme, die in Asien mit der Konversion zum
christlichen Glauben verbunden sind. Im Kreise der insgesamt 7

Zusammenkünfte der Arbeitsgruppe wurde auch das im Plenum
stets vorzeitig abgebrochene Gespräch weitergeführt und vermittelte

zusätzliche Einsichten und ein vertieftes Verständnis für die

vielschichtige Problematik der zur Debatte stehenden Fragen. -
Viele Konferenzteilnehmer bezeichneten die aktive Mitarbeit in
diesen Arbeitsgruppen als das positive Nairobi-Erlebnis. Hier
geschah in ganz bestimmter Weise etwas von dem, was das Thema
der Konferenz ja auch verhiess: «Jesus Christus befreit und eint».

Zwischen dieser «Mini-Ökumene» und dem Plenum vollzog sich
die »Arbeit in den Sektionen und Hearings, wobei diese sich durchwegs

schon bei der zweiten Zusammenkunft in 3-5 Untergruppen
gliederten, so dass auch hier ein Gefühl von persönlicher Gemeinschaft

sich bildete und jedermann Gelegenheit hatte, das Wort zu

ergreifen. Gerade hier zeigte sich allerdings auch, dass das hilfreiche

Vorbereitungsmaterial sehr unterschiedlich und zum Teil nur
oberflächlich benützt worden war. Bei vielen Votanten hatte man



_ 48 —

den Eindruck, sie hätten ihr Lieblingssteckenpferd gesattelt und
ritten es gekonnt und unbekümmert auch in der «Arena» von
Nairobi, nicht eben zum Nutzen des zu erarbeitenden Sektionsberichtes,

so dass der betreffenden Redaktionskommission die nicht
leichte Aufgabe zufiel, unter grossem Zeitdruck das Wesentliche so

zu einem Bericht zu fassen, dass dieser einerseits dem oftmals diffusen

Inhalt der Diskussionen entsprach und doch zugleich als ein
weiterführender Beitrag zum behandelten Fragenkomplex vom
Plenum gutgeheissen werden konnte. Es stellt der Versammlung
ein gutes Zeugnis aus, dass sie in der Folge zwei der ihr vorgelegten
Sektionsberichte zur Überarbeitung und Ergänzung zurückwies.

Gleichzeitig mit den Arbeitsgruppen wurden zwei sog. «Workshops»

durchgeführt. Ihre Aufgabe bestand darin, zu den beiden
Themen «Jugend» und «Spiritualität für Befreiung und Gemeinschaft»

auf kreativ-gestaltender Basis spezifische Programmvorschläge

zu erarbeiten. Während das Ergebnis dieser Bemühungen
direkt dem Ausschuss für Programm-Richtlinien zugeleitet wurde,
bekam das Plenum im Schlussgottesdienst in einer ballettähnlichen
tänzerisch-mimischen Einlage einen Eindruck von der Art, wie
auch das schwierige Thema von Befreiung und Einheit in der
Gebärdensprache zum Ausdruck gebracht werden kann.

Am Rande der Konferenz

Entgegen sonstiger Gepflogenheit bei derartigen ökumenischen

Veranstaltungen traten die politischen Behörden des Gastgeberlandes

weder bei der Eröffnungsfeier noch bei anderer Gelegenheit
innerhalb der Tagung in Erscheinung. Dafür waren die Delegierten
am 2. Dezember vom Staatspräsidenten Jomo Kenyatta auf dessen

Landsitz ausserhalb der kenianischen Hauptstadt um 16.30 Uhr zu
einem rund zweistündigen Empfang geladen, wobei Gruppen von
eingeborenen Männern, Frauen und Kindern in der typischen
Aufmachung des Kikuyu-Stammes, dem Kenyatta selber angehört,
unter freiem Himmel abwechslungsweise musizierten, Volks- und

Kriegstänze vorführten und Gesänge zum besten gaben. Das starke
Polizei- und Militäraufgebot, das den Präsidentensitz und den

dazugehörigen Park hermetisch abriegelte, liess vermuten, dass

jene Gerüchte nicht einfach aus der Luft gegriffen waren, die wissen

wollten, die unsichere innenpolitische Lage in Kenia habe den

Präsidenten bewogen, dieser Möglichkeit einer Begrüssung der



— 49 —

Konferenz den Vorzug zu geben. - Anderseits erschien er am
Vormittag desselben Tages zur Grundsteinlegung für das Hauptquartier

der All-Afrikanischen Kirchen-Konferenz (AACC) und bekundete

in seiner Ansprache Sympathie und Verständnis für die Anliegen

der ökumenischen Bewegung. Insbesondere betonte er die
Wichtigkeit der »Afrikanisierung des christlichen Glaubens, dies um
so mehr, als manche der grundlegenden Lehren der frühen
Christenheit auf dem Boden Afrikas (Nordafrika war bekanntlich in
den ersten christlichen Jahrhunderten bis zur Völkerwanderung
eines der christlichen Stammgebiete) geprägt worden waren. Er
pries das grundlegende Prinzip der Nächstenliebe, das seine reinste
Verwirklichung in einer menschlichen Gemeinschaftsbeziehung in
Gerechtigkeit, Harmonie und Frieden finden müsse.

Am 9. Dezember waren sämtliche Konferenzteilnehmer Gäste
auf dem Empfang, den Miss Margaret Kenyatta, die Tochter des

Staatspräsidenten, als Bürgermeisterin von Nairobi im Stadthaus
für die S.Vollversammlung gab.

Selbstverständlich machen sich jeweils die diplomatischen
Vertreter eine Ehre, für die auf einer solchen Konferenz anwesenden

Landsleute einen Empfang zu veranstalten, was stets Gelegenheit

gibt, im Gespräch mit im Lande ansässigen Einwanderern
präzisere Informationen über die verschiedenen Aspekte - Wirtschaft,
Politik, Schulwesen usw. - zu erhalten.

Schliesslich wird im Laufe einer solchen Tagung auch die
Gelegenheit benützt, um mit den Vertretern aus der eigenen konfessionellen

Weltfamilie einen intensiven Gedankenaustausch zu pflegen.
So verbrachten die altkatholischen Delegierten einen der letzten
Abende im angeregten Gespräch über ihre verschiedenen
Eindrücke von dieser Konferenz und informierten sich gegenseitig über
die Arbeit in den einzelnen Sektionen und Hearings.

Originell war die Idee, überall in den Wandelhallen und
Aufenthaltsräumen des Konferenzgebäudes Kunstwerke afrikanischer
Bildhauer und Maler und unzählige Kinderzeichnungen aus aller
Welt zum Konferenzthema «Jesus Christus befreit und eint»
auszustellen.

Die örtliche Organisation war aber auch bemüht, den ausländischen

Besuchern einen anschaulichen Eindruck von Land und Leuten

Kenias zu geben. So wurde an den ersten Abenden eine Doku-

mentar-Trilogie über die koloniale Vergangenheit, den Befreiungskampf

und das heutige Kenia unter Kenyattas Führung gezeigt.



— 50 —

Im sog. «Medium-Walk» wurden jeden Tag kulturfilmähnliche
Streifen und Ton-Bild-Schauen über die Kultur, das Alltagsleben
und die grossen Tierreservate Ostafrikas vorgeführt, die auch
demjenigen, der selber keine Zeit und Gelegenheit fand, an Ort und
Stelle diese Aspekte des heutigen »Afrikas kennenzulernen, einen
anschaulichen Eindruck vermittelten.

Wie schon in Uppsala durfte natürlich auch in Nairobi die
«Klagemauer» nicht fehlen: eine grosse weisse Wand, an der jedermann

seinen Unmut über irgend etwas im Zusammenhang mit dieser

Konferenz mit Worten oder im Bild zum Ausdruck bringen
konnte. Der Unterschied zu Uppsala war jedoch unverkennbar:
1968 hagelte es nur so von Protesten aller Art. In Nairobi fehlte es

zwar auch nicht an Kritik, aber sie war feiner, geistiger, konstruktiver.

Ganz besonders stachen geradezu kunstvoll gekonnte
Karikaturen aller Art heraus - manche angefertigt von offenbar
professionellen einheimischen Cartoonisten. Es ist schwer auszumachen,
welch positiven Einfluss diese «Voten» ausserhalb der Versammlungshalle

auf das psychische Wohlbefinden der ganzen Tagung
hatten! Persönlich schätze ich ihn nicht gering ein, auch wenn
davon im offiziellen Bericht kaum die Rede sein wird.

«Jesus Christus befreit und eint»

Angesichts der Wichtigkeit und Vielschichtigkeit des
Hauptthemas dieser 5. Vollversammlung war es angemessen, insgesamt
einen vollen Tag zu seiner Präsentation zu verwenden. Es begann
mit einer vom jetzigen Erzbischof von Canterbury Dr. D. Coggan
als dem Präsidenten der Vereinigten Bibelgesellschaften der Welt
kommentierten dramatisch-szenischen Bilderfolge zum Gleichnis
des verlorenen Sohnes, immer wieder unterbrochen von eigens dazu

komponierten Gesängen, vom Komponisten Donald Swann persönlich

angeführt und begleitet. Besonders eindrücklich waren die 3

zeitgenössischen Szenen, die sowohl das Weggehen des Sohnes als

auch seine Heimkehr in den grundlegend verschiedenen Situationen

Nordamerikas, Asiens und Afrikas veranschaulichten. Die
Mitwirkung eines afrikanischen Swahili-Spezialisten, der von den

Schwierigkeiten sprach, mit denen er sich als Bibelübersetzer bei

diesem Gleichnis auseinanderzusetzen hat, wenn er beispielsweise
Ausdrücke wie «Geld ausgeben» oder «weggehen» sinngemäss ins
afrikanische Idiom zu übertragen hat, verhalf allen Zuhörern zu



— 51 —

einem vertiefteren Verständnis der wesentlichen Vorgänge, um die
es in der Geschichte vom verlorenen Sohn geht. Die ganze Darbietung

war eine nachhaltige Meditation in neuzeitlicher Form und
mit modernen Mitteln.

Das am Nachmittag von Universitätsstudenten von Nairobi
zur Aufführung gebrachte Spiel «Muntu» (Swahili Mensch) si-

tuierte die Konferenz-Thematik auf dem afrikanischen Kontinent
und in seiner Gegenwartsproblematik. Dieses Spiel war die Frucht
monatelanger Überlegungen all derjenigen, die es übernommen hatten,

zu Beginn der Tagung die Teilnehmer mit der «Herausforderung

Afrikas» zu konfrontieren. Es darf wohl als typisch afrikanisch

bezeichnet werden, dass man all die gewaltigen Probleme der

Entkolonialisierung und des raschen Wachtums eines afrikanischen
Nationalismus, der überhandnehmenden Verstädterung, aber auch
der rapiden Zunahme der Zahl der Christen, der weiterhin ungelösten

sozialen und wirtschaftlichen Gegensätze nicht in Vorträgen
vorbrachte, sondern schliesslich einen Dramatiker aus Ghana, Joe
de Graft, beauftragte, all diese Aspekte in einem Spiel «verpackt»
über die Bühne rollen zu lassen. Es war unvermeidlich, dass im
Verlaufe dieses Schauspiels auch die überseeische christliche Mission

in nicht sehr vorteilhaftem Lichte dargestellt wurde. Wer aber
vermutet hatte, diese Folge von dramatischen Szenen ende mit
einer triumphierenden Verherrlichung der nunmehr errungenen
Unabhängigkeit eines Grossteils der früheren Kolonien Afrikas, sah

sich getäuscht : das Spiel klang in recht selbstkritischer Weise aus
mit dem Hinweis darauf, dass die selbständig gewordenen Afrikaner

unter sich ebenfalls uneins sind und den gemeinsamen Weg in
eine bessere Zukunft ihres Kontinentes erst noch suchen müssen.

Schon hier zeigte sich die erstaunliche Tatsache, dass die
afrikanischen Mitchristen - im Gegensatz zu ihrem Auftreten innerhalb der
Ökumene bei früheren Tagungen - nicht vor allem die Konfrontation
suchten. Sogar Canon Burgess Carr, der jetzige Generalsekretär der
All-Afrikanischen Kirchen-Konferenz (AACC), der sonst als
Wortführer der «Dritten Welt» mit Anklagen gegen die Kirchen der
westlichen Industrienationen nicht zu sparen pflegte, wandte sich zu
einem späteren Zeitpunkt in einem pointierten Votum an seine
Mitlandsleute und rief sie auf, endlich «das eigene Haus in Ordnung zu

bringen». Der Grund für diese veränderte Haltung lag wohl einerseits
in der Tatsache, dass die Afrikaner ihre Rolle als Gastgeber ernst nahmen

und die ihnen daraus erwachsende Verpflichtung so gut wie mög-



— 52 —

lieh erfüllen wollten. Anderseits entsprach sie aber auch dem ganzen
geistigen Klima der Nairobi-Tagung : auf allen Seiten hatte man seit
Uppsala gelernt, dass blosser Protest und Konfrontation um ihrer
selbst willen steril sind und zu keinen konstruktiven Lösungen führen.

Man war mit der Bereitschaft nach Afrika gekommen, aufeinander

zu hören und einander im gegenseitigen Vertrauen anzunehmen.
Und man blieb sich in dieser Bereitschaft trotz gelegentlich
auftauchender Spannungen und Schwierigkeiten treu. In dieser Beziehung
scheint sich das Konferenzthema im Verlaufe der Tagung selber ein
Stück weit realisiert zu haben : « Jesus Christus befreit und eint ».

Der Vorsitzende des Zentralausschusses berichtet

Jede Vollversammlung delegiert den Grossteil ihrer Befugnisse -
diese sind in der Verfassung genau festgelegt und beschlagen mit
Ausnahme der Änderung der Verfassung sozusagen alle Bereiche des
ÖRK - für die Zwischenzeit bis zur folgenden Weltkirchenkonferenz
dem von ihr gewählten Zentralausschuss. Das Schwergewicht dieser

Verantwortung liegt auf der kontinuierlichen Begleitung und Beratung

der Tätigkeit der ständigen Exekutiv-Organe des ÖRK. Aus
diesem Grund legt jeder Zentralausschuss durch seinen Vorsitzenden der
folgenden Vollversammlung einen umfassenden Rechenschaftsbericht

vor. Dies geschah auch in Nairobi auf zweifache Weise : einerseits

ermöglichte der jedem Delegierten ein halbes Jahr vor Beginn
der Tagung zugesandte Berichtsband «Von Uppsala nach Nairobi»8
den in den vergangenen sieben Jahren zurückgelegten Weg chronologisch

abzuschreiten und die in diesem Zeitraum gefassten Beschlüsse
und daraus sich ergebende Aktionsprogramme und anderen
Massnahmen kritisch zu überprüfen. Aus diesem Grunde konnte
Dr.M.M.Thomas (Indien) den Akzent seines Berichtes vor der
Vollversammlung auf einige ihm besonders wichtig scheinende grundlegende

Aspekte dieser Tätigkeit legen. Einleitend zollte er Tribut den
seit 1968 verstorbenen ökumenischen Pionieren, vorab J. H. Oldham,
der seit Edinburg 1910 zeitlebens an vorderster Front der ökumenischen

Bewegung gestanden hatte, aber auch dem ehemaligen Erz-

8 A.a.O. - Dieser Bericht wird als «Ökumenische Bilanz 1968-1975»
bezeichnet und ist erschienen als «Offizieller Bericht des Zentralausschusses
des ÖRK an die Fünfte Vollversammlung Nairobi 1975», wobei dessen
Vorsitzender unter dem Titel «Integration von Einheit, Dienst und Sendung»
ein einführendes Begleitwort (S. 18-21) schrieb.



— 53 —

bischof von Canterbury, Dr. G. Fisher, unter dessen Vorsitz der
ÖRK 1948 in Amsterdam gegründet wurde; ferner D.G.Moses
(Indien), der zunächst viele Jahre im Internationalen Missionsrat
tätig war und nach dessen Integration in den ÖRK 1961 in Neu Delhi
gleichzeitig ins Präsidium des ÖRK berufen wurde, und schliesslich
Dr. D. T. Niles (Ceylon), dessen ökumenische Verdienste gleichermas-
sen innerhalb des ÖRK - als geistvoller Prediger von Tambaram
1937, Amsterdam 1948 und Uppsala 1968 wie als Vorsitzender der
Jugendabteilung des ÖRK in den fünfziger Jahren - und in der
ostasiatischen Konferenz christlicher Kirchen unvergessen sind. Obwohl
selber Laie - Dr. Thomas ist Professor für Soziologie - versuchte der
Vorsitzende, wie er selber sagte, «die theologische Entwicklung der
heutigen Ökumene in ihrem Bezug zur Einheit und zur Verkündigung
der Kirche aufzuzeigen». Nachdem er die Arbeit der eben angelaufenen

Vollversammlung in die Perspektive des neuen Verständnisses
von der Beziehung zwischen Kirche und Welt gestellt hatte, ging er
speziell auf die Frage nach der Einheit der Kirche und den Problemen
der Menschheit ein und widmete anschliessend einen wichtigen Teil
seiner Überlegungen dem Thema «Evangelisation in der modernen
Welt», wobei er sowohl auf die Bangkok-Konferenz 1973 als auch auf
das Dokument der Lausanner Konferenz für Evangelisation 1974

Bezug nahm. In diesem Zusammenhang wies er insbesondere auf nach
wie vor ungelöste theologische Probleme hin, die der Dialog von Christen

mit Vertretern anderer Weltreligionen aufwirft - Probleme, die -
nach Dr. Thomas' eigenen Worten - «die weitreichendsten theologischen

Divergenzen» zur Folge haben. Es gibt ja genug Kritiker des

ÖRK, die in diesem Dialog einen Verrat am Evangelium von Jesus
Christus und seinem Allein-Heilsanspruch sehen und befürchten,
damit werde der Weg zu einer schliesslichen synkretistischen Aller-
welts- und Allreligionen-Ökumene beschritten. Dr. Thomas meinte
dazu : « Soweit ich weiss, ist eine Theologie des Dialogs noch von keiner

Gruppe formuliert worden. Während manche nicht bereit sind,
ohne die Klärung der theologischen Basis in einen Dialog einzutreten,
sind viele davon überzeugt, dass auf Grund unserer dialogischen
Existenz in pluralistischen Gemeinschaften der Dialog für uns eine
Selbstverständlichkeit sein sollte und dass allein durch den Prozess
des Dialogs eine entsprechende Theologie sich entwickehi kann. Sie

beginnen den interreligiösen Dialog auf der Grundlage unseres
gemeinsamen Menschseins ; zunächst mit dem Ziel, den Glauben des
anderen besser verstehen zu lernen und zusammenzuarbeiten bei der



— 54 —

Entwicklung einer Gemeinschaft, die religiöse Unterschiede
anerkennt, sie aber transzendiert. In diesem dialogischen Prozess wird der
Bezug der kurzfristigen zu den letztgültigen Zielen zwangsläufig
geklärt werden müssen. In einem Arbeitspapier der ÖRK-Untereinheit
,Dialog' heisst es dazu : Es muss ein neuer theologischer Bezugsrahmen

ausgearbeitet werden, in dem deutlich zum Ausdruck kommt,
dass das Gebot der Liebe den Christen zu einem beidseitigen Offensein
verpflichtet'.» - Im letzten Teil seines Berichtes, den er mit «Theologie

und Spiritualität des Kampfes» betitelt hatte, kam Dr.Thomas
auf die theologische Entwicklung innerhalb der verschiedenen ÖRK-
Programme zu sprechen, die sich «die Linderung menschlichen Leids
und den Kampf gegen die inhumanen Mechanismen der Armut, der
Unterdrückung und der Ungerechtigkeit zur Aufgabe gemacht
haben. Theologie und Spiritualität bieten Christen und Kirchen, die
sich aktiv und in verantwortlicher Weise für die Veränderung der
Welt einsetzen wollen, sowohl einen Bezugsrahmen als auch
Handlungskriterien... Aus diesem Grunde begrüsse ich die von der
Kommission für Glauben und KirchenVerfassung entwickelte interkon-
textuelle Theologie und das heute in der ÖRK-Einheit .Gerechtigkeit
und Dienst' überwiegend angewandte Aktions-Reflexions-Verfahren.

»

Anspielend auf ein von Richard Dickinson9 erhobenes Postulat,
wonach es gelte, «den Sinn des Evangeliums für eine neue Weltsituation

aus einer neuen Perspektive neu zu artikulieren», nannte
Dr. Thomas vier Punkte, bei denen ihm eine solche «Neuartikulie-

rung» vordringlich scheine: l.«eine zeitgemässe theologische Anthropologie,

die die Neue Menschheit in Jesus Christus im Sinne der ganzen

menschlichen Familie versteht und wirkliche Relevanz für das

Leben des heutigen Menschen besitzt»; 2. «die letztgültige Hoffnung
auf die Erfüllung der Geschichte im Kommen Christi und Seines
Reiches, die das feste Fundament ist für die Aufgabe der Menschheit, die

Zukunft der Welt verantwortlich zu gestalten»; 3. «die Wiederentdeckung

des Christus der Armen und Unterdrückten, die wir als Basis

für die Solidarität und Identifikation der Kirche mit denjenigen
betrachten, die um Befreiung kämpfen» ; 4. «die Notwendigkeit, im
Bewusstsein unserer Solidarität in der Sünde und in Anerkennung der

göttlichen Vergebung für Gerechtigkeit zu kämpfen». - Was mit der

9 R.Dickmson, «To Set at Liberty the Oppressed», ÖRK Genf 1975,
S.54.



— 55 —

« Spiritualität des Kampfes » konkret gemeint ist, belegte Dr. Thomas
mit einem Zitat von Prof. D. Jenkins, des ehemaligen Direktors der
ökumenischen Humanum-Studie : «Vielleicht sind Christen besonders
dazu berufen,... etwas auszuarbeiten, was man eine Spiritualität des

Kampfes nennen könnte. Können nicht gerade diese unsere Kämpfe
ein Teil des Festes der Menschen werden, so wie wir ihn sehen, nach
dem Bilde Gottes geschaffen, für den der Sohn Gottes gestorben ist
Wie können wir einander helfen, unsere Kämpfe so zu führen, dass sie

ein Bestandteil unseres Gottesdienstes werden10 » Den letzten
Abschnitt seines Berichtes, der dem Tagungsthema von der Befreiung
und Einheit durch Jesus Christus gewidmet war, schloss Dr. Thomas
mit dem Zitat aus den «Theologischen Reflexionen» der CCPD-
CICARWS-Konsultation (zu Fragen der Entwicklungs- und karitativen

Hilfe): «Gott sei gelobt, denn nicht alles ist Dunkel. Das Licht
leuchtet in der Dunkelheit, und die Dunkelheit wird es niemals auslöschen

können. Wir legen Zeugnis ab von dem Licht. Die Kraft Jesu
Christi ist am Werk, und der Heilige Geist wird vollenden, was Gott
begonnen hat. Das neue Zeitalter ist weder ein Mythos noch ein Symbol,

sondern eine kraftvolle Realität, die die Mächtigen von ihrem
Thron stösst und den Hungrigen köstliche Speisen reicht... Die Kirche,

die berufen ist, Herold, Zeichen, Sakrament und Vermittlerin des

Königreichs zu sein, erwartet ihre eigene Befreiung durch die Macht
des neuen Zeitalters11.»

Bericht des Generalsekretärs

Bezugnehmend auf I. Kor. 12, wo der Apostel von der Kirche als
einer charismatischen Gemeinschaft spricht, betonte Dr. Philipp Potter

in der Einleitung, dieselbe Zusammengehörigkeit als gegenseitige
Verpflichtung und Dienst füreinander stehe auch im Mittelpunkt des

ökumenischen Bekenntnisses zu Jesus Christus. Er erinnerte an die

vor genau 50 Jahren zusammengetretene erste internationale ökumenische

Konferenz von Stockholm für «Praktisches Christentum»,
deren eigentlicher Titel «Communio in adorando et serviendo oecume-
nica» - Ökumenische Gemeinschaft in Anbetung und Dienst - lau-

10 David Jenkins, «Einige Fragen, Hypothesen und Thesen für eine
Untersuchung hinsichtlich der Menschenrechte», in: «Die Welt wartet auf die
Verwirklichung der Menschenrechte», epd-Dokumentation Nr. 5/75.

11 Structures of Captivity and Lines of Liberation, in: «The Ecumenical
Review», Januar 1975, S. 45f.



— 56 —

tête und der zutreffend das Wesen der ökumenischen Bewegung
umschreibe. Als Erben dieser grossen ökumenischen Tradition hätten

die Organe des ÖRK und die angeschlossenen Mitgliedkirchen
auch in der Berichtszeit ihre immer vielfältiger werdenden Aufgaben

zu erfüllen getrachtet. Dabei habe sich von Jahr zu Jahr
deutlicher gezeigt, «dass alle grossen Fragen in Politik, Wirtschaft,
Gesellschaft, im Verhältnis der Rassen oder der Geschlechter zueinander

ihrem Wesen nach global und wechselseitig miteinander
verbunden sind. Was an einem Ort geschieht, hat überall seine
Auswirkungen. Was als politische Frage erscheint, hat in der Regel bei
näherer Betrachtung noch viele andere Dimensionen.» Dies zeigte
sich in den Konfliktherden Vietnam, Naher Osten. Es wird auch
deutlich am Problem der Bedrohung der Überlebenschancen der
Menschheit und an der in Sichtweite gerückten Erschöpfung der
Rohstoffe unseres Planeten. Als «ernsteste Bedrohung» bezeichnete
der Generalsekretär jedoch «die immer grösser werdende Kluft
zwischen Armen und Reichen innerhalb und zwischen den Staaten»,
wobei sich die Situation seit 1968 noch wesentlich verschlechtert
habe. «Es wurde hinreichend deutlich, dass diese Kluft eine direkte
Folge der herrschenden Weltwirtschaftsordnung ist, die auf dem
Überleben des Tüchtigsten, dem Profitstreben, der Betonung der

unbegrenzten Steigerung des Bruttosozialproduktes, einem
Währungssystem, das zugunsten der Reichen und Mächtigen manipuliert

wird, auf galoppierender Inflation, auf äusserster Unausgewo-
genheit in den Volkswirtschaften beruht, die darauf zurückzuführen

ist, dass einige Staaten, und arme Staaten nicht minder,
ungeheure Summen für Rüstungsgüter ausgeben. Diese wachsende

Kluft wurde durch die Nahrungsmittelknappheit und das wachsende

Elend vor allem in den armen Ländern in drastischer Weise

demonstriert. Mehr als eine Milliarde Menschen muss von einem
Jahreseinkommen leben, das unter 200 Dollar liegt. Die Hälfte von
ihnen lebt am Rande des Hungertodes. Dennoch gibt es keine

Welternährungspolitik, keine Weltorganisation zur Bekämpfung
von Hunger und Elend in einer gemeinsamen Kampagne. Die

Welternährungskonferenz der Vereinten Nationen versuchte vor
einem Jahr mit geringem Erfolg, die Welt zum Engagement und

zum Handeln zu mobilisieren.»
Angesichts all dieser Bedrohungen seien besonders die Christen

aufgerufen, «global und nicht aus nationalem oder partikularem
Eigeninteresse nachzudenken, zu entscheiden und zu handeln».



57

Doch «die eigentliche Bedrohung für das Überleben des

Menschengeschlechts ist der Mensch selbst». Dies zeige sich nicht nur im
ökonomischen Bereich, sondern auch auf dem Gebiet der Menschenrechte,

«die überall in der Welt verletzt werden» und bei denen

man «nicht mehr zwischen individuellen und sozialen Rechten
unterscheiden» könne. «Sie gehören untrennbar zusammen, ihre
Verletzung steht in einem Zusammenhang mit der Bedrohung unserer
Überlebenschancen. » Hierfür sei der Rassismus nur ein Beispiel.

Damit, dass der ÖRK versucht habe, für diese globalen
Herausforderungen auch globale Strategien zu entwickeln, sei er selber
in ein Dilemma geraten, weil «globale Probleme und globale
Perspektiven lokal und spezifisch angepackt und konkretisiert werden
müssen». Um dieser Forderung Genüge zu tun, habe der ÖRK in
den verflossenen sieben Jahren folgendes unternommen :

1. förderte er die Bildung regionaler Konferenzen, deren es

nunmehr bereits 7 gibt (nämlich die Ost-Asiatische Christen-Konferenz

EACC, die All-Afrikanische Kirchen-Konferenz A»ACC, die
Konferenz Europäischer Kirchen KEK, die Pazifische Kirchen-
Konferenz PCC, die Latein-Amerikanische Kirchen-Konferenz
UNELAM, der Nahost-Kirchen-Rat NECC -er ist eher ein Zwischending

zwischen regionalem und nationalem Rat - und als jüngste
Regionalkonferenz, die aber als erste auch die römisch-katholische
Kirche als Vollmitglied integriert, diejenige der Kirchen in der
Karibik CCC). In den von der 5. Vollversammlung gutgeheissenen
revidierten Satzungen betrifft ein eigener Absatz diese Regionalen
Konferenzen, die als wichtige Partner des ÖRK betrachtet werden ;

2. anerkennt der ÖRK, dass christlicher Gehorsam «an jedem
Ort» gefordert ist. Zur Verwirklichung dieses Zieles sind die nationalen

Christenräte (christliche Arbeitsgemeinschaften), von denen
heute über 90 in irgendeiner Form mit dem ÖRK assoziiert sind,
unentbehrlich. Ihre Hauptschwäche besteht jedoch darin, dass der
Kontakt zu den angeschlossenen Mitgliedkirchen noch sehr
ungenügend ist ;

3. hat der ÖRK in seinen Programmen versucht, sich Klarheit
über das Verhältnis von Pluralismus und örtlicher Situation zu
verschaffen. So zeigte sich u.a., «dass wir auf der Suche nach Einheit
die Eigenheiten und den jeweiligen Kontext jeder Region und jedes
Landes mitberücksichtigen müssen». Ebenso «kann Evangelisation
niemals in einer weltweiten Kampagne oder von einer Zentrale in
der Welt aus zu anderen Orten verwirklicht werden». »Am weitesten



— 58 —

ist die Regionalisierung auf dem Gebiet der ökumenischen Jugendarbeit

vorangeschritten. «Dabei lag der Schwerpunkt auf dem

Engagement der Jugendlichen zugunsten der im örtlichen Bereich
anstehenden Fragen, insbesondere für den Kampf um Menschenwürde

und soziale Gerechtigkeit.»
Ein weiterer Schwerpunkt ökumenischer Tätigkeit in der

abgelaufenen Berichtsperiode lag im Bemühen des ÖRK, den
Menschen behilflich zu sein, an den Entscheidungen, an Bemühungen
um Eigenständigkeit und an Bewegungen verschiedenster Art zur
Selbstverwirklichung aktiv teilzunehmen. Dies geschah z.B. im
Rahmen von Projekten der Zwischenkirchlichen Hilfe, durch die

Schaffung von sog. Counterpart-Gruppen im Bereich «Entwicklung»,

durch Förderung der gemeinschaftlichen Gesundheitspflege,
durch Zuwendungen an rassistisch unterdrückte Gruppen im Rahmen

des Programms zur Bekämpfung des Rassismus und die
Förderung von Eigeninitiativ-Gruppen durch das Ressort «Kirchlicher
Dienst in der urbanen und industriellen Gesellschaft», das

Programm «Sexismus heute», in dem die Frauen der Diskriminierung,
der sie jahrhundertelang in Kirche und Gesellschaft zum Opfer gefallen

sind, den Kampf ansagen und damit einen Beitrag leisten zur
Fülle menschlichen Lebens für alle.

Der Generalsekretär verhehlte nicht, dass gerade diese

Aktionsprogramme auch heftiger Kritik innerhalb der eigenen
Mitgliedkirchen gerufen haben. Er glaubte als Hauptgründe für solch

negative Reaktionen einerseits die Tatsache verantwortlich machen
zu müssen, «dass die meisten Kirchen ihrer Beteuerung zum Trotz,
dass die Kirche das ganze Volk Gottes meine, noch nicht gelernt
haben, was dies in ihrem Leben und Zeugnis bedeutet». Und wenn
dem ÖRK immer wieder vorgeworfen werde, er messe z.B. in Fragen

der Menschenrechte im Westen oder Osten mit verschiedenem
Mass, so habe man «häufig den Eindruck, dass der Ruf nach
Unparteilichkeit' als Deckmantel benutzt wird für den Wunsch, den

spezifischen Herausforderungen, denen wir uns als Kirchen und
Nationen direkt oder indirekt stellen müssen, auszuweichen».

Diese Reaktionen sind nach Meinung von Dr. Potter das
Symptom für ein immer stärkeres Malaise des Menschen, der sich in
einer geistlichen Krise befindet, und er diagnostizierte diesen
Zustand so : «Die Menschen sind von Furcht gepackt - von Furcht vor
dem Verlust ihrer Privilegien ; Furcht vor der Übernahme von
Verantwortung füreinander, eine Verantwortung, der man sich ent-



— 59 —

zieht, weil die Probleme so komplex sind und Engagement
bestimmte Konsequenzen nach sich zieht; von Furcht vor Uneinigkeit

und Konflikt; Furcht vor Gewalt; Furcht vor Veränderung;
Furcht vor einem Glauben und einem kirchlichen Leben, die sich
auf andere Weise äussern als das, was man selbst tut und kennt.
Die Menschen fühlen sich selbst und einander derart entfremdet,
dass sie unfähig sind, einander zu vertrauen. Sie errichten zwischen
sich und anderen Menschen oder Völkern Mauern der Nichtkom-
munikation und verstecken sich dahinter. » Gerade mit dem Thema
dieser Vollversammlung «Jesus Christus befreit und eint» solle die

»Auseinandersetzung mit dieser Glaubenskrise aufgenommen werden.

Denn glauben bedeute - um mit Soren Kierkegaard zu sprechen

- «die Leidenschaft des Möglichen» haben und darum hoffen
und aus der Hoffnung heraus handeln. Das wolle der ÖRK tun,
indem er die in der revidierten Verfassung formulierten Ziele zu
verwirklichen suche:

1. die Kirchen aufzurufen zu dem Ziel der sichtbaren Einheit
in einem Glauben und einer eucharistischen Gemeinschaft, die
ihren Ausdruck im Gottesdienst und im gemeinsamen Leben in
Christus findet, und auf diese Einheit zuzugehen, damit die Welt
glaube ;

2. das gemeinsame Zeugnis der Kirchen an jedem Ort und
überall zu erleichtern;

3. der gemeinsamen Aufgabe der Kirchen im Dienst am Men-
sehen in Not »Ausdruck zu verleihen, die die Menschen trennenden
Schranken niederzureissen und das Zusammenleben der menschlichen

Familie in Gerechtigkeit und Frieden zu fördern;
4. die Erneuerung der Kirche in Einheit, Gottesdienst, Mission

und Dienst voranzutreiben;
5. Beziehungen zu nationalen Christenräten und regionalen

Kirchenkonferenzen, konfessionellen Weltbünden und anderen
ökumenischen Organisationen aufzunehmen und aufrechtzuerhalten;

6. die Arbeit der internationalen Bewegung für Glauben und
Kirchenverfassung, der Bewegung für Praktisches Christentum
sowie des Internationalen Missionsrates und des Weltrates für
Christliche Erziehung weiterzuführen.

Aber all diese Funktionen können nach Meinung des
Generalsekretärs nur dann verwirklicht werden, «wenn jede Kirche und
jede Gemeinde sich aktiv engagiert. Es ist an der Zeit, dass wir auf-



— 60 —

hören, davon zu reden und vielmehr anfangen, aufzuzeigen, wie
eine echte Kette der Partnerschaft im Gehorsam zwischen dem
Volk Gottes an jedem Ort und überall entstehen kann.»

Angesichts der beschränkten zur Verfügung stehenden Mittel,
um allen Anforderungen gerecht zu werden, gelte es Prioritäten zu
setzen, nicht zuletzt gerade auch im Hinblick auf die Finanzkrise,
in der sich der ÖRK im Gefolge der Weltwährungskrise befindet.
Dr.Potter postulierte eine «praktische Ekklesiologie», d.h. Form
und Methoden, «die christliche Gemeinschaften dazu befähigen, in
einer Gemeinschaft des Gottesdienstes und des Dienstes, offen mit
den Fragen, Problemen und Konflikten unserer Zeit zu leben in der
Sicherheit, dass Gottes Zukunft seinen Kindern in Christus
gehört». Die Beziehungen des ÖRK zur römisch-katholischen Kirche
seien ein Beispiel solch praktischer Ekklesiologie oder konziliarer
Gemeinschaft, die das beharrlich weiter zu verfolgende Ziel der
ökumenischen Bewegung bleiben müsse. Der Generalsekretär
schloss seinen Bericht mit denselben Worten, mit denen er vor drei
Jahren das schwere Amt angetreten hatte. Er gab damals seiner
Überzeugung Ausdruck, «dass wir nicht nur zusammenbleiben,
sondern zusammen wachsen, zusammen vorwärtsgehen und leiden
werden unter dem Zeichen des Kreuzes und in der Macht des
auferstandenen Herrn. Ich hoffe und bete, dass wir bßi dieser
Vollversammlung unter der machtvollen Führung des Heiligen Geistes von
neuem jene Befreiung in Christus empfangen werden, die uns enger
miteinander verbinden und uns in Wort und Tat zu Sendboten der
Freiheit und Einheit machen wird, die Christus der ganzen menschlichen

Familie schenkt und die Sein Wille ist. »

«Wer ist dieser Jesus Christus, der befreit und eint?»

So betitelte der Referent zum Konferenzthema, der presbyteria-
nische Theologe aus USA, Prof.Dr. Robert McAfee Brown, seine

Ausführungen, die dadurch einen besonderen Akzent erhielten, dass er
nach der ersten, in englischer Sprache vorgetragenen Hälfte seines

Referates auf Spanisch fortfuhr, damit für einmal « der Imperialismus
der englischen Sprache (zusammen mit den beiden anderen offiziellen
Sprachen Deutsch und Französisch)» gebrochen werde und diejenigen,

die sich sonst als die überlegene Mehrheit fühlen, einmal spüren,
was es heisst, «unterentwickelt und arm» zu sein. Er wollte seinen
ungewohnten Schritt als einen Versuch «unmittelbarerer und engerer



— 61 —

Solidarität mit meinen Schwestern und Brüdern in der Dritten Welt
und besonders in Lateinamerika» verstanden wissen.

So unkonventionell diese Geste, so provokativ waren auch seine

»Ausführungen, bei denen er von der Stelle im Matthäus-Evangelium
16.13ff. ausging. Auf die Frage, was andere von Jesus Christus sagten,

liess er verschiedene Sprecher(innen) Antworten aus der Gegenwart

rezitieren, die vom politisch-revolutionären Jargon bis zum ver-
innerlichten pietistischen Bekenntnis reichten. Die verwirrende Vielfalt

dieser Antworten sollte zeigen, dass «Jesus sich durch keine Formel

- theologischer oder sonstiger Art - festlegen» lässt und wir gut
daran tun, «zuzuhören, bevor wir verkündigen, zu wissen, was der
Jude, der Hindu, der Marxist, der Humanist sagt, und wir haben die
Pflicht zu glauben, dass wir von ihnen lernen können, statt immer
davon auszugehen, dass sie ausschliesslich von uns lernen müssen».

Erst nachdem die Antworten der andern laut geworden sind,
fragt Jesus nach unserer eigenen Stellungnahme. «Jesus fragt uns
natürlich, was wir von ihm denken, doch gleichzeitig zwingt er uns,
uns selbst zu prüfen, uns selbst zu fragen: ,Wer bin ich, dem diese

Frage vorgelegt wird?' Wenn ,ich' ein schwarzer Afrikaner ist,
dann wird die Antwort anders ausfallen als wenn ,ich' ein weisser
Afrikaner ist; wenn ,ich' im Gefängnis ist, dann wird die Antwort
mit derjenigen eines ,ich', der in einer amerikanischen Universität
arbeitet, nicht übereinstimmen ; wenn ,ich' eine Frau ist, dann werden

wir Dinge über Jesus erfahren, die uns vorenthalten bleiben,
solange unser ,ich' männlich ist. Wenn wir also während dieser

Vollversammlung einander zuhören, wenn wir die Antworten, die
wir einander geben, hören, dann kommt es darauf an, dass wir so

viel wie irgend möglich über das ,ich', das antwortet, wissen.»
Dieser fortwährende Prozess des gegenseitigen Anteilnehmens

und Einblickgebens in Sorgen, Ängste und Fragen bewirkt eine

ständige Veränderung unseres Verständnisses sowohl von Jesu Person

als auch von uns selbst. Das bedeutet zugleich Bedrohung und
Befreiung. Aber diesem Prozess darf nicht ausgewichen werden. Er
muss durchgehalten werden - in Nairobi so gut wie zu Hause.

Im folgenden kam der Referent auf die Person des Apostels
Petrus und auf sein Bekenntnis zu sprechen. Ausgehend von der
Tatsache, dass Petrus zwar die richtige Antwort auf Jesu Frage
gab, im nächsten Moment jedoch als ein Sprachrohr Satans
entlarvt wurde, wies er auf die Gefahr hin, zwar die Worte der Bibel
zu kennen, ihre wahre Bedeutung jedoch nicht zu begreifen. Er for-



— 62 —

derte die Zuhörer auf, «mit besonderer Aufmerksamkeit jene
Antworten zu hören, die uns auf den ersten Blick am meisten bedrohen,

statt uns mit denjenigen Antworten zu trösten, die uns ohnehin

beruhigen. Wenn im Mittelpunkt Ihrer eigenen Antwort zur
Zeit Jesus der persönliche Erlöser steht, dann seien Sie bereit,
Jesus dem Befreier gegenüberzutreten, dessen soziale Botschaft alle
menschlichen Sicherheiten, die Sie für selbstverständlich halten,
ins Wanken bringt. Wenn es Jesus der Revolutionär ist, der Sie

heute mit Hoffnung erfüllt, dann horchen Sie auch auf den Jesus,
der Sie daran erinnert, dass das Böse nicht nur unterdrückerischen
Gesellschaftsstrukturen, sondern auch dem menschlichen Herzen
innewohnt - und zwar nicht nur dem Herzen des bösartigen
Unterdrückers, sondern auch Ihrem eigenen Herzen. »

Bezug nehmend auf das ihm gestellte Hauptthema, schränkte
er sodann den Kreis der Antworten auf die Frage, wer dieser Jesus
Christus sei, ein auf die drei Aussagen: «Jesus ist der Befreier»,
«Jesus ist der Entzweier» und «Jesus ist der Einiger». Zum ersten
Aspekt versuchte er zu zeigen, dass die Befreiung durch Jesus Christus

eine negative Seite (Befreiung von den falschen Sicherheiten,
mit denen wir unser Leben abzusichern suchen, seien dies Rassismus,

Sexismus, Klassenprivilegien oder Imperialismus) und eine

positive Seite hat (er befreit uns zur Möglichkeit, «die Welt mit den

Augen anderer zu sehen», wie der Referent den biblischen Begriff
der «Bekehrung» umschrieben haben möchte). Aber das «Sehen»

allein genügt nicht: das, was wir «sehen», muss auch unser Handeln
bestimmen. Wenn das Evangelium uns in Stand setzt, diese Welt
mit den Augen der Unterdrückten, Entrechteten, Hungernden und
der menschlichen Grundrechte Beraubten zu sehen, dann verpflichtet

es uns auch, uns an deren Seite zu stellen und für sie zu kämpfen.

Inwiefern Jesus Christus aber auch entzweit, legte McMee
Brown mit dem Hinweis darauf dar, dass die Verpflichtung auf
Jesus Christus Christen von der grossen Mehrheit der menschlichen
Familie trennt, die diese Verpflichtung nicht eingegangen sind.

Jesus ist aber auch darin der Entzweier, dass «die gute Nachricht,
die er der einen Gruppe von Menschen (z.B. den Armen) bringt,
eine schlechte Nachricht für eine andere Gruppe (z. B. die Reichen)
ist». «Wenn die Sklaven befreit werden, ist dies eine Bedrohung für
die Sklavenbesitzer.»

Erst wenn wir nach Meinung des Referenten diese Dimension



— 63 —

des Evangeliums in ihrer ganzen Schärfe erkannt haben, dürfen wir
zum Schluss auch von Jesus dem Einiger sprechen. «Tun wir das

nicht, unterschätzen wir die Realität der Trennung und der
Uneinigkeit, und die Einheit, die wir verkünden, wird zu etwas
Oberflächlichem.» Er verdeutlichte dies mit den Worten: «Ich könnte
mir vorstellen, dass viele von Ihnen, die aus der Dritten Welt kommen,

Menschen aus der Ersten oder Zweiten Welt nicht wirklich
vertrauen können; während mancher Kritiker des Ökumenischen
Rates in den Vereinigten Staaten (und auch in Westeuropa! D.B.)
der Ansicht ist, der Rat sei vom Marxismus verseucht, stellen Sie
sich unter Umständen die besorgte Frage, ob er nicht von der CIA
(d.h. dem amerikanischen Geheimdienst. D.B.) infiltriert sei!» Solche

Einstellungen einander gegenüber dürfen nicht endgültige LTr-

teile sein. Angesichts solcher Gegensätze liegt unsere Aufgabe als
Christen darin, «anschaulich zu machen, dass wir so weit befreit
sind, dass wir über unsere Gegensätze hinausgehen und anfangen
können, der Einheit, zu der Jesus der Einiger uns ruft, lebendige
Gestalt zu verleihen». Der Weg dazu führt über «das Eingeständnis
unserer Schuld und Reue, vor Gott und voreinander». «Denn aus
dem gemeinsamen Eingeständnis unserer Schuld können die ersten
Ansätze eines neuen Gehorsams entstehen... Wenn wir auf diese
Weise beginnen, aufeinander zuzugehen, dann können wir anfangen,

die Einheit, über die wir so leicht sprechen, ein wenig
glaubwürdiger zu verkörpern. »

Bezug nehmend auf das Gelöbnis der Ersten Vollversammlung
von Amsterdam 1948, «Wir beabsichtigen, zusammenzubleiben»,
und derjenigen von Evanston 1954, «Wir beabsichtigen, zusammen
zu wachsen», schlug er zum Schluss vor, Nairobi 1975 sollte bekräftigen

: «Wir beabsichtigen, zusammen zu kämpfen - und das bedeutet,

dass nicht nur all jene, die hier in Nairobi zusammengekommen
sind, als ehrliche Gegner miteinander kämpfen, sondern dass wir
den gemeinsamen Kampf im Namen aller Kinder Gottes, die hier
nicht versammelt sind, aufnehmen, einen Kampf, den wir ganz
besonders im Namen der Nicht-Menschen, der .Geringsten' unter den
Schwestern und Brüdern unseres Herrn Jesus Christus (Mt. 25.40)
kämpfen müssen.» (Schluss folgt)

Bern Hans A.Frei


	Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975

